
Tópicos, Revista de Filosofía 52 (2017),  213-237.

Is there a Normative Theory of Justice in Marx?

Felipe Curcó Cobos 
Departamento Académico de Ciencia Política, ITAM

felipe.curco@itam.mx

Abstract
Marx’s work has brought forward an archaic controversy 

among his followers. Some have sustained that the language 
developed throughout it is merely descriptive. Such language 
would express above all a scientific knowledge expurgated of 
all moral content (about the structure of capital, the forces that 
cause social dynamics and the laws that govern it.) On the other 
side, however,others have argued that in Marx we have found 
an ethical language oriented towards denouncing crimes and 
miseries of one determined social formation with the finality 
of opposing another one. In this article I defend the idea that 
in Marx’s work there are elements to affirm one thing as well 
as the other. Nevertheless, I argue that the main importance of 
Marx’s thinking resides essentially on the ethical and regulatory 
elements that configure the moral dimension of his approach.

Keywords: Marx, normativity, justice, ethics.

Received:  14 - 03 - 2016. Accepted: 16 - 11 - 2016. 



214 Felipe Curcó Cobos

Tópicos, Revista de Filosofía 52 (2017)

¿Hay una teoría normativa de la justicia en 
Marx?

Felipe Curcó Cobos
Departamento Académico de Ciencia Política, ITAM

felipe.curco@itam.mx

Resumen
La obra de Marx ha suscitado una  añeja polémica entre sus 

estudiosos. Algunos han mantenido que el lenguaje desarrollado 
en ella es estrictamente explicativo. Dicho lenguaje expresaría 
ante todo un saber científico expurgado de todo contenido 
moral (sobre la estructura del capital, las fuerzas que causan la 
dinámica social y las leyes que la rigen). En el otro extremo, en 
cambio, otros han argüido que en Marx hallamos más bien un 
lenguaje ético orientado a denunciar los crímenes y miserias de 
una determinada formación social con el fin de oponerle otra. 
En este artículo defiendo la idea de que en la obra de Marx 
hay elementos tanto para afirmar una cosa como la otra. Sin 
embargo, argumento que la actualidad del pensamiento marxista 
reside esencialmente en los elementos éticos y normativos que 
configuran la dimensión moral de su planteamiento. 

Palabras clave: Marx, normatividad, justicia, ética.

Recibido: 14 - 03 - 2016. Aceptado: 16 - 11 - 2016. 



215¿Hay una teoría normativa de la justicia en Marx?

Tópicos, Revista de Filosofía 52 (2017)

1.- Introducción
Reflexionar sobre la actualidad de la obra y pensamiento de Marx 

obliga a hacerlo desde, al menos, tres cuestionamientos: ¿el advenimiento 
del socialismo es un acontecimiento necesario, deducible de las leyes 
de la historia, o, por el contrario, se trata esencialmente de un estado 
considerado moralmente valioso que merece ser elegido? ¿Hay en Marx 
un lenguaje estrictamente explicativo cuya pretensión consiste tan sólo 
en expresar un saber científico (sobre la estructura del capital, las fuerzas 
que causan la dinámica social y las leyes que la rigen), o más bien hay 
un lenguaje ético orientado a denunciar los crímenes y miserias de una 
determinada formación social con el fin de oponerle otra? En definitiva, 
¿desarrolló Marx una ciencia explicativa (descriptiva) o, antes, y en 
lugar de ello, quiso elaborar una teoría moral (normativa)?

Hay aquí una ambigüedad relevante, porque lo cierto es que no 
encontramos en Marx una respuesta explícita a estas preguntas. El 
lenguaje que el propio Marx utiliza en sus textos tampoco resulta de 
mucha ayuda a la hora de intentar dirimir estas cuestiones. Porque, por 
un lado, es obvio que en todo el desarrollo de su obra hay una concepción 
del proceso social en términos de relaciones causales entre hechos en 
donde los juicios de valor carecen por completo de relevancia alguna. 
En La ideología Alemana, por poner sólo un ejemplo llamativo, hay un 
pasaje que no parece dejar lugar a dudas respecto al modo en que Marx 
y Engels entendieron –en términos depurados de toda consideración 
moral– el proceso histórico que conducirá hacia el comunismo: “el 
comunismo –nos dicen ahí– no es para nosotros un estado de cosas que 
debe establecerse o un ideal al que la propia realidad tenga que ajustarse. 
Llamamos comunismo al movimiento real que acaba por superar 
[aufhebt] el estado actual de las cosas” (Marx, Karl y Engels, Friedrich, 
1987: 47).1 De modo aún más significativo, en un epílogo a la segunda 
edición de Das Kapital de 1873, Marx cita el párrafo de un escritor ruso 
que había realizado la recensión a la primera edición, como ejemplo del 
modo en que una reseña debía captar correctamente cuáles eran sus 
propósitos: “Marx considera el movimiento social como un proceso de 
historia natural gobernado por leyes que no sólo son independientes 

1  El subrayado es un agregado mío que no está en el original. 



216 Felipe Curcó Cobos

Tópicos, Revista de Filosofía 52 (2017)

de la voluntad […] sino que por el contrario la determinan” (Berlin, 
1998: 129).2 Estas citas mostrarían con claridad que Marx no denuncia 
el orden existente apelando a ideales (ni a voluntades humanas que 
deban promover esos ideales y luchar por ellos), sino a la historia. 
No denuncia la realidad social como siendo injusta o desdichada, o 
como habiendo sido engendrada por la maldad y miseria humanas, 
sino como efecto de leyes de desarrollo social según las cuales resulta 
inevitable que en cierto estadio de la historia una clase, al perseguir sus 
intereses con variables grados de racionalidad, disponga de la otra para 
explotarla. Por esa razón acusó duramente a Proudhon de equivocarse 
radicalmente respecto a las categorías hegelianas al interpretar de modo 
ingenuo el conflicto dialéctico como una simple lucha entre el bien y el 
mal, lo cual implicaba el colmo de la superficialidad. Porque llamar a 
tal o cual aspecto del conflicto dialéctico bueno o malo era –en opinión 
de Marx– un signo de subjetivismo utopista (similar al cometido por 
Sismondi o Fourier) ya que el progreso auténtico de las fuerzas sociales 
no está constituido por el triunfo de un lado y la derrota del otro.  Lo 
está por el mismo duelo que necesariamente implica la destrucción (y 
superación) de ambos. 

Según esta concepción, el movimiento hacia una formación social 
capaz de superar las contradicciones y carencias de las anteriores no 
está inspirado por valoraciones éticas (sobre lo bueno y lo malo, lo 
correcto o incorrecto) ni por un anhelo de justicia, sino por fuerzas que 

2  Es importante aclarar, no obstante, que a pesar de ser determinista            
–como queda patente en esta cita– Marx se resolvió mostrar cómo es que, aun 
cuando la actividad del pensamiento y la voluntad humanas están en última 
instancia determinadas y son científicamente vaticinables (en términos de 
comportamiento social en masa), ello configura una situación en la cual Marx 
considera legítimo llamar libres a los hombres, toda vez que las elecciones 
humanas no están, como el resto de la naturaleza, mecánicamente determinadas. 
Lo que las leyes determinan no es el movimiento de cuerpos materiales, sino de 
mentes y voluntades. Es decir, la historia ha sido hecha por los hombres, pero no 
en el vacío, sino condicionada por la situación social en la que se encontraban. 
La conquista progresiva de la libertad consiste, pues, en un creciente control 
de la naturaleza por medio de la actividad consciente. Frente al “determinismo 
riguroso” y el “utopismo” voluntarista extremo, Marx se posiciona señalando 
cómo es que ambas concepciones subestiman la importancia de la unidad entre 
la transformación subjetiva de la conciencia y la transformación de las relaciones 
sociales objetivas.



217¿Hay una teoría normativa de la justicia en Marx?

Tópicos, Revista de Filosofía 52 (2017)

ya existen en la formación anterior y constituyen en ella los gérmenes de 
la sociedad futura. El advenimiento del socialismo, por tanto, obedece al 
curso de los acontecimientos históricos, no a la postulación de valores.

Por otro lado, no obstante, si diversas expresiones (como las 
anteriores) parecen precisar con toda claridad la visión mecánica y 
cientificista rigurosa que articula de inicio a fin el pensamiento de 
Marx, a la vez es indudable que en toda su obra late un fuerte impulso 
moral. En la mayor parte de sus escritos abundan los juicios morales, 
aunque sea implícitamente. Aranguren y Atienza, en España, o Sánchez 
Vázquez y Luis Villoro en México, entre otros, han mostrado claramente 
como el estilo literario de Marx se aleja de la ecuanimidad emotiva que 
suele atribuirse al lenguaje científico (Aranguren, 1968), (Atienza, 1983: 
5), (Villoro, 1997), (Sánchez Vázquez, 1975).3 Es común que los términos 
centrales de su teoría aparezcan adjetivados con predicados de valor. 
Basta mencionar como muestra algunos pocos ejemplos, aun si estoy 
seguro que el lector o lectora podrá seguramente recordar muchos 
más:  la apropiación de la plusvalía es “robo”, el sistema capitalista  
es “creador de sufrimiento, enajenación e injusticia crecientes”, el 
capitalista “esclaviza” al obrero, el trabajo asalariado es “forzado”, la 
forma de vida civil-burguesa es una “vileza” ¿Cómo no ver en estas 
expresiones una actitud valorativa y una condena moral, indignación 
ética, compasión ante el sufrimiento ajeno, cólera por la crueldad 
injustificada?4 Un discurso que aspira a ser estrictamente descriptivo y 
científico habría de relatar el necesario colapso de la ruptura del modo 
de producción capitalista y su reemplazo por el socialismo con la misma 

3  Este empleo de un lenguaje que de modo recurrente utiliza expresiones 
con sentido moral, contrasta, de forma clara, con la fuerte actitud de sospecha 
que el propio Marx adoptó hacia el uso de expresiones como “justicia”, “deber” 
o “moral”. Por seguir con los ejemplos: cuando el comunista utópico Weitling 
participaba en una reunión del Comité de Correspondencia celebrada en la casa 
de Marx, éste replicó a las apelaciones de Weitling sobre “la justicia, la solidaridad 
y la ayuda mutua fraternal” con un grito categórico: ¡nunca la ignorancia ha 
ayudado a nadie! En El 18 Brumario de Luis Bonaparte, Marx escribe que el lema 
“liberté, égalité, fraternité” no significaba otra cosa que: ¡”infantería, caballería, 
artillería”! Podríamos igualmente recordar el enfurecimiento de Marx ante los 
intentos de Proudhon de basar el socialismo en la “justicia”, la “igualdad” o la 
mejora de salarios; entre otros muchísimos casos más que sería posible ofrecer.  
Todo ello contribuye a hacer más patente la ambigüedad de su discurso.

4  Tomo todas estas citas de Villoro, (1997:153).



218 Felipe Curcó Cobos

Tópicos, Revista de Filosofía 52 (2017)

neutralidad valorativa con la que puede describir el tránsito del modo 
de producción feudal al capitalismo. Sin embargo parece claro —como 
lo ha señalado Villoro— que El Capital es sin duda un tratado científico, 
pero que también es el relato de un drama moral y una exhortación a 
tomar parte en él (Villoro, 1997: 153) .

Esta ambigüedad inmanente a los propios escritos de Marx se ve 
reflejada en las interpretaciones divergentes de su obra. Durante mucho 
tiempo la interpretación que prevaleció fue aquella que tendió a ver en 
el marxismo una ciencia orientada a purgar el conocimiento objetivo  
—sobre la dinámica social— de todo discurso normativo. Esta fue 
la postura del propio Engels y la que terminó imponiéndose en la II 
Internacional. Karl Kautsky sostuvo con firmeza la idea del socialismo 
como una ciencia rigurosa. La misma visión hallamos en Lenin. De 
modo quizá aún más paradigmático, el marxismo “anti-humanista” de 
Althusser enfáticamente reduce el contenido del pensamiento de Marx 
a términos de una teoría rigurosamente positiva.5

En cambio, ha habido también diversos autores que han intentado 
reivindicar el carácter ético del marxismo. Como reacción a la posición 
de Kautsky en la II Internacional, Rudolf Hilferding sostuvo la 
separación entre ciencia y teoría revolucionaria. En la medida en que el 
socialismo no podría prescindir de una ética revolucionaria, el discurso 
revolucionario tendría un carácter eminentemente normativo. Más aún: 
gente como Otto Bauer, Max Adler o Karl Renner trataron de completar 
la teoría de Marx con una ética kantiana, en el mismo tenor en que la 
aparición de Teoría de la Justicia de Rawls en 1971 se anunciaba como un 
intento por llenar el vacío normativo derivado del post-marxismo.6 Hoy 
día ya no es infrecuente leer –especialmente entre autores estrechamente 
vinculados al marxismo, como el autodenominado “grupo de 
septiembre”, compuesto por diversos marxistas analíticos como Cohen, 
Roemer, Brenner, Philippe Van Parijs, Elster o Sam Bowles– que el 
mensaje más importante que cabe encontrar  en la obra de Marx es de 
naturaleza moral o, cuando menos, que el elemento moral de su filosofía 
resulta el más esclarecedor o digno de considerarse (opinión que, tal y 
como se verá en las líneas que siguen, yo mismo comparto).

5   Véase, por ejemplo, Althusser (1967). 
6  A este respecto puede consultarse Kolakowski (1978).



219¿Hay una teoría normativa de la justicia en Marx?

Tópicos, Revista de Filosofía 52 (2017)

Esto no deja de ser paradójico en un autor que sin duda detestaba 
el  romanticismo, las peticiones humanitarias de cualquier tipo, los 
arrebatos emocionales, y que con vehemencia evitaba todo recurso 
de apelación a los sentimientos morales e idealistas de sus lectores 
y auditorio. Recuérdese el modo en que en La sagrada familia o La 
ideología alemana, Marx trata a los hermanos Bruno, Edgar y Egbert 
Bauer, representándolos como tres sórdidos buhoneros de deleznables 
productos metafísicos, capaces de pensar que la mera existencia de una 
fastidiosa elite crítica convencida de la superioridad de sus supuestas 
dotes intelectuales logrará por si sola la emancipación de aquellos 
sectores de la humanidad que crean en ella. No fue, por cierto, más 
benévolo con Proudhon, a quien concibió como otro moralista filisteo 
francés, defensor consciente o inconsciente de los ideales sociales de la 
pequeña burguesía víctima del industrialismo. En este mismo tenor, 
se explica igualmente por qué en Sobre la Cuestión Judía, Marx realiza 
una crítica demoledora de los derechos del hombre y el ciudadano. 
Tales derechos –nos dice– son en el mejor de los casos la expresión 
de la emancipación política de los hombres, pero no de su verdadera 
emancipación social o humana. En la medida en que estos derechos 
expresan necesidades particulares y aisladas correspondientes a la esfera 
civil burguesa y  a las necesidades del mercado, no es de extrañar que en 
el centro de ellos concurra el sagrado derecho de propiedad, fundado, 
precisamente –como Marx intenta demostrar en los Manuscritos de 1844– 
en la enajenación del trabajo, es decir, en la separación, abstracción y 
extrañamiento de lo que constituye la actividad esencial del ser humano. 

2.- Socialismo utópico y socialismo científico
La tensión expuesta líneas arriba (entre lo que he llamado el discurso 

científico y el discurso moral de Marx), requiere ahora introducir, 
aunque sea brevemente, la distinción marxista entre socialismo utópico 
y socialismo científico. Contamos para ello con una de las  presentaciones 
más sistemática y bien elaborada que haya sido escrita de manos de un 
marxista, donde se expone de manera nítida y clara la oposición entre 
socialismo utópico y socialismo científico. Me refiero al  clásico texto 
elaborado por Engels en 1878: su famoso libro titulado el Anti-Dühring. 

Hay un contexto previo a la aparición de ese ensayo. Dos años 
después de que Marx arremetiera duramente contra la alianza que dio 
lugar a la firma del  programa del partido Socialdemócrata alemán en 



220 Felipe Curcó Cobos

Tópicos, Revista de Filosofía 52 (2017)

1875, y del virulento ataque que en ocasión de ello Marx dirigió no sólo 
hacia los discípulos de Lasalle, sino contra Liebknecht (que hasta antes 
de ello representaba la posición marxista en la reunión de Gotha), habían 
comenzado a aparecer, en las páginas del órgano oficial del Partido 
Socialdemócrata Alemán, diversos artículos de Eugen Dühring, un 
profesor de economía de la Universidad de Berlín, hombre radicalmente 
anticapitalista, pero apenas socialista, que estaba adquiriendo creciente 
influencia en las filas del partido alemán. Fue contra él por lo que 
Engels escribió el Anti-Dühring, un libro orientado a exponer la versión 
autorizada del punto de vista materialista de la historia (ver Berlin,1998). 

Los capítulos más relevantes de esta obra serían posteriormente 
publicados en forma separada,  primero en francés en el año de 1880, bajo 
el título de Socialisme utopique et socialisme scientifique, y luego en alemán, 
en 1882, bajo un título distinto: Die Entwicklung des Sozialismus von der 
Utopie zur Wissenschaft (Engels, 1987). En estos capítulos Engels expone 
de manera nítida la distancia que los separa a él y a Marx del proyecto 
socialista utópico encabezado por autores como Étienne Cabet, Henri de 
Saint-Simon y Charles Fourier. Dicho proyecto (utópico) se articulaba 
en torno a la necesidad de generación de una sociedad que buscaba 
terminar con las miserias y manifiestas injusticias del capitalismo. Una 
sociedad  planificada racionalmente y que, a la vez, estuviera librada 
de las fuerzas irracionales y anárquicas del mercado.  Este socialismo 
francés, empero,  era tildado por Engels de utópico, no porque fuera 
demasiado optimista respecto a lo que pensaba podía lograrse, sino 
porque carecía de una concepción realista y viable de cómo es que su 
proyecto llegaría a cumplimentarse. La crítica profunda que los franceses 
hicieron del capitalismo, en definitiva, era una crítica moralizante, más 
que dialéctica: denunciaba los males e irracionalidades del capitalismo 
sin mostrar cómo es que el capitalismo produciría el socialismo como su 
sustituto natural. Partía de un buen deseo, no de un análisis exhaustivo 
de las condiciones implicadas en la realidad que tarde o temprano 
debían conducir necesariamente a superar la inequidad social. 

Es importante entender, entonces, la relación entre el análisis 
dialéctico y la visión científica de la historia, puesto que es dicho análisis 
lo que en definitiva marcará la distancia entre el marxismo científico 
y el socialismo utópico. Marx se apropió del método dialéctico que 
extrajo de la filosofía que había estudiado de adolescente, cuando 
a los diecisiete años de edad, siguiendo el consejo de su padre, dejó, 
primero Tréveris para inscribirse en la facultad de derecho de la 



221¿Hay una teoría normativa de la justicia en Marx?

Tópicos, Revista de Filosofía 52 (2017)

Universidad de Bonn, y luego Bonn, para en otoño de 1836 inscribirse 
en la Universidad de Berlín, donde entró prontamente en contacto con 
la filosofía de Hegel. Es bien sabido que la idea dialéctica fundamental 
que inspira a Hegel obedece a un pensamiento cíclico. Cohen lo expresa 
de modo inmejorable: cada cosa viviente o funcional (incluyendo no 
sólo los seres vivos sino también sistemas de ideas, tendencias artísticas, 
sociedades o culturas con funcionamiento lineal, tanto como modelos 
de ciencia o conocimiento), se desarrolla y al hacerlo despliega todas sus 
potencialidades en formas externas. Cuando ha alcanzado su máximo 
potencial esa naturaleza muere, desaparece, para transformarse en una 
nueva forma que acontece precisamente porque la anterior ha tenido 
pleno éxito al desarrollarse. Cada cosa que se desarrolla es víctima 
de su propio éxito. Toda realidad perece cuando ha alcanzado más 
desarrollo del que puede contener. Un movimiento artístico, tanto como 
un paradigma o modelo científico, se expande hasta ser completamente 
explorado, para luego morir cuando lo ha sido, hasta que emerge uno 
nuevo: cada cosa se destruye a sí misma al perfeccionarse, al igual que 
la semilla lo hace para transformarse en flor (Cfr. Cohen, 2000: 68). El 
proceso acontece en la historia, y como parte de este mismo proceso el 
mundo experimenta el desarrollo de la conciencia, que al ser también 
consciencia de sí misma y de sus propios procesos, es capaz de percatarse 
de esta dinámica que late al interior del corazón y motor íntimo de toda 
realidad. 

Ahora podemos entender cuál era el problema más grave que Marx 
y Engels advertían en el socialismo utópico: la concepción de la práctica 
social que habría de conducir del capitalismo al socialismo, simulaba en 
los utopistas el modelo de lo que Cohen llama “ingeniería de alteración 
desde fuera” (como si se tratase del proyecto de un ingeniero que debe 
demoler un edificio en ruinas para erigir en su lugar uno diseñado por él 
mismo) (Cohen 2000: 74). Empero, es utópico y no-científico establecer 
la relación entre los ideales político-morales y la práctica política 
revolucionaria como si todo consistiera en eliminar el capitalismo 
para construir un espacio vacío sobre el cual edificar el socialismo. El 
capitalismo, dentro de la estructura dialéctica heredada de Hegel, había 
que entenderlo, por el contrario, a partir de un principio de autodesarrollo 
y éxito que al mismo tiempo era un principio de autodestrucción y 
autotrascendencia en forma más elevada. Naturalmente que –al invertir 
erróneamente la causalidad del proceso histórico– la dialéctica hegeliana 
debía a su vez ser corregida. En la ideología alemana y en las Tesis de 



222 Felipe Curcó Cobos

Tópicos, Revista de Filosofía 52 (2017)

Feuerbach, Marx arremete contra el idealismo alemán y su romance con 
la filosofía, porque este romance condujo a Hegel y a sus seguidores 
a representar la historia como si ésta consistiera casi en una mera 
sucesión de estados de conciencia. (Elster resume de manera espléndida 
este elemento de la perspectiva hegeliana: “el proceso que permite a la 
conciencia comprender su historia es idéntico a esa historia”) (Elster, 
1994: 92). Por ello, la aplicación del análisis dialéctico al capitalismo como 
generador del socialismo seguía siendo incompleta sin la apropiación de 
un nuevo componente que Marx extrajo de su último exilio en 1849 a 
Gran Bretaña, donde pudo estudiar más a fondo a Adam Smith, David 
Ricardo y a los economistas políticos clásicos. Este nuevo componente 
fue el análisis de la dinámica económica del mercado. 

En los Manuscritos del 44, dirá Marx: “el principal error de Hegel es 
que confunde la contradicción que se da en el fenómeno, con la unidad 
inherente a la esencia, a la idea, siendo que esta contradicción tiene 
por esencia algo más profundo (Marx, [1844] 1963: 402). Significa esto 
reconocer que las contradicciones políticas y de los poderes estatales 
encuentran su verdad no en la unidad de la idea o concepto de Estado, 
sino en una contradicción fundamental o esencial que es en realidad el 
momento determinante del capital. El capital, como tal, es una totalidad 
constituida por múltiples determinaciones que a lo largo de un largo 
proceso generan valor. Este proceso, empero, entraña una contradicción 
esencial debido a que “la autovalorización del capital se vuelve cada vez 
más difícil (hasta volverse imposible) en la medida en que el capital ya 
está valorizado” (Marx, 1980). La política, el poder político, y el Estado, 
cumplen, pues, en Marx, una función meramente negativa: generar 
las condiciones que artificialmente eviten (o prorroguen) el colapso 
final que necesariamente ha de advenir como consecuencia de estas 
contradicciones. 

Así que, para decirlo en breve, mientras Hegel identificaba a 
la burocracia como estamento universal en el que se realizaba la 
identificación del interés particular con el general, convirtiendo al Estado 
político en el momento de la superación racional de las contradicciones 
de la sociedad civil burguesa, Marx asume un realismo materialista que 
le permite romper con las idealizaciones filosóficas del Estado y del 
derecho como expresiones de una racionalidad absoluta. Esto le hace 
asumir un realismo que invierte la causalidad del proceso histórico y 
entiende al Estado como “una mera junta para administrar los asuntos 
comunes de la clase burguesa” (Marx y Engels, 1976: 113).



223¿Hay una teoría normativa de la justicia en Marx?

Tópicos, Revista de Filosofía 52 (2017)

El Estado, lejos de ser la superación del conflicto y de la guerra 
de todos contra todos (como lo suponía Hegel), es más bien su 
continuación, es decir, el instrumento coactivo del que se sirven las 
clases dominantes para someter a las clases dominadas. En términos 
más crudos, dice Marx, “El Estado es la violencia organizada de 
una clase para la opresión de otra” (Marx y Engels, 1976: 1120-130). 

3.- La concepción obstétrica de la historia
¿Qué es, entonces, aquello que concretamente hace científico al 

socialismo según Marx y Engels? Ha llegado el momento de decirlo 
con claridad. Lo que según ellos hace científica su teoría es una 
circunstancia doble: (i) en primer lugar, que ésta parte de una concepción 
empíricamente defendible de la historia. En segundo lugar, (ii) que tal 
concepción histórica se desarrolla a partir un análisis que no se apoya, 
y de hecho deja completamente de lado, toda apelación a ideales o a 
presupuestos éticos y morales.   

Denomino a esta visión (tomando prestada una expresión de Gerald 
Cohen) la “concepción obstétrica” de la historia. Su núcleo básico queda 
expuesto con toda claridad en el siguiente pasaje del Anti-Dühring (texto 
al que ya hicimos alusión antes): 

La creciente percepción de que las instituciones sociales 
existentes son irracionales e injustas, que la razón se 
ha convertido en sinrazón y lo justo e injusto, es sólo 
una prueba de que en los modos de producción y de 
intercambio los cambios han ocurrido silenciosamente, 
de modo que el orden social, adaptado a las condiciones 
económicas más tempranas, ya no muestra conformidad 
con ellos. De eso también se deduce que los medios para 
deshacerse de las incongruencias que han aparecido 
también deben estar presentes, en una condición más 
o menos desarrollada, dentro de los propios modos 
de producción afectados por este cambio. Estos 
medios no se inventan por deducción de los principios 
fundamentales, sino que se descubren en los obstinados 
hechos del sistema de producción existente (Engels, 
[1880] 1980: 45-46). 



224 Felipe Curcó Cobos

Tópicos, Revista de Filosofía 52 (2017)

El primer elemento que destaca en esta cita constituye el fondo 
de la pretensión materialista histórica. Según ésta, los cambios en las 
ideas obedecen a cambios en los modos de producción.  De ahí que en 
ella Engels comience diciendo: “la percepción de que las instituciones 
sociales son injustas es prueba de algo que acontece en los modos de 
producción”. Ya en el famoso “Prefacio” de 1859, en el que Marx hace 
un breve repaso de su biografía intelectual para luego presentar una 
síntesis de la concepción materialista de la historia, encontramos una 
formulación aún más clara de esta misma tesis, cuando se señala: “el 
modo de producción de la vida material condiciona el proceso de 
vida social, política e intelectual en general. No es la conciencia de los 
hombres lo que determina la realidad; por el contrario, la realidad social 
es la que determina su conciencia” (Marx [1859] 1978: 351).

Esto es de suma relevancia, pues nos conduce a las razones por 
las que Marx expurga su teoría de todo contenido moral y político 
“voluntarista”. Deseo subrayar esto de manera nítida. Porque lo que 
hay aquí es en realidad una dura crítica a la ilusión  (presente sin duda 
entre los socialistas utópicos) consistente en atribuir un falso poder a 
los ideales éticos, a la política, y al poder político. En concreto, Marx 
desea desmantelar la ilusión de que todos los problemas sociales 
pueden resolverse mediante medidas legislativas y/o administrativas 
sustentadas sólo en la buena voluntad de los gobernantes. En contra de 
esta pretensión, Marx y Engels sugieren que hay una única solución al 
problema social. Pero esta solución tiene que descubrirse desde dentro 
del problema (formar parte de su desarrollo natural, hasta dar a luz su 
propio remedio) y no venir desde fuera (lo que anteriormente denominé, 
siguiendo a Cohen, “el modelo de ingeniería de alteración desde el 
exterior”: una solución derivada de una voluntad exógena, capaz de 
diagnosticar los problemas y ofrecer un modelo de ingeniera política o 
institucional adecuado para resolverlos) (Cohen, 2000: 74).

Gerald Cohen lo explica a través de una muy lograda metáfora: “la 
metáfora obstétrica” (Cohen, 2000). Conforme a esta metáfora, Cohen 
nos sugiere interpretar la concepción materialista de la historia a partir 
de una analogía con el embarazo y el parto que resulta coherente con 
la dialéctica hegeliana. Cohen nos invita a pensar en una comadrona  
atendiendo un parto natural y normal (es decir, no realizado mediante 
cesárea). En tales circunstancias, la comadrona no considera distintas 
formas alternativas de sacar al niño. No considera los ideales que quiere 
realizar ni cuáles serían los mejores métodos para conseguirlos, sino que 



225¿Hay una teoría normativa de la justicia en Marx?

Tópicos, Revista de Filosofía 52 (2017)

la forma prescrita en la que ha de actuar está dictada por el proceso de 
embarazo mismo. La solución a él es la consumación del total desarrollo 
del problema. 

Lo mismo exactamente sucede con las contradicciones que genera 
un modo de producción económico: según se nos dice en la larga cita 
escrita al inicio de este apartado, cuando el modelo de producción se 
vuelve obsoleto (y una señal de que se ha vuelto obsoleto puede ser el 
aumento en la percepción de su injusticia), los medios para transformar 
ese modelo de producción han de hallarse al interior del modelo 
preexistente mismo. Las comadronas no prescriben una nueva forma a 
lo real. Traen al mundo la forma que se desarrolla dentro de la realidad. 
No dirigen el proceso de parto, sino que se dejan dirigir por él. Al igual 
que en la dialéctica hegeliana, el desarrollo completo de un problema 
produce su solución. En el “Prefacio” de 1859 al que ya se ha hecho 
alusión antes, Marx no deja lugar a dudas de cuáles son los términos en 
los que él piensa acerca de esto mismo: 

Ningún orden social perece antes de que todas las 
fuerzas productivas a las que deja espacio en su interior 
se hayan desarrollado completamente, y las nuevas 
relaciones de producción nunca aparecen antes de 
que las condiciones materiales de su existencia hallan 
madurado al interior de la antigua sociedad [por 
consiguiente...] siempre encontraremos que el problema 
mismo surge sólo cuando las condiciones materiales 
para su solución ya existen o al menos están en proceso 
de formación (Marx [1859] 1978: 349).

Se deduce de estas afirmaciones un fuerte postulado metafísico 
(que ciertamente poco tiene de científico). Un postulado que deriva del 
pensamiento cíclico hegeliano. Según este postulado, siempre que un 
orden ha agotado lo que tiene que ofrecer porque ha alcanzado más 
desarrollo del que puede contener, entonces, por medio de una sincronía 
realmente afortunada, se sostiene que ha de emerger un nuevo orden 
disponible para reemplazar al agotado con el fin de llevar al progreso 
hacia un estadio superior. Desde luego no hay modo a priori de probar 
que esto haya de ser siempre cierto (y existen muchos contraejemplos 
y refutaciones a posteriori que prueban que esta sincronía rara vez se 
da). Tampoco es claro establecer por qué la solución a un problema no 
puede provenir nunca de afuera o, más aún, por qué debemos realmente 



226 Felipe Curcó Cobos

Tópicos, Revista de Filosofía 52 (2017)

confiar en que cualquier situación conflictiva tendrá siempre la buena 
costumbre de producir junto a la problemática que genera los medios 
para su satisfacción. Al dar por buenos estos fuertes supuestos, empero, 
los marxistas científicos consideraron que –a diferencia del socialismo 
utópico–, el suyo no descansaba en ideales y esperanzas etéreas, sino 
en fundamentos fácticos sólidos. Inclusive –pensaron en su momento 
con convicción– esto libra al socialismo de ser una de tantas formas 
de pensamiento condicionada por las relaciones de producción, una 
mera forma de ideología (entendiendo por ideología una forma de 
pensamiento o sistema de creencias que es ignorante, o parte de un falso 
relato, respecto a las condiciones económicas y materiales que posibilitan 
su propia emergencia). En la heroica concepción histórico-científica que 
el socialismo de Marx y Engels pretende dar de sí mismo, el socialismo 
puede proclamar las condiciones histórico-materiales que posibilitan 
la necesidad de su aparición sin que ello afecte sus pretensiones de 
verdad.  Porque al trabajar a favor del cambio los marxistas científicos 
no pretenden imponer este cambio desde fuera (a partir de ideales, o 
motivos morales), sino que trabajan desde dentro de las condiciones 
materiales ya que conciben dicho cambio como parte de un proceso 
de autotransformación del capitalismo que conducirá a la gestación 
inevitable de otro tipo de sociedad. 

Si el capitalismo está “preñado de socialismo”, ello supone por 
consiguiente entender el proceso que conducirá a la gestión del nuevo 
orden social en términos de un desarrollo sujeto a leyes dentro de una 
cadena causal. “Cuando una sociedad ha averiguado las leyes naturales 
que gobiernan su movimiento, no puede saltarse ni decretar la abolición 
de sus fases naturales de desarrollo, sólo pude abreviar los dolores del 
parto” (Berlin, 1998: 129).

Ahora bien, siendo el socialismo un hecho inevitable y 
predeterminado por los principios que rigen la historia, ¿qué sentido 
tendría, entonces, la revolución en general, el llamado a derrocar 
el poder existente, la disolución de las viejas relaciones sociales, la 
proclama del Manifiesto Comunista a los trabajadores para que éstos se 
unan? Si el arribo de la sociedad libre de dominación se trata de algo 
que en cualquier forma va  suceder, ¿para qué esforzarse en provocar 
este acontecimiento? Recordemos el cuestionamiento con que abrimos 
este ensayo: si el socialismo es un acontecimiento científico, ¿para qué 
preocuparse por elaborar un discurso moral de denuncia contra el 



227¿Hay una teoría normativa de la justicia en Marx?

Tópicos, Revista de Filosofía 52 (2017)

capitalismo que prepare las condiciones que a la larga permitan el arribo 
a la nueva sociedad? 

Plejanov y Lukacs, entre otros muchos, han ensayado una respuesta 
a este asunto que, sin dejar de mantenerse fiel a la interpretación 
cientificista, busca darle mayor coherencia: dentro de la cadena causal 
de hechos que dará lugar al socialismo, un factor causal decisivo en este 
proceso lo constituiría la toma de conciencia del proletariado de su interés 
real en tanto clase social universal (ello dado que su interés consiste en 
abolir los antagonismos entre intereses particulares) (Lukacs, 1968). Por 
consiguiente, la actitud disruptiva que derivará del cobro de una nueva 
conciencia moral (junto al papel que esta conciencia moral universal 
jugará en ello) forma parte (sin contradecirlo) del proceso mecánico 
previsto en el discurso explicativo. La decisión moral cumple, pues, un 
papel. Si bien este papel permanece en todo momento subordinado a 
una cadena causal necesaria. En México, Sánchez Vázquez desarrolló a 
lo largo de su vida una brillante hermenéutica de la obra marxista en una 
línea muy similar. El proceso revolucionario que conduce al socialismo 
requiere la consolidación de una conciencia moral, indignación frente a la 
injustica, ideales que llevan a desear la construcción de un arreglo político 
de orden superior. Lo señala el propio Sánchez Vázquez con claridad: 
“condición necesaria para que se produzca el socialismo lo es también la 
consciencia de que el socialismo es algo por lo cual se debe luchar”. Sin 
embargo, y a la vez, esta elección moral no por darse libremente deja de 
ser efecto de una serie determinada de acontecimientos que de manera 
inevitable terminan por generarla (1975, 32). 

 Es así como en Marx podrían coexistir una ciencia y una ética. Un 
discurso moral normativo sobre lo que debe ser, y un discurso científico 
descriptivo (del cual el primero no es más que un componente más). De 
este modo la elección de valores y la apuesta moral por el cambio social 
quedaría integrado en la teoría científica como un elemento que ésta 
comprende en sus juicios de causalidad.7  Parece un resultado muy feliz. 
Marx parece haberlo barruntado desde su juventud, cuando a la edad 
de diecinueve años escribió una carta el 10 de noviembre de 1837 a su 
padre en Trier, informándole de un progreso perturbador y excitante 
en su desarrollo personal en el que si bien antes “creía que existía una 
completa oposición entre lo que es y lo que debe ser”, ahora en cambio    

7  Para una discusión más amplia, véase Lukes (1985). 



228 Felipe Curcó Cobos

Tópicos, Revista de Filosofía 52 (2017)

–le dice a su padre– se encuentra a sí mismo en un punto donde ve 
entera armonía entre el ser y el deber (Marx [1837] 1977: 8).

En el último tramo de su vida, incluso, el propio Marx aparentaría 
haber suavizado su visión determinista de la historia. Al ser interrogado, 
por ejemplo, por los socialistas rusos acerca de si la comuna y el mundo 
rural  ruso podrían servir de punto de partida para una construcción de 
la sociedad que arribara al comunismo desde el feudalismo sin tener que 
pasar por el capitalismo, Marx sostuvo (por ejemplo en los borradores de 
sus cartas a Vera Zasulich), que era posible aprovechar la comuna rusa 
para arribar a una sociedad comunista siempre y cuando éste proceso se 
viera acompañado por una revolución socialista europea. Expresiones 
como ésta, parece, ciertamente harían ver una clara disposición en Marx 
a flexibilizar su concepción mecanicista y lineal del progreso social. 8

4.- Marx y la teoría de la justicia
Todo lo anterior, no obstante, se aleja mucho del resultado feliz que 

Marx creía haber anticipado. Porque muy pocas de las predicciones 
previstas en el discurso científico marxista parecen haberse realizado. 
El marxismo científico seguía la opinión de Sismondi, quien aportando 
decisivas y abundantes pruebas históricas en un periodo histórico en que 
no era sencillo hacerlo, había mostrado que mientras todas las luchas 
anteriores de clase se originaban por la escasez de mercancías en el 
mundo, el descubrimiento de nuevos medios mecánicos de producción 
inundaría el mundo de excesiva abundancia, lo que a la larga daría lugar 
a nuevas e inéditas situaciones conflictivas. En efecto (en esto Marx 
sin duda tenía razón) uno de los mayores problemas de la economía 
de mercado es su carácter hiper-productivo. Esto genera un círculo 
vicioso, una de las paradojas centrales hacia la que el capitalismo se ve 
constantemente lanzado. Lo podemos explicar así: para que la economía 
capitalista funcione de manera adecuada, los procesos de acumulación 
(ahorro e inversión) deben invertirse en nueva capacidad productiva. 
Diversas razones endémicas al capitalismo de las cuales ahora no 
puedo ocuparme (pero que ya explicado en otro lado), desalientan la 
inversión productiva y alientan la inversión especulativa (Curcó, 2013). 

8  Debo enteramente esta observación y todo el comentario realizado en 
este párrafo, a una inteligente y aguda aportación que sobre esta cuestión me 
regaló una (o uno) de los árbitros que dictaminaron este artículo. 



229¿Hay una teoría normativa de la justicia en Marx?

Tópicos, Revista de Filosofía 52 (2017)

La falta de inversión en el aumento de la capacidad productiva trae 
como consecuencia una disminución en la tasa de empleo. La caída del 
empleo, el ingreso y el gasto comporta a su vez un debilitamiento del 
consumo que tiende a desalentar la inversión. De ahí que el proceso de 
acumulación en ahorro e inversión dependa directamente del consumo 
de quienes trabajan y obtienen un ingreso (a la vez que el consumo 
depende de que se siga invirtiendo para generar empleo).  Esto genera 
un problema endémico de débil demanda efectiva en las economías 
capitalistas porque los trabajadores colectivamente no pueden comprar 
lo que producen y, por consiguiente, como escribe Marx, “las condiciones 
de la sociedad burguesa se hacen demasiado estrechas para abarcar la 
riqueza que ellas mismas crean” (Marx [1857-58]1980: 250).9

Esa es la razón por la cual el marxismo científico anticipa (usando 
una popular expresión de Chomsky) que una vez socializados los 
costos de la producción tanto como sus ganancias (contrario a lo que 
sucede en el capitalismo donde los costos productivos se colectivizan 
y las ganancias se privatizan), lo que sobrevendrá será una sociedad de 
abundancia sin conflicto. En específico, sería el desarrollo de las fuerzas 
productivas mediante el continuo poder de transformar la naturaleza 
para beneficio humano sin explotación, lo que eventualmente generará 
una abundancia material tan grande que la igualdad será asegurada. 
Por tal motivo, “los marxistas clásicos creyeron que la igualdad 
material, la igualdad de acceso a bienes y servicios era, por un lado, 
históricamente inevitable y, por otro, algo moralmente correcto. Desde 
luego que lo primero lo creían de forma consciente y explícita, mientras 
que lo segundo es algo que podemos colegir y que se halla de manera 
más o menos implícita insinuado en sus escritos” (Cohen 2000, 139-
140). Tal y como sigue señalándolo Cohen: “fue en parte porque creían 
que la igualdad era históricamente inevitable por lo que los marxistas 
clásicos no dedicaron demasiado tiempo a pensar por qué esa igualdad 
era moralmente correcta, qué era exactamente lo que hacía obligatoria 
desde un punto de vista moral. La igualdad estaba en camino, era 
bienvenida y sería una pérdida de tiempo teorizar sobre por qué habría 
de ser bienvenida” (Cohen, 2000: 140).

9  El problema, como Marx lo explica, es que la enorme productividad 
de la economía capitalista genera un excedente cada vez mayor que supera la 
capacidad de absorción de la economía a través de los canales habituales de 
consumo e inversión. 



230 Felipe Curcó Cobos

Tópicos, Revista de Filosofía 52 (2017)

Hoy día ha sido el mismo devenir histórico el que ha desmentido esta 
tendencia. El Estado igualitario final, propio del comunismo, parece cada 
vez más lejano y, desde luego, parece ser cada vez menos un resultado 
inevitable de la evolución social. Podemos ahora entender las razones 
por las cuales Marx simplemente se desentiende de las cuestiones de 
justicia. Deseo subrayar esto con claridad: no hay en él, ni en su obra, 
ni en sus escritos, nada que permita advertir una teoría de la justicia. La 
razón de ello es que Marx pensaba que con la llegada del comunismo 
desaparecerían lo que Hume o Rawls definen como “las circunstancias 
de la justicia”, esto es, las condiciones en que pertinentemente podemos 
decir que efectivamente estamos frente a un problema de distribución 
de bienes. Una de tales circunstancias refiere al “conflicto parcial de 
intereses”. La otra a “la escasez moderada de recursos”. Un problema 
de justicia sólo puede presentarse bajo la condición de un conflicto 
moderado (donde no se den intereses excluyentes ni juegos de suma 
cero).10 De manera similar, un problema de justicia emerge sólo cuando 
los recursos no son tan abundantes como para que los planes de 
cooperación y las estrategias de distribución se vuelvan superfluos, ni 
las condiciones son tan duras como para que toda estrategia distributiva 
esté inevitablemente destinada al fracaso.  Bajo un escenario real como 
éste (y no utópico como el que paradójicamente el socialismo científico 
sugiere), determinar entonces qué pautas deben utilizarse para distribuir 
la escasez presente, qué tipo de igualdad debe perseguirse, y cuáles 
circunstancias (y por qué razones) son las que deben igualarse, es algo 
que resulta moralmente imperioso. 

Dado que la abundancia era inexorable, y los conflictos estaban 
destinados a superarse, eso hizo innecesaria para Marx cualquier 
apelación a la justicia. De ahí el cúmulo de sus expresiones (que ya he 
citado en alguna nota a pie de página antes) calificando de “basura verbal” 
e “ignorancia peligrosa” todas las discusiones acerca del contenido de 
los derechos y la idea de justicia.  Adicionalmente hay una razón aun 
de mayor peso por la cual en Marx no hay ni puede haber una teoría de 

10  Según Rawls una condición de justicia es que los intereses en juego 
sean “parcialmente” conflictivos; esto es, debe haber una cierta confluencia 
de intereses que haga posible  la cooperación, (en términos de que mediante 
ésta cada uno pueda mejorar su situación respecto a la situación original que 
prevalecería de no habar acuerdo), y a la vez debe haber  un cierto conflicto que 
haga necesario, precisamente, encontrar términos justos de acuerdo.   



231¿Hay una teoría normativa de la justicia en Marx?

Tópicos, Revista de Filosofía 52 (2017)

la justicia: y es que el materialismo histórico puede explicar lo que de 
hecho ocurre, pero no puede (precisamente porque sólo le concierne lo 
que es) proponer una respuesta a problemas morales, decirnos lo que 
debe ser. Ello es así porque, desde su perspectiva, los juicios sobre los 
hechos no pueden distinguirse netamente de los de valor, pues todos 
los juicios morales que emite el hombre están condicionados por la 
actividad práctica en medio de un contexto social determinado, la cual, 
a su vez, se identifica con las funciones del estadio alcanzado por la clase 
a la que uno pertenece. Cada régimen de producción produce, pues, su 
propia idea normativa de justicia. Y no hay un sentido universal en el 
que pudiéramos desplegar una concepción igualmente universal sobre 
lo justo. 

Ahora bien, el pronóstico igualitarista de la teoría de Marx no fue 
la única de sus predicciones que la historia se encargó de hacer trizas. 
La emergencia de un proletariado internacional que daría lugar a una 
revolución internacional capaz de abolir las condiciones  de perpetuación 
sistémica del capitalismo, fue igualmente fallida. Cohen lo ha resumido 
en forma clara: “la unificación del capital es históricamente anterior a la 
unificación del trabajo. El capital se concentra en oligopolios fuertemente 
unidos antes de enfrentarse con una fuerza de trabajo sindicada y el 
interés capitalista se sitúa en el nivel de la nación-Estado mucho antes 
de que el trabajo alcance cualquier tipo de voz nacional” (Cohen 2000: 
151). Eso hace  imposible a la fuerza de trabajo emular al capital en 
el plano internacional, un plano donde progresivamente el capital se 
unifica antes que el trabajo. Tal y como lo termina afirmando de nuevo 
Cohen: curiosamente hoy en día el problema para que el trabajo pudiese 
lograr esto “no reside en el aspecto en que Marx y Engels habían puesto 
su atención: en el del transporte y la comunicación. La comunicación es 
ahora fácil y barata. Pero la diversidad cultural entre las naciones y los 
enormes abismos entre ellas[...] hacen difícil la mutua identificación de 
las clases trabajadoras” (Cohen, 2000: 151). 

Esto se vincula con otro de los estrepitosos fallos que la teoría de Marx 
no pudo alcanzar a prever: el cambio profundo en la estructura de clases 
de las sociedades capitalistas occidentales. Mouffe, y principalmente 
Laclau, han abordado especialmente este fenómeno (Laclau y Mouffe, 
1985). Ambos rechazan el esencialismo o determinismo marxista según 
el cual las posiciones del sujeto y las identidades sociales quedan fijadas 
de antemano según la clase social a la que se pertenece y el lugar que se 
ocupa en el proceso productivo. En contraste con esto, Laclau se refiere 



232 Felipe Curcó Cobos

Tópicos, Revista de Filosofía 52 (2017)

siempre a los sujetos en términos de “posiciones de sujeto al interior 
de una estructura discursiva” (Laclau y Mouffe, 1985:115). Así, por 
ejemplo, un conjunto de definiciones o prácticas sociales, instituciones 
o costumbres consuetudinarias, producen la categoría de ‘homosexual’ 
o de ‘mujer’. De esta categoría son predicados una serie de atributos 
por medio un discurso particular que no fija propiedades esenciales y 
definitivas, sino que está traspasado de contingencia. Por la misma razón, 
dicho discurso no determina el conjunto de posiciones y significados 
asociados a una persona o sujeto de manera unívoca o particular, sino 
que por el contrario define las identidades y las relaciones sociales en 
forma inestable, variable y multívoca. Un sujeto, por ejemplo, puede ser 
una mujer sometida a un orden patriarcal o un homosexual marginado 
en un contexto homofóbico y, a la vez, pertenecer a una elite económica 
que ejerce relaciones de dominio sobre otros: ello quiere decir que las 
relaciones de poder se dan siempre en torno a nodos discursivos y que 
no hay ámbito social ajeno a las relaciones de poder ni individuo exento 
de sufrirlo y ejercerlo. Esto es relevante por una sola razón (que a Marx 
le habría sin duda entusiasmado mucho): entender las posiciones del 
sujeto en estos términos permite elaborar una teoría más plausible sobre 
la posibilidad de que sucedan lo que Laclau define como “relaciones de 
equivalencia”, es decir: una forma de construcción de lo político que 
puede operar entre las ideologías más diversas. Marx no anticipó esto. 
¿Qué puede haber de común entre las características de explotación 
y las necesidades que sufren las trabajadoras y trabajadores de las 
acererías en la India, las fábricas de ensamblaje en Corea, un técnico de 
la Boeing de Seattle, y un trabajador en una plantación de amapola en 
México? Un concepto no esencialista de la identidad social que tome en 
juego el papel de lo simbólico en la configuración del rol en el proceso 
productivo, ayuda a vislumbrar en términos teóricos más claros cómo 
es que el mundo de demandas insatisfechas puede comenzar a crear una 
identidad de los de abajo frente a los poderes que los excluyen e ignoran. 
Claro, ello implica dar una vuelta de tuerca al marxismo científico y 
volver a recuperar los problemas que ocupaban al socialismo utópico. 

5.- A modo de conclusión: la actualidad de Marx
¿Significa lo anterior que el marxismo ha perdido actualidad?  

Respondo rotundamente: de ninguna manera; justo al revés. El interés 
actual del marxismo reside hoy día, sospecho, precisamente en todos 



233¿Hay una teoría normativa de la justicia en Marx?

Tópicos, Revista de Filosofía 52 (2017)

aquellos aspectos a los que el marxismo clásico científico quiso restar 
radical importancia. El marxismo científico dedicó toda su energía 
intelectual a edificar un dura coraza de hechos estructurados en 
torno a una concha supuestamente fáctica. Ahora que el marxismo ha 
perdido mucho o la mayor parte de ese coraza, podría decirse que eso 
ha dado lugar (quizá de modo paradójico) a que el marxismo no sólo 
haya revivido, sino a que se su situación actual sea más robusta y vital 
que nunca. Cada día sobrevive un nuevo neo-marxismo que tiende a 
presentarse a sí mismo como un conjunto clave de valores y un conjunto 
de estrategias para realizar esos valores. El vacío normativo que (por 
las razones ya expuestas) el marxismo insistió en dejar de lado, es hoy 
justamente lo que obliga a sacar al marxismo de su olvido. Si Marx no 
creyó nunca serio, ni relevante, ocuparse de cuestiones de filosofía moral 
y política, hoy día no hay duda de que son éstas las preocupaciones que 
centran la actividad de un gran número de marxistas vivos, entre los 
que me incluyo yo. 

Algunos, incluso, como Miguel Abensur, llegan al extremo (a 
través de un fascinante y erudito trabajo hermenéutico) de negar que 
Marx haya querido nunca usar el materialismo histórico para negar la 
autonomía de lo político y el papel que la acción política puede llegar 
a tener en el proceso de emancipación humana. El realismo político  de 
Marx, sostiene Abensur, tiene una doble dimensión que puede ser 
aprehendida desde  la lógica del momento maquiavélico: por un lado, y 
como hemos visto, le permite romper con las idealizaciones filosóficas 
del Estado y del derecho como expresiones de una racionalidad más o 
menos absoluta. Por el otro lado, y al mismo  tiempo, Marx plantea la 
identificación constante entre la conquista de la democracia (entendida 
como elevación del poder proletariado a un poder organizado y libre) 
hacia un movimiento que excede al Estado mismo. “Decir que el centro 
de gravedad del Estado reside fuera de sí mismo indica más bien que es 
necesario referir el Estado a ese movimiento que lo excede” (Abensur, 
1997: 65). Ese movimiento que lo excede es el demos, una verdadera 
democracia en la que el Estado político desaparece ante el empuje de las 
decisiones democráticas en cada dimensión de la vida: el sindicato, la 
empresa, la iglesia, la fábrica, la universidad.

Otros marxistas contemporáneos tienden a conformarse con un 
escenario menos dramático. Para ellos, si una razón para predecir 
la igualdad la constituía esa abundancia futura (supuestamente 
inevitable), la escasez persistente es ahora una razón para exigirla. 



234 Felipe Curcó Cobos

Tópicos, Revista de Filosofía 52 (2017)

Y ello constituye sólo un ejemplo del repentino cambio de atención 
que los cambios profundos en nuestro entorno obligan a hacer para 
desplazar el interés por lo fáctico a la necesidad de volver articular 
nuevas formas de pensamiento normativo. La desintegración de los 
rasgos que articulaban el socialismo científico parece hacer más urgente 
que nunca, por tanto, un retorno al socialismo utópico. La confusión 
actual y el desamparo que las actuales injusticias produce en nuestras 
sociedades, trae consigo una necesidad de generar ideas que sean claras 
sobre el sentido y significado de la justicia, los valores, y los principios 
que exhiben el descaro y la criminalidad con que operan, actualmente, 
todos los regímenes mafiocráticos del orbe.

Hoy día, sin embargo, una importante línea marxista en el mundo 
anglosajón continúa reivindicando que si bien Marx en más de una 
ocasión expresó en su obra  opiniones morales (especialmente en su etapa 
temprana), jamás tuvo intención de desarrollar una teoría normativa 
orientada precisamente a fundamentar o justificar dichas opiniones. 
Tal es actualmente, por ejemplo, la opinión de Brian Leiter (Leiter, 
2015). Según Leiter, Marx no pretendió nunca desarrollar una teoría 
moral o normativa, entre otras cosas, como ya hemos dicho, porque 
precisamente tanto para él como para Engels las opiniones morales 
estaban enteramente determinadas por las relaciones económicas de 
producción, razón por la cual resultaba absurdo intentar desarrollar una 
teoría de lo justo o lo correcto cuyo contenido aspirara a mantenerse al 
margen del influjo ejercido por cualesquiera relaciones económicas de 
producción establecidas.  

Leiter está sin duda en lo correcto al afirmar esto. Sin embargo, yo he 
querido argumentar aquí que, si bien Marx nunca consideró necesario 
ni urgente desarrollar un teoría normativa sobre lo justo por las razones 
que ya hemos examinado a detalle, hoy día, cuando los supuestos 
teleológicos y la concepción materialista de la historia ha quedado 
sin duda puesta en entre dicho, la necesidad de concentrarnos en los 
elementos normativos y morales del pensamiento de Marx resulta más 
perentorio que nunca. Leiter insiste en sus más recientes obras que 
esto no es así (Cfr. Leiter, 2002 y 2015). En su línea de argumentación, 
es la psicología lo que sigue haciendo innecesario que el Marxismo 
actual desarrolle una ética normativa. En otras palabras, Leiter piensa 
que la teoría normativa nunca forma parte de  las razones reales que 
las personas podrían llegar a tomar en cuenta para emprender una 
revolución o una revuelta contra el sistema de dominación capitalista.  



235¿Hay una teoría normativa de la justicia en Marx?

Tópicos, Revista de Filosofía 52 (2017)

Las razones que las personas pudieran llegar a tener para emprender 
una revuelta de este tipo son siempre de tipo psicológico-instrumental, 
pero nunca de tipo moral. Decidir sublevarse nunca obedece, según 
Leiter, a consideraciones sobre lo que la justica es o debería ser. El 
oprimido –sostiene en Why marxism still does not need normative theory–
no encuentra razones para iniciar la revolución en cosas tan abstractas 
como “los intereses hegelianos a favor de la especie humana”, sino en 
hechos tan reales como que mientras más la persona marginal “trabaja y 
trabaja, su vida deviene peor y peor” (Leiter, 2015: 6). En resumen, dice 
él, “la gente se subleva cuando su circunstancia es miserable, cuando no 
ve en el futuro otra alternativa más allá de la rebelión” (Leiter, 2015: 8). 
Todo esto mostraría que el fundamento de la motivación para la rebelión 
social deberíamos hallarlo en la psicología o en la teoría de juegos, pero 
nunca en la moral o la teoría normativa.  

No obstante, yo he querido mostrar en este ensayo que ello no es así. 
Las personas conceden una importancia fundamental a las narrativas 
morales. Ningún ser humano habría pensado jamás en rebelarse si 
considerara que su situación obedece simple y sencillamente al modo 
en que las cosas “son”. Mientras las injusticias sean presentadas 
como “estados de cosas en el mundo” o como producto de las “leyes 
naturales”, nadie jamás pensará en oponerse a ellas. Es sólo desde el 
plano de lo ideal (lo que debiera ser)  que puede cuestionarse lo real (lo 
que realmente es). Hoy día nadie puede dudar que Marx contribuyó 
como ningún otro a vislumbrar un plano de lo que podría “llegar a ser” 
en oposición a lo que dramáticamente “es”. Por si quedara la menor 
duda de lo que en este ensayo he querido mostrar, permítaseme entonces 
terminar con  una célebre cita de Berlin (la cual redondea el fondo de lo 
que he venido argumentando a lo largo de estas líneas): “Marx erigió su 
sistema para refutar la proposición de que las ideas morales determinan 
decisivamente el curso de la historia”. No deja de ser paradójico, 
entonces (como lo dice Berlin con palabras ligeramente diferentes) que 
la misma extensión y la enorme influencia que sus ideas morales han 
tenido sobre los asuntos humanos, haya terminado por contradecir la 
esencia misma de su planteamiento (Berlin, 1998: 229). 

Bibliografía
Abensur, M. (1997). La democracia contra el Estado: Marx y el momento 

maquiavélico. Buenos Aires: Colihue.
Althusser, L. (1967). Pour lire le Capital. París: F. Maspero. 



236 Felipe Curcó Cobos

Tópicos, Revista de Filosofía 52 (2017)

Aranguren, José Luis L. (1968). El marxismo como moral. Madrid: Alianza. 
Atienza, M. (1983). Marx y los derechos humanos. Madrid: Mezquita.
Berlin, I. (1998). Karl Marx. Madrid: Alianza Editorial.
Cohen, G. (2000). If you are an Egalitarian, How Come You are So Rich. 

Conferencias 3 y 4. Harvard: Harvard University Press. 
Curcó, F. (2013). Estado y mercado en la crisis financiera del capitalismo: 

notas sobre Marx y Keynes. En Política y Cultura, UAM, 40.
Elster, J. (1994). Lógica y sociedad. Barcelona: Gedisa.
Engels, F. (1987). Anti-Dühring: introducción al estudio del socialismo. 

Barcelona: Avant Caepissa. 
________ (1880). Socialism: Utopian and Scientific. Londres: Allen and 

Unwin. 
Kolakowski, L. (1978). Main Currents of Marxism. vol.2. Oxford: Oxford 

University Press.
Leiter, B. (2015). Why Marxism still does not need normative theory? En 

Analyse und Kritik, (37, issue 1-2)
________ (2002). Marxism and the continuing irrelevance of Normative 

Theory. En Standford Law Review.
Lukacs, G. (1968). Historia y conciencia de clase. México D. F: Grijalbo.
Lukes, S. (1985). Marxism and Morality. Oxford: Clarendon Press. 
Laclau, E y Ch. Mouffe. (1985). Hegemony and socialist strategy. Towards a 

radical democratic politics. Londres: Verso.
Marx, K. (1978). Prefacio a Contribution to the Critique of Political Economy 

[1859]. Chicago: Charles H. Herr. 
________ (1977). Carta a su padre. 10 de noviembre de 1837. En 

McLellan, D. (ed.) Karl Marx: Selected Writings. (9-14). Oxford: 
Oxford University Press.

________ (1974/1980). Grundrisse der Kitik der politischen Ökonomie 
(Rohentwurf) 1857-1858: Marx-Engels-Lenin Instituto Moscú, Berlín, 
Dietz Verlag. Traducido al castellano como Elementos fundamentales 
para la crítica de la economía política (borrador)1857-1858, Scaron, P. 
(Trad.) México: Siglo XXI.

________. (1967/1982). Writtings of the Young Marx. Easton, L. y Guddat, 
K. (eds.) Garden City, New York: Doubleday. Roces, W. (trad.)
México D. F.: F.C.E. 

________ (1963). 1844 Manuscripts, en: Karl Marx: Early Writtings. 
Bottomore, T. B. (ed.) Watss: Londres.  



237¿Hay una teoría normativa de la justicia en Marx?

Tópicos, Revista de Filosofía 52 (2017)

Marx, K. y F. Engels. (1848/1976). Communist Manifiesto. En Tucker, 
R. (ed.) The Marx-Engels Reader. 2nd edition. (469-500). New York: 
Norton. 

________ (1846/1976). The Germany Ideology (Part 1). En Tucker, R. (ed.) 
The Marx-Engels Reader. 2nd edition. (146-202). New York: Norton.

Villoro, L. (1997). El poder y el valor: fundamentos de una ética política. 
México, D. F.: Fondo de Cultura Económica.

Sánchez Vázquez, A. (1975). Del socialismo científico al socialismo utópico. 
México D. F.: E.R.A. 


