Is THERE A NORMATIVE THEORY OF JUSTICE IN MARX?

Felipe Curc6 Cobos

Departamento Académico de Ciencia Politica, ITAM
felipe.curco@itam.mx

Abstract

Marx’s work has brought forward an archaic controversy
among his followers. Some have sustained that the language
developed throughout it is merely descriptive. Such language
would express above all a scientific knowledge expurgated of
all moral content (about the structure of capital, the forces that
cause social dynamics and the laws that govern it.) On the other
side, however,others have argued that in Marx we have found
an ethical language oriented towards denouncing crimes and
miseries of one determined social formation with the finality
of opposing another one. In this article I defend the idea that
in Marx’s work there are elements to affirm one thing as well
as the other. Nevertheless, I argue that the main importance of
Marx’s thinking resides essentially on the ethical and regulatory
elements that configure the moral dimension of his approach.

Keywords: Marx, normativity, justice, ethics.

Received: 14 - 03 - 2016. Accepted: 16 - 11 - 2016.

Topicos, Revista de Filosofia 52 (2017), 213-237.



214 Ferire Curco CoBos

(HAY UNA TEORIA NORMATIVA DE LA JUSTICIA EN
MaArx?

Felipe Curc6 Cobos

Departamento Académico de Ciencia Politica, ITAM
felipe.curco@itam.mx

Resumen

La obra de Marx ha suscitado una afieja polémica entre sus
estudiosos. Algunos han mantenido que el lenguaje desarrollado
en ella es estrictamente explicativo. Dicho lenguaje expresaria
ante todo un saber cientifico expurgado de todo contenido
moral (sobre la estructura del capital, las fuerzas que causan la
dinamica social y las leyes que la rigen). En el otro extremo, en
cambio, otros han argiiido que en Marx hallamos mas bien un
lenguaje ético orientado a denunciar los crimenes y miserias de
una determinada formacién social con el fin de oponerle otra.
En este articulo defiendo la idea de que en la obra de Marx
hay elementos tanto para afirmar una cosa como la otra. Sin
embargo, argumento que la actualidad del pensamiento marxista
reside esencialmente en los elementos éticos y normativos que
configuran la dimensién moral de su planteamiento.

Palabras clave: Marx, normatividad, justicia, ética.

Recibido: 14 - 03 - 2016. Aceptado: 16 - 11 - 2016.

Topicos, Revista de Filosofia 52 (2017)



¢(HAY UNA TEORIA NORMATIVA DE LA JUSTICIA EN MARX? 215

1.- Introduccion

Reflexionar sobre la actualidad de la obra y pensamiento de Marx
obliga ahacerlo desde, al menos, tres cuestionamientos: ;el advenimiento
del socialismo es un acontecimiento necesario, deducible de las leyes
de la historia, o, por el contrario, se trata esencialmente de un estado
considerado moralmente valioso que merece ser elegido? ;Hay en Marx
un lenguaje estrictamente explicativo cuya pretension consiste tan solo
en expresar un saber cientifico (sobre la estructura del capital, las fuerzas
que causan la dinamica social y las leyes que la rigen), o mas bien hay
un lenguaje ético orientado a denunciar los crimenes y miserias de una
determinada formacion social con el fin de oponerle otra? En definitiva,
;desarrollé Marx una ciencia explicativa (descriptiva) o, antes, y en
lugar de ello, quiso elaborar una teoria moral (normativa)?

Hay aqui una ambigiiedad relevante, porque lo cierto es que no
encontramos en Marx una respuesta explicita a estas preguntas. El
lenguaje que el propio Marx utiliza en sus textos tampoco resulta de
mucha ayuda a la hora de intentar dirimir estas cuestiones. Porque, por
un lado, es obvio que en todo el desarrollo de su obra hay una concepcién
del proceso social en términos de relaciones causales entre hechos en
donde los juicios de valor carecen por completo de relevancia alguna.
En La ideologia Alemana, por poner sélo un ejemplo llamativo, hay un
pasaje que no parece dejar lugar a dudas respecto al modo en que Marx
y Engels entendieron —en términos depurados de toda consideracién
moral- el proceso histérico que conducira hacia el comunismo: “el
comunismo -nos dicen ahi— no es para nosotros un estado de cosas que
debe establecerse o un ideal al que la propia realidad tenga que ajustarse.
Llamamos comunismo al movimiento real que acaba por superar
[aufhebt] el estado actual de las cosas” (Marx, Karl y Engels, Friedrich,
1987: 47).! De modo aun mas significativo, en un epilogo a la segunda
ediciéon de Das Kapital de 1873, Marx cita el parrafo de un escritor ruso
que habia realizado la recension a la primera ediciéon, como ejemplo del
modo en que una resefia debia captar correctamente cudles eran sus
propdsitos: “Marx considera el movimiento social como un proceso de
historia natural gobernado por leyes que no sélo son independientes

! El subrayado es un agregado mio que no estd en el original.

Toépicos, Revista de Filosofia 52 (2017)



216 Ferire Curco CoBos

de la voluntad [...] sino que por el contrario la determinan” (Berlin,
1998: 129).% Estas citas mostrarian con claridad que Marx no denuncia
el orden existente apelando a ideales (ni a voluntades humanas que
deban promover esos ideales y luchar por ellos), sino a la historia.
No denuncia la realidad social como siendo injusta o desdichada, o
como habiendo sido engendrada por la maldad y miseria humanas,
sino como efecto de leyes de desarrollo social seguin las cuales resulta
inevitable que en cierto estadio de la historia una clase, al perseguir sus
intereses con variables grados de racionalidad, disponga de la otra para
explotarla. Por esa razén acusé duramente a Proudhon de equivocarse
radicalmente respecto a las categorias hegelianas al interpretar de modo
ingenuo el conflicto dialéctico como una simple lucha entre el bien y el
mal, lo cual implicaba el colmo de la superficialidad. Porque llamar a
tal o cual aspecto del conflicto dialéctico bueno o malo era —en opinién
de Marx— un signo de subjetivismo utopista (similar al cometido por
Sismondi o Fourier) ya que el progreso auténtico de las fuerzas sociales
no esta constituido por el triunfo de un lado y la derrota del otro. Lo
esta por el mismo duelo que necesariamente implica la destruccién (y
superacion) de ambos.

Segtin esta concepcion, el movimiento hacia una formacion social
capaz de superar las contradicciones y carencias de las anteriores no
esta inspirado por valoraciones éticas (sobre lo bueno y lo malo, lo
correcto o incorrecto) ni por un anhelo de justicia, sino por fuerzas que

2 Es importante aclarar, no obstante, que a pesar de ser determinista

—como queda patente en esta cita— Marx se resolvid mostrar como es que, aun
cuando la actividad del pensamiento y la voluntad humanas estan en ultima
instancia determinadas y son cientificamente vaticinables (en términos de
comportamiento social en masa), ello configura una situacién en la cual Marx
considera legitimo llamar libres a los hombres, toda vez que las elecciones
humanas no estan, como el resto de la naturaleza, mecdinicamente determinadas.
Lo que las leyes determinan no es el movimiento de cuerpos materiales, sino de
mentes y voluntades. Es decir, la historia ha sido hecha por los hombres, pero no
en el vacio, sino condicionada por la situacion social en la que se encontraban.
La conquista progresiva de la libertad consiste, pues, en un creciente control
de la naturaleza por medio de la actividad consciente. Frente al “determinismo
riguroso” y el “utopismo” voluntarista extremo, Marx se posiciona sefialando
cdmo es que ambas concepciones subestiman la importancia de la unidad entre
la transformacion subjetiva de la conciencia y la transformacion de las relaciones
sociales objetivas.

Topicos, Revista de Filosofia 52 (2017)



¢(HAY UNA TEORIA NORMATIVA DE LA JUSTICIA EN MARX? 217

ya existen en la formacién anterior y constituyen en ella los gérmenes de
la sociedad futura. El advenimiento del socialismo, por tanto, obedece al
curso de los acontecimientos historicos, no a la postulacién de valores.
Por otro lado, no obstante, si diversas expresiones (como las
anteriores) parecen precisar con toda claridad la visién mecanica y
cientificista rigurosa que articula de inicio a fin el pensamiento de
Marx, a la vez es indudable que en toda su obra late un fuerte impulso
moral. En la mayor parte de sus escritos abundan los juicios morales,
aunque sea implicitamente. Aranguren y Atienza, en Espafa, o Sanchez
Vazquez y Luis Villoro en México, entre otros, han mostrado claramente
como el estilo literario de Marx se aleja de la ecuanimidad emotiva que
suele atribuirse al lenguaje cientifico (Aranguren, 1968), (Atienza, 1983:
5), (Villoro, 1997), (Sanchez Vazquez, 1975).° Es comtn que los términos
centrales de su teoria aparezcan adjetivados con predicados de valor.
Basta mencionar como muestra algunos pocos ejemplos, aun si estoy
seguro que el lector o lectora podra seguramente recordar muchos
mas: la apropiacion de la plusvalia es “robo”, el sistema capitalista
es “creador de sufrimiento, enajenacién e injusticia crecientes”, el
capitalista “esclaviza” al obrero, el trabajo asalariado es “forzado”, la
forma de vida civil-burguesa es una “vileza” ;Cémo no ver en estas
expresiones una actitud valorativa y una condena moral, indignacién
ética, compasion ante el sufrimiento ajeno, coélera por la crueldad
injustificada?* Un discurso que aspira a ser estrictamente descriptivo y
cientifico habria de relatar el necesario colapso de la ruptura del modo
de produccion capitalista y su reemplazo por el socialismo con la misma

®  Este empleo de un lenguaje que de modo recurrente utiliza expresiones

con sentido moral, contrasta, de forma clara, con la fuerte actitud de sospecha
que el propio Marx adopté hacia el uso de expresiones como “justicia”, “deber”
o “moral”. Por seguir con los ejemplos: cuando el comunista utéopico Weitling
participaba en una reunién del Comité de Correspondencia celebrada en la casa
de Marx, éste replico a las apelaciones de Weitling sobre “lajusticia, la solidaridad
y la ayuda mutua fraternal” con un grito categorico: jnunca la ignorancia ha
ayudado a nadie! En EI 18 Brumario de Luis Bonaparte, Marx escribe que el lema
“liberté, égalité, fraternité” no significaba otra cosa que: ;”infanteria, caballeria,
artilleria”! Podriamos igualmente recordar el enfurecimiento de Marx ante los
intentos de Proudhon de basar el socialismo en la “justicia”, la “igualdad” o la
mejora de salarios; entre otros muchisimos casos mas que seria posible ofrecer.
Todo ello contribuye a hacer mas patente la ambigiiedad de su discurso.
4 Tomo todas estas citas de Villoro, (1997:153).

Toépicos, Revista de Filosofia 52 (2017)



218 Ferire Curco CoBos

neutralidad valorativa con la que puede describir el transito del modo
de produccion feudal al capitalismo. Sin embargo parece claro —como
lo ha sefialado Villoro— que EI Capital es sin duda un tratado cientifico,
pero que también es el relato de un drama moral y una exhortacién a
tomar parte en €l (Villoro, 1997: 153) .

Esta ambigiiedad inmanente a los propios escritos de Marx se ve
reflejada en las interpretaciones divergentes de su obra. Durante mucho
tiempo la interpretacion que prevalecié fue aquella que tendio a ver en
el marxismo una ciencia orientada a purgar el conocimiento objetivo
—sobre la dindmica social— de todo discurso normativo. Esta fue
la postura del propio Engels y la que terminé imponiéndose en la II
Internacional. Karl Kautsky sostuvo con firmeza la idea del socialismo
como una ciencia rigurosa. La misma visiéon hallamos en Lenin. De
modo quiza ain mas paradigmatico, el marxismo “anti-humanista” de
Althusser enfaticamente reduce el contenido del pensamiento de Marx
a términos de una teoria rigurosamente positiva.?

En cambio, ha habido también diversos autores que han intentado
reivindicar el caracter ético del marxismo. Como reaccién a la posicién
de Kautsky en la II Internacional, Rudolf Hilferding sostuvo la
separacion entre ciencia y teoria revolucionaria. En la medida en que el
socialismo no podria prescindir de una ética revolucionaria, el discurso
revolucionario tendria un caracter eminentemente normativo. Mas atn:
gente como Otto Bauer, Max Adler o Karl Renner trataron de completar
la teoria de Marx con una ética kantiana, en el mismo tenor en que la
aparicion de Teoria de la Justicia de Rawls en 1971 se anunciaba como un
intento por llenar el vacio normativo derivado del post-marxismo.® Hoy
dia ya no es infrecuente leer —especialmente entre autores estrechamente
vinculados al marxismo, como el autodenominado “grupo de
septiembre”, compuesto por diversos marxistas analiticos como Cohen,
Roemer, Brenner, Philippe Van Parijs, Elster o Sam Bowles— que el
mensaje mas importante que cabe encontrar en la obra de Marx es de
naturaleza moral o, cuando menos, que el elemento moral de su filosofia
resulta el mas esclarecedor o digno de considerarse (opinion que, tal y
como se verad en las lineas que siguen, yo mismo comparto).

Véase, por ejemplo, Althusser (1967).

® A este respecto puede consultarse Kolakowski (1978).

Topicos, Revista de Filosofia 52 (2017)



¢(HAY UNA TEORIA NORMATIVA DE LA JUSTICIA EN MARX? 219

Esto no deja de ser paraddjico en un autor que sin duda detestaba
el romanticismo, las peticiones humanitarias de cualquier tipo, los
arrebatos emocionales, y que con vehemencia evitaba todo recurso
de apelacién a los sentimientos morales e idealistas de sus lectores
y auditorio. Recuérdese el modo en que en La sagrada familia o La
ideologia alemana, Marx trata a los hermanos Bruno, Edgar y Egbert
Bauer, representandolos como tres sérdidos buhoneros de deleznables
productos metafisicos, capaces de pensar que la mera existencia de una
fastidiosa elite critica convencida de la superioridad de sus supuestas
dotes intelectuales lograra por si sola la emancipaciéon de aquellos
sectores de la humanidad que crean en ella. No fue, por cierto, mas
benévolo con Proudhon, a quien concibié como otro moralista filisteo
francés, defensor consciente o inconsciente de los ideales sociales de la
pequefia burguesia victima del industrialismo. En este mismo tenor,
se explica igualmente por qué en Sobre la Cuestion Judia, Marx realiza
una critica demoledora de los derechos del hombre y el ciudadano.
Tales derechos —nos dice— son en el mejor de los casos la expresién
de la emancipacion politica de los hombres, pero no de su verdadera
emancipacion social o0 humana. En la medida en que estos derechos
expresan necesidades particulares y aisladas correspondientes a la esfera
civil burguesa y alas necesidades del mercado, no es de extrafiar que en
el centro de ellos concurra el sagrado derecho de propiedad, fundado,
precisamente —como Marx intenta demostrar en los Manuscritos de 1844—
en la enajenacion del trabajo, es decir, en la separacion, abstraccion y
extrafiamiento de lo que constituye la actividad esencial del ser humano.

2.- Socialismo utopico y socialismo cientifico

La tension expuesta lineas arriba (entre lo que he llamado el discurso
cientifico y el discurso moral de Marx), requiere ahora introducir,
aunque sea brevemente, la distincién marxista entre socialismo utopico
y socialismo cientifico. Contamos para ello con una de las presentaciones
mas sistematica y bien elaborada que haya sido escrita de manos de un
marxista, donde se expone de manera nitida y clara la oposicion entre
socialismo utdpico y socialismo cientifico. Me refiero al clasico texto
elaborado por Engels en 1878: su famoso libro titulado el Anti-Diihring.

Hay un contexto previo a la aparicion de ese ensayo. Dos afios
después de que Marx arremetiera duramente contra la alianza que dio
lugar a la firma del programa del partido Socialdemdcrata aleman en

Toépicos, Revista de Filosofia 52 (2017)



220 Ferire Curco CoBos

1875, y del virulento ataque que en ocasion de ello Marx dirigié no sélo
hacia los discipulos de Lasalle, sino contra Liebknecht (que hasta antes
de ello representaba la posicion marxista en la reunién de Gotha), habian
comenzado a aparecer, en las paginas del organo oficial del Partido
Socialdemoécrata Aleman, diversos articulos de Eugen Diihring, un
profesor de economia de la Universidad de Berlin, hombre radicalmente
anticapitalista, pero apenas socialista, que estaba adquiriendo creciente
influencia en las filas del partido aleman. Fue contra él por lo que
Engels escribio el Anti-Diihring, un libro orientado a exponer la version
autorizada del punto de vista materialista de la historia (ver Berlin,1998).

Los capitulos mas relevantes de esta obra serian posteriormente
publicados en forma separada, primero en francés en el afio de 1880, bajo
el titulo de Socialisme utopique et socialisme scientifique, y luego en aleman,
en 1882, bajo un titulo distinto: Die Entwicklung des Sozialismus von der
Utopie zur Wissenschaft (Engels, 1987). En estos capitulos Engels expone
de manera nitida la distancia que los separa a €l y a Marx del proyecto
socialista utépico encabezado por autores como Etienne Cabet, Henri de
Saint-Simon y Charles Fourier. Dicho proyecto (utdpico) se articulaba
en torno a la necesidad de generaciéon de una sociedad que buscaba
terminar con las miserias y manifiestas injusticias del capitalismo. Una
sociedad planificada racionalmente y que, a la vez, estuviera librada
de las fuerzas irracionales y anarquicas del mercado. Este socialismo
francés, empero, era tildado por Engels de utdpico, no porque fuera
demasiado optimista respecto a lo que pensaba podia lograrse, sino
porque carecia de una concepcion realista y viable de como es que su
proyecto llegaria a cumplimentarse. La critica profunda que los franceses
hicieron del capitalismo, en definitiva, era una critica moralizante, mas
que dialéctica: denunciaba los males e irracionalidades del capitalismo
sin mostrar como es que el capitalismo produciria el socialismo como su
sustituto natural. Partia de un buen deseo, no de un anadlisis exhaustivo
de las condiciones implicadas en la realidad que tarde o temprano
debian conducir necesariamente a superar la inequidad social.

Es importante entender, entonces, la relacién entre el analisis
dialéctico y la vision cientifica de la historia, puesto que es dicho analisis
lo que en definitiva marcara la distancia entre el marxismo cientifico
y el socialismo utdpico. Marx se apropié del método dialéctico que
extrajo de la filosofia que habia estudiado de adolescente, cuando
a los diecisiete afios de edad, siguiendo el consejo de su padre, dejo,
primero Tréveris para inscribirse en la facultad de derecho de la

Topicos, Revista de Filosofia 52 (2017)



¢(HAY UNA TEORTA NORMATIVA DE LA JUSTICIA EN MARX? 21

Universidad de Bonn, y luego Bonn, para en otofio de 1836 inscribirse
en la Universidad de Berlin, donde entr6 prontamente en contacto con
la filosofia de Hegel. Es bien sabido que la idea dialéctica fundamental
que inspira a Hegel obedece a un pensamiento ciclico. Cohen lo expresa
de modo inmejorable: cada cosa viviente o funcional (incluyendo no
soOlo los seres vivos sino también sistemas de ideas, tendencias artisticas,
sociedades o culturas con funcionamiento lineal, tanto como modelos
de ciencia o conocimiento), se desarrolla y al hacerlo despliega todas sus
potencialidades en formas externas. Cuando ha alcanzado su maximo
potencial esa naturaleza muere, desaparece, para transformarse en una
nueva forma que acontece precisamente porque la anterior ha tenido
pleno éxito al desarrollarse. Cada cosa que se desarrolla es victima
de su propio éxito. Toda realidad perece cuando ha alcanzado mas
desarrollo del que puede contener. Un movimiento artistico, tanto como
un paradigma o modelo cientifico, se expande hasta ser completamente
explorado, para luego morir cuando lo ha sido, hasta que emerge uno
nuevo: cada cosa se destruye a si misma al perfeccionarse, al igual que
la semilla lo hace para transformarse en flor (Cfr. Cohen, 2000: 68). El
proceso acontece en la historia, y como parte de este mismo proceso el
mundo experimenta el desarrollo de la conciencia, que al ser también
consciencia de si misma y de sus propios procesos, es capaz de percatarse
de esta dinamica que late al interior del corazén y motor intimo de toda
realidad.

Ahora podemos entender cudl era el problema mas grave que Marx
y Engels advertian en el socialismo utdpico: la concepcién de la practica
social que habria de conducir del capitalismo al socialismo, simulaba en
los utopistas el modelo de lo que Cohen llama “ingenieria de alteracién
desde fuera” (como si se tratase del proyecto de un ingeniero que debe
demoler un edificio en ruinas para erigir en su lugar uno disefiado por €l
mismo) (Cohen 2000: 74). Empero, es utdpico y no-cientifico establecer
la relacion entre los ideales politico-morales y la practica politica
revolucionaria como si todo consistiera en eliminar el capitalismo
para construir un espacio vacio sobre el cual edificar el socialismo. El
capitalismo, dentro de la estructura dialéctica heredada de Hegel, habia
que entenderlo, por el contrario, a partir de un principio de autodesarrollo
y éxito que al mismo tiempo era un principio de autodestruccién y
autotrascendencia en forma mas elevada. Naturalmente que —al invertir
erroneamente la causalidad del proceso histérico—la dialéctica hegeliana
debia a su vez ser corregida. En la ideologia alemana y en las Tesis de

Toépicos, Revista de Filosofia 52 (2017)



222 Ferire Curco CoBos

Feuerbach, Marx arremete contra el idealismo aleman y su romance con
la filosofia, porque este romance condujo a Hegel y a sus seguidores
a representar la historia como si ésta consistiera casi en una mera
sucesion de estados de conciencia. (Elster resume de manera espléndida
este elemento de la perspectiva hegeliana: “el proceso que permite a la
conciencia comprender su historia es idéntico a esa historia”) (Elster,
1994: 92). Por ello, la aplicacion del analisis dialéctico al capitalismo como
generador del socialismo seguia siendo incompleta sin la apropiacion de
un nuevo componente que Marx extrajo de su ultimo exilio en 1849 a
Gran Bretafia, donde pudo estudiar mas a fondo a Adam Smith, David
Ricardo y a los economistas politicos clasicos. Este nuevo componente
fue el analisis de la dindmica econémica del mercado.

En los Manuscritos del 44, dira Marx: “el principal error de Hegel es
que confunde la contradiccion que se da en el fenémeno, con la unidad
inherente a la esencia, a la idea, siendo que esta contradiccion tiene
por esencia algo mas profundo (Marx, [1844] 1963: 402). Significa esto
reconocer que las contradicciones politicas y de los poderes estatales
encuentran su verdad no en la unidad de la idea o concepto de Estado,
sino en una contradiccion fundamental o esencial que es en realidad el
momento determinante del capital. El capital, como tal, es una totalidad
constituida por multiples determinaciones que a lo largo de un largo
proceso generan valor. Este proceso, empero, entrafia una contradiccién
esencial debido a que “la autovalorizacion del capital se vuelve cada vez
mas dificil (hasta volverse imposible) en la medida en que el capital ya
esta valorizado” (Marx, 1980). La politica, el poder politico, y el Estado,
cumplen, pues, en Marx, una funciéon meramente negativa: generar
las condiciones que artificialmente eviten (o prorroguen) el colapso
final que necesariamente ha de advenir como consecuencia de estas
contradicciones.

Asi que, para decirlo en breve, mientras Hegel identificaba a
la burocracia como estamento universal en el que se realizaba la
identificacion del interés particular con el general, convirtiendo al Estado
politico en el momento de la superacidn racional de las contradicciones
de la sociedad civil burguesa, Marx asume un realismo materialista que
le permite romper con las idealizaciones filosoficas del Estado y del
derecho como expresiones de una racionalidad absoluta. Esto le hace
asumir un realismo que invierte la causalidad del proceso historico y
entiende al Estado como “una mera junta para administrar los asuntos
comunes de la clase burguesa” (Marx y Engels, 1976: 113).

Topicos, Revista de Filosofia 52 (2017)



¢(HAY UNA TEORTA NORMATIVA DE LA JUSTICIA EN MARX? 223

El Estado, lejos de ser la superacion del conflicto y de la guerra
de todos contra todos (como lo suponia Hegel), es mas bien su
continuacion, es decir, el instrumento coactivo del que se sirven las
clases dominantes para someter a las clases dominadas. En términos
mas crudos, dice Marx, “El Estado es la violencia organizada de
una clase para la opresion de otra” (Marx y Engels, 1976: 1120-130).

3.- La concepcion obstétrica de la historia

(Qué es, entonces, aquello que concretamente hace cientifico al
socialismo segun Marx y Engels? Ha llegado el momento de decirlo
con claridad. Lo que segun ellos hace cientifica su teoria es una
circunstancia doble: (i) en primer lugar, que ésta parte de una concepciéon
empiricamente defendible de la historia. En segundo lugar, (ii) que tal
concepcion historica se desarrolla a partir un analisis que no se apoya,
y de hecho deja completamente de lado, toda apelacién a ideales o a
presupuestos éticos y morales.

Denomino a esta visioén (tomando prestada una expresion de Gerald
Cohen) la “concepcion obstétrica” de la historia. Su nicleo basico queda
expuesto con toda claridad en el siguiente pasaje del Anti-Diihring (texto
al que ya hicimos alusion antes):

La creciente percepcion de que las instituciones sociales
existentes son irracionales e injustas, que la razén se
ha convertido en sinrazén y lo justo e injusto, es sdlo
una prueba de que en los modos de producciéon y de
intercambio los cambios han ocurrido silenciosamente,
de modo que el orden social, adaptado a las condiciones
econdémicas mas tempranas, yano muestra conformidad
con ellos. De eso también se deduce que los medios para
deshacerse de las incongruencias que han aparecido
también deben estar presentes, en una condicion mas
o menos desarrollada, dentro de los propios modos
de produccién afectados por este cambio. Estos
medios no se inventan por deduccion de los principios
fundamentales, sino que se descubren en los obstinados
hechos del sistema de producciéon existente (Engels,
[1880] 1980: 45-46).

Toépicos, Revista de Filosofia 52 (2017)



224 Ferire Curco CoBos

El primer elemento que destaca en esta cita constituye el fondo
de la pretension materialista historica. Segun ésta, los cambios en las
ideas obedecen a cambios en los modos de produccion. De ahi que en
ella Engels comience diciendo: “la percepcion de que las instituciones
sociales son injustas es prueba de algo que acontece en los modos de
produccién”. Ya en el famoso “Prefacio” de 1859, en el que Marx hace
un breve repaso de su biografia intelectual para luego presentar una
sintesis de la concepcion materialista de la historia, encontramos una
formulacion atin mas clara de esta misma tesis, cuando se senala: “el
modo de produccién de la vida material condiciona el proceso de
vida social, politica e intelectual en general. No es la conciencia de los
hombres lo que determina la realidad; por el contrario, la realidad social
es la que determina su conciencia” (Marx [1859] 1978: 351).

Esto es de suma relevancia, pues nos conduce a las razones por
las que Marx expurga su teoria de todo contenido moral y politico
“voluntarista”. Deseo subrayar esto de manera nitida. Porque lo que
hay aqui es en realidad una dura critica a la ilusién (presente sin duda
entre los socialistas utdpicos) consistente en atribuir un falso poder a
los ideales éticos, a la politica, y al poder politico. En concreto, Marx
desea desmantelar la ilusion de que todos los problemas sociales
pueden resolverse mediante medidas legislativas y/o administrativas
sustentadas sélo en la buena voluntad de los gobernantes. En contra de
esta pretension, Marx y Engels sugieren que hay una tinica solucién al
problema social. Pero esta solucion tiene que descubrirse desde dentro
del problema (formar parte de su desarrollo natural, hasta dar a luz su
propio remedio) y no venir desde fuera (lo que anteriormente denominé,
siguiendo a Cohen, “el modelo de ingenieria de alteracion desde el
exterior”: una solucion derivada de una voluntad exdgena, capaz de
diagnosticar los problemas y ofrecer un modelo de ingeniera politica o
institucional adecuado para resolverlos) (Cohen, 2000: 74).

Gerald Cohen lo explica a través de una muy lograda metafora: “la
metafora obstétrica” (Cohen, 2000). Conforme a esta metafora, Cohen
nos sugiere interpretar la concepcién materialista de la historia a partir
de una analogia con el embarazo y el parto que resulta coherente con
la dialéctica hegeliana. Cohen nos invita a pensar en una comadrona
atendiendo un parto natural y normal (es decir, no realizado mediante
cesarea). En tales circunstancias, la comadrona no considera distintas
formas alternativas de sacar al nifio. No considera los ideales que quiere
realizar ni cuales serian los mejores métodos para conseguirlos, sino que

Topicos, Revista de Filosofia 52 (2017)



¢(HAY UNA TEORTA NORMATIVA DE LA JUSTICIA EN MARX? 225

la forma prescrita en la que ha de actuar esta dictada por el proceso de
embarazo mismo. La solucion a él es la consumacion del total desarrollo
del problema.

Lo mismo exactamente sucede con las contradicciones que genera
un modo de produccion econdmico: segun se nos dice en la larga cita
escrita al inicio de este apartado, cuando el modelo de produccion se
vuelve obsoleto (y una sefial de que se ha vuelto obsoleto puede ser el
aumento en la percepcidn de su injusticia), los medios para transformar
ese modelo de produccién han de hallarse al interior del modelo
preexistente mismo. Las comadronas no prescriben una nueva forma a
lo real. Traen al mundo la forma que se desarrolla dentro de la realidad.
No dirigen el proceso de parto, sino que se dejan dirigir por €l. Al igual
que en la dialéctica hegeliana, el desarrollo completo de un problema
produce su solucion. En el “Prefacio” de 1859 al que ya se ha hecho
alusion antes, Marx no deja lugar a dudas de cuales son los términos en
los que él piensa acerca de esto mismo:

Ningtin orden social perece antes de que todas las
fuerzas productivas a las que deja espacio en su interior
se hayan desarrollado completamente, y las nuevas
relaciones de produccion nunca aparecen antes de
que las condiciones materiales de su existencia hallan
madurado al interior de la antigua sociedad [por
consiguiente...] siempre encontraremos que el problema
mismo surge sélo cuando las condiciones materiales
para su solucion ya existen o al menos estan en proceso
de formaciéon (Marx [1859] 1978: 349).

Se deduce de estas afirmaciones un fuerte postulado metafisico
(que ciertamente poco tiene de cientifico). Un postulado que deriva del
pensamiento ciclico hegeliano. Segun este postulado, siempre que un
orden ha agotado lo que tiene que ofrecer porque ha alcanzado mas
desarrollo del que puede contener, entonces, por medio de una sincronia
realmente afortunada, se sostiene que ha de emerger un nuevo orden
disponible para reemplazar al agotado con el fin de llevar al progreso
hacia un estadio superior. Desde luego no hay modo a priori de probar
que esto haya de ser siempre cierto (y existen muchos contraejemplos
y refutaciones a posteriori que prueban que esta sincronia rara vez se
da). Tampoco es claro establecer por qué la solucién a un problema no
puede provenir nunca de afuera o, més atin, por qué debemos realmente

Toépicos, Revista de Filosofia 52 (2017)



226 Ferire Curco CoBos

confiar en que cualquier situacion conflictiva tendra siempre la buena
costumbre de producir junto a la problematica que genera los medios
para su satisfaccion. Al dar por buenos estos fuertes supuestos, empero,
los marxistas cientificos consideraron que —a diferencia del socialismo
utdpico—, el suyo no descansaba en ideales y esperanzas etéreas, sino
en fundamentos facticos solidos. Inclusive —pensaron en su momento
con conviccion— esto libra al socialismo de ser una de tantas formas
de pensamiento condicionada por las relaciones de produccién, una
mera forma de ideologia (entendiendo por ideologia una forma de
pensamiento o sistema de creencias que es ignorante, o parte de un falso
relato, respecto a las condiciones econdémicas y materiales que posibilitan
su propia emergencia). En la heroica concepcién histdrico-cientifica que
el socialismo de Marx y Engels pretende dar de si mismo, el socialismo
puede proclamar las condiciones historico-materiales que posibilitan
la necesidad de su aparicion sin que ello afecte sus pretensiones de
verdad. Porque al trabajar a favor del cambio los marxistas cientificos
no pretenden imponer este cambio desde fuera (a partir de ideales, o
motivos morales), sino que trabajan desde dentro de las condiciones
materiales ya que conciben dicho cambio como parte de un proceso
de autotransformacién del capitalismo que conducira a la gestacion
inevitable de otro tipo de sociedad.

Si el capitalismo esta “prefiado de socialismo”, ello supone por
consiguiente entender el proceso que conducira a la gestién del nuevo
orden social en términos de un desarrollo sujeto a leyes dentro de una
cadena causal. “Cuando una sociedad ha averiguado las leyes naturales
que gobiernan su movimiento, no puede saltarse ni decretar la aboliciéon
de sus fases naturales de desarrollo, s6lo pude abreviar los dolores del
parto” (Berlin, 1998: 129).

Ahora bien, siendo el socialismo un hecho inevitable y
predeterminado por los principios que rigen la historia, ;qué sentido
tendria, entonces, la revolucion en general, el llamado a derrocar
el poder existente, la disolucidon de las viejas relaciones sociales, la
proclama del Manifiesto Comunista a los trabajadores para que éstos se
unan? Si el arribo de la sociedad libre de dominacién se trata de algo
que en cualquier forma va suceder, jpara qué esforzarse en provocar
este acontecimiento? Recordemos el cuestionamiento con que abrimos
este ensayo: si el socialismo es un acontecimiento cientifico, ;para qué
preocuparse por elaborar un discurso moral de denuncia contra el

Topicos, Revista de Filosofia 52 (2017)



¢(HAY UNA TEORTA NORMATIVA DE LA JUSTICIA EN MARX? 227

capitalismo que prepare las condiciones que a la larga permitan el arribo
a lanueva sociedad?

Plejanov y Lukacs, entre otros muchos, han ensayado una respuesta
a este asunto que, sin dejar de mantenerse fiel a la interpretacion
cientificista, busca darle mayor coherencia: dentro de la cadena causal
de hechos que dara lugar al socialismo, un factor causal decisivo en este
proceso lo constituiria la toma de conciencia del proletariado de su interés
real en tanto clase social universal (ello dado que su interés consiste en
abolir los antagonismos entre intereses particulares) (Lukacs, 1968). Por
consiguiente, la actitud disruptiva que derivara del cobro de una nueva
conciencia moral (junto al papel que esta conciencia moral universal
jugara en ello) forma parte (sin contradecirlo) del proceso mecanico
previsto en el discurso explicativo. La decisién moral cumple, pues, un
papel. Si bien este papel permanece en todo momento subordinado a
una cadena causal necesaria. En México, Sanchez Vazquez desarrolld a
lo largo de su vida una brillante hermenéutica de la obra marxista en una
linea muy similar. El proceso revolucionario que conduce al socialismo
requiere la consolidacion de una conciencia moral, indignacion frente a la
injustica, ideales que llevan a desear la construccion de un arreglo politico
de orden superior. Lo sefiala el propio Sanchez Vazquez con claridad:
“condicion necesaria para que se produzca el socialismo lo es también la
consciencia de que el socialismo es algo por lo cual se debe luchar”. Sin
embargo, y a la vez, esta eleccion moral no por darse libremente deja de
ser efecto de una serie determinada de acontecimientos que de manera
inevitable terminan por generarla (1975, 32).

Es asi como en Marx podrian coexistir una ciencia y una ética. Un
discurso moral normativo sobre lo que debe ser, y un discurso cientifico
descriptivo (del cual el primero no es mas que un componente mas). De
este modo la eleccion de valores y la apuesta moral por el cambio social
quedaria integrado en la teoria cientifica como un elemento que ésta
comprende en sus juicios de causalidad.” Parece un resultado muy feliz.
Marx parece haberlo barruntado desde su juventud, cuando a la edad
de diecinueve afos escribié una carta el 10 de noviembre de 1837 a su
padre en Trier, informandole de un progreso perturbador y excitante
en su desarrollo personal en el que si bien antes “creia que existia una
completa oposicion entre lo que es y lo que debe ser”, ahora en cambio

7 Parauna discusién mdas amplia, véase Lukes (1985).

Toépicos, Revista de Filosofia 52 (2017)



228 Ferire Curco CoBos

—le dice a su padre- se encuentra a si mismo en un punto donde ve
entera armonia entre el ser y el deber (Marx [1837] 1977: 8).

En el altimo tramo de su vida, incluso, el propio Marx aparentaria
haber suavizado su visién determinista de la historia. Al ser interrogado,
por ejemplo, por los socialistas rusos acerca de si la comuna y el mundo
rural ruso podrian servir de punto de partida para una construccion de
la sociedad que arribara al comunismo desde el feudalismo sin tener que
pasar por el capitalismo, Marx sostuvo (por ejemplo en los borradores de
sus cartas a Vera Zasulich), que era posible aprovechar la comuna rusa
para arribar a una sociedad comunista siempre y cuando éste proceso se
viera acompanado por una revolucion socialista europea. Expresiones
como ésta, parece, ciertamente harian ver una clara disposicién en Marx
a flexibilizar su concepcion mecanicista y lineal del progreso social. ®

4.- Marx y la teoria de la justicia

Todo lo anterior, no obstante, se aleja mucho del resultado feliz que
Marx creia haber anticipado. Porque muy pocas de las predicciones
previstas en el discurso cientifico marxista parecen haberse realizado.
El marxismo cientifico seguia la opinién de Sismondi, quien aportando
decisivas y abundantes pruebas historicas en un periodo histérico en que
no era sencillo hacerlo, habia mostrado que mientras todas las luchas
anteriores de clase se originaban por la escasez de mercancias en el
mundo, el descubrimiento de nuevos medios mecanicos de produccién
inundaria el mundo de excesiva abundancia, lo que a la larga daria lugar
a nuevas e inéditas situaciones conflictivas. En efecto (en esto Marx
sin duda tenia razén) uno de los mayores problemas de la economia
de mercado es su caracter hiper-productivo. Esto genera un circulo
vicioso, una de las paradojas centrales hacia la que el capitalismo se ve
constantemente lanzado. Lo podemos explicar asi: para que la economia
capitalista funcione de manera adecuada, los procesos de acumulaciéon
(ahorro e inversion) deben invertirse en nueva capacidad productiva.
Diversas razones endémicas al capitalismo de las cuales ahora no
puedo ocuparme (pero que ya explicado en otro lado), desalientan la
inversion productiva y alientan la inversion especulativa (Curco, 2013).

8 Debo enteramente esta observacion y todo el comentario realizado en

este parrafo, a una inteligente y aguda aportacion que sobre esta cuestion me
regald una (o uno) de los arbitros que dictaminaron este articulo.

Topicos, Revista de Filosofia 52 (2017)



¢(HAY UNA TEORTA NORMATIVA DE LA JUSTICIA EN MARX? 229

La falta de inversion en el aumento de la capacidad productiva trae
como consecuencia una disminucién en la tasa de empleo. La caida del
empleo, el ingreso y el gasto comporta a su vez un debilitamiento del
consumo que tiende a desalentar la inversién. De ahi que el proceso de
acumulacién en ahorro e inversion dependa directamente del consumo
de quienes trabajan y obtienen un ingreso (a la vez que el consumo
depende de que se siga invirtiendo para generar empleo). Esto genera
un problema endémico de débil demanda efectiva en las economias
capitalistas porque los trabajadores colectivamente no pueden comprar
lo que produceny, por consiguiente, como escribe Marx, “las condiciones
de la sociedad burguesa se hacen demasiado estrechas para abarcar la
riqueza que ellas mismas crean” (Marx [1857-58]1980: 250).°

Esa es la razon por la cual el marxismo cientifico anticipa (usando
una popular expresion de Chomsky) que una vez socializados los
costos de la produccion tanto como sus ganancias (contrario a lo que
sucede en el capitalismo donde los costos productivos se colectivizan
y las ganancias se privatizan), lo que sobrevendra sera una sociedad de
abundancia sin conflicto. En especifico, seria el desarrollo de las fuerzas
productivas mediante el continuo poder de transformar la naturaleza
para beneficio humano sin explotacion, lo que eventualmente generara
una abundancia material tan grande que la igualdad sera asegurada.
Por tal motivo, “los marxistas clasicos creyeron que la igualdad
material, la igualdad de acceso a bienes y servicios era, por un lado,
histéricamente inevitable y, por otro, algo moralmente correcto. Desde
luego que lo primero lo crefan de forma consciente y explicita, mientras
que lo segundo es algo que podemos colegir y que se halla de manera
mas o menos implicita insinuado en sus escritos” (Cohen 2000, 139-
140). Tal y como sigue sefialandolo Cohen: “fue en parte porque creian
que la igualdad era historicamente inevitable por lo que los marxistas
clasicos no dedicaron demasiado tiempo a pensar por qué esa igualdad
era moralmente correcta, qué era exactamente lo que hacia obligatoria
desde un punto de vista moral. La igualdad estaba en camino, era
bienvenida y seria una pérdida de tiempo teorizar sobre por qué habria
de ser bienvenida” (Cohen, 2000: 140).

 El problema, como Marx lo explica, es que la enorme productividad

de la economia capitalista genera un excedente cada vez mayor que supera la
capacidad de absorciéon de la economia a través de los canales habituales de
consumo e inversion.

Toépicos, Revista de Filosofia 52 (2017)



230 FeLipE Curco CoBos

Hoy dia ha sido el mismo devenir histdrico el que ha desmentido esta
tendencia. El Estado igualitario final, propio del comunismo, parece cada
vez mas lejano y, desde luego, parece ser cada vez menos un resultado
inevitable de la evolucion social. Podemos ahora entender las razones
por las cuales Marx simplemente se desentiende de las cuestiones de
justicia. Deseo subrayar esto con claridad: no hay en €l, ni en su obra,
ni en sus escritos, nada que permita advertir una teoria de la justicia. La
razon de ello es que Marx pensaba que con la llegada del comunismo
desaparecerian lo que Hume o Rawls definen como “las circunstancias
de la justicia”, esto es, las condiciones en que pertinentemente podemos
decir que efectivamente estamos frente a un problema de distribuciéon
de bienes. Una de tales circunstancias refiere al “conflicto parcial de
intereses”. La otra a “la escasez moderada de recursos”. Un problema
de justicia sélo puede presentarse bajo la condicién de un conflicto
moderado (donde no se den intereses excluyentes ni juegos de suma
cero).'” De manera similar, un problema de justicia emerge solo cuando
los recursos no son tan abundantes como para que los planes de
cooperacion y las estrategias de distribucion se vuelvan superfluos, ni
las condiciones son tan duras como para que toda estrategia distributiva
esté inevitablemente destinada al fracaso. Bajo un escenario real como
éste (y no utdpico como el que paraddjicamente el socialismo cientifico
sugiere), determinar entonces qué pautas deben utilizarse para distribuir
la escasez presente, qué tipo de igualdad debe perseguirse, y cuales
circunstancias (y por qué razones) son las que deben igualarse, es algo
que resulta moralmente imperioso.

Dado que la abundancia era inexorable, y los conflictos estaban
destinados a superarse, eso hizo innecesaria para Marx cualquier
apelacion a la justicia. De ahi el camulo de sus expresiones (que ya he
citadoenalgunanotaa pie de pagina antes) calificando de “basura verbal”
e “ignorancia peligrosa” todas las discusiones acerca del contenido de
los derechos y la idea de justicia. Adicionalmente hay una razén aun
de mayor peso por la cual en Marx no hay ni puede haber una teoria de

10 Segtin Rawls una condicién de justicia es que los intereses en juego

sean “parcialmente” conflictivos; esto es, debe haber una cierta confluencia
de intereses que haga posible la cooperacion, (en términos de que mediante
ésta cada uno pueda mejorar su situacion respecto a la situacién original que
prevaleceria de no habar acuerdo), y a la vez debe haber un cierto conflicto que
haga necesario, precisamente, encontrar términos justos de acuerdo.

Topicos, Revista de Filosofia 52 (2017)



¢(HAY UNA TEORTA NORMATIVA DE LA JUSTICIA EN MARX? 231

la justicia: y es que el materialismo historico puede explicar lo que de
hecho ocurre, pero no puede (precisamente porque solo le concierne lo
que es) proponer una respuesta a problemas morales, decirnos lo que
debe ser. Ello es asi porque, desde su perspectiva, los juicios sobre los
hechos no pueden distinguirse netamente de los de valor, pues todos
los juicios morales que emite el hombre estan condicionados por la
actividad practica en medio de un contexto social determinado, la cual,
a su vez, se identifica con las funciones del estadio alcanzado por la clase
a la que uno pertenece. Cada régimen de produccion produce, pues, su
propia idea normativa de justicia. Y no hay un sentido universal en el
que pudiéramos desplegar una concepcion igualmente universal sobre
lo justo.

Ahora bien, el pronodstico igualitarista de la teoria de Marx no fue
la tnica de sus predicciones que la historia se encarg6 de hacer trizas.
La emergencia de un proletariado internacional que daria lugar a una
revolucion internacional capaz de abolir las condiciones de perpetuaciéon
sistémica del capitalismo, fue igualmente fallida. Cohen lo ha resumido
en forma clara: “la unificacion del capital es historicamente anterior a la
unificacion del trabajo. El capital se concentra en oligopolios fuertemente
unidos antes de enfrentarse con una fuerza de trabajo sindicada y el
interés capitalista se sittia en el nivel de la nacion-Estado mucho antes
de que el trabajo alcance cualquier tipo de voz nacional” (Cohen 2000:
151). Eso hace imposible a la fuerza de trabajo emular al capital en
el plano internacional, un plano donde progresivamente el capital se
unifica antes que el trabajo. Tal y como lo termina afirmando de nuevo
Cohen: curiosamente hoy en dia el problema para que el trabajo pudiese
lograr esto “no reside en el aspecto en que Marx y Engels habian puesto
su atencion: en el del transporte y la comunicaciéon. La comunicacién es
ahora facil y barata. Pero la diversidad cultural entre las naciones y los
enormes abismos entre ellas|...] hacen dificil la mutua identificacién de
las clases trabajadoras” (Cohen, 2000: 151).

Esto se vincula con otro de los estrepitosos fallos que la teoria de Marx
no pudo alcanzar a prever: el cambio profundo en la estructura de clases
de las sociedades capitalistas occidentales. Mouffe, y principalmente
Laclau, han abordado especialmente este fenomeno (Laclau y Mouffe,
1985). Ambos rechazan el esencialismo o determinismo marxista segin
el cual las posiciones del sujeto y las identidades sociales quedan fijadas
de antemano segun la clase social a la que se pertenece y el lugar que se
ocupa en el proceso productivo. En contraste con esto, Laclau se refiere

Toépicos, Revista de Filosofia 52 (2017)



232 Ferire Curco CoBos

siempre a los sujetos en términos de “posiciones de sujeto al interior
de una estructura discursiva” (Laclau y Mouffe, 1985:115). Asi, por
ejemplo, un conjunto de definiciones o practicas sociales, instituciones
o costumbres consuetudinarias, producen la categoria de ‘homosexual’
o de ‘mujer’. De esta categoria son predicados una serie de atributos
por medio un discurso particular que no fija propiedades esenciales y
definitivas, sino que esta traspasado de contingencia. Por la misma razon,
dicho discurso no determina el conjunto de posiciones y significados
asociados a una persona o sujeto de manera univoca o particular, sino
que por el contrario define las identidades y las relaciones sociales en
forma inestable, variable y multivoca. Un sujeto, por ejemplo, puede ser
una mujer sometida a un orden patriarcal o un homosexual marginado
en un contexto homofdbico y, a la vez, pertenecer a una elite econdmica
que ejerce relaciones de dominio sobre otros: ello quiere decir que las
relaciones de poder se dan siempre en torno a nodos discursivos y que
no hay ambito social ajeno a las relaciones de poder ni individuo exento
de sufrirlo y ejercerlo. Esto es relevante por una sola razon (que a Marx
le habria sin duda entusiasmado mucho): entender las posiciones del
sujeto en estos términos permite elaborar una teoria mas plausible sobre
la posibilidad de que sucedan lo que Laclau define como “relaciones de
equivalencia”, es decir: una forma de construccién de lo politico que
puede operar entre las ideologias mas diversas. Marx no anticip6 esto.
;Qué puede haber de comun entre las caracteristicas de explotacion
y las necesidades que sufren las trabajadoras y trabajadores de las
acererias en la India, las fabricas de ensamblaje en Corea, un técnico de
la Boeing de Seattle, y un trabajador en una plantacién de amapola en
Meéxico? Un concepto no esencialista de la identidad social que tome en
juego el papel de lo simbolico en la configuracion del rol en el proceso
productivo, ayuda a vislumbrar en términos tedricos mas claros como
es que el mundo de demandas insatisfechas puede comenzar a crear una
identidad de los de abajo frente a los poderes que los excluyen e ignoran.
Claro, ello implica dar una vuelta de tuerca al marxismo cientifico y
volver a recuperar los problemas que ocupaban al socialismo utdpico.

5.- A modo de conclusion: la actualidad de Marx

;Significa lo anterior que el marxismo ha perdido actualidad?
Respondo rotundamente: de ninguna manera; justo al revés. El interés
actual del marxismo reside hoy dia, sospecho, precisamente en todos

Topicos, Revista de Filosofia 52 (2017)



¢(HAY UNA TEORTA NORMATIVA DE LA JUSTICIA EN MARX? 233

aquellos aspectos a los que el marxismo clasico cientifico quiso restar
radical importancia. El marxismo cientifico dedicé toda su energia
intelectual a edificar un dura coraza de hechos estructurados en
torno a una concha supuestamente factica. Ahora que el marxismo ha
perdido mucho o la mayor parte de ese coraza, podria decirse que eso
ha dado lugar (quiza de modo paraddjico) a que el marxismo no sélo
haya revivido, sino a que se su situacion actual sea mas robusta y vital
que nunca. Cada dia sobrevive un nuevo neo-marxismo que tiende a
presentarse a si mismo como un conjunto clave de valores y un conjunto
de estrategias para realizar esos valores. El vacio normativo que (por
las razones ya expuestas) el marxismo insistié en dejar de lado, es hoy
justamente lo que obliga a sacar al marxismo de su olvido. Si Marx no
creyd nunca serio, ni relevante, ocuparse de cuestiones de filosofia moral
y politica, hoy dia no hay duda de que son éstas las preocupaciones que
centran la actividad de un gran niimero de marxistas vivos, entre los
que me incluyo yo.

Algunos, incluso, como Miguel Abensur, llegan al extremo (a
través de un fascinante y erudito trabajo hermenéutico) de negar que
Marx haya querido nunca usar el materialismo histoérico para negar la
autonomia de lo politico y el papel que la accion politica puede llegar
a tener en el proceso de emancipacién humana. El realismo politico de
Marx, sostiene Abensur, tiene una doble dimension que puede ser
aprehendida desde la légica del momento maquiavélico: por un lado, y
como hemos visto, le permite romper con las idealizaciones filosoficas
del Estado y del derecho como expresiones de una racionalidad mas o
menos absoluta. Por el otro lado, y al mismo tiempo, Marx plantea la
identificacion constante entre la conquista de la democracia (entendida
como elevacién del poder proletariado a un poder organizado y libre)
hacia un movimiento que excede al Estado mismo. “Decir que el centro
de gravedad del Estado reside fuera de si mismo indica mas bien que es
necesario referir el Estado a ese movimiento que lo excede” (Abensur,
1997: 65). Ese movimiento que lo excede es el demos, una verdadera
democracia en la que el Estado politico desaparece ante el empuje de las
decisiones democraticas en cada dimensién de la vida: el sindicato, la
empresa, la iglesia, la fabrica, la universidad.

Otros marxistas contemporaneos tienden a conformarse con un
escenario menos dramatico. Para ellos, si una razén para predecir
la igualdad la constituia esa abundancia futura (supuestamente
inevitable), la escasez persistente es ahora una razén para exigirla.

Toépicos, Revista de Filosofia 52 (2017)



234 Ferire Curco CoBos

Y ello constituye sélo un ejemplo del repentino cambio de atencion
que los cambios profundos en nuestro entorno obligan a hacer para
desplazar el interés por lo factico a la necesidad de volver articular
nuevas formas de pensamiento normativo. La desintegracion de los
rasgos que articulaban el socialismo cientifico parece hacer mas urgente
que nunca, por tanto, un retorno al socialismo utdpico. La confusion
actual y el desamparo que las actuales injusticias produce en nuestras
sociedades, trae consigo una necesidad de generar ideas que sean claras
sobre el sentido y significado de la justicia, los valores, y los principios
que exhiben el descaro y la criminalidad con que operan, actualmente,
todos los regimenes mafiocraticos del orbe.

Hoy dia, sin embargo, una importante linea marxista en el mundo
anglosajon contintia reivindicando que si bien Marx en mas de una
ocasion expreso en su obra opiniones morales (especialmente en su etapa
temprana), jamas tuvo intenciéon de desarrollar una teoria normativa
orientada precisamente a fundamentar o justificar dichas opiniones.
Tal es actualmente, por ejemplo, la opinién de Brian Leiter (Leiter,
2015). Segun Leiter, Marx no pretendié nunca desarrollar una teoria
moral o normativa, entre otras cosas, como ya hemos dicho, porque
precisamente tanto para €l como para Engels las opiniones morales
estaban enteramente determinadas por las relaciones econdmicas de
produccidn, razén por la cual resultaba absurdo intentar desarrollar una
teoria de lo justo o lo correcto cuyo contenido aspirara a mantenerse al
margen del influjo ejercido por cualesquiera relaciones econémicas de
produccién establecidas.

Leiter esta sin duda en lo correcto al afirmar esto. Sin embargo, yo he
querido argumentar aqui que, si bien Marx nunca considerd necesario
ni urgente desarrollar un teoria normativa sobre lo justo por las razones
que ya hemos examinado a detalle, hoy dia, cuando los supuestos
teleoldgicos y la concepcidn materialista de la historia ha quedado
sin duda puesta en entre dicho, la necesidad de concentrarnos en los
elementos normativos y morales del pensamiento de Marx resulta mas
perentorio que nunca. Leiter insiste en sus mas recientes obras que
esto no es asi (Cfr. Leiter, 2002 y 2015). En su linea de argumentacion,
es la psicologia lo que sigue haciendo innecesario que el Marxismo
actual desarrolle una ética normativa. En otras palabras, Leiter piensa
que la teoria normativa nunca forma parte de las razones reales que
las personas podrian llegar a tomar en cuenta para emprender una
revolucion o una revuelta contra el sistema de dominacion capitalista.

Topicos, Revista de Filosofia 52 (2017)



¢(HAY UNA TEORTA NORMATIVA DE LA JUSTICIA EN MARX? 235

Las razones que las personas pudieran llegar a tener para emprender
una revuelta de este tipo son siempre de tipo psicoldgico-instrumental,
pero nunca de tipo moral. Decidir sublevarse nunca obedece, segun
Leiter, a consideraciones sobre lo que la justica es o deberia ser. El
oprimido —sostiene en Why marxism still does not need normative theory—
no encuentra razones para iniciar la revolucion en cosas tan abstractas
como “los intereses hegelianos a favor de la especie humana”, sino en
hechos tan reales como que mientras mas la persona marginal “trabaja y
trabaja, su vida deviene peor y peor” (Leiter, 2015: 6). En resumen, dice
él, “la gente se subleva cuando su circunstancia es miserable, cuando no
ve en el futuro otra alternativa mas alla de la rebelion” (Leiter, 2015: 8).
Todo esto mostraria que el fundamento de la motivacion para la rebelién
social deberiamos hallarlo en la psicologia o en la teoria de juegos, pero
nunca en la moral o la teoria normativa.

No obstante, yo he querido mostrar en este ensayo que ello no es asi.
Las personas conceden una importancia fundamental a las narrativas
morales. Ningtin ser humano habria pensado jamas en rebelarse si
considerara que su situacién obedece simple y sencillamente al modo
en que las cosas “son”. Mientras las injusticias sean presentadas
como “estados de cosas en el mundo” o como producto de las “leyes
naturales”, nadie jamds pensara en oponerse a ellas. Es solo desde el
plano de lo ideal (Io que debiera ser) que puede cuestionarse lo real (lo
que realmente es). Hoy dia nadie puede dudar que Marx contribuyo
como ningun otro a vislumbrar un plano de lo que podria “llegar a ser”
en oposicion a lo que dramaticamente “es”. Por si quedara la menor
duda de lo que en este ensayo he querido mostrar, permitaseme entonces
terminar con una célebre cita de Berlin (la cual redondea el fondo de lo
que he venido argumentando a lo largo de estas lineas): “Marx erigid su
sistema para refutar la proposicion de que las ideas morales determinan
decisivamente el curso de la historia”. No deja de ser paraddjico,
entonces (como lo dice Berlin con palabras ligeramente diferentes) que
la misma extension y la enorme influencia que sus ideas morales han
tenido sobre los asuntos humanos, haya terminado por contradecir la
esencia misma de su planteamiento (Berlin, 1998: 229).

Bibliografia

Abensur, M. (1997). La democracia contra el Estado: Marx y el momento
maquiavélico. Buenos Aires: Colihue.
Althusser, L. (1967). Pour lire le Capital. Paris: F. Maspero.

Toépicos, Revista de Filosofia 52 (2017)



236 FeLipE Curco CoBos

Aranguren, José Luis L. (1968). El marxismo como moral. Madrid: Alianza.

Atienza, M. (1983). Marx y los derechos humanos. Madrid: Mezquita.

Berlin, I. (1998). Karl Marx. Madrid: Alianza Editorial.

Cohen, G. (2000). If you are an Egalitarian, How Come You are So Rich.
Conferencias 3 y 4. Harvard: Harvard University Press.

Curcd, F. (2013). Estado y mercado en la crisis financiera del capitalismo:
notas sobre Marx y Keynes. En Politica y Cultura, UAM, 40.

Elster, J. (1994). Légica y sociedad. Barcelona: Gedisa.

Engels, F. (1987). Anti-Diihring: introduccién al estudio del socialismo.
Barcelona: Avant Caepissa.

(1880). Socialism: Utopian and Scientific. Londres: Allen and
Unwin.

Kolakowski, L. (1978). Main Currents of Marxism. vol.2. Oxford: Oxford
University Press.

Leiter, B. (2015). Why Marxism still does not need normative theory? En
Analyse und Kritik, (37, issue 1-2)

(2002). Marxism and the continuing irrelevance of Normative

Theory. En Standford Law Review.

Lukacs, G. (1968). Historia y conciencia de clase. México D. F: Grijalbo.

Lukes, S. (1985). Marxism and Morality. Oxford: Clarendon Press.

Laclau, E y Ch. Mouffe. (1985). Hegemony and socialist strategy. Towards a
radical democratic politics. Londres: Verso.

Marx, K. (1978). Prefacio a Contribution to the Critique of Political Economy
[1859]. Chicago: Charles H. Herr.

(1977). Carta a su padre. 10 de noviembre de 1837. En
McLellan, D. (ed.) Karl Marx: Selected Writings. (9-14). Oxford:
Oxford University Press.

(1974/1980). Grundrisse der Kitik der politischen Okonomie
(Rohentwurf) 1857-1858: Marx-Engels-Lenin Instituto Moscti, Berlin,
Dietz Verlag. Traducido al castellano como Elementos fundamentales
para la critica de la economia politica (borrador)1857-1858, Scaron, P.
(Trad.) México: Siglo XXI.

. (1967/1982). Writtings of the Young Marx. Easton, L. y Guddat,
K. (eds.) Garden City, New York: Doubleday. Roces, W. (trad.)
Meéxico D. F.: F.C.E.

(1963). 1844 Manuscripts, en: Karl Marx: Early Writtings.

Bottomore, T. B. (ed.) Watss: Londres.

Topicos, Revista de Filosofia 52 (2017)



¢(HAY UNA TEORTA NORMATIVA DE LA JUSTICIA EN MARX? 237

Marx, K. y F. Engels. (1848/1976). Communist Manifiesto. En Tucker,
R. (ed.) The Marx-Engels Reader. 2nd edition. (469-500). New York:
Norton.

(1846/1976). The Germany Ideology (Part 1). En Tucker, R. (ed.)
The Marx-Engels Reader. 2nd edition. (146-202). New York: Norton.

Villoro, L. (1997). EI poder y el valor: fundamentos de una ética politica.
México, D. F.: Fondo de Cultura Econdmica.

Sanchez Vazquez, A. (1975). Del socialismo cientifico al socialismo utépico.
México D. F.: ER.A.

Toépicos, Revista de Filosofia 52 (2017)



