10.21555/top.v0i0.748

Articulos

La “relacion” en cuanto una de las “categorias”: una aproximacion a su
sistematizacion y problematica metafisica en Tomas de Aquino.

“Relation” as a “Category”: towards its sistematization and its metaphysical
problems in Thomas Aquinas

Dario José Limardo?!

1UBA—CONICET, email: dariojoselimardo@hotmail.com

Autor para correspondencia: Dario José Limardo, email: dariojoselimardo@hotmail.com

Abstract:

“Relation” in Thomas Aquinas is one of the Aristotelian categories that represents
“accidents”. Nevertheless there are a few difficulties in such metaphysical commitment
because the division “substance”-*“accidents” do not assign a place to the idea of a “middle
term” between two things. In this paper I present some tensions between the
systematization of “relation” as a category in Thomas Aquinas and his position about the
“status” of predicaments in general. For this purpose | first analyze the deduction of the
categories as presented by the author and then deal with the “relation” in a systematic way.
In this exposition | argue that Thomas have several difficulties in order to assign the
relation an “own accidental foundation” different from the other predicaments that allow

him to consider it one of the “categories”.

Key Words: Relation; categories, inherence; accidents; metaphysics; Thomas Aquinas.

Resumen:

La “relacion” en Tomés de Aquino es una de las “categorias” aristotélicas que
representan “accidentes”. No obstante, tal compromiso metafisico conlleva algunas
dificultades ya que el esquema “sustancia’-‘“accidentes” no deja lugar a la idea de un
“término medio” entre dos cosas. En este articulo presento algunas tensiones entre la
sistematizacion de la “relacion” como categoria en Tomds de Aquino y su posicion sobre el
“estatus” de los predicamentos en general. Para ello analizo primero la deduccion de las


mailto:dariojoselimardo@hotmail.com
mailto:dariojoselimardo@hotmail.com

categorias tal como es presentada por el autor para luego abordar la “relacion” de modo
sistematico. En esta exposicion argumento que Tomas tiene severas dificultades para
asignarle un “fundamento accidental propio” distinto al de los otros predicamentos que le
permita considerarla una de las “categorias”.

Palabras clave: Relacion; categorias; inherencia; accidentes; metafisica; Tomas de
Aquino.

Recibido: 30 — 07 — 2015.

Aceptado: 09 — 09 - 2015.

Introduccion

La “relacion” en cuanto concepto es una de las nociones mas esquivas de la filosofia. Esto
se debe a que considerar propiamente como idea a una vinculacion de dos cosas parece
multiplicar las entidades en la realidad de manera innecesaria. Ya Aristoteles, quien analiza
los “relativos” —“pros ti”, en la terminologia del estagirita, y luego traducido al latin como
“ad aliquid”— tanto en Categorias como en Metafisica, sefiala que “sin duda es dificil
hacer aseveraciones firmes acerca de tales cuestiones sin haberlas examinado muchas
veces” (Aristoteles, Categorias 8b 20) (2007, 49)1.

! Los pasajes de Aristoteles se citan segln la numeracion canonica y la pagina de la

traduccidn utilizada. Las obras de Toméas de Aquino seran referenciadas segun el formato
de numeracién de las obras y las traducciones son responsabilidad nuestra. Los textos estan
tomados de Thomae Aquinatis (1992). Si bien cuando sean mencionadas en el cuerpo del
trabajo lo haremos por el nombre completo en latin, utilizaremos en las referencias las
siguientes abreviaturas: Scriptum super libros Sententiarum magistri Petri Lombardi
episcopi Parisiensis = In Sent.; Quaestiones disputatae de veritate = De Ver.; Quaestiones
disputatae de potentia = De Pot.; Summae theologiae = S. Th.; De ente et essentia = De
Ente; In duodecim libros Metaphysicorum Aristotelis expositio = In Metaphysic.;
Commentaria in octo libros Physicorum Aristotelis = In Physic.; De principiis naturae = De
Principiis.



Este concepto, en cuanto es una de las “categorias” que expresan accidentes, tiene varias
particularidades debido a su estatus especial de referir, en si mismo, a un otro. De esta
manera en los comentadores medievales generd profusas discusiones sobre su estatus
ontoldgico al ser evidente que a pesar de tratarlo como un concepto en si mismo, parece
mas bien entenderse como un “término medio” entre dos cosas’. En este contexto se
plantean algunos problemas sobre su definicion y una serie de distinciones al interior de la
categoria misma que se derivan de esta definicion.

Durante los siglos XIII y XIV los fil6sofos medievales discutieron sobre la “relacién” en un
contexto que implica el debate sobre las “categorias™ especialmente teniendo en cuenta
como compatibilizar el tratamiento de Categorias y Metafisica (Pini, 2002, 6). En efecto,
mientras algunos planteaban una diferencia genealogica entre ambas obras, perteneciendo
la primera a un periodo més cercano al platonismo, otros abogaban por una “doble
consideracion” por la cual s6lo se trata de dos puntos de vista distintos: uno mas légico y
otro mas metafisico (Pini, 2002, 6). Esta cuestion no es menor ya que uno de los
interrogantes es cuales son las implicancias metafisicas de un concepto como “relativo” que
implica meramente la referencia a otra cosa.

Uno de los fildésofos que intentd sistematizar el problema, y a quien nos dedicaremos en el
siguiente trabajo, fue Toméas de Aquino. En efecto, teniendo en cuenta la importancia de la
filosofia para comprender el ser de Dios, las consecuencias de un concepto como “relacion”
no solo son metafisicas sino también teoldgicas debido a su importancia para el dogma de
la trinidad. Esta afirmacion lleva, junto con la lectura de algunas distinciones ya elaboradas
por Aristoteles, a la esquematizacion de relaciones que escapan al estereotipo “categorial”
ya sea porque son relaciones de “razén” o porque son “reales” pero no estrictamente
“categoriales”.

Tomas, asimismo, se encuentra en medio de un enredo respecto a las relaciones
categoriales reales debido a dos posiciones que parecen encontradas en él: mientras que por
un lado su explicacion de las categorias suele apelar a su estatus “real” —porque “pone
algo en la realidad” —a diferencia de las afirmaciones pasibles de verdad y falsedad y los
“entes de razon”— por otro intenta reducir el modo de ser propio de las relaciones
afirmando no s6lo que hay relaciones que son solamente “racionales” sino también que las
relaciones reales mismas estan basadas en otras categorias (especificamente la “cantidad” y
la “accion”). Esto se debe a que al ser lo relativo algo que refiere a otro podria ponerse en

2 Cfr. Thomae Aquinatis, In I Sent., d. 27, q. 1, art. 1, arg. 2: “Praeterea, relatio est

medium inter duo extrema” y De Pot., q. 7, art. 9, arg. 5: “Praeterea, relatio est aliquid
medium inter extrema relationis.”



duda incluso qué tipo de “inherencia” adicionaria a la sustancia ya que no parece afadir
3
29

nada del tipo de lo que “es en otro™”.
En el siguiente trabajo nos dedicaremos a analizar la presentacion de Tomas de Aquino
sobre los relativos teniendo en cuenta algunas tensiones que se derivan al ser contrastada
con su posicion sobre los predicamentos. Para ello presentaremos brevemente, en primer
lugar, algunos de los puntos centrales de la posicion del Aquinate sobre las “categorias”
con base en la deduccion que realiza de ellas. Luego presentaremos una sistematizacion del
concepto “relacion” teniendo en cuenta su nocioén propia, qué tipos de relaciones hay y
como se fundamentan las del tipo ‘“categorial real” sefalando algunas ambigiiedades
presentes en la posicion del autor. Por ultimo se mostrara una disparidad de criterios en
Tomas para hablar de la “relacion” en particular y de las categorias en general, y finalmente
veremos como influye en esta problematica el hecho de que el concepto mismo de
“relacion” parece exceder la consideracion categorial como se vera en el argumento de
Tomas acerca del “orden del universo™. La intencién del trabajo, cabe aclarar, no es
acusar al autor de contradictorio, sino mostrar de qué manera Tomas intenta hacer
equilibrio entre dos posiciones que parecen incompatibles a primera vista.

El estatus metafisico de las categorias

3 Utilizaremos en el trabajo la distincion realizada por Krempel y Henninger entre el

aspecto de inherencia de la relacion llamado “ser en” (esse in) y su concepto propio que se
explica como una referencia o un “ser hacia” (esse ad). (Cf. Krempel, 1952, 309 y
Henninger, 1989, 6).

4 En este punto, agradezco las observaciones de los evaluadores quienes hicieron

notar la relevancia de esta cuestion para ampliar la perspectiva del trabajo. Efectivamente,
como se vera sobre el final de nuestra exposicion, el problema de la “relacion” en general
en Toméas de Aquino excede la cuestion categorial debido a sus utilizaciones en otros
ambitos aunque, en nuestro caso, decidimos realizar el analisis de este modo puesto que a
pesar de los nexos con otras tematicas, como la causalidad o la trinidad, no obstante su
consideracién en cuanto categoria de accidentes es central en el entramado metafisico
aristotélico que Tomas expone y debe ser entendido bajo los términos comunes a las demas
categorias.



La pregunta sobre las categorias ha sido desde los comentarios inmediatamente posteriores
a Aristoteles uno de los temas de discusién mas arduos. Entre las interrogantes abiertas por
el estagirita se encuentra la pregunta acerca de la exhaustividad o no de la lista enumerada y
los criterios que delimitan cuando algo es una categoria. Tomas de Aquino, a diferencia de
Aristoteles, realiza explicitamente una deduccion de ellas tanto en el Commentaria in octo
libros Physicorum Aristotelis como en el In duodecim libros Metaphysicorum Aristotelis
expositio —con algunas diferencias minimas en cada uno de los dos casos— utilizando
como criterio los modos posibles de predicacion (Thomae Aquinatis, In Metaphysic., lib.
V, lect. 9y In Physic., lib. 111, lect. 5)°.

Un aspecto preliminar a tener en cuenta sobre la posicion de Tomas acerca de las categorias
es el compromiso metafisico que puede verse en varios momentos de su obra basado en una
diferenciacion entre aquello que se encuentra en la realidad externa y lo que es solamente
en el intelecto o el alma. El fundamento utilizado es la division entre aquello que “no pone
nada en la realidad” y lo que si implica una adicion superpuesta a la sustancia (Thomae
Aquinatis, De Ver., g. 1, art. 5, ad 16). Esta expresion, que veremos también es requerida
para distinguir a las relaciones “reales” de aquellas de “razon” se utiliza al comienzo del
opusculo De ente et essentia para dividir al “ente en si” en dos modos: seglin el primero se
habla de los diez géneros, mediante el otro significa la verdad de las proposiciones y no
“pone nada en la cosa” (in re nihil ponat):

Es preciso saber que —como dice el Filésofo en el Libro V de Metafisica—
el ente por si se dice de dos modos: por uno se divide en los diez géneros;
por el otro significa la verdad de las proposiciones. La diferencia entre
ambos modos es que por el segundo modo puede llamarse ente a todo
aquello de lo cual se puede formar una proposicion afirmativa, aunque esto
nada ponga en la cosa. (Thomae Aquinatis, De Ente, cap. 1)°

> Sobre el problema de las categorias cfr. el extenso articulo de Gracia (2003) quien

analiza no sélo la presentacion aristotélica del problema sino que también realiza un estudio
critico y una propuesta sobre el problema en referencia a discusiones modernas y
contemporaneas. Para una interpretacion alternativa sobre la estructura categorial en
Aristoteles Cf. Alarcon, 1999.

6 Thomae Aquinatis, De Ente, cap. I.: “Sciendum est igitur quod, sicut in V

metaphysicae philosophus dicit, ens per se dicitur dupliciter, uno modo quod dividitur per
decem genera, alio modo quod significat propositionum veritatem. Horum autem differentia
est quia secundo modo potest dici ens omne illud, de quo affirmativa propositio formari
potest, etiam si illud in re nihil ponat.” Sobre el aspecto metafisico de esta distincion Cf.



A partir de estos sentidos de “ente”, que toman como fuente los distinguidos por Aristoteles
en el libro V de Metafisica, se establece que “los diez géneros” (decem genera) o
“categorias” tienen una funcion claramente metafisica al poner algo en la realidad lo cual
puede ser un ente autdbnomo, en el caso de una sustancia o algo que inhiere en un sujeto o es
“en otro” y lo contrae si es un accidente (Thomae Aquinatis, De Ver., q. 1, art. 1, co). Pero
este criterio ontologico a partir del cual se diferencian los géneros de las cosas del mero
“ente de razon” es complementado, como veremos a continuacion, mediante una deduccion
de las categorias cuyo criterio parte de los modos de predicacion’.

En el In duodecim libros Metaphysicorum Aristotelis expositio Tomas sefiala en primera
instancia que los diez predicamentos corresponden al ente que se encuentra “fuera del
alma” (extra animam) insistiendo nuevamente en el compromiso ontologico de las
categorias. Luego afirma que “ente”, al no ser un género, no puede ser contraido como si se
le agregara una especie. De esta manera su contraccion se realiza por “diversos modos de
predicacion, que se siguen de los diversos modos de ser” (diversum modum praedicandi,
qui conseguitur diversum modum essendi) (Thomae Aquinatis, In Metaphysic., lib. V, lect.
9). A esto se debe que a las categorias también se les diga “predicamentos” (dicuntur esse
praedicamenta) puesto que en cuantas maneras se puede predicar, en tantas maneras se dice
el ente. Por este isomorfismo entre lenguaje y realidad es necesario que haya un modo de
ser (modum essendi) correspondiente a cada tipo de predicacion®.

Una vez establecida esta base Tomas se encarga de derivar las distintas categorias teniendo
en cuenta el paradigma de la predicacion. Asi sefiala que hay tres maneras de predicarse de
un sujeto. En primer lugar (i) se puede predicar “lo que el sujeto es” (id quod est subiecto)
como cuando decimos que “Sécrates es animal”. Otro modo de expresarlo es como aquello
que predica lo que pertenece a la esencia del sujeto como cuando se dice que “Socrates es
hombre” o que “hombre es animal”. De este primer modo obtenemos la categoria de
sustancia puesto que nos referimos al sujeto particular del cual todas las demas cosas, a su
vez, se predican (Thomae Aquinatis, In Metaphysic., lib. V, lect. 9).

Bobik, 2004, 31-38. Una interpretacion mas amplia sobre las funciones del verbo “ser” en
Tomas en referencia a este pasaje puede encontrarse en Klima, 2002.

7
228.

8

Para un analisis méas detallado de esta deduccion Cf. Wippel, 1987 y 2000, 208-

Thomae Agquinatis, In Metaphysic., lib. V, lect. 9: “Unde oportet, quod ens
contrahatur ad diversa genera secundum diversum modum praedicandi, qui consequitur
diversum modum essendi” (Cf. Doolan, 2014, 133-155). Sobre la idea de un “modo de ser”
especifico para cada una de las categorias Cf. Tomarchio, 2001, 599-600.



En segundo lugar (ii) se predica algo cuando se dice que inhiere en el sujeto (inest
subiecto), aunque no pertenezca a su esencia, ya sea absolutamente o en respecto a otra
cosa. De la primera manera (a) obtenemos la “cantidad” —si la predicacion es
consecuencia de la materia— y la cualidad —cuando es consecuencia de su forma—
mientras que de la segunda manera (b) obtenemos la “relacion” cuando la predicacion hace
referencia a otro. Por ejemplo cuando predicamos “padre” de un “hombre” no predicamos
de él algo absoluto sino algo que es en €l respecto de algo extrinseco (Thomae Aquinatis, In
Metaphysic., lib. V, lect. 9)°.

En tercer lugar (iii) se puede predicar de un sujeto algo externo a él. Esto también puede
suceder de dos maneras: segun aquello que es (a) completamente externo al sujeto —como
en el caso del “habito” o, si es una medida se obtienen las categorias de “tiempo” y
“espacio”™— 0 (b) cuando aquello de lo que se toma el predicado, aunque exterior a él, se lo
hace desde un cierto punto de vista como por ejemplo se toma “acciéon” desde el punto de
vista del principio o “pasion” desde el punto de vista del término (Thomae Aquinatis, In
Metaphysic., lib. V, lect. 9)*°.

En una primera lectura se ve que Tomas clasifica las categorias teniendo en cuenta la
gradacion que en algn sentido el mismo Avristételes indirectamente implica, a saber, que
sustancia, cantidad, cualidad y relacién son categorias basicas mientras que las seis
restantes son complementarias (Aristoteles, Categorias 11b-15b30, 2007, 55-56)'*. En este

’ Thomae Aquinatis, In Metaphysic., lib. V, lect. 9: “Secundo modo ut praedicatum

sumatur secundum quod inest subiecto: quod quidem praedicatum, vel inest ei per se et
absolute, ut consequens materiam, et sic est quantitas: vel ut consequens formam, et sic est
qualitas: vel inest ei non absolute, sed in respectu ad aliud, et sic est ad aliquid.”

10 Cabe aclarar que en In Physic., lib. 111, lect. 5 se expone un modelo algo distinto

de este ultimo modo de predicacion al sefialar que el tercer modo se entiende cuando algo
externo al sujeto se predica de ¢él por modo de “alguna denominacion” (alicuius
denominationis) lo cual puede suceder de dos maneras: (a) segun la razén de causa
(secundum rationem causae) o (b) segun la de medida (secundum rationem mensurae).
Segun el primer modo podemos predicar a partir de la causa agente o de su efecto de lo cual
obtenemos “accion” y “pasion” respectivamente. Segin el segundo modo obtenemos
“tiempo” y “espacio” ya que estas son las medidas extrinsecas de una sustancia (Thomae
Aquinatis, In Physic., lib. 111, lect. 5)

1 En Categorias, por ejemplo, Aristdteles expone de manera sistematica solo las

categorias de sustancia, cantidad, relacion y cualidad. Aparentemente habria luego una
laguna en el texto ya que al analisis de la cualidad lo sigue un muy breve comentario a la
“accion” y “pasion” para luego referirse de manera mas amplia a términos como



sentido algunos detalles de la argumentacion tomasiana nos llaman la atencion: en primer
lugar que utilice la expresion “es en el sujeto” (inest subiecto) —que significa
“inherencia”— para algunas de las categorias, pero no para todas aquellas que representan
tipos de accidentes ya que estaria apoyando una posicién reduccionista*®. En segundo lugar
que Tomas incluya la “relacion” entre estos tipos de accidentes, y no como uno que
represente algo externo cuando, como veremos, es claro que por su estatus particular no
parece tener una “inherencia” como la de cualquier otro accidente.

De hecho hasta pareceria una contradiccion en sus téerminos plantear algo inherente en un
sujeto pero no absoluto sino en respecto a otra cosa. Asimismo, la division “sustancia’-
“accidente”, como veremos luego, no deja lugar para un tipo de ser categorial que
estrictamente cae por fuera de dicho esquema como se lee en el comienzo del opusculo De
principiis naturae, en cuyo comienzo, Tomas sefiala que hay dos maneras de ser: el “ser
esencial”, expresado en la sustancia y llamado también “absoluto” (simpliciter) y el “ser
accidental”, que expresan los diversos accidentes y se caracterizan por un “ser algo” (esse
aliquid) (Thomae Aquinatis, De Principiis, cap. 1). Pero la categoria de los relativos desde
su misma enunciacion no expresa un “ser algo” sino un “hacia algo” (ad aliquid).

Efectivamente la “relacion” es aquella categoria de accidentes cuya inherencia puede
ponerse en duda debido a su razon misma y no son pocos los pasajes en los cuales se
muestra que su “ser en” (esse in) es el de otra categoria y no uno propio agregando ella
misma solo una “direccionalidad” o “transito” hacia algo externo que denominamos su “‘ser
hacia” (esse ad). En este punto, es posible interpretar que la division segin “modos de

2 ¢

“opuestos”, “contrarios” y “lo anterior” entre otros. De hecho algunos llegan a asignarles a
estos pasajes el titulo de “postpraedicamenta” (Cf. Aristoteles, Categorias 11b, 2007, 56).

12 Dentro del debate de las categorias en los siglos Xl y XIV pueden encontrarse

diferentes posiciones que los comentadores contemporaneos llaman “reduccionismo”-
“antirreduccionismo”. Segun la primera postura no todas las categorias tienen la misma
importancia o el mismo lugar dentro del esquema y pueden “reducirse” a otras. Tomas de
Aquino, como veremos en este trabajo, a menudo oscila entre la posibilidad de reducir
algunas de las categorias a otras o adjudicarle a todas ellas el mismo estatus. En este pasaje
que estamos analizando, de hecho, se ve como, si bien le adjudica a cada categoria un
“modo de ser” propio, no obstante parece que la “inherencia” queda acotada solo a las
primeras tres de ellas. En los debates posteriores a su presentacion se hara notoria no solo la
influencia de su planteo sino la intencion de algunos comentadores de separar las ideas de
“inherencia” y “accidentalidad” implicadas mutuamente en Tomas. Una presentacion sobre
estas distintas posturas puede encontrarse en Pini (2005) quien ademas destaca la
importancia que tuvo la particularidad de la “relacion” en estos debates.



predicacion” le permite al autor minimizar el criterio metafisico de “inherencia” pero en ese
caso el estatus de la relacion parece evidenciar una incompatibilidad entre el criterio que
divide al ente real-categorial del mero “ente de razoén” y aquél segun el cual se realiza la
deducciéon de cada una de las categorias. En efecto, los “modos de predicacion”
corresponden cada uno de ellos a distintos “modos de ser” que se encuentran en la realidad.
La compatibilidad entre “modos de ser” y “modos de predicar” parece, en este sentido,
estar dada por sobreentendida como base para la deduccién (Doolan, 2014, 145).

Hay cierta continuidad entonces entre los modos de predicacion y la realidad externa que
garantiza la idea de adjudicar un modo de ser distinto a cada categoria particular. A
continuacion veremos, sin embargo, una serie de problemas de la “relacion” para adecuarse
a esta deduccidn, sobre todo porque Tomas explicitamente la ubica entre las categorias que
“inhieren” en el sujeto mientras que esta idea de “inherencia propia” es justamente
discutida por el mismo autor al momento de sefialar algunas particularidades de la categoria
“relacion”.

La relacion como categoria en Tomas de Aquino

Uno de los aspectos a tener en cuenta de manera introductoria es el vocabulario con base en
el cual se elabora esta categoria. Como es sabido en la presentacion aristotélica de las
categorias “relacion” es expresada por la construccion “prés ti” —traducida posteriormente
al latin medieval por “ad aliquid” o también ““ad aliud” (Brower, 2014)— que es compatible
con la idea de la relacién como algo que inhiere en un sujeto y refiere a otra cosa en lugar
de una entidad auténoma intermedia entre dos sujetos*.

Este vocabulario es ampliado en la sistematizacion de los medievales no solo a partir de la
utilizacion ya del término sustantivo “relacion” (relatio) sino también por una serie de
palabras distinguibles entre si que si bien no son sinénimos pertenecen al mismo ambito.
Asi, contamos con otros términos mas especificos —“orden” (ordo), “respecto” (respectus)
y “habito” (habitudo) entre otros (Krempel, 1952, 94-114 y 487-492)— que, a pesar de ser
utilizados en contextos distintos refieren siempre a la misma categoria. De esta manera,

13 Segun Ackrill (1963, 98) no hay un sustantivo en griego clasico que se

corresponda con lo que hoy llamariamos “relacion”. (Cf. también Hood, 2004, 8).



mientras que “respecto” seria una metafora grafica del concepto, “habito” y “orden”
reflejarian el modo en que los relativos expresan cierta estructura de la realidad (Brower,
2014). En Tomas de Aquino la terminologia preferida oscila entre “relatio” y “ordo” lo
cual, como se vera sobre el final del trabajo, da a entender en Ultima instancia una
ambiguedad implicita en el compromiso metafisico que implica la categoria.

El andlisis de este concepto en Tomas es ya desde el Scriptum super libros Sententiarum
magistri Petri Lombardi episcopi Parisiensis uno de los puntos centrales de su ontologia
debido a que las implicancias metafisicas y teoldgicas que conlleva no son menores. En el
primer texto que tomamos aqui el autor, luego de afirmar que Dios no se encuentra bajo el
género de la “sustancia”, se pregunta “si los otros predicamentos se dicen de Dios”
(Thomae Aquinatis, In | Sent. d. 8, g. 4, art. 3). En el cuerpo del articulo la intencion de
Tomas es afirmar que los demas géneros, al representar un modo de ser “en otro” y por lo
tanto implicar “imperfeccion”, no pueden predicarse de Dios. Pero el caso de los relativos
es, como veremos, particular debido a su misma significacion:

&#91;E&#93;n cada uno de los nueve predicamentos encuentro dos cosas; a
saber, la razon de accidente y la razon propia del género &#91;...&#93;. La
razén de accidente contiene imperfeccion, ya que es propio del ser del
accidente el “ser en” y el depender y también, consecuentemente, el entrar
en composicion con el sujeto. &#91;...&#93; Pero si consideramos la razén
propia de un género determinado, cualquiera de los géneros conlleva
imperfeccion, excepto el de relacion &#91;...&#93;. (Thomae Aquinatis, In
| Sent., d. 8, q. 4, art. 3, co)**

Segun el autor cada una de las nueve categorias que representan accidentes puede ser
tomada de dos maneras: segun su ser accidental o segun su razon propia. Del primer modo
contiene “imperfeccion” ya que es su caracteristica inherir, depender y entrar en
composicion con el sujeto. Pero segin el segundo modo cualquier género conlleva
imperfeccion a excepcidn de la “relacion” puesto que no implica una dependencia respecto
del sujeto sino que “hace referencia a una cosa externa” (immo refertur ad aliquid extra) (In
I Sent., d. 8, q. 4, art. 3, co). Por ello, la “relacion” posee la particularidad, a diferencia de

14 Thomae Aquinatis, In I Sent., d. 8, q. 4, art. 3, co.: “Sed in unoquoque novem

praedicamentorum duo invenio; scilicet rationem accidentis et rationem propriam illius
generis, sicut quantitatis vel qualitatis. Ratio autem accidentis imperfectionem continet:
quia esse accidentis est inesse et dependere, et compositionem facere cum subjecto per
consequens. Unde secundum rationem accidentis nihil potest de Deo praedicari. Si autem
consideremus propriam rationem cujuslibet generis, quodlibet aliorum generum, praeter ad
aliquid, importat imperfectionem.”



accidentes como cualidad o cantidad, de significar algo “en transito” (in transitu quodam ad
aliud) y no que permanezca en el sujeto (in subiecto remanentia) (Thomae Aquinatis, De
Pot., g. 7, art. 8, o).

Este caracter especial permite pensar en relaciones que no implican un compromiso
metafisico similar al de un accidente comin. De este modo Tomaés se permite concluir que
es posible, con las reservas propias del caso, hablar de relaciones en Dios™. La
diferenciacion antes vista no es menor ya que aparece en el contexto de indagacion sobre la
trinidad. En efecto, es necesario que algunas vinculaciones escapen al paradigma del
“accidente” a fin de afirmarlas entre las personas divinas. En este contexto, si bien Tomas
desea mantener el estatus de la “relacion” como un “género” de los predicamentos, se
permite distinguir entre algunas “reales” y otras “de razén”. Por eso el autor afirma que:

Hay que hacer distincion entre las relaciones. En efecto, hay algunas
relaciones que tienen algo en la realidad, sobre las que se funda su ser, como
es la igualdad, que se funda sobre la cantidad; y estas relaciones son
realmente algo en la realidad. Pero hay otras que no tienen fundamento en la
realidad de la que se predican, como “derecha” e “izquierda” en aquellas
cosas en las que no estan determinadas estas posiciones segun la naturaleza,
como en las partes del animal. Pues en el animal estas relaciones existen
realmente, ya que se fundan en las fuerzas naturales de determinadas partes;
pero en otras cosas s6lo existen por la razon de respectividad de uno a otro;
por ello son denominadas relaciones de razon. (Thomae Aquinatis, In | Sent.
d. 26, g. 2, art. 1, co)*®

1 Tomas se enfrenta con la dificultad propia de este concepto ya que si bien el

dogma trinitario lo lleva a concluir que debe haber relaciones entre las personas divinas
ellas no pueden ser ni de tipo meramente “racional”, porque no habria entonces tres
personas, ni tampoco reales en el sentido de “accidentales”. Cf. Thomae Aquinatis, In |
Sent., d. 26,q.2,art. 1,coy S. Th. I, g. 28.

16 Thomae Aquinatis, In I Sent. d. 26, q. 2, art. 1, co.: “Unde distinguendum est inter

relationes. Quaedam enim sunt quae habent aliquid in re, supra quod esse eorum fundatur,
sicut aequalitas fundatur supra quantitatem; et hujusmodi relationes aliquid realiter in re
sunt. Quaedam vero sunt quae non habent fundamentum in re de qua dicuntur, sicut
dextrum et sinistrum in illis in quibus non sunt determinatae istae positiones secundum
naturam, sicut in partibus animalis. Ibi enim, scilicet in animali, istae relationes realiter
sunt, quia fundantur in diversis virtutibus determinatarum partium; sed in aliis non sunt nisi
secundum rationem habitudinis unius ad alterum; et ideo dicuntur relationes rationis.” Cf.
también De Ver., g. 1, art. 5, ad. 16.



Asi, podemos distinguir relaciones que tienen algo en la realidad sobre lo cual se fundan
(habent aliquid in re, supra quod esse eorum fundatur) como sucede con la igualdad que
estd fundada sobre la cantidad y otras que no tienen este fundamento como “derecha” e
“izquierda” dicho de las partes del animal. El ejemplo aqui utilizado tiene su explicacion en
que los términos “derecha” e “izquierda” estan basados en determinadas potencias o
virtudes del animal que no estan presente en la columna y las relaciones en la columna son
de razén porque es el animal quien se dice a la derecha o izquierda de ella. En efecto, en el
animal hay ciertas “virtudes” o potencias que le permiten ubicarse localmente en una
posicién o alterar su lugar mientras que una columna carece de esta capacidad y por eso no
sufre alteracion o variacion alguna (Thomae Aquinatis, In I Sent., d. 26, . 2, art. 1, co). En
este sentido, en ambos extremos de la relacion presente hay una dependencia no-mutua,
puesto que predicar derecha e izquierda del animal depende de la columna pero no
viceversa®’.

De este modo, podemos ver cdmo Tomas esta pensando en un esquema de dos extremos
(animal y columna) y a su vez dos vinculaciones correlativas entre si. Teniendo en cuenta la
dependencia no mutua, decimos que en aquél que depende hay algo real o natural que
explica la relacion pero no asi en el otro extremo en el que solo hay algo de razén. Para
entender esto hay que enmarcarlo en el contexto aristotélico sobre el cual Tomas construye
su sistematizacion. En la concepcion filosofica actual (y también de sentido comin) una
relacion implica la postulacion de un “tercer término” entre otros dos que, entonces, se
dicen “relacionados” (Brower, 1998). El esquema basico de esta vinculacion se expresaria

o Tomas utiliza tres criterios para hablar de una relacion de dependencia no mutua o

“asimétrica”. Un primer criterio parte de la afirmacion de “relativo” de una cosa en cuanto
término de la relacion de otro hacia él (Thomae Aquinatis, S. Th. I, g. 13, art. 7, co). En el
In duodecim libros Metaphysicorum Aristotelis expositio Tomas afirma que una cosa se
dice asi por una accién de otro que, sin embargo, no termina en ella. No hay en este caso
una causa o razon “de su parte” para llamarse relativo como seria una cantidad propia —
primer modo de relativos— 0 una accion o pasion —segundo modo (Thomae Aquinatis, In
Metaphysic., lib. V, lect. 17). Un segundo criterio parte del esquema del “cambio” aplicado
a la categoria. En el Commentaria in octo libros Physicorum Aristotelis Tomas afirma que
el cambio en los relativos no es “por si”, sino “por accidente” (Thomae Aquinatis, In Phys.,
lib. V, lect. 3). Esto se debe a que a veces una cosa puede pasar a llamarse “relativa” en
algun sentido no debido a un cambio interno en ella sino a un cambio en otra cosa (Thomae
Aquinatis, In Phys., lib. V, lect. 3). Un tercer criterio parte de una distincion de “6rdenes”
en el caso que ambos términos pertenezcan a distintos érdenes de lo real como sucede tanto
en el caso de Dios y las creaturas, como en el del conocimiento y en el de la columna y el
animal (Thomae Aquinatis, S. Th. I, g. 13, art. 7, co).



con “aRb” y su traduccion seria “a y b estan relacionados por R”. La “R” que representa la
vinculacion vendria a ser un tercer término intermediario entre ambos extremos a 'y b.

Pero la estructura metafisica constitutiva de la realidad para Tomas esta atravesada por la
division entre sustancia y accidente’®, por lo cual, si una vinculacién pretende llamarse
“real” debe ser o bien una sustancia o bien un accidente y no algo intermedio (Krempel,
1952, 86-87). Como sabemos que no puede ser lo primero, debe ser lo segundo. Pero un
mismo accidente no puede estar numéricamente en dos cosas al mismo tiempo®®. Por eso
se dice que una relacion R inhiere en una sustancia “a” pero hace referencia a otra externa
“b” (Brower, 1998). El esquema basico de una relacion en cuanto “categoria” de accidentes
seria al][Jb cuya traduccion es “a esta relacionado hacia b”. A su vez a esta vinculacion le
corresponderia una correlacion que se esquematizaria con bll[Ja traducido por “b esta
relacionado hacia a”.

Teniendo en cuenta esto entendemos de manera mas acabada las exposiciones de Tomas
sobre el esquema de las relaciones. En efecto, al pensar vinculaciones por fuera del
esquema “real categorial” Tomads afirma que a veces encontramos algunas relaciones en las
cuales en uno de los extremos la relacion es real mientras que en el otro es racional. E
incluso algunas en las cuales en los dos extremos la relacion es racional. Resumiendo el
esquema sobre las relaciones entonces hay que decir que en una relacion “aRb” tenemos
dos extremos (a y b) y a su vez dos relaciones: R1 (que seria al][1b) y R2 (que seria
blJ[Ja). Dependiendo del caso, en esta vinculacion aRb o bien R1 y R2 son reales (por
ejemplo la paternidad dicha del padre y el hijo), o bien R1 y R2 son racionales (como
sucede en el caso de “género” y “especie”), o bien R1 es real pero R2 es racional (como
sucede con la derecha e izquierda en el animal y en la columna).

En general, Tomas opta por dos maneras de organizar su exposicion. En una primera luego
de dividir entre relaciones que ponen algo en la realidad y otras que no, ofrece cuatro
ejemplos de estas ultimas: a) aquellas que no estan fundadas en algo real —como sucede
entre Dios y las creaturas; b) aquellas sin diversidad real entre los extremos —como algo
idéntico a si mismo porque no son dos cosas distintas; c) aquellas con uno de los extremos
no existentes —como la prioridad segun la sucesion porque uno de los extremos no es una
cosa real; y d) aquellas fundadas en otras relaciones porque si fuera real generaria un

18 Cf. Thomae Aquinatis, In I Sent., d. 8, q. 4, art. 2, arg. 1: “Omne enim quod est,

vel est substantia vel accidens”

19 Cf. Thomae Aquinatis, In I Sent., d. 27, q. 1, art. 1, ad. 2: “Ad secundum

dicendum, quod quidam dixerunt, ut Avicenna dicit, quod eadem numero relatio est in
utroque extremorum; quod non potest esse, quia unum accidens non est in duobus
subjectis”



regreso al infinito (Thomae Aquinatis, In | Sent., d. 26, g. 2, art. 1 y De Ver., g. 1, art. 5, ad
16).

En otras oportunidades Tomas establece una division tripartita al afirmar que hay tres tipos
de relativos: a) aquellos que son racionales por parte de ambos extremos —y por lo tanto
hay conexién sélo por la aprehension del intelecto; b) aquellos que son algo natural por
parte de ambos extremos —como sucede en la paternidad; y c) aquellos que son algo
natural en uno de los extremos, pero racional en el otro —como la vinculacién entre Dios y
las creaturas, y el conocimiento y el objeto conocido (Thomae Aquinatis, In | Sent., d. 30,
g. 1, art. 3 ad 3)*. Este segundo esquema nos permite ver el modelo aristotélico més
claramente al sefialar que en cada extremo hay una relacion interviniente. Por eso cuando
Tomas afirma que es “algo real” o “natural” por parte de uno de los extremos (por ejemplo
“a”) la relacion hacia “b” es una “relacion real”, asi como al decir que es “algo racional”
quiere decir que la “relacion” de uno a otro es “de razon” siguiendo el esquema que hemos
explicado antes.

Finalmente en las Quaestiones disputatae de potentia Tomas parte de una diferenciacion
entre la actividad del intelecto y las cosas de la realidad al afirmar que una relacion real
consiste en el orden de una cosa a otra (rei ad rem), mientras que una racional consiste en
un orden al intelecto (ordine intellectuum). Pero esto puede, a su vez, suceder de dos
maneras. De un modo cuando son inventadas por el intelecto (adinventus per intellectum) y
atribuidas a lo que se dice relativo como sucede con “género” y “especie” (Thomae
Aquinatis, De Pot., q. 7, art. 11, co)®.. De otro modo cuando se siguen de una cierta
necesidad de su modo de inteleccion (ex quadam necessiate consequatur modum
intelligendi). La diferencia es que en este caso las relaciones no son atribuidas a las cosas
entendidas sino a lo que es en la realidad.

A continuacion de esta distincion Tomas establece una serie de criterios o condiciones
previas para que haya una relacion real. En primer lugar es necesario que estas cosas sean

20 Debido a la dificultad de algunas expresiones de este texto hemos cotejado con la

version Aquinatis (1929), en la cual encontramos algunas diferencias que, si bien no
afectan a la exposicion de este trabajo en particular, un analisis de los pasajes mas profundo
deberia tener en cuenta.

21 o . . . .
El término “adinventus” puede significar tanto la “invencion”, dando a entender

una dependencia de la actividad intelectual, como el “descubrimiento” lo que daria a
entender una cierta pasividad del intelecto. Por nuestra parte seguimos en la interpretacion
de este pasaje a Schmidt quien considera que es méas adecuado utilizar la terminologia de la
“invencion” debido a la diferencia que se establece con el segundo tipo de relaciones que se
siguen del “modo de inteligir” (Cf. Schmidt, 1966, 166-174).



“entes”. Asimismo, deben ser distintas entre si, ya que nada puede tener una relacion
consigo mismo. Y, por ultimo, deben poder ser ordenables una a la otra. A partir de alli
Tomaés enumera excepciones a algunas de estas condiciones que, no obstante, incluyen una
relacion y que, por lo tanto, no son “reales” sino “de razén” entre los cuales enumera cuatro
ejemplos ya presentes en los otros dos textos (Thomae Aquinatis, De Pot., q. 7, art. 11,
c0)??. Todas estos fallan en alguna de las tres condiciones dadas por Tomés y, por lo tanto,
no pueden ser tratadas como relaciones “reales categoriales”.

Hay una serie de elementos necesarios entonces en las relaciones reales que llamamos
“categoriales” y, tal como habiamos sefialado previamente, uno de los centrales es que
poseen un “fundamento” extramental ya que de otra manera solo serian producto de la
accion intelectual y no podrian ser llamadas estrictamente “reales”. Pero vimos también
que, en cuanto a lo que su nocion significa, una “relacién” parece meramente expresar una
referencia hacia algo externo y por lo tanto cabe preguntar qué “pone en la realidad” una
relacion lo cual nos lleva a la pregunta por su fundamento. Es decir, ¢cual es el fundamento
ontoldgico sobre el cual se basan las relaciones?, ;tiene un fundamento propio o debe ser
reducida a otras categorias?

La accidentalidad categorial: ;como se vinculan la “relacion” y
su fundamento?

En la seccion previa abordamos los elementos de la relacion en cuanto categoria y
terminamos preguntandonos por su fundamento propio ya que pareceria no agregar por si
misma algo especifico a la cosa para ser considerada uno de los predicamentos. A
continuacion veremos que su fundamento no es otro que el de otras dos categorias y, a

22 Los cuatro casos son: a) la relacion entre el ente y el no ente (falla segun la

primera condicion), b) la identidad de algo consigo mismo (falla segun la segunda), c) la
relacion de la relacion (falla en la tercera) y d) las relaciones asimetricas (fallan en la
tercera). Cabe aclarar que por el contexto en el cual estas exposiciones aparecen el interées
propio de Tomas es la afirmacidén de estas ultimas en las cuales uno de los extremos
depende realmente, mientras que el otro sélo racionalmente (Thomae Aquinatis, De Pot., g.
7,art. 11, co).



partir de alli, la cuestion radica en qué tipo de identidad o distincion se afirma entre ambos
términos ya que si fuese una identificacion total no habria dos categorias distintas entre la
relacién y aquello en lo que se basa porque debe estar basada en otro tipo de accidente®,
Por eso primero expondremos la problemaética del fundamento de la relacion para luego
considerar dos posiciones distintas al respecto: segun la primera el fundamento de la
relacion se identifica con el del accidente en el cual se basa. Segun la segunda la “relacion”
posee un fundamento propio basado en la afirmacion de un “ser debilisimo” propio.

La relacién, segiin Tomaés, se fundamenta principalmente en otros dos tipos de accidentes:
la cantidad y la accién®. Esto es una necesidad que va de suyo ya que la relacién tiene un
“ser debilisimo” (debilissimum esse) que consiste en lo que “se tiene hacia otro” (ad aliud
se habere) (Thomae Aquinatis, In Physic., lib. 111, lect. 1). Sobre esta afirmacion hay que
destacar tres cosas. En primera instancia la expresion “ser debilisimo” que posteriormente
intentaremos mostrar como es requerida a fin de salvar el estatus categorial de la relacion.
En segunda instancia la reafirmacion del “ser hacia” que excluye hablar estrictamente de un
“ser en” propio. Por altimo la necesidad de que esté fundada sobre otro accidente para ser
real.

Una explicacion mediante ejemplos puede aclarar de qué manera esta categoria se
fundamenta en la cantidad y la accién-pasion. En el primer caso podemos tomar como
ejemplo mas claro las relaciones matematicas: el nimero “4” es el “doble” de “2” y su
fundamento es la cantidad que cada una de estas unidades posee. En el caso de la accién
podemos también utilizar el ejemplo tomado a partir de la exposicién aristotélica: lo
caliente y lo calentable. En efecto, el fuego o algo igneo calienta otro objeto que se ve
afectado por este acto. Asi estan relacionados ambos a partir de la categoria de la accién-
pasion puesto que aquello que calienta es el agente de la accidn del calentar mientras que lo
que resulta alterado en este acto es el paciente (Thomae Aquinatis, In Metaphysic., lib. V,
lect. 17).

23 Para un analisis de distintos sentidos de “distincion” Cf. Henninger, 1989, 29-31.

24 Sefialamos la centralidad de estas dos categorias puesto que en rigor hay otras que

podrian ser fundamentos de una relacion como la “cualidad”. Para un andlisis de pasajes en
los cuales Tomas parece reducir todo fundamento a la “cantidad” y la “accion-pasion” Cf.
Schmidt, 1966, 140-143 y Krempel, 1952, 189-203. Ambos comentadores también se
preguntan por la posibilidad de interpretar un tercer tipo de fundamento llamado “segun la
medida del ser y la verdad” o “segin el ser” en In duodecim libros Metaphysicorum
Avristotelis expositio y coinciden en que resulta innecesaria para el esquema (Thomae
Aquinatis, In Metaphysic., lib. V, lect. 17).



El fundamento real de las relaciones categoriales, por tanto, es la cantidad en cuanto una
disposicion de la sustancia o un acto de ella. Esto nos podria llevar a pensar que el ser de la
relacion y el ser de su fundamento (i.e. otra categoria) son idénticos. Segun esta posicién no
seria necesario postular un ser accidental propio de la relacion aparte de aquél en el cual se
basa. Pero en este caso deberiamos preguntarnos hasta qué punto la relacion podria ser una
de las categorias indiferenciada de las demas ya que en ese caso ;cual seria su “modo de
ser” propio?, ;qué seria lo que una relacion “pone en la realidad”? Analizaremos a
continuacion, entonces, dos posiciones distintas sobre este problema.

Comenzamos por la exposicion de la primera posicion que responde al problema mediante
una formula que Tomas utiliza reiteradamente en otras cuestiones: una identidad en la
realidad, pero diferencia segin la razén (Ward, 2010)*°. La relacién y su fundamento
serian lo mismo segun la realidad, es decir, que su “ser” (esse) seria idéntico a él. No
obstante su “razén” (ratio) seria distinta, en efecto, esto seria lo distintivo que agregaria: la
“respectividad” a otra cosa. Desde este punto de vista seria posible mantener su
especificidad en cuanto categoria ya que su “nocion”, o dicho de alguna otra manera, su
“esencia” seria efectivamente distinta de cualquier otra categoria.

Segun esta posicion, entonces, entre la relacion y su fundamento no hay una distincién real:
su “ser” no es distinto de aquello en lo que se basa y a lo cual afiade el respecto. Pero esta
adicion no genera un “compuesto” ya que no es ni una materia ni una forma distinta de ¢l
(Ward, 2010, 8). Esta posicién, sin embargo, es algo extrema ya que lleva al limite la idea
de no afiadir nada entitativo al sujeto. Ademas, en contra de ella hay dos textos en los que
Tomas explicitamente reconoce sus dificultades, en efecto, si no realiza ninguna adicion de
un “ser” (esse), no podria ser considerada una categoria al no poner ningtin “modo de ser”
en la realidad.

Especificamente en un pasaje del Scriptum super libros Sententiarum magistri Petri
Lombardi episcopi Parisiensis Tomas sefiala que, a diferencia de lo que sucede en las
personas divinas, en las creaturas el ser de la relacion (esse relationis) se distingue del ser
de la sustancia referida y por esto mismo se dice que inhiere o tiene un “ser en” (inesse)
formando, de este modo, una composicién de accidente y sujeto (compositionem faciunt)
(Thomae Aquinatis, In | Sent. d. 33, g. 1, art. 1, co). De hecho este mismo argumento es
utilizado para sefialar justamente la diferencia no sélo con las relaciones reales intra-
trinitarias sino también con aquellas relaciones racionales que son meramente “asistentes” o
“puestas exteriormente” (assitentes, vel exterius afixxas). En efecto las relaciones reales se

2 Sobre la formula “idem re, differunt ratione” en los usos generales de Tomas, Cf.

Ventimiglia, 1997, 308-336.



dicen tales porque estdn fundadas en la “realidad natural” (esse fundatum in natura rei)
(Thomae Aquinatis, In I Sent. d. 33, g. 1, art. 1, co).

Una presentacion similar aparece en el contexto de discusion sobre las propiedades intra-
trinitarias en la Summa theologiae en la cual Tomas afirma que si bien la relacion
considerada en su razén propia no implica una comparacion a la sustancia sino una
respectividad a algo externo, no obstante en cuanto accidente si inhiere en un sujeto y tiene
un ser accidental en él (inhaerens subiecto, et habens esse accidentale) (Thomae Aquinatis,
S. Th. 1, g. 28, art. 2, co). Desde este punto de vista el autor completa la distincion vista al
comienzo de este trabajo en la cual se afirmaba que seglin su “ser propio” no implicaba una
inherencia ya que aqui explicitamente reconoce que a pesar de su diferencia con las demas
categorias segun su “ser propio”, aun asi, su ser no deja de ser accidental y por lo tanto
inherente en el sujeto con el cual entra en composicion®.

El problema en este caso es que habria que encontrar un modo alternativo a explicar cémo
la relacién seria una de las categorias propias. De hecho Tomas explicitamente afirma que
si no agregara nada entitativo a la realidad seria una de las “segundas intenciones” y no un
“predicamento” (Thomae Aquinatis, De Pot., q. 7 art. 9, co). Este es ademas uno de los
argumentos que plantean desde una posicion opuesta segun la cual es necesario afirmar una
distincion real entre el ser de la relacion y el de su fundamento. Uno de los puntos
argumentativos que se sefialan aqui tiene que ver ademas con la expresion “ser debilisimo”
utilizada por Tomas en algunos momentos de su obra para referirse a esta categoria
(Thomae Aquinatis, In | Sent., d. 8, g. 4, art. 3, arg. 4; De Pot., g. 8 art. 1 arg. 4; In Physic.,
lib. 111, lect. 1). A menudo esta acompafiada por la referencia al comentario de Averroes a
la Metafisica ya que el comentador cordobés sefiala que algunos autores consideraron a la
“relacion” una de las luego llamadas “segundas intenciones” (secundis intellectibus) como
género y especie y no un “predicamento” debido a la debilidad de su ser (Thomae
Aquinatis, De Pot., g. 7 art. 9, co).

La diferencia justamente entre las categorias y las asi llamadas “segundas intenciones” es
que mientras los primeros tienen una realidad extramental los segundos son solo ciertas
“intenciones” que se siguen del modo de entender del intelecto a partir de un acto por el
cual este reflexiona sobre si mismo y conoce el hecho de que entiende asi como también su
modo de entender (Thomae Aquinatis, De Pot., g. 7 art. 9, co; Pini, 2002, 58-59). Las
consecuencias de esta afirmacion para Tomas no son solamente metafisicas (el Aquinate no

2 Afirmamos que este pasaje completa la distincion antes vista entre la

consideracion “segun su ser accidental” y “seglin su razén propia” porque en este caso lo
que se afirma es que la relacion tiene un ser accidental propio a partir del cual es algo en el
sujeto ademas de su concepto propio en cuanto algo que refiere a otra cosa.



duda del estatus categorial de la “relacion” debido a su aristotelismo) sino también
teoldgicas: en el caso que todas las relaciones fueran asi también las intra-trinitarias
dependerian de la mera accion del intelecto (Thomae Aquinatis, De Pot., g. 7 art. 9, co)®".

En un pasaje del Scriptum super libros Sententiarum magistri Petri Lombardi episcopi
Parisiensis uno de los argumentos presentados en favor de la tesis tratada —que establece
que otros predicamentos (ademéas de sustancia) se encuentran en Dios— afirma que a
mayor debilidad de ser menor compatibilidad con la suma perfeccion y por lo tanto al tener
la relacién un ser debilisimo (debilissimum esse) si se encuentra en Dios entonces todos los
demas también se encontraran en él (Thomae Aquinatis, In | Sent., d. 8, . 4, art. 3, arg. 4).
Tomas en su respuesta afirma que esta es una debilidad considerada segin su “inherencia
en el sujeto” (secundum inhaerentiam sui ad subjectum) al no implicar nada absoluto sino
por referencia a otro (Thomae Aquinatis, In | Sent., d. 8 g. 4 art. 3, ad. 4). Desde este punto
de vista Tomas afirma que por ser esta su debilidad entonces es mas compatible con la
simplicidad divina puesto que no afiade algo absoluto.

Es necesario aclarar en este punto que Tomas, al utilizar esta expresion, no se esta
refiriendo a las relaciones de razén sino a la relacion en general, con lo cual es una
expresion aplicable a las reales. De hecho segun la posicion que estamos presentando en
este momento el “ser débil” seria la forma que tiene el autor de otorgarle un “ser en” propio
a esta categoria. En Quaestiones disputatae de potentia por ejemplo Tomas vuelve a afirmar
algo similar al sefialar que “entre todos los entes la relacion tiene el ser mas débil” (inter
omnia entia habet debilius esse) (Thomae Aquinatis, De Pot., g. 8, art. 1, arg. 4). Asi el
estatus particular en cuanto categoria pareceria estar fuera de duda pero el problema es que
incluso considerada como accidente no parece entrar en composicion con el sujeto como se
podia ver en el pasaje previamente citado.

Hay sin embargo un argumento fuerte en contra de esta posicion: si el “ser debilisimo”
fuese aquél agregado de la relacion al sujeto del cual se dice entonces deberia representar la
accidentalidad o inherencia o lo que hemos llamado el “ser en” y, sin embargo, Tomas lo
asimila a su “ser hacia”. ESto se puede corroborar en el Commentaria in octo libros
Physicorum Aristotelis en el cual Tomas explica este ser especial de la relacion con base en
su significado. Como sabemos lo que esta nocion significa es la referencia a otra cosa
externa o el ser “en transito”: aquello que hemos afirmado como el “ser hacia” (esse ad)
caracteristico de la vinculacion. En el pasaje el autor afirma que:

Como la relacion tiene un ser debilisimo, que consiste solamente en aquello
gue se tiene hacia otro, es necesario que se funde sobre algun otro accidente;

2t Cf. Thomae Aquinatis, In | Sent., d. 8, g. 4, art. 3, arg. 4; De Pot., g. 8, art. 1, arg.

4. Sobre las “segundas intenciones” en Tomas, Cf. Pini, 2002, 45-61.



porque cuanto mas perfectos son los accidentes mas cercanos son a la
sustancia, y es a través de estos intermediarios que inhieren los otros
accidentes en la sustancia. (Thomae Aquinatis, In Physic., lib. I11, lect. 1)%®

De acuerdo al pasaje hay una gradacion de ser entre los diversos accidentes y con base en
ello inhieren unos en otros para conformar la estructura metafisica. La idea de una
gradacion de ser al interior de las categorias se puede encontrar también en un pasaje del
comienzo de las Quaestiones disputatae de veritate. Alli Tomas elabora la asi conocida
como “deduccion de los transcendentales™ en la cual se obtienen diversos modos de ser a
partir de la nocion mas simple de “ente”. Entre ellos hay unos llamados “modos
especiales”, que serian las categorias que representan “diversos grados de entidad” de los
cuales se obtienen los “géneros de las cosas” (diversum rerum genera). Cada uno de ellos,
entonces, no puede anadir una “especie” al ente, ya que no es un genero como Aristoteles
afirmo, sino que expresan un modo de ser que representa cierto “grado de entidad” (diversi
gradus entitatis) (Thomae Aquinatis, De Ver., g. 1, art. 1, co).

En este pasaje, sin embargo, la division es meramente bipartita ya que Tomas le atribuye el
“ser por si” a la sustancia pero no establece modos especificos para cada una de las demas
categorias. Posiblemente, aunque hay que sefialar que no se encuentra explicitado en este
texto, este “ser por si”” deberia oponerse al “ser por accidente” o “ser en otro” referente a las
nueve categorias restantes. Asimismo, en el caso de la relacion su modo de ser es el “ser
hacia otro” fundamentado en las otras categorias ya mencionadas como intermediarias
debido a la debilidad propia de su ser.

Un ultimo pasaje a considerar se encuentra en el In duodecim libros Metaphysicorum
Aristotelis expositio. Alli Tomas afirma que hay cuatro “modos de ser” y curiosamente
utiliza la expresion “ser debilisimo” pero no atribuyéndola a la relacion sino a las
negaciones y privaciones. El contexto aristotélico del pasaje es la reduccion de los sentidos
de ser a la “sustancia” mediante la predicacion “pros hén” (Aristételes, Metafisica 1003b7-
10, 2000, 152)*°. En efecto en Metafisica 1003b7-10 Aristételes sefiala que todas las cosas

28 Thomae Aquinatis, In Physic., lib. III, lect. 1: “Ad huius igitur tertiae divisionis

intellectum, considerandum est quod, cum relatio habeat debilissimum esse, quia consistit
tantum in hoc quod est ad aliud se habere, oportet quod super aliquod aliud accidens
fundetur; quia perfectiora accidentia sunt propinquiora substantiae, et eis mediantibus alia
accidentia substantiae insunt.”

2 e 1z o
S La reduccion llamada “prés hén” es uno de los elementos principales de la

metafisica aristotélica que luego retomara Tomas de Aquino. La idea misma de poder
unificar los distintos sentidos de “ente” en uno principal genera en las discusiones
medievales la ampliacion de un tipo de predicaciéon llamada “analdgica” que no se



se dicen en relacion con la sustancia siendo unas sus afecciones, otras son procesos hacia
ella, corrupciones, privaciones o negaciones y asi con todo lo deméas (Aristoteles,
Metafisica 1003b7-10).

Tomaés, en su comentario, intenta sistematizar estos distintos modos de relacionarse a la
sustancia reduciéndolos a cuatro “modos de ser” (modi essendi) dependiendo de la
perfeccion de cada uno y la “mezcla” (admixtum) de ser y no ser que se encuentra en ellos.
De esta manera el modo maés perfecto es la sustancia misma puesto que existe por si misma
(per se existens) (Thomae Aquinatis, In Metaphysic., lib. 1V, lect. 1). En este sentido hay
un punto de contacto con el texto citado de las Quaestiones disputatae de veritate en el cual
se sefialaba que la sustancia expresa el modo de ser “por si”. En un segundo lugar las
cantidades, cualidades y propiedades de la sustancia son imperfectas porque son “en otro”
(in alio) aungue no se puede decir que sean una mezcla de ser y no ser (Thomae Aquinatis,
In Metaphysic., lib. 1V, lect. 1).

Tenemos aqui entonces el llamado ““ser en” caracteristico de las categorias del cual venimos
hablando. La diferencia entre la sustancia y las demas categorias, llamadas aqui
“propiedades de la sustancia” (substantiae proprietates) es que estas poseen un tipo de “ser
en otro”. Ademas, alli el autor no establece una diferenciacion entre el modo de ser de cada
una de ellas, sino que s6lo son mencionadas la “cantidad” y la “cualidad” y enmarcadas
todas en la expresion “propiedades” (Thomae Aquinatis, In Metaphysic., lib. IV, lect. 1).
En este caso no hay algin tipo de mixtura de “ser y no ser” ya que en cierto sentido son
completos pero el hecho de depender de otra cosa —Ila sustancia— y no tener existencia
autonoma hace que sean de alglin modo un ser “débil”.

El tercer modo, integrado por la generacion y la corrupcion, si posee una cierta “mezcla de
ser y no ser”’ ya que al ser movimientos poseen un cierto grado de privacion o negacion y
son actualidades imperfectas (actus imperfectus) (Thomae Aquinatis, In Metaphysic., lib.
IV, lect. 1). Por eso el modo de ser estos es mas débil que el de las categorias accidentales
pero, en cierto sentido, al ser un “acto” —aunque incompleto— tienen un grado de ser
mayor que el de las negaciones y privaciones. Estas Gltimas quedan agrupadas por Tomas
en el Gltimo grado desde el punto de vista de la debilidad puesto que existen sélo en la
mente y son llamadas algo “debilisimo” (quod est debilissimum) (Thomae Aquinatis, In

corresponde estrictamente con la “analogia” aristotélica. Aquello que Aristoteles
denominaba de esa manera es acotado a la “analogia de proporcion” mientras que la
“analogia” en general tiene diversas versiones, entre ellas, la mas importante es la que
permite la atribucion de ciertos nombres a Dios y a las creaturas. Sobre el “prés hén”
aristotélico, Cf. Irwin (1981), Owen (1986) y Ward (2008). Para un analisis de la
“analogia” en Tomas de Aquino, Cf. McInerny (1996) y Ashworth (2008).



Metaphysic., lib. 1V, lect. 1). Lo que hay que tener en cuenta aqui es que Tomas utiliza la
expresion que estamos analizando no para hablar de la relacion sino de las negaciones y
privaciones. Asi, tenemos otro argumento mas para rechazar la idea de identificar el “ser
en” de la relacion con este tipo de ser “debilisimo”.

Pareceria entonces que la relacion so6lo estaria basada en un “ser hacia” y no en un “ser en”
caracteristico de la accidentalidad de las restantes categorias que inhieren en la sustancia y
desde este punto de vista Tomas estaria ante una encrucijada debido a su intencion de
mantener la idea de un afiadido metafisico por parte de todas las categorias de un modo de
ser y la especificidad de la relacion que no entra en una composicion real-entitativa con el
sujeto del cual se predica. En este punto es un poco mas desconcertante ain que en el caso
de una posicién reduccionista de las categorias, que Tomas pareceria aceptar en la
deduccion antes analizada, la “relacion” sea aun una de las categorias que implican una
“inherencia” cuando, en realidad, sea esta la mas debil de todos los predicamentos por
afiadir s6lo una direccionalidad.

El problema del “orden” y la relacion categorial

Todos estos inconvenientes de Tomas sobre la “relaciéon” evidencian de manera notoria la
dificultad de la tematica tratada. En efecto, considerando la amplitud de la cuestion el autor
mismo utiliza a menudo nociones que exceden el ambito de la categorialidad para exponer
el problema. En ese sentido en un pasaje de las Quaestiones disputatae de potentia, en el
cual se pretende descartar la idea de que la relacion de la creatura hacia Dios existe sélo en
el intelecto, Tomas se vale de un supuesto en tanto afirma que a las cosas existentes fuera
del alma se les adscribe perfeccion y bondad no s6lo segun algo absoluto inherente en las
cosas (inhaerens rebus) sino también al orden entre ellas (ordinem rei ad aliam) (Thomae
Aquinatis, De Pot., g. 7, art. 9, co).

En este punto hay que destacar dos aspectos: en primera instancia el autor parece
adjudicarle explicitamente no sélo una realidad objetiva a la relacion sino también
diferenciarla del orden de la “inherencia” algo que, como hemos visto en la primera parte
de nuestro trabajo, le pertenecia aunque de un modo confuso. En este sentido se habla de
una cierta “perfeccion” en cuanto a la ordenacion. En segunda instancia el autor se
aprovecha de la intuicién de un “término medio” ya que adscribe perfeccion al “orden de
las partes” (in ordine partium) de las cosas. Utiliza para este fin una analogia al afirmar que



se habla de este “bien” del universo como se dice que el “bien” de un ejército consiste en el
orden de sus partes entre si (Thomae Aquinatis, De Pot., g. 7, art. 9, co).

Para dar una explicacion de esto, Tomas afirma que entonces el orden es “una cierta
relacion” (ordo relatio quaedam est) y atribuye esta ordenacion de las partes entre si a la
relacion con el principio que las ordena, a saber, Dios. De esta manera sefiala que asi como
el orden del ejército es en referencia a su ordenacion al comandante, de la misma manera el
orden entre las creaturas resulta mas bien de la relacion de la creacion hacia Dios quien es
su principio y su finalidad (Thomae Aquinatis, De Pot., q. 7, art. 9, co). En este punto
vemos asimismo como el Aquinate retoma la explicacion ya dada por Aristoteles segun la
cual el “bien” del mundo en cuanto disposicion de sus partes depende del principio como el
bien de las partes del ejército dependen de la direccion de su general (Aristoteles,
Metafisica 1075a12, 2000, 485). Tomas, al igual que el Estagirita asocia estas afirmaciones
con la problematica de la “causa final” y el “orden” en el universo. Y asi, vemos cémo el
autor utiliza una argumentacion que excede el marco de la categorialidad para resolver un
problema de este ambito®°.

Sin embargo, en un andlisis en detalle del argumento vemos varias cuestiones. En primer
lugar, Tomas utiliza esta explicacion para detallar un tipo de relacién pero no la categoria
en general. De ahi la utilizacion de “orden” y la afirmacion de que esto es “una cierta
relaciéon”. Ambos términos, en efecto, no son totalmente identificables. En segunda
instancia, la argumentacion de Tomas esta orientada a atribuirle un cierto tipo de ser fuera
del alma a unas relaciones en particular, a saber, las que existen entre las creaturas y Dios
tal como lo indica el titulo del articulo en el que se pregunta “si las relaciones que hay entre
las creaturas y Dios son reales en las creaturas mismas” (Thomae Aquinatis, De Pot., q. 7,
art. 9).

30 Cfr. Thomae Aquinatis, In II Sent., d. 1, q. 2, art. 3, s. c.: “Praeterea, ordo universi

est finis totius creaturae”. En este punto agradezco a uno de los evaluadores que me hizo
notar al respecto de este argumento la alternativa en Tomas entre la consideracion del
“orden del universo” y la autonomia de las sustancias existentes. Sobre esto, considero que
efectivamente la exposicion del Aquinate muestra la complejidad de la problematica de la
relaciéon y que, a efectos de solucionar el problema especifico para el que es requerido, la
articulacion del “orden” con la idea de causalidad (final en este caso) le permite a Tomas
afirmar el compromiso metafisico en la realidad de las relaciones de las creaturas hacia
Dios. No obstante, dicha consideracion no basta para ser generalizada a todas las relaciones
categoriales reales, ni tampoco ser utilizada como criterio. Explicitamente, incluso, Tomas
diferencia en este caso la “inherencia” de la ordenacion mientras que en su deduccion de las
categorias antes vista atribuye a la relacion el estatus de “inherente”. Cfr. Thomae
Aquinatis, In Metaphysic., lib. V, lect. 9.



Desde este punto de vista, el argumento del “orden del universo” logra evitar que se
considere meramente “de razén” las relaciones de las creaturas hacia Dios, pero no ayuda
en la comprension de la accidentalidad propia de la relacion en cuanto categoria. En ese
sentido, no se ve como podria este argumento esclarecer la cuestion del fundamento de la
relacion real categorial en el caso, por ejemplo, de una comparacion de similitud entre una
sustancia y otra. Pero de lo que da cuenta el argumento esgrimido por Tomas es, sin dudas,
la particularidad y dificultad de esta categoria.

En este argumento, por ejemplo, puede notarse en la utilizacion de las palabras “relacion” y
“orden” en cuya ambigiiedad puede verse la importancia que tiene este problema en la
filosofia del autor. “Orden” (ordo), en cuanto término, refiere a la idea de un ordenamiento
presupuesto en el mundo. Hay una estructura metafisica inteligente que esta a la base de
toda explicacion conceptual que se lleve a cabo sobre la realidad. En ese sentido la idea de
“relacion” parece mas (ue una categoria basica de la realidad el concepto que le permite
explicar a un escolastico como Tomas de Aquino el hecho de que el universo no es cadtico
y que, por lo tanto, hay realmente un orden en él. Pero esta incorporacion de la analogia con
el ejército solo es posible en cuanto en Tomas el vocabulario de la “relacion” y del “orden”
se ven asimilados en la particularidad de este caso que permite incorporar la cuestion de la
causalidad.

Consideraciones finales

En el dltimo pasaje analizado, vimos coémo Tomas pone en juego, a fin de solucionar un
inconveniente particular como la realidad de la relacion de la creatura hacia Dios,
cuestiones provenientes de la estructura metafisica general que exceden estrictamente el
marco de las categorias como la causalidad final y la dependencia ontoldgica. En efecto,
una de las implicancias de esa exposicion es que pareceria dar a entender que la disposicion
mutua de las cosas es algo realmente existente en la realidad, lo cual entra en tension con el
modelo “sustancia autobnoma”-“accidente inherente” defendido por el autor. Pero en este
caso, no se trata meramente de la atribucion o no de realidad a una relacion sino del estatus
mismo de ese “ser accidental” que, diferenciado de la “inherencia”, no parece tener lugar en
el esquema categorial aristotelico que el mismo Tomas defiende.

En ese sentido, si retomamos la primera parte de nuestro trabajo veremos que Tomas utiliza
un criterio para realizar su deduccion de las categorias que parte de los distintos modos de



predicacion y da por sobreentendida la realidad de cada una de las categorias a partir de la
idea de “modos de ser”. Sin embargo, la idea de un compromiso metafisico implicada en la
expresion “poner algo en la realidad” es la que diferencia a las relaciones reales
categoriales de las que son meramente de razon y, desde ese punto de vista, Tomas utiliza
la misma expresion con la cual diferencia las categorias en general del “ente de razéon”. Asi
el &mbito de la relacion real categorial se ve cada vez mas disminuido mostrando las
dificultades que tiene Tomas para poder explicar un concepto especifico de “inherencia”
propio de la categoria “relativos” que no se identifique con el fundamento perteneciente a
otros predicamentos.

De esta manera, vemos cOmMO una vez mas, entonces, la idea de “relacion” contrasta con la
inherencia lo cual evidencia las tensiones que se derivan de la adecuacion de la metafisica
aristotélica, en la cual la separacion entre sustancias existentes independientemente y
accidentes inherentes en ella deja a la idea de una “relaciéon” como término medio fuera del
esquema categorial, con supuestos filosoficos propios de un autor escolastico como Tomas
para el cual las implicancias del concepto son aln mas importantes que la mera
categorialidad. Por ello se entiende que, con el correr de las discusiones, autores
inmediatamente posteriores como Enrique de Gante, Juan Duns Escoto o Guillermo de
Ockham realicen, en el contexto de la discusion sobre las categorias, una separacion de las
ideas de “inherencia” y “accidentalidad” que les permita abordar el problema desde nuevas
bases.

El Aquinate mismo, de hecho, parece sentar propiamente el antecedente para esta
consideracién ya que de hecho en la deduccion de las categorias, como hemos visto,
algunos predicamentos no se consideran a partir de la inherencia propia. El problema es
que, aun en ese caso, Tomas no le quita a la “relacién” esta caracteristica cuando, en rigor,
los problemas que hemos analizado en este trabajo surgen justamente de la tension
existente entre “inherencia” y “relacion”. Es en ese punto, en el cual para nosotros aparece
la tension analizada en este trabajo, donde puede verse el talante filoséfico de Tomas quien
afronta la dificultad poniendo en juego un concepto tan complejo como el de los
“relativos”. En ese sentido, nuestra intencion en el trabajo no ha sido acusar al autor de
contradictorio sino mostrar cuéles son las dificultades que debe afrontar un filésofo que,
lejos de evadir los problemas internos de un esquema metafisico, los enfrenta en toda su
dimension.

Bibliografia primaria

Thomae Aquinatis. (1992). Opera Omnia cum Hypertextibus in CD-ROM. Busa, R. (ed.).
Milano: Editoria Elettronica Editel.



(1929) Scriptum super libros Sententiarum magistri Petri Lombardi
episcopi Parisiensis, t. 1. Mandonnet, P. (ed.), Paris: P. Lethielleux.

Bibliografia secundaria

Ackrill, J. (1963). Aristotle’s Categories and De Interpretatione, Oxford: Clarendon Press.

Alarcon, E. (1999). El principio de contradiccion y la estructura del ente en Aristdteles.
Acta Philosophica VIII-2, 271-277.

Ashworth, E. (2008). Les théories de I’analogie du XlIle au XVlIe siecle. Paris: Vrin.

Aristoteles. (2000). Metafisica. Calvo Martinez, T. (trad.). Madrid: Biblioteca Baésica
Gredos.

— (2007). Tratados de Logica (Organon). Candel Sanmartin, M. (trad.). Madrid: Biblioteca
Gredos.

Bobik, J. (2004). Aquinas on Being and Essence. A translation and Interpretation. Notre
Dame: University of Notre Dame Press.

Brower, J. (1998). Abelard Theory of Relations: Reductionism and the Aristotelian
Tradition. Review of Metaphysics LI, 605-631.

— (2014). Medieval Theories of Relations. The Stanford Encyclopedia of Philosophy. E.
N. Zalta (Ed.) URL=<http://plato.stanford.edu/archives/spr2014/entries/relations-
medieval/>.

Doolan, T. (2014). Aquinas on the Metaphysician’s vs. the Logician’s Categories.
Quaestiones Disputatae V-2, 133-155.

Gracia, J. (2003). ¢ Qué son las categorias? Ingala, E. (trad.). Madrid: Ediciones Encuentro.
Henninger, M. (1989). Relations: Medieval Theories 1250-1325. Oxford: Clarendon Press.

Hood, P. (2004). Aristotle on the Category of Relation. Lanham, MD: University Press of
America.

Irwin, T. (1981). Homonymy in Aristotle. Review of Metaphysics XXXIV-3, 523-544.

Krempel, A. (1952). La Doctrine de la Relation chez Saint Thomas. Exposé historique et
systématique. Paris: Librarie Philosophique J. Vrin.



Klima, G. (2002). Aquinas’ Theory of the Copula and the Analogy of Being. Logical
Analysis and History of Philosophy V, 159-176.

Mclnerny, R. (1996). Aquinas and analogy. Washington: Catholic University of America
Press.

Owen, G. (1986). Logic and Metaphysics in Some Early Works of Aristotle. En Owen, G.,
Logic, Science, and Dialectic. Collected Papers in Greek Philosophy. Nussbaum, M. (Ed.)
(180-200). Ithaca-New York: Cornell University Press.

Pini, G. (2002). Categories and Logic in Duns Scotus. Leiden-Boston-Koln: Brill.

— (2005). Scotus’s Realist Conception of the Categories: His Legacy to Late Medieval
Debates. Vivarium LXII1-1, 63-110.

Schmidt, R. (1966). The Domain of Logic According to Saint Thomas Aquinas. The
Hague: Martinus Nijhoff.

Tomarchio, J. (2001). Aquinas Division of Being According to Modes of Existing. The
Review of Metaphysics LIV-3, 585-613.

Ventimiglia, G. (1997). Differenza e contraddizione. Il problema dell’essere in Tommaso
d’Aquino: esse, diversum, contradiction. Milano: Vita e Pensiero.

Ward, J. (2008). Aristotle on Homonymy (Dialectic and Science). Cambridge: Cambridge
University Press.

Ward, T. (2010). Relations Without Forms: Some Consequences of Aquinas’s Metaphysics
of Relations. Vivarium LXVIII, 1-23.

Wippel, J. (1987). Thomas Aquinas’s Derivation of the Aristotelian Categories
(Predicaments). Journal of the History of Philosophy XXV, 13-34.

— (2007). The Metaphysical Thought of Thomas Agquinas. Washington D. C.. The
Catholic University of America Press.



