10.21555/top.v0i0.746.9738

Articulos

El conocimiento como una actividad colectiva

Knowledge as a Collective Activity

Angeles Erafia®

Axel Arturo Barcel6 Aspeitia®

1UNAM, Instituto de Investigaciones Filosoéficas, email: mael@filosoficas.unam.mx
2UNAM, Instituto de Investigaciones Filoséficas, email:

abarcelo@filosoficas.unam.mx

Autor para correspondencia: Angeles Erafia, email: mael@filosoficas.unam.mx

Resumen:

En este ensayo exploramos una perspectiva epistemoldgica en la que el elemento social y
colectivo del conocimiento juega un papel fundamental en la explicacion de su produccién
y transmision. Primero presentamos y criticamos una posicion individualista que ha sido
dominante en la epistemologia contemporanea y cuyas raices pueden trazarse, al menos,
hasta Descartes. Posteriormente introducimos y defendemos nuestra propia mirada, una en
la que el conocimiento es un proceso constituido por un conjunto de actividades y practicas
que tiene un caracter material.

Palabras clave: conocimiento, epistemologia, colectividad, materialidad, objetividad,
actitud intencional.

Abstract:

In this paper we will advance an epistemological perspective where the collective and
social elements in knowledge play a fundamental role in explaining its production and
transmition. We first present and criticize an individualist position which has been
prevalent in contemporary epistemology and which can be traced back to Descartes. After
doing this we introduce and defend our own proposal, one in which knowledge is a process
constituted by a set of activities and practices of a material character.

Keywords: knowledge, epistemology, collectivity, materiality, objectivity, intentional
attitude.

Recibido: 07 — 07 — 2015.



Aceptado: 28 — 10 — 2015.

1. Introduccidon

El objetivo central de este articulo es motivar una perspectiva epistemologica que permita
aceptar que las entidades colectivas (e.e., los grupos, los colectivos, las instituciones, etc.)
son sujeto de conocimiento. Esta tesis ha sido defendida de diversas maneras en la literatura
especializada (p.ej., la sociologia de la ciencia, las propuestas de Gilbert, 2004; Solomon,
1994; Kusch, 2002), sin embargo estas posiciones han sido criticadas o bien por
comprometerse con un relativismo epistémico inaceptable o bien por postular o suponer la
existencia de entidades de dudosa raigambre metafisica como son las mentes grupales. La
epistemologia que aqui buscamos promover busca evitar estos problemas y, por ello,
propone repensar al conocimiento, enfocarlo desde la perspectiva de la investigacion.

Aqui defenderemos entonces una epistemologia anti-individualista o colectivista cuyo
punto de partida es tomar muy en serio el papel que tiene los factores sociales en la
produccidn y transmision de conocimiento. Si bien estos elementos han sido reconocidos en
la literatura epistemolodgica reciente y de este modo se han desarrollado epistemologias
sociales de diversa indole," muy pocas de ellas aceptarian que aquéllos no son simplemente
medios que intervienen (positiva 0 negativamente) en la adquisicion y produccién de
conocimiento, sino que son constitutivos del mismo. De manera mas importante para
nuestros fines, un nimero muy reducido de epistemologias sociales estan dispuestas a
rechazar lo que aqui llamaremos el supuesto “individualista epistémico”, esto es, la idea de
que el sujeto primario (y algunas veces Unico) de conocimiento es el individuo.

La idea que guia nuestro esbozo tedrico es que el conocimiento es un proceso (0 un
conjunto de procesos) colectivo(s) conformado(s) por una serie de practicas y actividades
de distinto tipo que se tejen de modos complejos y que conducen hacia la comprension
cabal de la realidad. Un contraste claro de esta posicion con las epistemologias

! Cf. Goldman, 1995, 1999, 2004; Lackey, 2011; Coady, 1992; entre otros.



individualistas es que, desde nuestra perspectiva, el conocimiento no es un estado ni mental
ni de ningun otro tipo.

En lo que sigue alegaremos que esta nocion de conocimiento es mejor capturada por una
teoria que tenga los siguientes elementos: (i) un colectivismo que permita considerar que
las entidades colectivas saben cosas (y que sea compatible con la tesis de que los
enunciados de atribucion impersonal de conocimiento son literalmente verdaderos o falsos);
(if) un pragmatismo, e.e. un enfoque que tome como punto de partida el fendmeno de
conocer; (iii) un materialismo epistémico, e.e. la teoria debe aceptar que el conocer y el
conocimiento tienen lugar en el mundo material (y no sélo en la mente de los individuos) y
(iv) un objetivismo de acuerdo con el cual el ideal regulativo que guia al conocer es la
comprension del mundo como es independientemente de las distintas perspectivas que
podamos adoptar frente a los hechos, fendmenos o sucesos que estudiamos.

Ninguna de las tesis (i)-(iv) es novedosa. Cada una de ellas ha sido defendida de distintas
maneras por distintos autores en la historia de la filosofia. Sin embargo, creemos que
intentar delinear estos aspectos en conjuncién nos permite mirar al conocimiento de un
modo novedoso y sugerente. Al menos esta es nuestra apuesta en este trabajo. Para este fin
describiremos primero la manera como el conocimiento ha sido entendido en la filosofia
contemporanea y, mas en particular, en la tradicion epistemoldgica conocida como
“analitica” aunque consideramos que sus raices cavan tan lejos como Platon en su Teeteto o
Descartes en las Meditaciones. Haremos ver como esta concepcion esta ineludiblemente
comprometida con el “individualismo epistémico” antes mencionado. Este compromiso es
lo que ha impedido a una tradicion larga y fuerte considerar al conocimiento colectivo
como un fendmeno genuino y digno de atencion. Una vez hecho esto esbozaremos nuestra
teoria y argumentaremos que ella permite abandonar el individualismo sin caer en ningun

relativismo y sin comprometerse con la existencia de mentes grupales.

2. El individuo como sujeto primario del conocimiento



Una de las perspectivas dominantes en la epistemologia contemporanea sostiene que el
conocimiento reside fundamentalmente en los individuos. Esta posicion, presente en un
gran nimero de autores contemporaneos,? tiene larga raigambre en la epistemologia y
puede rastrearse a algunos de los planteamientos cartesianos donde se reconoce que nuestra
obligacion como sujetos pensantes es la de aceptar sélo aquello para lo cual tenemos
razones propias, donde las razones para creer que algo es el caso se derivan de y se validan
exclusivamente a través del uso de nuestra razon, mediante una reflexion individual (Cf.
Descartes, 1641/1987, 82). Bajo esta imagen del individuo como productor y portador del
conocimiento, si bien es cierto que podemos aprender de los demas, para hacerlo debemos
primero cerciorarnos de que quien pretende ensefiarnos o dar testimonio de algo es una
persona fiable y, para ello, nuevamente es necesario utilizar la lupa reflexiva individual.®

Si la vision recién mencionada es correcta, entonces no hay nada social en el proceso de
produccién de conocimiento. El Unico papel epistémico que juegan los otros individuos en
la sociedad es el de servir como potenciales transmisores de conocimiento. Para que dicho
conocimiento pueda ser transmitido deberd haber sido antes producido por algin individuo.
Desde esta perspectiva, la produccién de conocimiento consiste primariamente en
establecer (encontrar o descubrir) “la verdad para uno mismo en la forma de una creencia
fija y después hacerla llana para todos los que la oyen o la ven, de modo que pueda
desperdigarse como un virus”.*

Desde mediados del siglo pasado la idea de que los factores sociales influyen en el
conocimiento de un modo mucho mas significativo de lo que permiten posiciones como las
recién presentadas ha ganado espacio en la literatura especializada. De este modo, autores
como Goldman, 1987, 1999; Stich, 1990; o Thagard, 1991; —por mencionar sélo a tres de
ellos— consideran que es pertinente y urgente socializar a la epistemologia. Desde esta

perspectiva, la “dependencia epistémica” (e.e. el hecho de que aprendemos de otros) no

2 Cf. Popper, 1969; Mathiesen, 2006; Haack, 1996; Laudan, 1984; Brown, 1989; Wray,
2007, 2011; Kitcher 1990; Kornblith, 1994, 2001; por mencionar s6lo a algunos autores y
textos en esta tradicion.

® La discusion en torno a esta problematica es muy amplia e interesante. Para conocerla
mejor Cf. Adler, 2013; Coady, 1992; Lackey y Sosa, 2006; Kusch, 2002; por mencionar
algunos de los textos importantes en este ambito.

* Fuller, 2008, 78. La traduccién es nuestra y la cita refleja la posicién que este autor
critica.



puede explicarse cabalmente si se hace abstraccion del hecho que los procesos de
produccion de conocimiento ocurren en comunidades de conocedores. Asi, se afirma que
es necesario desarrollar una epistemologia social que investigue seriamente los patrones de
interaccion entre los agentes epistémicos (Goldman, 2004, 11).

Estos esfuerzos han sido valiosos. Sin embargo, autores como Gilbert, 2004; Kusch, 2002;
Solomon, 1994; o Pettit, 1993; creen que la epistemologia debe ir mas lejos. En particular
consideran que los aspectos sociales no son meros mediadores para alcanzar la racionalidad
0 cognicion individual, sino que son parte constitutiva del conocimiento. Para diferenciar
esta posicion de la anterior nos referiremos a la primera como epistemologia social y a la
segunda como epistemologia colectiva o comunitaria.” Asi lo haremos en virtud de que ésta
ultima sostiene, como una de sus tesis centrales, que las entidades colectivas son sujeto de
conocimiento.®

La epistemologia social como minimamente la caracterizamos suele estar emparentada con
la idea de que el conocimiento es un fenébmeno natural que involucra una interaccion
continua entre sujetos, y entre ellos y su entorno (Cf. Kornblith, 2001, 94). En esto
coincidimos plenamente con ella. Sin embargo, discrepamos respecto de la necesidad e
importancia de sostener que el individuo es el sujeto unico y primario de conocimiento
(Kitcher, 2002, 113). Esto es lo que Ilamamos el supuesto individualista de la
epistemologia.” De acuerdo con la epistemologia colectiva consideramos que éste Gltimo no
solo es innecesario, sino que dificulta una comprensién y caracterizacion adecuada del
conocimiento. Antes de argumentar a favor de estas ideas examinaremos brevemente un
modelo que captura algunas tesis importantes de la epistemologia social y expondremos

uno de los argumentos en que se sostiene el supuesto individualista.

> Por falta de espacio no intentaremos discutir estas posibilidades ni sus virtudes o defectos.
Para una muestra de las semejanzas y desemejanzas entre la epistemologia social y la
colectiva, Cf. Lackey, 2014.

® Incluso, en esta vertiente llega a decirse que el colectivo es el sujeto primario de
conocimiento (Cf. Solomon, 1994). Esta tesis puede entenderse de distintas maneras; por
ejemplo puede querer decir que (i) aquél tiene prioridad explicativa con respecto a los
individuos o (ii) las interacciones sociales son constitutivas del conocimiento.

" Podria afirmarse que el supuesto al que llamamos individualista es mas bien un
personalista. No tendriamos problema en conceder este punto. Sin embargo, hemos
decidido llamarle “individualista” porque a ¢él subyace un individualismo tanto
metodologico como ontoldgico. Desgraciadamente en este articulo no tendremos espacio
para discutir o defender este punto.



2.1. El modelo individualista

Para ilustrar una version sofisticada de una epistemologia social comprometida con el
supuesto individualista antes mencionado consideremos el modelo desarrollado por
Distmarsch, van der Howek y Kooi (2007), con base en el propuesto por van Benthem, van
Eijck y Kooi (2005).

En este modelo se distinguen por lo menos dos maneras en que el conocimiento del grupo
(o del colectivo) se puede relacionar con el conocimiento que poseen los miembros del
grupo. La primera y mas simple es la que suele llamarse conocimiento comdn. Bajo esta
concepcion, cuando decimos que, por ejemplo, el equipo sabe que el partido sera dificil, no
queremos decir mas que todos y cada uno de los individuos que forman el equipo saben que
el partido sera dificil, ademas de que todos saben que todos saben y que todos saben que
todos saben que saben, etc.?

Algunas veces, sin embargo, segin esta misma concepcion, cuando decimos que los x
saben algo no queremos decir que todos y cada uno de los x de hecho lo saben, sino mas
bien gue entre todos tienen la informacion suficiente para llegar a saberlo. Para distinguirlo
del primer caso, llamaremos a este tipo de conocimiento, conocimiento distribuido.’

Esta diferencia puede ilustrarse a través de un breve analisis del popular juego “;Quién es
el culpable?”. El objetivo del juego es encontrar a un (supuesto) homicida. Al iniciar nadie
(ninguno de los jugadores) sabe quién es el culpable. Ese conocimiento, sin embargo, esta
potencialmente disponible para (todos y cada uno de) los jugadores a lo largo de todo el
juego en dos sentidos: (a) cada uno de ellos tiene conocimiento parcial de quién no es el
culpable (al inicio se entregan unas tarjetas en las que esta informacién esta contenida y

8 Esta nocién del conocimiento com(n se emparenta de cerca con cierto modo de entender
lo que es una accién o una intencion conjunta y lo que es una convencion. Ella, junto con
los analisis de estas Ultimas nociones, han encontrado mucho apoyo en un nimero
importante de autores, entre otros Cf. Hintikkaa, 1962; Lewis, 1969; Bratman, 1993; Kutz,
2000.

% Es importante que no se confunda esta nocién de conocimiento distribuido con la idea que
han defendido autores como Hutchins, 1995, Nardi, 1995 o Martinez, 2003, segun la cual el
conocimiento no tiene una ubicacion geografica especifica, sino que esta distribuida entre
los agentes, el entorno y los aparatos (en caso de haberlos).



cada quien puede mirar solamente aquellas que le fueron entregadas) y; (b) si cada jugador
comunicara a los demas este conocimiento parcial, cualquiera podria llegar a saber quién es
el culpable. En otras palabras, si se compartieran pablicamente los conocimientos parciales,
el resultado seria un conocimiento comun. Si todos supieran lo que los demas saben sobre
quién no es el culpable, al final todos sabrian quién es el culpable. Mientras no se
compartan dichos conocimientos, sin embargo, el conocimiento comun s6lo es potencial.
En ese caso, decimos que aunque ningin miembro del grupo sabe quién es el culpable,
dicho conocimiento esta distribuido en el grupo.

El modelo individualista considera que el “descubrimiento” que tendria lugar si
efectivamente cada jugador comunicara a los demds su conocimiento parcial seria “grupal”
porque esta construido a partir de un fondo comin de conocimientos individuales del grupo.
Notese que si bien esta descripcidn del juego involucra la idea de que el conocimiento en
cuestion es publicamente verificable (es decir, la informacion pertinente que hace
verdaderas las creencias individuales de los sujetos estd, al final del juego, disponible para
todos del mismo modo), esto no significa que el conocimiento distribuido pueda atribuirse
al grupo qua grupo. Este conocimiento distribuido es la suma de los pedacitos de
conocimiento que tiene cada jugador y, por tanto, a la hora de atribuir ese conocimiento, lo
correcto sera, desde esta perspectiva, atribuirlo a cada uno de los sujetos que contribuy6
con pedazos de informacion.

Una idea subyacente a este tipo de planteamiento es que el conocimiento grupal esta
distribuido en el grupo de tal manera que el conocimiento personal puede modelarse como
un recurso cuya disponibilidad es negociable. Desde esta perspectiva, toda persona que
sabe algo posee un recurso (un conocimiento) que puede compartir, intercambiar y negociar
con otras personas. Bajo este modelo de conocimiento, decir que se sabe quién es el
culpable es decir que “el grupo sabe quién es el culpable” y esta Gltima aseveracion deberia
ser entendida como una que trata acerca de la suma de las creencias de cada individuo. El
conocimiento distribuido es primariamente algo personal (es decir, todo lo que se sabe
descansa en Ultima instancia en algo que los individuos particulares saben) y cuya
dimensién social se deriva exclusivamente de su comunicabilidad y/o negociabilidad.
Dicho de otro modo, el conocimiento es social s6lo en tanto que los individuos podemos

comunicarlo y/o negociarlo entre nosotros.



Si bien reconocemos que la contribucion que ha hecho la epistemologia formal a la
comprension de la dimension social del conocimiento es sustancial y valiosa, también
consideramos importante sefialar que hay fenémenos epistémicos sociales de los cuales este
tipo de teorias no puede dar cuenta. Para este fin es necesario ir mas alla del paradigma
individualista que ha sido dominante en la epistemologia contemporanea. El paso clave
para superar este paradigma individualista es cuestionar un supuesto fundamental en ésta

ultima, a saber, que el conocimiento es un estado mental.

2.2. El conocimiento como un estado mental

Tal vez la razdn central por la que se ha pensado que el conocimiento es fundamentalmente
un fenémeno individual es que, para muchos fil6sofos contemporaneos, éste involucra
necesariamente estados mentales y como tal pertenece s6lo a aquellas entidades que tienen
mente. Si suponemos, como la vasta mayoria de filésofos y psicologos actualmente lo
hacen, que las creencias son estados mentales y que el conocimiento implica (al menos) una
creencia, entonces podemos concluir que el conocimiento implica un estado mental (Cf.
Nagel, 2013). Si no queremos comprometernos con una ontologia que sospechosamente
postule la existencia de mentes colectivas o de stper mentes, tenemos que aceptar que s6lo
los sujetos individuales tienen mentes. Dado que sélo las entidades con mente pueden
conocer podemos concluir que soélo los individuos son portadores de conocimiento (o, en
palabras llanas, sélo los individuos saben que algo es el caso).

En términos generales el argumento a favor del supuesto individualista es el siguiente: si
conocer implica estar en un estado mental de cierto tipo, entonces dado que es poco
verosimil pensar que haya alguna entidad que no sea un sujeto individual que tenga una
mente es poco verosimil también pensar que exista una entidad que no sea un sujeto

individual que se encuentre en estados mentales y, por tanto, que conozca.™®

10°E] del texto es s6lo uno de los argumentos que puede ofrecerse para afirmar que el sujeto
primario y Unico de conocimiento es el individuo. Algunos modos interesantes de rechazar
esta idea podrian tener que ver, por ejemplo, con la idea de que las creencias no son estados
mentales (Cf. Russell, 1948) o con la idea de que el conocimiento no implica un (ningun)
estado mental (ésta es la alternativa que exploraremos mas adelante).



Una nocidén de conocimiento como esta nos lleva a aceptar que solo es posible responder a
la pregunta de cuando cualquiera de nuestras aseveraciones o teorias, los resultados de
nuestras indagaciones o0 investigaciones, etc. constituyen conocimiento si antes
respondemos a la pregunta de si hay alguien (una persona) que cree que dichas
aseveraciones, teorias, etc. son verdaderas o que se encuentra en un estado mental de cierto
tipo con respecto a ellas. La idea central es que ese estado mental es creido o detentado por
uno o mas individuos, pero en ultima instancia le pertenece o esta en posesion de cada uno
de ellos. En otras palabras, frente a la pregunta “;quién conoce?” s6lo hay una respuesta
legitima, a saber, el sujeto individual. Desde nuestra perspectiva este supuesto le pone un
corsé a cualquier teoria del conocimiento ya que le impide dar cuenta de cuestiones
importantes como son las atribuciones colectivas de conocimiento. Es por esto que
proponemos adoptar una perspectiva epistemologica distinta, una que no trate de explicar al
conocimiento colectivo como conocimiento individual. Para defender esto ultimo
mostraremos que los intentos por dar cuenta del conocimiento colectivo bajo el supuesto de
que el conocimiento es un tipo de estado mental nos enfrenta a un dilema irresoluble, del

cual s6lo podemos desembarazarnos si rechazamos dicho supuesto.

3. La epistemologia colectiva

Una de las razones por las que la perspectiva que se sostiene en el supuesto individualista
ha sido favorecida es que se ha pensado que una nocién mas social del conocimiento (esto
es, una que considere posible afirmar que las entidades colectivas son sujeto de
conocimiento) nos enfrenta al llamado dilema de las “mentes grupales”. Una formulacion
del mismo es la siguiente: si la mente de un grupo no es nada mas alla de la coleccion de las
mentes individuales y los procesos grupales a través de los que interactian, apelar a mentes
grupales parece superfluo. Sin embargo, si la mente del grupo esta mas alla de todas estas

cosas, entonces o bien su existencia supone la de algo tan inverosimil como una conciencia



colectiva, ! o bien su postulacién implica una versién colectiva del dualismo mente-
cuerpo.* Pero si aceptamos esto Gltimo, entonces deberiamos preguntarnos cémo es que
una mente grupal puede ejercer alguna influencia causal en los miembros individuales del
grupo.

Se afirma entonces que dado que ambos lados del dilema parecen inaceptables o requieren
de una argumentacion poco parsimoniosa para sostenerse, debemos preferir un andlisis del
conocimiento colectivo en términos del individual. Nétese que el planteamiento del dilema
en su version epistémica presupone que el conocimiento esta en la mente de alguien y, en
este sentido, que el conocimiento es o implica un estado mental. Asi, un argumento del
siguiente tipo puede usarse para apoyar el individualismo epistémico: (1) las creencias son
estados mentales; (2) el conocimiento implica (al menos) una creencia; (3) asi, el
conocimiento implica (al menos) un estado mental; (4) s6lo los individuos se encuentran en
estados mentales; (5) por lo tanto, sélo los individuos tienen conocimiento.*®

Hay diversas vias para atacar este argumento. Las méas directas son las siguientes: afirmar
que el conocimiento no implica un estado mental y, con ello, negar la tercera premisa; o
rechazar su cuarta premisa y sostener que no solo los individuos se encuentran en estados
mentales. Margaret Gilbert (2004) ofrece un argumento para esta Gltima estrategia; nosotros
preferimos la primera. Si bien ambas vias se inscriben en el marco de una epistemologia
colectiva, la de Gilbert termina por aceptar el segundo cuerno del dilema y, por tanto, tiene
que encarar los problemas que estan asociados a él. La primera via, por otra parte, no

soluciona el dilema, pero si hace posible evitarlo. En lo que sigue reconstruiremos la

1 Jung (1936) fue uno de los primeros en hablar de conciencia colectiva. Si bien él no la
postulaba como una entidad de naturaleza metafisica peculiar, muchos filésofos consideran
que apelar a algo de este tipo infla nuestra ontologia de manera innecesaria. Searle (1995),
por ejemplo, considera que sostener la idea de que puede haber una “conciencia colectiva”
puede llevarnos a postular algo tan inverosimil como “un mundo espiritual hegeliano”
(Searle, 1995, 25). Recientemente algunos autores han defendido la idea de la mente grupal
y argumentan que esta no infla la ontologia innecesariamente ni nos compromete con
entidades metafisicamente sospechosas, p.ej., Theiner, 2008; Brooks, 2006. Para otras
versiones del dilema, Cf. Rupert, 2011, o Tollefsen, 2006.

12 cf, Theiner, 2010; O’Connor, 2010.

3 Esta misma posicién se sostendria si, como Williamson (2000), creyésemos que el
conocimiento es un estado mental, pero no una creencia. EI argumento seria méas directo
pues no requeriria de las premisas (1) y (2). Asi, con modificaciones leves puede servir para
apoyar cualquier epistemologia individualista que suponga que el conocimiento implica un
estado mental. Una version analoga del mismo puede verse en Searle (1995).

10



defensa de Gilbert. Después presentaremos nuestra posicion que hara uso de las ideas
reveladoras y los ejemplos elocuentes de esta autora pero que evitard comprometerse con la

idea de que el conocimiento implica algun tipo de estado mental.

3.1. El conocimiento como estado mental colectivo

Margaret Gilbert (2004) ofrece un argumento para mostrar que existen creencias colectivas,
esto es, que hay creencias que pueden ser correctamente atribuidas a un grupo pero no asi a
un sujeto particular. Para plantear su posicion ella la contrapone con un reduccionismo
segun el cual un grupo G cree que p si y solo si (todos 0) la mayoria de sus miembros creen
que p. Ella mostrard que no es ni necesario ni suficiente que todos o la mayoria de los
miembros de un grupo crean que p para que el grupo lo crea.

Gilbert nos invita a imaginar un caso de una votacion formal para mostrar que es posible
que la mayoria de los miembros de un grupo no crean que p y que, sin embargo, el grupo
(qua grupo) crea que p. Cuando los miembros de un grupo participan en una votacion
formal tienen frente a si un nimero definido de opciones sobre el cual deben opinar (tomar
una decision grupal). Es posible que ninguna de las opciones exprese una creencia de
(alguno, todos, la mayoria) de los individuos que participan en la votacion. Sin embargo, es
comun que quienes deciden participar en este tipo de procedimiento estén dispuestos a
aceptar el resultado de la votacién como la opinién (o la creencia) del grupo. Asi, es
posible que ninguno de los individuos en cuestion crea que p Yy, sin embargo, estén
dispuestos a aceptar que G cree que p. En conclusidn, no es necesario que la mayoria de los
miembros de G crean que p para (poder) afirmar (legitimamente, e.e. significativamente)
que G cree que p.

Por otro lado, es posible que (todos o la mayoria de) los miembros de G crean
(personalmente) que p y que, sin embargo, no sea legitimo atribuir la creencia de que p a G.
Para hacer ver esto consideremos el caso de una corte. Esta se enfrenta con un caso que no
ha sido discutido colegiadamente. Cada uno de los miembros de la corte tiene
(individualmente) una creencia acerca de cémo deberia resolverse el caso. Todos podrian
tener la misma creencia y cada uno podria saber que todos tienen una creencia al respecto.

Que supieran 0 no que la creencia de cada uno es idéntica a la de todos los demas no es

11



importante en este caso porgque aun sabiéndolo esto no autoriza a ninguno de ellos (ni a
ningun otro individuo fuera de la corte) a afirmar que la corte cree que el caso debe
resolverse de ese modo. Asi, que los miembros de G crean (individualmente) que p (aun
bajo el supuesto de que dicha coincidencia de opiniones sea conocimiento comun) no
determina que G crea que p. En conclusion, no es suficiente que todos los miembros de G
crean que p para afirmar legitimamente que G cree que p.

De acuerdo con nuestra autora, estos argumentos nos dan buenas razones para aceptar que
las entidades colectivas pueden tener creencias. En otras palabras, las entidades colectivas
(grupos, colectivos, instituciones, etc.) pueden encontrarse en estados mentales. Esta
conclusién es la negacion de la premisa (4) del argumento antes presentado, con lo cual
sirve para rechazar el supuesto individualista epistemoldgico. Para transformar este
argumento en una razén a favor de la idea de que una entidad colectiva sabe cosas (o tiene
conocimiento) bastaria aceptar que el conocimiento es (o implica) una creencia colectiva.
Asi, si G cree (colectivamente) que p y p constituye conocimiento, podemos sostener que G
sabe que p.

Esta manera de plantear una epistemologia colectiva es interesante. Sin embargo, no es
claro que tenga una salida verosimil al dilema de las mentes grupales*y a veces parece
requerir una ontologia innecesariamente compleja o poblada. Algunos simpatizantes con la
propuesta de Gilbert'® sostienen que dichos problemas pueden evitarse si se analiza con
cuidado el fenémeno que Gilbert describe a través de sus contraejemplos. Este, afirman, es
mejor capturado con la nocion de aceptacion.

En la literatura no hay un consenso respecto de como caracterizar las aceptaciones o0 su
relacion con la creencia. Stalnaker (1984), por ejemplo, piensa que creer algo es una
manera de aceptarlo, mientras que Lehrer (1997) piensa que, por el contrario, aceptar algo

es una manera de creerlo. Van Fraasen (1980) considera que son tipos distintos de

Y En algunos textos Gilbert simplemente acepta que existen mentes colectivas (p.ej.,
Gilbert 1992, 2002), otras veces busca evitar dicho supuesto apelando a la nocién de
compromiso conjunto. Su idea es que cuando éste se establece las partes actlan juntas
como un solo cuerpo para alcanzar un fin determinado. En estos casos, las personas que
expresan dicho compromiso actian como portavoces que manifiestan las posiciones del
grupo qua grupo. No analizaremos esta posicion con mas cuidado puesto que no es la que
defenderemos.

15 Cf. Wray, 2001; Meijers, 1999; Toumela, 1992.

12



fendmeno. La primera y la segunda posicion implican, ambas, que las aceptaciones son
estados mentales de cierto tipo; la Ultima no se posiciona en este sentido. Por otro lado, la
ultima y la primera caracterizacién permiten sostener que un sujeto puede aceptar algo que
no cree y si Stalnaker tiene razén entonces lo contrario no es posible. La idea de que el
fendmeno en que Gilbert sustenta su posicion a favor del sujeto plural es mejor capturado
apelando a la nocion de aceptacion tiene sentido si ésta se piensa como una actitud
motivada por fines (practicos o de otra indole)® ya que los ejemplos que usa para hablar de
creencia colectiva apuntan todos a la adopcion de algun fin comun que determina las
acciones y los estados que los miembros del grupo llevaran a cabo o hacen suyos.

Mas alld de si esto es el caso, lo que nos interesa averiguar es si las aceptaciones son
estados mentales y si preferirlas sobre las creencias hace alguna diferencia respecto de su
utilidad para rechazar el argumento antes exhibido a favor del individualismo epistémico.
Si éstas son estados mentales, entonces no parece haber ventaja de una posicion que las
postule (con respecto a la original de Gilbert) frente al dilema de las mentes grupales.
Ahora bien, Cohen (1989) afirma que las aceptaciones son elementos que forman parte de
una politica de postular que algo es el caso con el fin de avanzar en la investigacion
respecto de si ese algo de hecho es el caso. Interesantemente este autor sostiene que las
aceptaciones no necesariamente se ‘“sienten verdaderas”, esto es, no parecieran tener el
agarre psicolégico que tienen las creencias, ni son susceptibles de ser verdaderas o falsas;
las razones para adoptarlas son fundamentalmente heuristicas. En general se afirma que
ellas son compromisos (colectivos y/o individuales) que se adquieren voluntariamente y
que resultan de una ponderacion de fines. En este sentido, las aceptaciones estan vinculadas
con procesos deliberativos que nos conducen a la eleccion de hipdtesis, fines o estrategias
para conducir y continuar con la indagacion de la que probablemente hayan resultado.

La caracterizacion recién mencionada no parece suficiente para saber si las aceptaciones
son 0 no estados mentales. Si pensamos las aceptaciones como compromisos entonces
podemos hacer una lectura no mentalista de las mismas: los compromisos pueden hacerse
por escrito, pueden plasmarse en el entorno, pueden establecerse verbalmente; es decir no
necesitan estar localizados en la mente de ningln sujeto particular. Pueden ser vistos como

parte de las representaciones (materiales o de otra indole) de estados de cosas que usamos

16 Cf. Cohen, 1989; Bennett, 1990; Frankish, 2007.

13



para modular nuestra conducta y que contribuyen en la coordinacion de recursos materiales
y conceptuales y las multiples acciones involucradas en la produccion y transmision de
conocimiento (Cf. Erafia y Martinez, 2004).

Esta caracterizacion permite pensar que las aceptaciones no son estados mentales. Si es asi,
entonces su postulacion podria apoyar no al argumento que niega la premisa 3 del
argumento a favor del supuesto individualista, sino aquel que niega que el conocimiento sea
un estado mental. En este sentido esta es una nocion que nos serd (til a la hora de plantear

nuestra posicion.

3.2. El conocimiento no es un estado mental

Antes de presentar las caracteristicas que creemos tiene el conocimiento sera Util hacer ver
como es posible saber cosas sin que alguien en particular se encuentre en un estado mental
que las represente. Aunque mas adelante esto quedara mas claro, por ahora queremos
formular un argumento més especifico que muestre que es posible saber cosas que no
creemos. Este nos permitira afirmar que el conocimiento y la creencia son items de distinto
tipo, o fenémenos de distinta clase.*’

Para empezar vale la pena dedicar por lo menos unas lineas a excluir putativos casos de
conocimiento sin creencia que poco o0 nada tienen que ver con el fenbmeno que nos
interesa. Consideremos el siguiente caso: Juan sabe qué son los unicornios, es decir, entre
otras cosas sabe que (p) “los unicornios tienen alas, son cuadrapedos y se parecen a los
caballos”, sin embargo, Juan no cree que existan los unicornios y por lo tanto tampoco cree
que tengan alas, sean cuadripedos y se parezcan a los caballos; en otras palabras no cree
que p.

Aunque muy interesante en si mismo, en este articulo no necesitamos ni gqueremos
pronunciarnos respecto de este tipo de casos. En particular, no nos interesa dirimir el debate
de si efectivamente quien sabe qué son los unicornios y ademas sabe que no existen cree

tanto que p como que no p, o si por el contrario lo que cree es que algo que se expresa por

7 Muchos autores han sostenido esto antes que nosotros. Ejemplos de ello son Peirce,
1878, 1974; Husserl, 1999; Habermas, 1981; Marion, 2000; o Wilson, 1926. Este ltimo
sostiene, por ejemplo, que “La creencia no es conocimiento y el hombre que sabe no cree
en absoluto lo que sabe” (Wilson, 1926, 310).

14



enunciados como p pero cuyo contenido no corresponde al sentido literal de p sino a algo
distinto (algo, no sobre unicornios, sino sobre la ficcién de unicornios, por ejemplo).*®
Dado que la controversia implicada por este tipo de casos no atafie al punto que queremos
discutir en este apartado la dejaremos fuera y nos abocaremos a presentar otros casos que
consideramos ejemplifican bien la posibilidad de saber algo sin creerlo.

Otros casos en el que algunos autores han creido encontrar conocimiento sin creencia
pueden ilustrarse con el siguiente ejemplo. Supongamos que Juan es un fumador
empedernido que no muestra ningun interés en detener su habito. Juan sabe que (q) fumar
es dafiino para la salud porque ha tenido acceso a la mucha evidencia empirica que se ha
ofrecido para mostrar que el tabaco (y el resto de sustancias que contienen los cigarros)
juega un papel importante en la adquisicion de cancer de pulmén, de boca o insuficiencia
pulmonar. Ademas él puede comprobar los efectos dafiinos a su salud cuando fuma porque
ha perdido capacidad olfativa y tose a menudo. Sin embargo, Juan no cree que fumar es
dafiino para la salud. Si Juan lo creyese, entonces actuaria conforme al contenido de su
creencia, esto es, dejaria de fumar, o buscaria ayuda para hacer esto ultimo o al menos
mostrarfa interés por ello.*® Este caso funciona muy bien si pensamos que las creencias son
disposiciones para actuar o, al menos, que estan vinculadas con la accion de un modo

directo.?®

18 Esto es, podemos decir que Juan sabe que “en (una) ficcion los unicornios tienen alas”,
pero Juan cree que “fuera de la ficcion (los unicornios no existen y por tanto) los unicornios
no tienen alas”. En este caso el conocimiento de Juan es distinto de su creencia y, por tanto,
no sirve para mostrar que es posible saber algo que no se cree. Estos ejemplos han sido
ampliamente discutidos en la literatura filosofica, entre otros Cf. Quine 1948; Russell,
1948.

19 Este caso, como el anterior y los siguientes, es controversial. Podria sostenerse que se
trata de un caso de debilidad de la voluntad. Sin embargo también podria decirse que si se
acepta la nocion de creencia subyacente al caso como lo presentamos arriba, entonces el
problema de la debilidad de la voluntad no se presenta. Es claro que el argumento no es
concluyente en ninguna direccion, pero no es lo que nosotros sostenemos; usamos el
egemplo para ilustrar la idea de que es posible afirmar que hay conocimiento sin creencia.

20 Cf. Cohen, 1992; Stalnaker, 1984; Engel, 1998. Esta manera de concebir a la creencia
esta estrechamente vinculada con el “interpretacionismo” sostenido por Davidson (1984).
Un modo distinto de concebir a la creencia pero igualmente influyente en el desarrollo de la
epistemologia contemporanea es aquel que sostiene que un estado mental es una creencia
solo si puede ser usado en inferencias para las que su contenido es pertinente. Entre los
defensores de ésta Gltima se encuentran Fodor, 1975, 1990; Millikan, 1995; Dretske, 1988;
Cummins, 1996; y Burge, 2010.

15



Finalmente, puede ser el caso que Juan sepa que (r) “con toda accion ocurre siempre una
reaccion igual y contraria, de modo que las acciones mutuas de dos cuerpos siempre son
iguales y dirigidas en sentido opuesto”, pero que Juan no sélo no acttie ni esté dispuesto a
hacerlo en conformidad con el contenido de r, sino que tampoco pueda llevar a cabo
ninguna inferencia utilizando r, esto es, que no pueda usar la informacién contenida en
dicha proposicion para actuar, tomar decisiones, producir mas conocimiento, llevar a cabo
alguna operacion cognitiva, etc. En este caso pareceria dificil aceptar que Juan cree que r.
Si esto es aceptado, entonces podemos afirmar que, independientemente de la nocién de
creencia que tengamos, es posible saber que algo es el caso pero no creerlo.

Estos argumentos ofrecen razones para pensar que la estrategia que hemos decidido
explorar para defender una epistemologia colectiva (a saber, una en la que no se conciba al
conocimiento como un estado mental) es verosimil y mas parsimoniosa que otras opciones
disponibles. Como veremos en lo que sigue nuestra estrategia obliga a modificar la forma

de estudiar y enfocar el conocimiento, pero escapa al dilema de las mentes grupales.

4. Una epistemologia material y colectiva

Peirce (1878) decia que el conocimiento es un ideal regulativo. El crefa que éste emergeria
de un debate critico ilimitado que eventualmente generaria un consenso racional universal.
Este autor nos da una pista. Nosotros queremos retomar la idea de fondo de su
planteamiento: el conocimiento es parte de un proceso dialéctico y critico que tiene como
fin una mejor comprension de la realidad para su transformacién. Como actividad dialéctica
es una actividad esencialmente social en el sentido de la epistemologia colectiva; es decir,
no se trata solo de que la sociedad es un medio necesario para la transmision de
conocimiento, sino que es parte constitutiva del mismo. Esto no quiere decir que no haya
criterios fijos para discernir los casos de conocimiento y los que no lo son, simplemente
quiere decir que las relaciones sociales son fundamentales en la produccion del
conocimiento; el juez ultimo acerca de qué sea conocimiento no seran los individuos ni las

entidades colectivas, sino la relacion entre éstas y el mundo.

16



Ademas, decian los pragmatistas que el proceso de la investigacion —lo que aqui
Ilamaremos el proceso de conocer— no tiene como objetivo llevarnos a adquirir nuevos (o
corregidos) estados mentales (sean creencias u otros), Sino que nos empuja hacia una mejor
comprensién del estado de la cuestion de aquello que estamos investigando.?* Usamos estos
planteamientos como punto de partida. Coincidimos en que es necesario estudiar al
conocimiento desde la perspectiva de la investigacion; desde una mirada que considere al
conocer como el fendmeno de interés y al conocimiento como derivativo de éste. El
conocer es un proceso colectivo constituido por un conjunto de actividades que tienen una
dimension material y objetiva cuyo resultado es el conocimiento. Este ultimo son los
rastros que van dejando los procesos y el conjunto de actividades que constituyen al
conocer y que quedan plasmados en la red social-material de la que forman parte tanto los
individuos como las entidades colectivas.

El conocimiento entonces involucra acuerdos, es decir, aceptaciones colectivas. Estas hacen
posible el desarrollo de procesos y practicas en tanto que son compromisos a actuar de
cierta manera para alcanzar algun fin especifico (por ejemplo, avanzar en la investigacion
para comprender como es la realidad). Dichos procesos son generalmente deliberativos y
casi siempre forman la base para la accion colectiva (Corlett, 1996). Si el objetivo y el fin
de la investigacion es la comprensién, uno de los pasos requeridos para alcanzarla es
discernir la realidad y esto parece requerir del acuerdo. Pero esto no es algo que ningln
individuo por si solo pueda lograr. Todo acuerdo es de una colectividad y, por tanto, todo
conocimiento que se fundamenta en un acuerdo —como el conocimiento cientifico, por
ejemplo— pertenece fundamentalmente a las colectividades. Esta manera de concebir al
conocimiento deja en claro, a diferencia de la propuesta de Gilbert, que no es necesario
postular mentes colectivas para sostener que un colectivo puede ser portador de
conocimiento. De ahi que puede haber cosas que se sepan, 0 que un grupo sepa, Sin que
nadie siquiera haya pensado en ellas (o s6lo en un sentido potencial). Lo que se sabe esta

disponible para los individuos no porque se encuentre en reserva en alguna (o algunas)

21 Cf. Peirce, 1878, 1974; Dewey, 1938.

17



mentes, sino porque esta inscrito en una red social-material configurada de tal manera que

el conocimiento individual puede producirse cuando asf se desee.?

4.1. El elemento colectivo del conocer y del conocimiento

Mara Beller (1999) usa la nocion de “polifonia” para dar cuenta del caracter social de la
ciencia. Su idea es que las teorias cientificas siempre son el eco de otras teorias, de didlogos
multiples, de voces diversas.?® Este concepto y el analisis de esta autora de ciertos debates
al interior de la fisica son muy Utiles para soportar la nocion de conocimiento que aqui
hemos propuesto. Una de las conclusiones a las que ella llega es que las creencias o
aceptaciones expresadas por los miembros de una comunidad cientifica son siempre el
resultado de un proceso dialdgico; es muy poco comun (por no decir que nunca ocurre) que
un individuo llegue a una conclusién respecto de algun desarrollo tedrico sin encontrarse
inmerso en una comunidad, sin hacer eco de las voces de los otros, sin dialogar y debatir
con sus colegas. Es en este sentido, si queremos comprender el fendmeno del conocimiento
debemos atender a los procesos a través de los cuales se producen aceptaciones de distintos
tipos o se desperdigan ideas, postulados, teorias, etc.

La idea central es que la adquisicion y produccion de conocimiento involucra un proceso
dialdgico que implica un esfuerzo tanto personal como colectivo. Cada sujeto puede decidir
de manera voluntaria participar mas o menos activamente en dicho proceso. En este sentido
podemos afirmar que el conocimiento colectivo tiene una dimensién voluntaria.?* Pero
también tiene una involuntaria: todos estamos involucrados en estos procesos lo queramos
0 no. Por ejemplo “2 +2 =4” o “la tierra gira alrededor del sol” son cosas que simplemente

sabemos. Esto es asi porque siempre estamos (nacemos) inmersos en una comunidad. Estas

22 Estas ideas podrian estar emparentadas con planteamientos contemporaneos de autores
como Hutchis, 1995; o Lave y Wenger, 1991.

23 Este concepto se deriva de la idea del tedrico de la literatura Bakhtin (1994) quien
sostenia que el discurso literario es casi siempre el eco de otros discursos. En este sentido
no hay ideas geniales de un individuo, sino voces multiples construidas sobre aceptaciones
colectivas que generan cambios paulatinos que cuando se hacen patentes dan la apariencia
de una novedad inusitada.

24 El conocimiento individual también puede serlo, pero mucho del que usa, aprovecha o
posee un sujeto individual es involuntario.

18



desperdigan précticas, actividades, consensos, etc. y es en ellas donde se despliega el
conocimiento que adquirimos voluntaria o involuntariamente. Desde nuestra perspectiva, el
conocimiento es algo valioso que esta en continua produccion en la vida cotidiana.

Por otro lado, nuestra idea no es que el conocimiento sea un estado mas primitivo o
fundamental que la creencia o la aceptacion, simplemente son items distintos. La busqueda
de explicaciones verosimiles y convincentes de ciertos fenémenos —la busqueda misma de
la verdad— es colectiva. Si pensamos que ésta es constitutiva del conocimiento, entonces
queda claro no sélo que el conocimiento no es una creencia ni una aceptacion, sino que es
una labor colectiva compuesta de acciones y practicas también colectivas. Es importante
mencionar que nuestra propuesta no sostiene que la creencia o la aceptacion no juegan un
papel en el conocimiento, simplemente sostiene que la relacién que hay entre estas cosas no
es una relacion de clase-subclase.?® El conocimiento no es un tipo especial de creencia. Es
mas, el conocimiento no es un estado de ningun tipo.

Por otro lado, estamos de acuerdo con Philip Pettit (1993) en que la eficacia causal y
epistémica de las aceptaciones depende, en gran medida, del modo como se llega a ellas y
como se atrincheran. Desde la perspectiva de este autor, dicha eficacia requiere de un
proceso deliberativo y racional, esto es, un proceso que posibilite confrontar aceptaciones
presentes con las pasadas de modo que se mantenga la mayor consistencia diacronica y
sincronica posible. Este proceso tiene lugar al interior de las entidades colectivas y, de este
modo, éstas pueden ser consideradas como sujetos que aceptan colectivamente ciertos
estados de cosas. Si esto es asi, entonces, no s6lo podemos afirmar que las aceptaciones no

son estados mentales, sino que son actitudes atribuibles a entidades colectivas.

4.2. Materialismo y objetividad

En los modelos individualistas el conocimiento se encuentra o bien como contenido mental
—en el conjunto de creencias de los individuos— o como contenido informativo de los

mensajes que se intercambian los individuos. En este modelo un libro, por ejemplo, no es

2% Lo que queremos decir es que una teoria del conocimiento como proceso no implica que
no pueda hacerse referencia a creencias 0 a aceptaciones y, en este sentido, consideramos
que una de las labores del epistemdlogo es la de comprender qué lugar tienen las creencias
(o las aceptaciones) en el complejo social que es la produccion de conocimiento.

19



mas que un medio de comunicacion de algo que estuvo en la mente de alguien (quien lo
escribid) y potencialmente disponible a las mentes de otros (los lectores). La dimension
material del conocimiento se reduce a la condicion material de nuestros sistemas de
comunicacion. Es claro que este modelo no funciona para explicar la gran mayoria de los
instrumentos cientificos, ni siquiera dispositivos tan simples como un reloj o un calendario.
El calendario, por hablar de un caso muy sencillo, no comunica, esto es, no sirve para pasar
cierto conocimiento de un sujeto a otro. Si hoy quiero saber qué dia es tengo muchos
mecanismos a mi disposicion para averiguarlo. Puedo preguntar a alguien, puedo usar mi
memoria de fechas pasadas y asi calcular la fecha de hoy, o puedo simplemente consultar
un calendario. Este Gltimo es un mecanismo epistémico muy singular, ya que codifica
cierto conocimiento disponible publicamente (dadas ciertas convenciones compartidas por
cierta comunidad). En él puede verse claramente la dimension material y social del
conocimiento. El conocimiento codificado en un calendario —por hablar de este modo— no
estaba (ni estuvo, ni estd) en la mente de nadie. Si hoy sé que es viernes 7 de junio al ver mi
calendario no es porque nadie me lo haya comunicado a través de él. No es porque el
creador del calendario (si es que hubo alguno -¢de quién estariamos hablando? ¢del primer
impresor? ¢de Julio César?) ya sabia, antes de mi, antes de hoy, que hoy seria 7 de junio y
queria comunicarlo o ponerlo a disposicién de quien necesitara este conocimiento. Es poco
verosimil pensar que alguien involucrado con la creacion del calendario haya considerado
siquiera alguna vez la proposicion de que hoy sea 7 de junio, mucho menos que la haya
creido. Claramente, los instrumentos como los calendarios no comunican. Mas aun, lo que
aprendemos cuando aprendemos a usar un calendario no es, ni de manera potencial, el
conjunto infinito de proposiciones “hoy es 7 de junio de 2015, mafiana es 8 de junio de
2015, pasado manana serd 9 de junio de 2015, etc.” Lo que aprendemos es a usar una
convencion, a formar parte de una comunidad gue tiene un compromiso a actuar de acuerdo
con cierta descripcion del mundo. Esto nos sumerge en un proceso dialégico respecto de
ciertas préacticas ordinarias y epistémicas.

La objetividad de la que hablamos esta vinculada con esa materialidad: no se trata s6lo de
que el conocimiento esta publicamente accesible, sino de que responde a actividades que
tienen una historia propia e independiente de los individuos que participan en ellas. Esta se

materializa en aparatos, instituciones, modos de relacionarse, etc. Desde nuestra perspectiva

20



la investigacion se guia por la basqueda de comprension, pero debemos evitar confundir
ésta con la proyeccién de una idea a un hecho, suceso o fendbmeno. Esto es, debemos evitar
confundir nuestro deseo de que el mundo sea de cierto modo con el modo como el mundo
es de hecho. Hay sucesos, hechos, fendmenos concretos y objetivos; éstos ocurren
independientemente de nuestra conciencia o voluntad y las demarcan de ciertos modos
sutiles. Al mismo tiempo estas se proyectan a lo que hay en el mundo. Asi, la comprension
es dialéctica: lo material, lo que hay en el mundo, se proyecta a la idea y ésta de regreso al
mundo. Comprender es, entonces, captar aquello que realmente ocurre y ser capaz de
traducirlo a una idea, a un mecanismo, a un instrumento. Esta materializacion es parte del

proceso del conocer.

5. Conclusiones

La teoria que aqui esbozamos busca evitar una distincion tajante entre las condiciones
materiales para el conocimiento y el conocimiento mismo. Nuestra posicion no implica ni
que la gente no sepa nada, ni que no tenga sentido atribuir conocimiento a los individuos.
Por el contrario, parte de los objetivos de cualquier teoria del conocimiento es explicar qué
sucede cuando se sabe algo y decir cuando esto ocurre. Tampoco sostenemos que el
conocimiento comun y el conocimiento distribuido que ilustramos con el ejemplo del juego
“;Quién es el culpable?” no sean fendmenos genuinos. Simplemente rechazamos la tesis
reduccionista de que esas son las Unicas o las mejores maneras en que podemos concebir
algun tipo de conocimiento grupal. Nosotros consideramos que estas explicaciones deberan
ser derivadas de la explicacion que se dé de que algo simplemente se sepa o0 de que un
colectivo sepa que algo es el caso.

Demostrar esta dependencia no es facil, pero algo que podria decirse al respecto es que el
gue una persona sepa algo se explica no por un logro epistémico de dicho individuo, sino
por la manera en que dicho individuo esté inserto en una red social-material donde hay

cosas que se saben. En este tipo de explicacion, el conocimiento es claramente situado y en

21



vez de una justificacion personal, lo que hace que exista el conocimiento es el propio
entramado social. Frente a la pregunta de ;como sé yo algo? Podriamos responder “porque
me he enterado de lo que se sabe” o “porque he comprendido los motivos que mueven a un
colectivo a actuar del modo como lo hace”. El conocimiento se hace, se produce y se
divulga comunitariamente, lo cual no significa que no pueda usarse, descubrirse 0
aprovecharse individualmente. En consecuencia, tiene sentido afirmar que las relaciones
sociales no s6lo son causalmente necesarias para que la gente conozca, Sino que son
constitutivas del conocimiento (Cf. Sirtes, Bernhard Schmid, y Weber, 2011).

Finalmente, desde nuestra perspectiva, el conocimiento no se produce, ni se verifica, ni se
divulga solo. Es la gente quien lo hace. Pero eso no nos hace sujetos de conocimiento. A lo
mas nos hace participes de la “aventura del conocimiento”. Como tales, nuestra
responsabilidad es la de optimizar nuestra contribucion a la misma. Cémo lograrlo es una
de las preguntas que deberian guiar nuestra investigacion epistemologica futura, una
investigacion que aqui empezamos a delinear y a la que nos gustaria nos acomparien a

emprender en el futuro.

Referencias bibliogréaficas

Adler, J. (2013). Epistemological Problems of Testimony. The Stanford Encyclopedia of
Philosophy, http://plato.stanford.edu/archives/spr2013/entries/testimony-episprob.

Bakhtin, M. (1994, originalmente 1929). Problems of Dostoevsky’s poetics. Minneapolis:
University of Minnesota Press.

Beller, M. (1999). Quantum Dialogue. The making of a revolution. Chicago: Chicago
University Press.

Bennett, O. (1990). Why is belief involuntary? Analysis 50(2), 87-107.

Bratman, M.E. (1999). Faces of Intention. Cambridge, Mass: Cambridge University Press.
— (1993). Shared Intention. Ethics 104(1), 97-113.

Brooks, D.H.M. (2006). Group Minds. Australasian Journal of Philosophy 64(4), pp. 456-
470.

Brown, J. (1989). The rational and the social. Nueva York: Routledge.

Burge, T. (2010). Origins of objectivity. Oxford: Oxford University Press.

Coady, C.AJ. (1992). Testimony: A philosophical study. Oxford: Oxford University Press.
Cohen, L.J. (1992). An Essay on Belief and Acceptance. Oxford: Clarendon Press.

— (1989). Belief and Acceptance. Mind XCVII1 (391), 367-389.

22



Corlett, AJ. (1996). Analyzing Social Knowledge. Maryland: Rowman and Littlefield
Publishers.

Cummins, R. (1996). Representations, targets, and attitudes. Cambridge, Mass: The MIT
Press.

Davidson, D. (1984). Inquiries into truth and interpretation. Oxford: Clarendon.

Descartes, R. (1641/1987). Meditaciones Metafisicas y otros Textos. E. Lépez y M. Grafia
(Trads.) Madrid: Gredos.

Dewey, J. y Poulos, K.E. (1938). Logic: the Theory of Inquiry. J. A. Boydston (Ed.)
Illinois: Southern Illinois University Press.

Dretske, F. (1988). Explaining behavior. Cambridge, Mass: The MIT Press.

— (1981). Knowledge and the Flow of Information. Cambridge, Mass: MIT Press.

Engel, P. (1998). Believing, holding true, and accepting. Philosophical Explorations 1(2),
140-151.

Erafia, A. y Martinez, S. (2004). The heuristic structure of scientific knowledge. Journal of
Cognition and Culture 4(3), 701-7209.

Fodor, J. (1990). A theory of content. Cambridge, Mass: The MIT Press.

— (1975). The language of thought. Nueva York: T. J. Cromwell.

Fuller, S. (2008). Standing Up For What you Don’t Believe. The Philosophers’ Magazine
41.

Frankish, K. (2007). Deciding to believe again. Mind 116(463), 523-548.

Gilbert, M. (2004). Collective epistemology. Episteme 1(2), 95-107.

— (2002). Belief and acceptance as features of groups. Protosociology 16, 35-69.

— (1992). On Social Facts. Princeton: Princeton University Press.

Goldman, A.l. (2004). Group knowledge versus group rationality. Episteme 1(1), 11-22.

— (1999). Knowledge in a Social World. Oxford: Clarendon Press.

— (1995). Social epistemology, interests, and truth. Philosophical Topics 23(1), 171-187.
— (1987). Foundations of social epistemics. Synthese 73(1), 109-144,

Haack, S. (1996). Science as social?-yes and no. Netherlands: Springer.

Habermas, J. (1981). Theorie des kommunikatien Handelns. Frankfurt: Shurkamp.
Hintikkaa, J. (1962). Knowledge and Belief. Ithaca, N.Y: Cornell University Press.

Husserl, E. (1999). Cartesian Meditations: An introduction to phenomenology. D. Cairns
(Trad. Al inglés). Dordrecht: Kluwer Academic Publishers.

Hutchins, E. (1995). Cognition in the Wild. Cambridge, Mass.: MIT Press.

Jung, C.G. (1936). The concept of the collective unconscious. Collected Works 9.1, 42.
Kitcher, P. (2002). Contrasting conceptions of social epistemology. En Knowledge and
inquiry: readings in epistemology. (438-461). Ontario: Broadview Press LTD.

— (1990). The division of cognitive labor. The journal of philosophy 87(1), 5-22.
Kornblith, H. (2001). Knowledge, Belief and Character. Boston: Rowman & Littlefield.

— (1994). A conservative approach to social epistemology. En F.F. Schmitt (Ed.)
Socializing Epistemology: The social Dimensions of Knowledge. Boston, Mass.: Rowman
& Littlefield.

Kusch, M. (2002). Knowledge by agreement. The programme of communitarian
epistemology. Oxford: Oxford University Press.

Kutz, C. (2000). Acting together. Philosophical and Phenomenological Research 61(1), pp.
1-31.

Lackey, J. (ed.) (2014). Essays in Collective Epistemology. Oxford: Oxford University
Press.

23



— (2011). Acquiring knowledge from others. En Social Epistemology. Esssential
Readings. A.l. Goldman y D. Whitcomb (Eds.) (71-91). Oxford: Oxford University Press.
Lackey, J. y Sosa, E. (Eds.) (2006). The epistemology of testimony. Oxford: Oxford
University Press.

Laudan, L. (1984). The pseudo-science of science? En Scientific rationality: The
sociological turn. (41-73). Netherlands: Springer.

Lave, J. y Wenger, E. (1991). Situated Learning: Legitimate Peripheral Participation.
Cambridge, Mass.: Cambridge University Press.

Lehrer, K. (1997). Self Trust: A Study of Reason, Knowledge and Autonomy. Oxford:
Oxford University Press.

Lewis, D. (1969). Convention: A Philosophical Study. Cambridge, Mass.: Harvard
University Press.

Marion, M. (2000). Oxford Realism: Knowledge and Perception. British Journal for the
History of Philosophy 8, 299-338.

Martinez, S. (2003). Geografia de las Préacticas Cientificas: Racionalidad, Heuristica y
Normatividad. México: UNAM.

Mathiesen, K. (2006). The epistemic features of group belief. Episteme 2(3), 161-175.
Meijers, A. (1999). Believing and accepting as a group. En Belief, Cognition and the Will.
A. Meijers (Ed.) (59-71) Tilburg: Tilburg University Press.

Millikan, R. (1995). White queen psychology and other essays for Alice. Cambridge, Mass.:
The MIT Press.

Nagel, J. (2013). Knowledge as a mental state. T. Szabé Gendler y J. Hawthorne (Eds.) En
Oxford Studies in Epistemology, Vol. 4.

Nardi, B.A. (1995). Studying Context: A comparison of activity theory, situated action
models, and distributed cognition. Cambridge, Mass.: The MIT Press.

Peirce, C.S. (1974). The fixation of belief. En Collected papers of Charles Sanders Peirce.
C. Hartshorne y P. Weiss (Eds.) Cambridge, Mass.: Belknap Press.

— (1878). How to Make Our Ideas Clear. Popular Science Monthly 12, 286-302.

Pettit, P. (1993). The Common Mind. Oxford: Oxford University Press.

Popper, K. (1969). The Open Society and its Enemies. Londres: Routledge & Kegan Paul.
Rupert, R.D. (2011). Empirical arguments for group minds: A critical appraisal. Philosophy
Compass 6(9), 630-639.

Russell, B. (1948). Human Knowledge. Its scope and limits. Oxon, U.K: Routledge.
Schwitzgebel, E. (2015). Belief. Edward N. Zalta (Ed.) The Stanford Encyclopedia of
Philosophy, <http://plato.stanford.edu/archives/sum2015/entries/belief/>.

Searle, J.R. (1995). The construction of Social Reality. Nueva York: Simon and Schuster.
Sirtes, D., Berhnard Schmid, H., y Weber, M. (2011). Introduction. En Collective
Epistemology. Bernhard Schmid, H., Sirtes, D., y Weber, M. (Eds.) Transaction Books.
Rutgers University.

Solomon, M. (1994). A more social epistemology. En Socializing Epistemology. F.F.
Schmitt (Ed.) (217-233). Boston, Mass.: Rowman & Littlefield.

Stalnaker, R. (1984). Inquiry. Cambridge, Mass.: The MIT Press.

Theiner, G. (2010). The emergence of group cognition. En Emergence in Science and
Philosophy. A. Corradini y T. O’Connor (Eds.) (78-117). Nueva York: Routledge.

— (2008). From Extended Minds to Group Minds. Rethinking the Boundaries of the
Mental. Tesis doctoral, Universidad de Indiana.

24


http://www.oxfordscholarship.com/view/10.1093/acprof:oso/9780199672707.001.0001/acprof-9780199672707

Tollefsen, D. (2006). From extended mind to collective mind. Cognitive Systems Research
7(2-3), 140-150.

— (2003). Rejecting rejectionism. Protosociology 18(19), 389-405.

Toumela, R. (1992). Group Beliefs. Synthese 91(3), 285-318.

Van Benthem, J., van Eijck, B. & Kooi, B. (2005). Common knowledge in update logics.
TARK 2005.

Van Ditmarsch, H., Van der Hoek, W. & Kooi, B. (2007). Dynamic Epistemic Logic.
Dordrecht: Springer.

Van Fraasen, B. (1980). The Scientific Image. Oxford: Clarendon Press.

Vanderschraaf, P. & Sillari, G. (2009). Common Knowledge. The Stanford Encyclopedia of
Philosophy, Edward N. Zalta (Ed.)

Velleman, D.J. (1997). How to share an intention. Philosophy and Phenomenological
Research LVII(1), 7-28.

Williamson, T. (2000). Knowledge and its limits. Oxford, U.K: Oxford University Press.
Wilson, C. (1926). Statement and Inference with other Philosophical Papers (2 vols.).
Oxford: Clarendon Press.

Wray, B. (2007). Who has Scientific knowledge? Social Epistemology 21(3), 337-347.

— (2001). Collective Belief and Acceptance. Synthese 129, 319-333.

25



