
 1 

10.21555/top.v0i0.746.g738 

Artículos 

El conocimiento como una actividad colectiva 

Knowledge as a Collective Activity 

 

Ángeles Eraña1 

Axel Arturo Barceló Aspeitia2 

 

1UNAM, Instituto de Investigaciones Filosóficas, email: mael@filosoficas.unam.mx 

2UNAM, Instituto de Investigaciones Filosóficas,  email: 

abarcelo@filosoficas.unam.mx 

 

Autor para correspondencia: Ángeles Eraña, email: mael@filosoficas.unam.mx 

 

Resumen: 

En este ensayo exploramos una perspectiva epistemológica en la que el elemento social y 

colectivo del conocimiento juega un papel fundamental en la explicación de su producción 

y transmisión. Primero presentamos y criticamos una posición individualista que ha sido 

dominante en la epistemología contemporánea y cuyas raíces pueden trazarse, al menos, 

hasta Descartes. Posteriormente introducimos y defendemos nuestra propia mirada, una en 

la que el conocimiento es un proceso constituido por un conjunto de actividades y prácticas 

que tiene un carácter material. 

 

Palabras clave: conocimiento, epistemología, colectividad, materialidad, objetividad, 

actitud intencional. 

 

Abstract: 

In this paper we will advance an epistemological perspective where the collective and 

social elements in knowledge play a fundamental role in explaining its production and 

transmition. We first present and criticize an individualist position which has been 

prevalent in contemporary epistemology and which can be traced back to Descartes. After 

doing this we  introduce and defend our own proposal, one in which knowledge is a process 

constituted by a set of activities and practices of a material character. 

 

Keywords: knowledge, epistemology, collectivity, materiality, objectivity, intentional 

attitude. 

 

Recibido: 07 – 07 – 2015.   



 2 

Aceptado: 28 – 10 – 2015. 

 

 

 

1. Introducción 

 

 

El objetivo central de este artículo es motivar una perspectiva epistemológica que permita 

aceptar que las entidades colectivas (e.e., los grupos, los colectivos, las instituciones, etc.) 

son sujeto de conocimiento. Esta tesis ha sido defendida de diversas maneras en la literatura 

especializada (p.ej., la sociología de la ciencia, las propuestas de Gilbert, 2004; Solomon, 

1994; Kusch, 2002), sin embargo estas posiciones han sido criticadas o bien por 

comprometerse con un relativismo epistémico inaceptable o bien por postular o suponer la 

existencia de entidades de dudosa raigambre metafísica como son las mentes grupales. La 

epistemología que aquí buscamos promover busca evitar estos problemas y, por ello, 

propone repensar al conocimiento, enfocarlo desde la perspectiva de la investigación. 

Aquí defenderemos entonces una epistemología anti-individualista o colectivista cuyo 

punto de partida es tomar muy en serio el papel que tiene los factores sociales en la 

producción y transmisión de conocimiento. Si bien estos elementos han sido reconocidos en 

la literatura epistemológica reciente y de este modo se han desarrollado epistemologías 

sociales de diversa índole,
1
 muy pocas de ellas aceptarían que aquéllos no son simplemente 

medios que intervienen (positiva o negativamente) en la adquisición y producción de 

conocimiento, sino que son constitutivos del mismo. De manera más importante para 

nuestros fines, un número muy reducido de epistemologías sociales están dispuestas a 

rechazar lo que aquí llamaremos el supuesto “individualista epistémico”, esto es, la idea de 

que el sujeto primario (y algunas veces único) de conocimiento es el individuo. 

La idea que guía nuestro esbozo teórico es que el conocimiento es un proceso (o un 

conjunto de procesos) colectivo(s) conformado(s) por una serie de prácticas y actividades 

de distinto tipo que se tejen de modos complejos y que conducen hacia la comprensión 

cabal de la realidad. Un contraste claro de esta posición con las epistemologías 

                                                        
1
 Cf. Goldman, 1995, 1999, 2004; Lackey, 2011; Coady, 1992; entre otros. 



 3 

individualistas es que, desde nuestra perspectiva, el conocimiento no es un estado ni mental 

ni de ningún otro tipo. 

En lo que sigue alegaremos que esta noción de conocimiento es mejor capturada por una 

teoría que tenga los siguientes elementos: (i) un colectivismo que permita considerar que 

las entidades colectivas saben cosas (y que sea compatible con la tesis de que los 

enunciados de atribución impersonal de conocimiento son literalmente verdaderos o falsos); 

(ii) un pragmatismo, e.e. un enfoque que tome como punto de partida el fenómeno de 

conocer; (iii) un materialismo epistémico, e.e. la teoría debe aceptar que el conocer y el 

conocimiento tienen lugar en el mundo material (y no sólo en la mente de los individuos) y 

(iv) un objetivismo de acuerdo con el cual el ideal regulativo que guía al conocer es la 

comprensión del mundo como es independientemente de las distintas perspectivas que 

podamos adoptar frente a los hechos, fenómenos o sucesos que estudiamos. 

Ninguna de las tesis (i)-(iv) es novedosa. Cada una de ellas ha sido defendida de distintas 

maneras por distintos autores en la historia de la filosofía. Sin embargo, creemos que 

intentar delinear estos aspectos en conjunción nos permite mirar al conocimiento de un 

modo novedoso y sugerente. Al menos esta es nuestra apuesta en este trabajo. Para este fin 

describiremos primero la manera como el conocimiento ha sido entendido en la filosofía 

contemporánea y, más en particular, en la tradición epistemológica conocida como 

“analítica” aunque consideramos que sus raíces cavan tan lejos como Platón en su Teeteto o 

Descartes en las Meditaciones. Haremos ver cómo esta concepción está ineludiblemente 

comprometida con el “individualismo epistémico” antes mencionado. Este compromiso es 

lo que ha impedido a una tradición larga y fuerte considerar al conocimiento colectivo 

como un fenómeno genuino y digno de atención. Una vez hecho esto esbozaremos nuestra 

teoría y argumentaremos que ella permite abandonar el individualismo sin caer en ningún 

relativismo y sin comprometerse con la existencia de mentes grupales. 

 

 

2. El individuo como sujeto primario del conocimiento 

               

 



 4 

Una de las perspectivas dominantes en la epistemología contemporánea sostiene que el 

conocimiento reside fundamentalmente en los individuos. Esta posición, presente en un 

gran número de autores contemporáneos,
2
 tiene larga raigambre en la epistemología y 

puede rastrearse a algunos de los planteamientos cartesianos donde se reconoce que nuestra 

obligación como sujetos pensantes es la de aceptar sólo aquello para lo cual tenemos 

razones propias, donde las razones para creer que algo es el caso se derivan de y se validan 

exclusivamente a través del uso de nuestra razón, mediante una reflexión individual (Cf. 

Descartes, 1641/1987, 82). Bajo esta imagen del individuo como productor y portador del 

conocimiento, si bien es cierto que podemos aprender de los demás, para hacerlo debemos 

primero cerciorarnos de que quien pretende enseñarnos o dar testimonio de algo es una 

persona fiable y, para ello, nuevamente es necesario utilizar la lupa reflexiva individual.
3
 

Si la visión recién mencionada es correcta, entonces no hay nada social en el proceso de 

producción de conocimiento. El único papel epistémico que juegan los otros individuos en 

la sociedad es el de servir como potenciales transmisores de conocimiento. Para que dicho 

conocimiento pueda ser transmitido deberá haber sido antes producido por algún individuo. 

Desde esta perspectiva, la producción de conocimiento consiste primariamente en 

establecer (encontrar o descubrir) “la verdad para uno mismo en la forma de una creencia 

fija y después hacerla llana para todos los que la oyen o la ven, de modo que pueda 

desperdigarse como un virus”.
4
 

Desde mediados del siglo pasado la idea de que los factores sociales influyen en el 

conocimiento de un modo mucho más significativo de lo que permiten posiciones como las 

recién presentadas ha ganado espacio en la literatura especializada. De este modo, autores 

como Goldman, 1987, 1999; Stich, 1990; o Thagard, 1991; –por mencionar sólo a tres de 

ellos– consideran que es pertinente y urgente socializar a la epistemología. Desde esta 

perspectiva, la “dependencia epistémica” (e.e. el hecho de que aprendemos de otros) no 

                                                        
2
 Cf. Popper, 1969; Mathiesen, 2006; Haack, 1996; Laudan, 1984; Brown, 1989; Wray, 

2007, 2011; Kitcher 1990; Kornblith, 1994, 2001; por mencionar sólo a algunos autores y 

textos en esta tradición. 
3
 La discusión en torno a esta problemática es muy amplia e interesante. Para conocerla 

mejor Cf.  Adler, 2013; Coady, 1992; Lackey y Sosa, 2006;  Kusch, 2002;  por mencionar 

algunos de los textos importantes en este ámbito. 
4
 Fuller, 2008, 78. La traducción es nuestra y la cita refleja la posición que este autor 

critica. 



 5 

puede explicarse cabalmente si se hace abstracción del hecho que los procesos de 

producción de conocimiento ocurren en comunidades de conocedores. Así, se afirma  que 

es necesario desarrollar una epistemología social que investigue seriamente los patrones de 

interacción entre los agentes epistémicos (Goldman, 2004, 11). 

Estos esfuerzos han sido valiosos. Sin embargo, autores como Gilbert, 2004; Kusch, 2002; 

Solomon, 1994; o Pettit, 1993; creen que la epistemología debe ir más lejos. En particular 

consideran que los aspectos sociales no son meros mediadores para alcanzar la racionalidad 

o cognición individual, sino que son parte constitutiva del conocimiento. Para diferenciar 

esta posición de la anterior nos referiremos a la primera como epistemología social y a la 

segunda como epistemología colectiva o comunitaria.
5
 Así lo haremos en virtud de que ésta 

última sostiene, como una de sus tesis centrales, que las entidades colectivas son sujeto de 

conocimiento.
6
 

La epistemología social como mínimamente la caracterizamos suele estar emparentada con 

la idea de que el conocimiento es un fenómeno natural que involucra una interacción 

continua entre sujetos, y entre ellos y su entorno (Cf. Kornblith, 2001, 94). En esto 

coincidimos plenamente con ella. Sin embargo, discrepamos respecto de la necesidad e 

importancia de sostener que el individuo es el sujeto único y primario de conocimiento 

(Kitcher, 2002, 113). Esto es lo que llamamos el supuesto individualista de la 

epistemología.
7
 De acuerdo con la epistemología colectiva consideramos que éste último no 

sólo es innecesario, sino que dificulta una comprensión y caracterización adecuada del 

conocimiento. Antes de argumentar a favor de estas ideas examinaremos brevemente un 

modelo que captura algunas tesis importantes de la epistemología social y expondremos 

uno de los argumentos en que se sostiene el supuesto individualista. 

                                                        
5
 Por falta de espacio no intentaremos discutir estas posibilidades ni sus virtudes o defectos. 

Para una muestra de las semejanzas y desemejanzas entre la epistemología social y la 

colectiva, Cf. Lackey, 2014. 
6
 Incluso, en esta vertiente llega a decirse que el colectivo es el sujeto primario de 

conocimiento (Cf. Solomon, 1994). Esta tesis puede entenderse de distintas maneras; por 

ejemplo puede querer decir que (i) aquél tiene prioridad explicativa con respecto a los 

individuos o (ii) las interacciones sociales son constitutivas del conocimiento. 
7

 Podría afirmarse que el supuesto al que llamamos individualista es más bien un 

personalista. No tendríamos problema en conceder este punto. Sin embargo, hemos 

decidido llamarle “individualista” porque a él subyace un individualismo tanto 

metodológico como ontológico. Desgraciadamente en este artículo no tendremos espacio 

para discutir o defender este punto. 



 6 

 

2.1. El modelo individualista 

 

Para ilustrar una versión sofisticada de una epistemología social comprometida con el 

supuesto individualista antes mencionado consideremos el modelo desarrollado por 

Distmarsch, van der Howek y Kooi (2007), con base en el propuesto por van Benthem, van 

Eijck y Kooi (2005). 

En este modelo se distinguen por lo menos dos maneras en que el conocimiento del grupo 

(o del colectivo) se puede relacionar con el conocimiento que poseen los miembros del 

grupo. La primera y más simple es la que suele llamarse conocimiento común. Bajo esta 

concepción, cuando decimos que, por ejemplo, el equipo sabe que el partido será difícil, no 

queremos decir más que todos y cada uno de los individuos que forman el equipo saben que 

el partido será difícil, además de que todos saben que todos saben y que todos saben que 

todos saben que saben, etc.
8
 

Algunas veces, sin embargo, según esta misma concepción, cuando decimos que los x 

saben algo no queremos decir que todos y cada uno de los x de hecho lo saben, sino más 

bien que entre todos tienen la información suficiente para llegar a saberlo. Para distinguirlo 

del primer caso, llamaremos a este tipo de conocimiento, conocimiento distribuido.
9
 

Esta diferencia puede ilustrarse a través de un breve análisis del popular juego “¿Quién es 

el culpable?”. El objetivo del juego es encontrar a un (supuesto) homicida. Al iniciar nadie 

(ninguno de los jugadores) sabe quién es el culpable. Ese conocimiento, sin embargo, está 

potencialmente disponible para (todos y cada uno de) los jugadores a lo largo de todo el 

juego en dos sentidos: (a) cada uno de ellos tiene conocimiento parcial de quién no es el 

culpable (al inicio se entregan unas tarjetas en las que esta información está contenida y 

                                                        
8
 Esta noción del conocimiento común se emparenta de cerca con cierto modo de entender 

lo que es una acción o una intención conjunta y lo que es una convención. Ella, junto con 

los análisis de estas últimas nociones, han encontrado mucho apoyo en un número 

importante de autores, entre otros Cf. Hintikkaa, 1962; Lewis, 1969; Bratman, 1993;  Kutz, 

2000. 
9
 Es importante que no se confunda esta noción de conocimiento distribuido con la idea que 

han defendido autores como Hutchins, 1995, Nardi, 1995 o Martínez, 2003, según la cual el 

conocimiento no tiene una ubicación geográfica específica, sino que está distribuida entre 

los agentes, el entorno y los aparatos (en caso de haberlos). 



 7 

cada quien puede mirar solamente aquellas que le fueron entregadas) y; (b) si cada jugador 

comunicara a los demás este conocimiento parcial, cualquiera podría llegar a saber quién es 

el culpable. En otras palabras, si se compartieran públicamente los conocimientos parciales, 

el resultado sería un conocimiento común. Si todos supieran lo que los demás saben sobre 

quién no es el culpable, al final todos sabrían quién es el culpable. Mientras no se 

compartan dichos conocimientos, sin embargo, el conocimiento común  sólo es potencial. 

En ese caso, decimos que aunque ningún miembro del grupo sabe quién es el culpable, 

dicho conocimiento está distribuido en el grupo. 

El modelo individualista considera que el “descubrimiento” que tendría lugar si 

efectivamente cada jugador comunicara a los demás su conocimiento parcial sería “grupal” 

porque está construido a partir de un fondo común de conocimientos individuales del grupo. 

Nótese que si bien esta descripción del juego involucra la idea de que el conocimiento en 

cuestión es públicamente verificable (es decir, la información pertinente que hace 

verdaderas las creencias individuales de los sujetos está, al final del juego, disponible para 

todos del mismo modo), esto no significa que el conocimiento distribuido pueda atribuirse 

al grupo qua grupo. Este conocimiento distribuido es la suma de los pedacitos de 

conocimiento que tiene cada jugador y, por tanto, a la hora de atribuir ese conocimiento, lo 

correcto será, desde esta perspectiva, atribuirlo a cada uno de los sujetos que contribuyó 

con pedazos de información. 

Una idea subyacente a este tipo de planteamiento es que el conocimiento grupal está 

distribuido en el grupo de tal manera que el conocimiento personal puede modelarse como 

un recurso cuya disponibilidad es negociable. Desde esta perspectiva, toda persona que 

sabe algo posee un recurso (un conocimiento) que puede compartir, intercambiar y negociar 

con otras personas. Bajo este modelo de conocimiento, decir que se sabe quién es el 

culpable es decir que “el grupo sabe quién es el culpable” y esta última aseveración debería 

ser entendida como una que trata acerca de la suma de las creencias de cada individuo. El 

conocimiento distribuido es primariamente algo personal (es decir, todo lo que se sabe 

descansa en última instancia en algo que los individuos particulares saben) y cuya 

dimensión social se deriva exclusivamente de su comunicabilidad y/o negociabilidad. 

Dicho de otro modo, el conocimiento es social sólo en tanto que los individuos podemos 

comunicarlo y/o negociarlo entre nosotros. 



 8 

Si bien reconocemos que la contribución que ha hecho la epistemología formal a la 

comprensión de la dimensión social del conocimiento es sustancial y valiosa, también 

consideramos importante señalar que hay fenómenos epistémicos sociales de los cuales este 

tipo de teorías no puede dar cuenta. Para este fin es necesario ir más allá del paradigma 

individualista que ha sido dominante en la epistemología contemporánea. El paso clave 

para superar este paradigma individualista es cuestionar un supuesto fundamental en ésta 

última, a saber, que el conocimiento es un estado mental. 

 

2.2. El conocimiento como un estado mental 

 

Tal vez la razón central por la que se ha pensado que el conocimiento es fundamentalmente 

un fenómeno individual es que, para muchos filósofos contemporáneos, éste involucra 

necesariamente estados mentales y como tal pertenece sólo a aquellas entidades que tienen 

mente. Si suponemos, como la vasta mayoría de filósofos y psicólogos actualmente lo 

hacen, que las creencias son estados mentales y que el conocimiento implica (al menos) una 

creencia, entonces podemos concluir que el conocimiento implica un estado mental (Cf. 

Nagel, 2013). Si no queremos comprometernos con una ontología que sospechosamente 

postule la existencia de mentes colectivas o de súper mentes, tenemos que aceptar que sólo 

los sujetos individuales tienen mentes. Dado que sólo las entidades con mente pueden 

conocer podemos concluir que sólo los individuos son portadores de conocimiento (o, en 

palabras llanas, sólo los individuos saben que algo es el caso). 

En términos generales el argumento a favor del supuesto individualista es el siguiente: si 

conocer implica estar en un estado mental de cierto tipo, entonces dado que es poco 

verosímil pensar que haya alguna entidad que no sea un sujeto individual que tenga una 

mente es poco verosímil también pensar que exista una entidad que no sea un sujeto 

individual que se encuentre en estados mentales y, por tanto, que conozca.
10

 

                                                        
10

 El del texto es sólo uno de los argumentos que puede ofrecerse para afirmar que el sujeto 

primario y único de conocimiento es el individuo. Algunos modos interesantes de rechazar 

esta idea podrían tener que ver, por ejemplo, con la idea de que las creencias no son estados 

mentales (Cf. Russell, 1948) o con la idea de que el conocimiento no implica un (ningún) 

estado mental (ésta es la alternativa que exploraremos más adelante). 



 9 

Una noción de conocimiento como esta nos lleva a aceptar que sólo es posible responder a 

la pregunta de cuándo cualquiera de nuestras aseveraciones o teorías, los resultados de 

nuestras indagaciones o investigaciones, etc. constituyen conocimiento si antes 

respondemos a la pregunta de si hay alguien (una persona) que cree que dichas 

aseveraciones, teorías, etc. son verdaderas o que se encuentra en un estado mental de cierto 

tipo con respecto a ellas. La idea central es que ese estado mental es creído o detentado por 

uno o más individuos, pero en última instancia le pertenece o está en posesión de cada uno 

de ellos. En otras palabras, frente a la pregunta “¿quién conoce?” sólo hay una respuesta 

legítima, a saber, el sujeto individual. Desde nuestra perspectiva este supuesto le pone un 

corsé a cualquier teoría del conocimiento ya que le impide dar cuenta de cuestiones 

importantes como son las atribuciones colectivas de conocimiento. Es por esto que 

proponemos adoptar una perspectiva epistemológica distinta, una que no trate de explicar al 

conocimiento colectivo como conocimiento individual. Para defender esto último 

mostraremos que los intentos por dar cuenta del conocimiento colectivo bajo el supuesto de 

que el conocimiento es un tipo de estado mental nos enfrenta a un dilema irresoluble, del 

cual sólo podemos desembarazarnos si rechazamos dicho supuesto. 

 

 

3. La epistemología colectiva 

 

 

Una de las razones por las que la perspectiva que se sostiene en el supuesto individualista 

ha sido favorecida es que se ha pensado que una noción más social del conocimiento (esto 

es, una que considere posible afirmar que las entidades colectivas son sujeto de 

conocimiento) nos enfrenta al llamado dilema de las “mentes grupales”. Una formulación 

del mismo es la siguiente: si la mente de un grupo no es nada más allá de la colección de las 

mentes individuales y los procesos grupales a través de los que interactúan, apelar a mentes 

grupales parece superfluo. Sin embargo, si la mente del grupo está más allá de todas estas 

cosas, entonces o bien su existencia supone la de algo tan inverosímil como una conciencia 



 10 

colectiva,
11

 o bien su postulación implica una versión colectiva del dualismo mente-

cuerpo.
12

 Pero si aceptamos esto último, entonces deberíamos preguntarnos cómo es que 

una mente grupal puede ejercer alguna influencia causal en los miembros individuales del 

grupo. 

Se afirma entonces que dado que ambos lados del dilema parecen inaceptables o requieren 

de una argumentación poco parsimoniosa para sostenerse, debemos preferir un análisis del 

conocimiento colectivo en términos del individual. Nótese que el planteamiento del dilema 

en su versión epistémica presupone que el conocimiento está en la mente de alguien y, en 

este sentido, que el conocimiento es o implica un estado mental. Así, un argumento del 

siguiente tipo puede usarse para apoyar el individualismo epistémico: (1) las creencias son 

estados mentales; (2) el conocimiento implica (al menos) una creencia; (3) así, el 

conocimiento implica (al menos) un estado mental; (4) sólo los individuos se encuentran en 

estados mentales; (5) por lo tanto, sólo los individuos tienen conocimiento.
13

 

Hay diversas vías para atacar este argumento. Las más directas son las siguientes: afirmar 

que el conocimiento no implica un estado mental y, con ello, negar la tercera premisa; o 

rechazar su cuarta premisa y sostener que no sólo los individuos se encuentran en estados 

mentales. Margaret Gilbert (2004) ofrece un argumento para esta última estrategia; nosotros 

preferimos la primera. Si bien ambas vías se inscriben en el marco de una epistemología 

colectiva, la de Gilbert termina por aceptar el segundo cuerno del dilema y, por tanto, tiene 

que encarar los problemas que están asociados a él. La primera vía, por otra parte, no 

soluciona el dilema, pero sí hace posible evitarlo. En lo que sigue reconstruiremos la 

                                                        
11

 Jung (1936) fue uno de los primeros en hablar de conciencia colectiva. Si bien él no la 

postulaba como una entidad de naturaleza metafísica peculiar, muchos filósofos consideran 

que apelar a algo de este tipo infla nuestra ontología de manera innecesaria. Searle (1995), 

por ejemplo, considera que sostener la idea de que puede haber una “conciencia colectiva” 

puede llevarnos a postular algo tan inverosímil como “un mundo espiritual hegeliano” 

(Searle, 1995, 25). Recientemente algunos autores han defendido la idea de la mente grupal 

y argumentan que esta no infla la ontología innecesariamente ni nos compromete con 

entidades metafísicamente sospechosas, p.ej., Theiner, 2008; Brooks, 2006. Para otras 

versiones del dilema, Cf. Rupert, 2011, o Tollefsen, 2006. 
12

 Cf. Theiner, 2010; O’Connor, 2010. 
13

 Esta misma posición se sostendría si, como Williamson (2000), creyésemos que el 

conocimiento es un estado mental, pero no una creencia. El argumento sería más directo 

pues no requeriría de las premisas (1) y (2). Así, con modificaciones leves puede servir para 

apoyar cualquier epistemología individualista que suponga que el conocimiento implica un 

estado mental. Una versión análoga del mismo puede verse en Searle (1995). 



 11 

defensa de Gilbert. Después presentaremos nuestra posición que hará uso de las ideas 

reveladoras y los ejemplos elocuentes de esta autora pero que evitará comprometerse con la 

idea de que el conocimiento implica algún tipo de estado mental. 

 

3.1. El conocimiento como estado mental colectivo 

 

Margaret Gilbert (2004) ofrece un argumento para mostrar que existen creencias colectivas, 

esto es, que hay creencias que pueden ser correctamente atribuidas a un grupo pero no así a 

un sujeto particular. Para plantear su posición ella la contrapone con un reduccionismo 

según el cual un grupo G cree que p si y sólo si (todos o) la mayoría de sus miembros creen 

que p. Ella mostrará que no es ni necesario ni suficiente que todos o la mayoría de los 

miembros de un grupo crean que p para que el grupo lo crea. 

Gilbert nos invita a imaginar un caso de una votación formal para mostrar que es posible 

que la mayoría de los miembros de un grupo no crean que p y que, sin embargo, el grupo 

(qua grupo) crea que p. Cuando los miembros de un grupo participan en una votación 

formal tienen frente a sí un número definido de opciones sobre el cual deben opinar (tomar 

una decisión grupal). Es posible que ninguna de las opciones exprese una creencia de 

(alguno, todos, la mayoría) de los individuos que participan en la votación. Sin embargo, es 

común que quienes deciden participar en este tipo de procedimiento estén dispuestos a 

aceptar el resultado de la votación como la opinión (o la creencia) del grupo. Así, es 

posible que ninguno de los individuos en cuestión crea que p y, sin embargo, estén 

dispuestos a aceptar que G cree que p. En conclusión, no es necesario que la mayoría de los 

miembros de G crean que p para (poder) afirmar (legítimamente, e.e. significativamente) 

que G cree que p. 

Por otro lado, es posible que (todos o la mayoría de) los miembros de G crean 

(personalmente) que p y que, sin embargo, no sea legítimo atribuir la creencia de que p a G. 

Para hacer ver esto consideremos el caso de una corte. Ésta se enfrenta con un caso que no 

ha sido discutido colegiadamente. Cada uno de los miembros de la corte tiene 

(individualmente) una creencia acerca de cómo debería resolverse el caso. Todos podrían 

tener la misma creencia y cada uno podría saber que todos tienen una creencia al respecto. 

Que supieran o no que la creencia de cada uno es idéntica a la de todos los demás no es 



 12 

importante en este caso porque aun sabiéndolo esto no autoriza a ninguno de ellos (ni a 

ningún otro individuo fuera de la corte) a afirmar que la corte cree que el caso debe 

resolverse de ese modo. Así, que los miembros de G crean (individualmente) que p (aun 

bajo el supuesto de que dicha coincidencia de opiniones sea conocimiento común) no 

determina que G crea que p. En conclusión, no es suficiente que todos los miembros de G 

crean que p para afirmar legítimamente que G cree que p. 

De acuerdo con nuestra autora, estos argumentos nos dan buenas razones para aceptar que 

las entidades colectivas pueden tener creencias. En otras palabras, las entidades colectivas 

(grupos, colectivos, instituciones, etc.) pueden encontrarse en estados mentales. Esta 

conclusión es la negación de la premisa (4) del argumento antes presentado, con lo cual 

sirve para rechazar el supuesto individualista epistemológico. Para transformar este 

argumento en una razón a favor de la idea de que una entidad colectiva sabe cosas (o tiene 

conocimiento) bastaría aceptar que el conocimiento es (o implica) una creencia colectiva. 

Así, si G cree (colectivamente) que p y p constituye conocimiento, podemos sostener que G 

sabe que p. 

Esta manera de plantear una epistemología colectiva es interesante. Sin embargo, no es 

claro que tenga una salida verosímil al dilema de las mentes grupales
14

 y a veces parece 

requerir una ontología innecesariamente compleja o poblada. Algunos simpatizantes con la 

propuesta de Gilbert
15

 sostienen que dichos problemas pueden evitarse si se analiza con 

cuidado el fenómeno que Gilbert describe a través de sus contraejemplos. Éste, afirman, es 

mejor capturado con la noción de aceptación. 

En la literatura no hay un consenso respecto de cómo caracterizar las aceptaciones o su 

relación con la creencia. Stalnaker (1984), por ejemplo, piensa que creer algo es una 

manera de aceptarlo, mientras que Lehrer (1997) piensa que, por el contrario, aceptar algo 

es una manera de creerlo. Van Fraasen (1980) considera que son tipos distintos de 

                                                        
14

 En algunos textos Gilbert simplemente acepta que existen mentes colectivas (p.ej., 

Gilbert 1992, 2002), otras veces busca evitar dicho supuesto apelando a la noción de 

compromiso conjunto. Su idea es que cuando éste se establece las partes actúan juntas 

como un solo cuerpo para alcanzar un fin determinado. En estos casos, las personas que 

expresan dicho compromiso actúan como portavoces que manifiestan las posiciones del 

grupo qua grupo. No analizaremos esta posición con más cuidado puesto que no es la que 

defenderemos. 
15

 Cf. Wray, 2001; Meijers, 1999; Toumela, 1992. 



 13 

fenómeno. La primera y la segunda posición implican, ambas, que las aceptaciones son 

estados mentales de cierto tipo; la última no se posiciona en este sentido. Por otro lado, la 

última y la primera caracterización permiten sostener que un sujeto puede aceptar algo que 

no cree y si Stalnaker tiene razón entonces lo contrario no es posible. La idea de que el 

fenómeno en que Gilbert sustenta su posición a favor del sujeto plural es mejor capturado 

apelando a la noción de aceptación tiene sentido si ésta se piensa como una actitud 

motivada por fines (prácticos o de otra índole)
16

 ya que los ejemplos que usa para hablar de 

creencia colectiva apuntan todos a la adopción de algún fin común que determina las 

acciones y los estados que los miembros del grupo llevarán a cabo o hacen suyos. 

Más allá de si esto es el caso, lo que nos interesa averiguar es si las aceptaciones son 

estados mentales y si preferirlas sobre las creencias hace alguna diferencia respecto de su 

utilidad para rechazar el argumento antes exhibido a favor del individualismo epistémico. 

Si éstas son estados mentales, entonces no parece haber ventaja de una posición que las 

postule (con respecto a la original de Gilbert) frente al dilema de las mentes grupales. 

Ahora bien, Cohen (1989) afirma que las aceptaciones son elementos que forman parte de 

una política de postular que algo es el caso con el fin de avanzar en la investigación 

respecto de si ese algo de hecho es el caso. Interesantemente este autor sostiene que las 

aceptaciones no necesariamente se “sienten verdaderas”, esto es, no parecieran tener el 

agarre psicológico que tienen las creencias, ni son susceptibles de ser verdaderas o falsas; 

las razones para adoptarlas son fundamentalmente heurísticas. En general se afirma que 

ellas son compromisos (colectivos y/o individuales) que se adquieren voluntariamente y 

que resultan de una ponderación de fines. En este sentido, las aceptaciones están vinculadas 

con procesos deliberativos que nos conducen a la elección de hipótesis, fines o estrategias 

para conducir y continuar con la indagación de la que probablemente hayan resultado. 

La caracterización recién mencionada no parece suficiente para saber si las aceptaciones 

son o no estados mentales. Si pensamos las aceptaciones como compromisos entonces 

podemos hacer una lectura no mentalista de las mismas: los compromisos pueden hacerse 

por escrito, pueden plasmarse en el entorno, pueden establecerse verbalmente; es decir no 

necesitan estar localizados en la mente de ningún sujeto particular. Pueden ser vistos como 

parte de las representaciones (materiales o de otra índole) de estados de cosas que usamos 

                                                        
16

 Cf. Cohen, 1989; Bennett, 1990; Frankish, 2007. 



 14 

para modular nuestra conducta y que contribuyen en la coordinación de recursos materiales 

y conceptuales y las múltiples acciones involucradas en la producción y transmisión de 

conocimiento (Cf. Eraña y Martínez, 2004). 

 Esta caracterización permite pensar que las aceptaciones no son estados mentales. Si es así, 

entonces su postulación podría apoyar no al argumento que niega la premisa 3 del 

argumento a favor del supuesto individualista, sino aquel que niega que el conocimiento sea 

un estado mental. En este sentido esta es una noción que nos será útil a la hora de plantear 

nuestra posición. 

 

3.2. El conocimiento no es un estado mental 

 

Antes de presentar las características que creemos tiene el conocimiento será útil hacer ver 

cómo es posible saber cosas sin que alguien en particular se encuentre en un estado mental 

que las represente. Aunque más adelante esto quedará más claro, por ahora queremos 

formular un argumento más específico que muestre que es posible saber cosas que no 

creemos. Éste nos permitirá afirmar que el conocimiento y la creencia son ítems de distinto 

tipo, o fenómenos de distinta clase.
17

 

Para empezar vale la pena dedicar por lo menos unas líneas a excluir putativos casos de 

conocimiento sin creencia que poco o nada tienen que ver con el fenómeno que nos 

interesa. Consideremos el siguiente caso: Juan sabe qué son los unicornios, es decir, entre 

otras cosas sabe que (p) “los unicornios tienen alas, son cuadrúpedos y se parecen a los 

caballos”, sin embargo, Juan no cree que existan los unicornios y por lo tanto tampoco cree 

que tengan alas, sean cuadrúpedos y se parezcan a los caballos; en otras palabras no cree 

que p. 

Aunque muy interesante en sí mismo, en este artículo no necesitamos ni queremos 

pronunciarnos respecto de este tipo de casos. En particular, no nos interesa dirimir el debate 

de si efectivamente quien sabe qué son los unicornios y además sabe que no existen cree 

tanto que p como que no p, o si por el contrario lo que cree es que algo que se expresa por 

                                                        
17

 Muchos autores han sostenido esto antes que nosotros. Ejemplos de ello son Peirce, 

1878, 1974; Husserl, 1999; Habermas, 1981; Marion, 2000; o Wilson, 1926. Éste último 

sostiene, por ejemplo, que “La creencia no es conocimiento y el hombre que sabe no cree 

en absoluto lo que sabe” (Wilson, 1926, 310). 



 15 

enunciados como p pero cuyo contenido no corresponde al sentido literal de p sino a algo 

distinto (algo, no sobre unicornios, sino sobre la ficción de unicornios, por ejemplo).
18

 

Dado que la controversia implicada por este tipo de casos no atañe al punto que queremos 

discutir en este apartado la dejaremos fuera y nos abocaremos a presentar otros casos que 

consideramos ejemplifican bien la posibilidad de saber algo sin creerlo. 

Otros casos en el que algunos autores han creído encontrar conocimiento sin creencia 

pueden ilustrarse con el siguiente ejemplo. Supongamos que Juan es un fumador 

empedernido que no muestra ningún interés en detener su hábito. Juan sabe que (q) fumar 

es dañino para la salud porque ha tenido acceso a la mucha evidencia empírica que se ha 

ofrecido para mostrar que el tabaco (y el resto de sustancias que contienen los cigarros) 

juega un papel importante en la adquisición de cáncer de pulmón, de boca o insuficiencia 

pulmonar. Además él puede comprobar los efectos dañinos a su salud cuando fuma porque 

ha perdido capacidad olfativa y tose a menudo. Sin embargo, Juan no cree que fumar es 

dañino para la salud. Si Juan lo creyese, entonces actuaría conforme al contenido de su 

creencia, esto es, dejaría de fumar, o buscaría ayuda para hacer esto último o al menos 

mostraría interés por ello.
19

 Este caso funciona muy bien si pensamos que las creencias son 

disposiciones para actuar o, al menos, que están vinculadas con la acción de un modo 

directo.
20

 

                                                        
18

 Esto es, podemos decir que Juan sabe que “en (una) ficción los unicornios tienen alas”, 

pero Juan cree que “fuera de la ficción (los unicornios no existen y por tanto) los unicornios 

no tienen alas”. En este caso el conocimiento de Juan es distinto de su creencia y, por tanto, 

no sirve para mostrar que es posible saber algo que no se cree. Estos ejemplos han sido 

ampliamente discutidos en la literatura filosófica, entre otros Cf. Quine 1948; Russell, 

1948. 
19

 Este caso, como el anterior y los siguientes, es controversial. Podría sostenerse que se 

trata de un caso de debilidad de la voluntad. Sin embargo también podría decirse que si se 

acepta la noción de creencia subyacente al caso como lo presentamos arriba, entonces el 

problema de la debilidad de la voluntad no se presenta. Es claro que el argumento no es 

concluyente en ninguna dirección, pero no es lo que nosotros sostenemos; usamos el 

ejemplo para ilustrar la idea de que es posible afirmar que hay conocimiento sin creencia. 
20

 Cf. Cohen, 1992; Stalnaker, 1984; Engel, 1998. Esta manera de concebir a la creencia 

está estrechamente vinculada con el “interpretacionismo” sostenido por Davidson (1984). 

Un modo distinto de concebir a la creencia pero igualmente influyente en el desarrollo de la 

epistemología contemporánea es aquel que sostiene que un estado mental es una creencia 

sólo si puede ser usado en inferencias para las que su contenido es pertinente. Entre los 

defensores de ésta última se encuentran Fodor, 1975, 1990; Millikan, 1995; Dretske, 1988; 

Cummins, 1996; y Burge, 2010. 



 16 

Finalmente, puede ser el caso que Juan sepa que (r) “con toda acción ocurre siempre una 

reacción igual y contraria, de modo que las acciones mutuas de dos cuerpos siempre son 

iguales y dirigidas en sentido opuesto”, pero que Juan no sólo no actúe ni esté dispuesto a 

hacerlo en conformidad con el contenido de r, sino que tampoco pueda llevar a cabo 

ninguna inferencia utilizando r, esto es, que no pueda usar la información contenida en 

dicha proposición para actuar, tomar decisiones, producir más conocimiento, llevar a cabo 

alguna operación cognitiva, etc. En este caso parecería difícil aceptar que Juan cree que r. 

Si esto es aceptado, entonces podemos afirmar que, independientemente de la noción de 

creencia que tengamos, es posible saber que algo es el caso pero no creerlo. 

Estos argumentos ofrecen razones para pensar que la estrategia que hemos decidido 

explorar para defender una epistemología colectiva (a saber, una en la que no se conciba al 

conocimiento como un estado mental) es verosímil y más parsimoniosa que otras opciones 

disponibles. Como veremos en lo que sigue nuestra estrategia obliga a modificar la forma 

de estudiar y enfocar el conocimiento, pero escapa al dilema de las mentes grupales.  

 

 

4. Una epistemología material y colectiva 

 

 

Peirce (1878) decía que el conocimiento es un ideal regulativo. Él creía que éste emergería 

de un debate crítico ilimitado que eventualmente generaría un consenso racional universal. 

Este autor nos da una pista. Nosotros queremos retomar la idea de fondo de su 

planteamiento: el conocimiento es parte de un proceso dialéctico y crítico que tiene como 

fin una mejor comprensión de la realidad para su transformación. Como actividad dialéctica 

es una actividad esencialmente social en el sentido de la epistemología colectiva; es decir, 

no se trata sólo de que la sociedad es un medio necesario para la transmisión de 

conocimiento, sino que es parte constitutiva del mismo. Esto no quiere decir que no haya 

criterios fijos para discernir los casos de conocimiento y los que no lo son, simplemente 

quiere decir que las relaciones sociales son fundamentales en la producción del 

conocimiento; el juez último acerca de qué sea conocimiento no serán los individuos ni las 

entidades colectivas, sino la relación entre éstas y el mundo. 



 17 

Además, decían los pragmatistas que el proceso de la investigación –lo que aquí 

llamaremos el proceso de conocer– no tiene como objetivo llevarnos a adquirir nuevos (o 

corregidos) estados mentales (sean creencias u otros), sino que nos empuja hacia una mejor 

comprensión del estado de la cuestión de aquello que estamos investigando.
21

 Usamos estos 

planteamientos como punto de partida. Coincidimos en que es necesario estudiar al 

conocimiento desde la perspectiva de la investigación; desde una mirada que considere al 

conocer como el fenómeno de interés y al conocimiento como derivativo de éste. El 

conocer es un proceso colectivo constituido por un conjunto de actividades que tienen una 

dimensión material y objetiva cuyo resultado es el conocimiento. Éste último son los 

rastros que van dejando los procesos y el conjunto de actividades que constituyen al 

conocer y que quedan plasmados en la red social-material de la que forman parte tanto los 

individuos como las entidades colectivas. 

El conocimiento entonces involucra acuerdos, es decir, aceptaciones colectivas. Éstas hacen 

posible el desarrollo de procesos y prácticas en tanto que son compromisos a actuar de 

cierta manera para alcanzar algún fin específico (por ejemplo, avanzar en la investigación 

para comprender cómo es la realidad). Dichos procesos son generalmente deliberativos y 

casi siempre forman la base para la acción colectiva (Corlett, 1996). Si el objetivo y el fin 

de la investigación es la comprensión, uno de los pasos requeridos para alcanzarla es 

discernir la realidad y esto parece requerir del acuerdo. Pero esto no es algo que ningún 

individuo por sí solo pueda lograr. Todo acuerdo es de una colectividad y, por tanto, todo 

conocimiento que se fundamenta en un acuerdo –como el conocimiento científico, por 

ejemplo– pertenece fundamentalmente a las colectividades. Esta manera de concebir al 

conocimiento deja en claro, a diferencia de la propuesta de Gilbert, que no es necesario 

postular mentes colectivas para sostener que un colectivo puede ser portador de 

conocimiento. De ahí que puede haber cosas que se sepan, o que un grupo sepa, sin que 

nadie siquiera haya pensado en ellas (o sólo en un sentido potencial). Lo que se sabe está 

disponible para los individuos no porque se encuentre en reserva en alguna (o algunas) 

                                                        
21

 Cf. Peirce, 1878, 1974;  Dewey, 1938. 



 18 

mentes, sino porque está inscrito en una red social-material configurada de tal manera que 

el conocimiento individual puede producirse cuando así se desee.
22

 

 

4.1. El elemento colectivo del conocer y del conocimiento 

 

Mara Beller (1999) usa la noción de “polifonía” para dar cuenta del carácter social de la 

ciencia. Su idea es que las teorías científicas siempre son el eco de otras teorías, de diálogos 

múltiples, de voces diversas.
23

 Este concepto y el análisis de esta autora de ciertos debates 

al interior de la física son muy útiles para soportar la noción de conocimiento que aquí 

hemos propuesto. Una de las conclusiones a las que ella llega es que las creencias o 

aceptaciones expresadas por los miembros de una comunidad científica son siempre el 

resultado de un proceso dialógico; es muy poco común (por no decir que nunca ocurre) que 

un individuo llegue a una conclusión respecto de algún desarrollo teórico sin encontrarse 

inmerso en una comunidad, sin hacer eco de las voces de los otros, sin dialogar y debatir 

con sus colegas. Es en este sentido, si queremos comprender el fenómeno del conocimiento 

debemos atender a los procesos a través de los cuales se producen aceptaciones de distintos 

tipos o se desperdigan ideas, postulados, teorías, etc. 

La idea central es que la adquisición y producción de conocimiento involucra un proceso 

dialógico que implica un esfuerzo tanto personal como colectivo. Cada sujeto puede decidir 

de manera voluntaria participar más o menos activamente en dicho proceso. En este sentido 

podemos afirmar que el conocimiento colectivo tiene una dimensión voluntaria.
24

 Pero 

también tiene una involuntaria: todos estamos involucrados en estos procesos lo queramos 

o no. Por ejemplo “2 + 2 = 4” o “la tierra gira alrededor del sol” son cosas que simplemente 

sabemos. Esto es así porque siempre estamos (nacemos) inmersos en una comunidad. Éstas 

                                                        
22

 Estas ideas podrían estar emparentadas con planteamientos contemporáneos de autores 

como Hutchis, 1995; o Lave y Wenger, 1991. 
23

 Este concepto se deriva de la idea del teórico de la literatura Bakhtin (1994) quien 

sostenía que el discurso literario es casi siempre el eco de otros discursos. En este sentido 

no hay ideas geniales de un individuo, sino voces múltiples construidas sobre aceptaciones 

colectivas que generan cambios paulatinos que cuando se hacen patentes dan la apariencia 

de una novedad inusitada. 
24

 El conocimiento individual también puede serlo, pero mucho del que usa, aprovecha o 

posee un sujeto individual es involuntario. 



 19 

desperdigan prácticas, actividades, consensos, etc. y es en ellas donde se despliega el 

conocimiento que adquirimos voluntaria o involuntariamente. Desde nuestra perspectiva, el 

conocimiento es algo valioso que está en continua producción en la vida cotidiana. 

Por otro lado, nuestra idea no es que el conocimiento sea un estado más primitivo o 

fundamental que la creencia o la aceptación, simplemente son ítems distintos. La búsqueda 

de explicaciones verosímiles y convincentes de ciertos fenómenos –la búsqueda misma de 

la verdad– es colectiva. Si pensamos que ésta es constitutiva del conocimiento, entonces 

queda claro no sólo que el conocimiento no es una creencia ni una aceptación, sino que es 

una labor colectiva compuesta de acciones y prácticas también colectivas. Es importante 

mencionar que nuestra propuesta no sostiene que la creencia o la aceptación no juegan un 

papel en el conocimiento, simplemente sostiene que la relación que hay entre estas cosas no 

es una relación de clase-subclase.
25

 El conocimiento no es un tipo especial de creencia. Es 

más, el conocimiento no es un estado de ningún tipo. 

Por otro lado, estamos de acuerdo con Philip Pettit (1993) en que la eficacia causal y 

epistémica de las aceptaciones depende, en gran medida, del modo como se llega a ellas y 

como se atrincheran. Desde la perspectiva de este autor, dicha eficacia requiere de un 

proceso deliberativo y racional, esto es, un proceso que posibilite confrontar aceptaciones 

presentes con las pasadas de modo que se mantenga la mayor consistencia diacrónica y 

sincrónica posible. Este proceso tiene lugar al interior de las entidades colectivas y, de este 

modo, éstas pueden ser consideradas como sujetos que aceptan colectivamente ciertos 

estados de cosas. Si esto es así, entonces, no sólo podemos afirmar que las aceptaciones no 

son estados mentales, sino que son actitudes atribuibles a entidades colectivas. 

 

4.2. Materialismo y objetividad 

 

En los modelos individualistas el conocimiento se encuentra o bien como contenido mental 

–en el conjunto de creencias de los individuos– o como contenido informativo de los 

mensajes que se intercambian los individuos. En este modelo un libro, por ejemplo, no es 

                                                        
25

 Lo que queremos decir es que una teoría del conocimiento como proceso no implica que 

no pueda hacerse referencia a creencias o a aceptaciones y, en este sentido, consideramos 

que una de las labores del epistemólogo es la de comprender qué lugar tienen las creencias 

(o las aceptaciones) en el complejo social que es la producción de conocimiento. 



 20 

más que un medio de comunicación de algo que estuvo en la mente de alguien (quien lo 

escribió) y potencialmente disponible a las mentes de otros (los lectores). La dimensión 

material del conocimiento se reduce a la condición material de nuestros sistemas de 

comunicación. Es claro que este modelo no funciona para explicar la gran mayoría de los 

instrumentos científicos, ni siquiera dispositivos tan simples como un reloj o un calendario. 

El calendario, por hablar de un caso muy sencillo, no comunica, esto es, no sirve para pasar 

cierto conocimiento de un sujeto a otro. Si hoy quiero saber qué día es tengo muchos 

mecanismos a mi disposición para averiguarlo. Puedo preguntar a alguien, puedo usar mi 

memoria de fechas pasadas y así calcular la fecha de hoy, o puedo simplemente consultar 

un calendario. Éste último es un mecanismo epistémico muy singular, ya que codifica 

cierto conocimiento disponible públicamente (dadas ciertas convenciones compartidas por 

cierta comunidad). En él puede verse claramente la dimensión material y social del 

conocimiento. El conocimiento codificado en un calendario –por hablar de este modo– no 

estaba (ni estuvo, ni está) en la mente de nadie. Si hoy sé que es viernes 7 de junio al ver mi 

calendario no es porque nadie me lo haya comunicado a través de él. No es porque el 

creador del calendario (si es que hubo alguno -¿de quién estaríamos hablando? ¿del primer 

impresor? ¿de Julio César?) ya sabía, antes de mí, antes de hoy, que hoy sería 7 de junio y 

quería comunicarlo o ponerlo a disposición de quien necesitara este conocimiento. Es poco 

verosímil pensar que alguien involucrado con la creación del calendario haya considerado 

siquiera alguna vez la proposición de que hoy sea 7 de junio, mucho menos que la haya 

creído. Claramente, los instrumentos como los calendarios no comunican. Más aun, lo que 

aprendemos cuando aprendemos a usar un calendario no es, ni de manera potencial, el 

conjunto infinito de proposiciones “hoy es 7 de junio de 2015, mañana es 8 de junio de 

2015, pasado mañana será 9 de junio de 2015, etc.” Lo que aprendemos es a usar una 

convención, a formar parte de una comunidad que tiene un compromiso a actuar de acuerdo 

con cierta descripción del mundo. Esto nos sumerge en un proceso dialógico respecto de 

ciertas prácticas ordinarias y epistémicas. 

La objetividad de la que hablamos está vinculada con esa materialidad: no se trata sólo de 

que el conocimiento está públicamente accesible, sino de que responde a actividades que 

tienen una historia propia e independiente de los individuos que participan en ellas. Ésta se 

materializa en aparatos, instituciones, modos de relacionarse, etc. Desde nuestra perspectiva 



 21 

la investigación se guía por la búsqueda de comprensión, pero debemos evitar confundir 

ésta con la  proyección de una idea a un hecho, suceso o fenómeno. Esto es, debemos evitar 

confundir nuestro deseo  de que el mundo sea de cierto modo con el modo como el mundo 

es de hecho. Hay sucesos, hechos, fenómenos concretos y objetivos; éstos ocurren 

independientemente de nuestra conciencia o voluntad y las demarcan de ciertos modos 

sutiles. Al mismo tiempo éstas se proyectan a lo que hay en el mundo. Así, la comprensión 

es dialéctica: lo material, lo que hay en el mundo, se proyecta a la idea y ésta de regreso al 

mundo. Comprender es, entonces, captar aquello que realmente ocurre y ser capaz de 

traducirlo a una idea, a un mecanismo, a un instrumento. Esta materialización es parte del 

proceso del conocer. 

 

 

5. Conclusiones 

 

 

La teoría que aquí esbozamos busca evitar una distinción tajante entre las condiciones 

materiales para el conocimiento y el conocimiento mismo. Nuestra posición no implica ni 

que la gente no sepa nada, ni que no tenga sentido atribuir conocimiento a los individuos. 

Por el contrario, parte de los objetivos de cualquier teoría del conocimiento es explicar qué 

sucede cuando se sabe algo y decir cuándo esto ocurre. Tampoco sostenemos que el 

conocimiento común y el conocimiento distribuido que ilustramos con el ejemplo del juego 

“¿Quién es el culpable?” no sean fenómenos genuinos. Simplemente rechazamos la tesis 

reduccionista de que esas son las únicas o las mejores maneras en que podemos concebir 

algún tipo de conocimiento grupal. Nosotros consideramos que estas explicaciones deberán 

ser derivadas de la explicación que se dé de que algo simplemente se sepa o de que un 

colectivo sepa que algo es el caso. 

Demostrar esta dependencia no es fácil, pero algo que podría decirse al respecto es que el 

que una persona sepa algo se explica no por un logro epistémico de dicho individuo, sino 

por la manera en que dicho individuo está inserto en una red social-material donde hay 

cosas que se saben. En este tipo de explicación, el conocimiento es claramente situado y en 



 22 

vez de una justificación personal, lo que hace que exista el conocimiento es el propio 

entramado social. Frente a la pregunta de ¿cómo sé yo algo? Podríamos responder “porque 

me he enterado de lo que se sabe” o “porque he comprendido los motivos que mueven a un 

colectivo a actuar del modo como lo hace”. El conocimiento se hace, se produce y se 

divulga comunitariamente, lo cual no significa que no pueda usarse, descubrirse o 

aprovecharse individualmente. En consecuencia, tiene sentido afirmar que las relaciones 

sociales no sólo son causalmente necesarias para que la gente conozca, sino que son 

constitutivas del conocimiento (Cf. Sirtes, Bernhard Schmid,  y Weber, 2011). 

Finalmente, desde nuestra perspectiva, el conocimiento no se produce, ni se verifica, ni se 

divulga solo. Es la gente quien lo hace. Pero eso no nos hace sujetos de conocimiento. A lo 

más nos hace partícipes de la “aventura del conocimiento”. Como tales, nuestra 

responsabilidad es la de optimizar nuestra contribución a la misma. Cómo lograrlo es una 

de las preguntas que deberían guiar nuestra investigación epistemológica futura, una 

investigación que aquí empezamos a delinear y a la que nos gustaría nos acompañen a 

emprender en el futuro. 

 

 

Referencias bibliográficas 

 

 

Adler, J. (2013). Epistemological Problems of Testimony. The Stanford Encyclopedia of 

Philosophy, http://plato.stanford.edu/archives/spr2013/entries/testimony-episprob.  

Bakhtin, M. (1994, originalmente 1929). Problems of Dostoevsky’s poetics. Minneapolis: 

University of Minnesota Press. 

Beller, M. (1999). Quantum Dialogue. The making of a revolution. Chicago: Chicago 

University Press. 

Bennett, O. (1990). Why is belief involuntary? Analysis 50(2), 87-107. 

Bratman, M.E. (1999). Faces of Intention. Cambridge, Mass: Cambridge University Press.  

― (1993). Shared Intention. Ethics 104(1), 97-113. 

Brooks, D.H.M. (2006). Group Minds. Australasian Journal of Philosophy 64(4), pp. 456-

470. 

Brown, J. (1989). The rational and the social. Nueva York: Routledge. 

Burge, T. (2010). Origins of objectivity. Oxford: Oxford University Press. 

Coady, C.AJ. (1992). Testimony: A philosophical study. Oxford: Oxford University Press. 

Cohen, L.J. (1992). An Essay on Belief and Acceptance. Oxford: Clarendon Press. 

― (1989). Belief and Acceptance. Mind XCVIII (391), 367-389. 



 23 

Corlett, A.J. (1996). Analyzing Social Knowledge. Maryland: Rowman and Littlefield 

Publishers. 

Cummins, R. (1996). Representations, targets, and attitudes. Cambridge, Mass: The MIT 

Press. 

Davidson, D. (1984). Inquiries into truth and interpretation. Oxford: Clarendon. 

Descartes, R. (1641/1987). Meditaciones Metafísicas y otros Textos. E. López y M. Graña 

(Trads.) Madrid: Gredos.  

Dewey, J. y Poulos, K.E. (1938). Logic: the Theory of Inquiry. J. A. Boydston (Ed.) 

Illinois: Southern Illinois University Press. 

Dretske, F. (1988). Explaining behavior. Cambridge, Mass: The MIT Press. 

― (1981). Knowledge and the Flow of Information. Cambridge, Mass: MIT Press. 

Engel, P. (1998). Believing, holding true, and accepting. Philosophical Explorations 1(2), 

140-151. 

Eraña, A. y Martínez, S. (2004). The heuristic structure of scientific knowledge. Journal of 

Cognition and Culture 4(3), 701-729. 

Fodor, J. (1990). A theory of content. Cambridge, Mass: The MIT Press.  

― (1975). The language of thought. Nueva York: T. J. Cromwell. 

Fuller, S. (2008). Standing Up For What you Don’t Believe. The Philosophers’ Magazine 

41. 

Frankish, K. (2007). Deciding to believe again. Mind 116(463), 523-548. 

Gilbert, M. (2004). Collective epistemology. Episteme 1(2), 95-107. 

― (2002). Belief and acceptance as features of groups. Protosociology 16, 35-69. 

― (1992). On Social Facts. Princeton: Princeton University Press. 

Goldman, A.I. (2004). Group knowledge versus group rationality. Episteme 1(1), 11-22. 

― (1999). Knowledge in a Social World. Oxford: Clarendon Press. 

― (1995). Social epistemology, interests, and truth. Philosophical Topics 23(1), 171-187. 

― (1987). Foundations of social epistemics. Synthese 73(1), 109-144. 

Haack, S. (1996). Science as social?-yes and no. Netherlands: Springer. 

Habermas, J. (1981). Theorie des kommunikatien Handelns. Frankfurt: Shurkamp. 

Hintikkaa, J. (1962). Knowledge and Belief. Ithaca, N.Y: Cornell University Press. 

Husserl, E. (1999). Cartesian Meditations: An introduction to phenomenology. D. Cairns 

(Trad. Al inglés). Dordrecht: Kluwer Academic Publishers.  

Hutchins, E. (1995). Cognition in the Wild. Cambridge, Mass.: MIT Press. 

Jung, C.G. (1936). The concept of the collective unconscious. Collected Works 9.1, 42. 

Kitcher, P. (2002). Contrasting conceptions of social epistemology. En Knowledge and 

inquiry: readings in epistemology. (438-461). Ontario: Broadview Press LTD. 

― (1990). The division of cognitive labor. The journal of philosophy 87(1), 5-22. 

Kornblith, H. (2001). Knowledge, Belief and Character. Boston: Rowman & Littlefield. 

― (1994). A conservative approach to social epistemology. En F.F. Schmitt (Ed.) 

Socializing Epistemology: The social Dimensions of Knowledge. Boston, Mass.: Rowman 

& Littlefield. 

Kusch, M. (2002). Knowledge by agreement: The programme of communitarian 

epistemology. Oxford: Oxford University Press. 

Kutz, C. (2000). Acting together. Philosophical and Phenomenological Research 61(1), pp. 

1-31. 

Lackey, J. (ed.) (2014). Essays in Collective Epistemology. Oxford: Oxford University 

Press. 



 24 

― (2011). Acquiring knowledge from others. En Social Epistemology. Esssential 

Readings. A.I. Goldman y D. Whitcomb (Eds.) (71-91). Oxford: Oxford University Press.  

Lackey, J. y Sosa, E. (Eds.) (2006). The epistemology of testimony. Oxford: Oxford 

University Press. 

Laudan, L. (1984). The pseudo-science of science? En Scientific rationality: The 

sociological turn. (41-73). Netherlands: Springer. 

Lave, J. y Wenger, E. (1991). Situated Learning: Legitimate Peripheral Participation. 

Cambridge, Mass.: Cambridge University Press. 

Lehrer, K. (1997). Self Trust: A Study of Reason, Knowledge and Autonomy. Oxford: 

Oxford University Press. 

Lewis, D. (1969). Convention: A Philosophical Study. Cambridge, Mass.: Harvard 

University Press. 

Marion, M. (2000). Oxford Realism: Knowledge and Perception. British Journal for the 

History of Philosophy 8, 299-338. 

Martínez, S. (2003). Geografía de las Prácticas Científicas: Racionalidad, Heurística y 

Normatividad. México: UNAM. 

Mathiesen, K. (2006). The epistemic features of group belief. Episteme 2(3), 161-175. 

Meijers, A. (1999). Believing and accepting as a group. En Belief, Cognition and the Will. 

A. Meijers (Ed.) (59-71) Tilburg: Tilburg University Press. 

Millikan, R. (1995). White queen psychology and other essays for Alice. Cambridge, Mass.: 

The MIT Press. 

Nagel, J. (2013). Knowledge as a mental state. T. Szabó Gendler y J. Hawthorne (Eds.) En 

Oxford Studies in Epistemology, Vol. 4.  

Nardi, B.A. (1995). Studying Context: A comparison of activity theory, situated action 

models, and distributed cognition. Cambridge, Mass.: The MIT Press.  

Peirce, C.S. (1974). The fixation of belief. En Collected papers of Charles Sanders Peirce. 

C. Hartshorne y P. Weiss (Eds.) Cambridge, Mass.: Belknap Press.  

― (1878). How to Make Our Ideas Clear. Popular Science Monthly 12, 286-302. 

Pettit, P. (1993). The Common Mind. Oxford: Oxford University Press. 

Popper, K. (1969). The Open Society and its Enemies. Londres: Routledge & Kegan Paul. 

Rupert, R.D. (2011). Empirical arguments for group minds: A critical appraisal. Philosophy 

Compass 6(9), 630-639. 

Russell, B. (1948).  Human Knowledge. Its scope and limits. Oxon, U.K: Routledge. 

Schwitzgebel, E. (2015). Belief. Edward N. Zalta (Ed.) The Stanford Encyclopedia of 

Philosophy, <http://plato.stanford.edu/archives/sum2015/entries/belief/>. 

Searle, J.R. (1995). The construction of Social Reality. Nueva York: Simon and Schuster. 

Sirtes, D., Berhnard Schmid, H., y Weber, M. (2011). Introduction. En Collective 

Epistemology.  Bernhard Schmid, H., Sirtes, D., y Weber, M. (Eds.) Transaction Books. 

Rutgers University. 

Solomon, M. (1994). A more social epistemology. En Socializing Epistemology. F.F. 

Schmitt (Ed.) (217-233). Boston, Mass.: Rowman & Littlefield. 

Stalnaker, R. (1984). Inquiry. Cambridge, Mass.: The MIT Press. 

Theiner, G. (2010). The emergence of group cognition. En Emergence in Science and 

Philosophy. A. Corradini y T. O’Connor (Eds.) (78-117). Nueva York: Routledge.  

― (2008). From Extended Minds to Group Minds. Rethinking the Boundaries of the 

Mental. Tesis doctoral, Universidad de Indiana. 

http://www.oxfordscholarship.com/view/10.1093/acprof:oso/9780199672707.001.0001/acprof-9780199672707


 25 

Tollefsen, D. (2006). From extended mind to collective mind. Cognitive Systems Research 

7(2-3), 140-150.  

― (2003). Rejecting rejectionism. Protosociology 18(19), 389-405. 

Toumela, R. (1992). Group Beliefs. Synthese 91(3), 285-318. 

Van Benthem, J., van Eijck, B. & Kooi, B. (2005). Common knowledge in update logics. 

TARK 2005. 

Van Ditmarsch, H., Van der Hoek, W. & Kooi, B. (2007). Dynamic Epistemic Logic. 

Dordrecht: Springer. 

Van Fraasen, B. (1980). The Scientific Image. Oxford: Clarendon Press. 

Vanderschraaf, P. & Sillari, G. (2009). Common Knowledge. The Stanford Encyclopedia of 

Philosophy, Edward N. Zalta (Ed.)  

Velleman, D.J. (1997). How to share an intention. Philosophy and Phenomenological 

Research LVII(1), 7-28. 

Williamson, T. (2000). Knowledge and its limits. Oxford, U.K: Oxford University Press. 

Wilson, C. (1926). Statement and Inference with other Philosophical Papers (2 vols.). 

Oxford: Clarendon Press. 

Wray, B. (2007). Who has Scientific knowledge? Social Epistemology 21(3), 337-347. 

― (2001). Collective Belief and Acceptance. Synthese 129, 319-333. 


