EL EXISTIR NEUTRO COMO “FENOMENO SATURADO”:
DESCRIBIENDO LA CONTRA-EXPERIENCIA DEL EXCESO
coN EMMANUEL LEVINAS Y JEAN-Luc MARION

Jaime Llorente

Departamento de Filosofia del I.E.S. “C. de Calatrava”
jakobweinendes@gmail.com

Abstract

The purpose of the present work is to show that the “there
is” or the neutral existence which constitutes one of the most
recurrent themes broached by Levinas in his early works of the
late forties (De ['evasion, De l’existence a 'existant y Le temps et
['autre) belongs thoroughly to the category described by Jean
Luc Marion’s phenomenology of giveness under the name of
“saturated phenomenon” or “paradox”. In order to make clear
such belongingness, the four figures or attributes that define the
excess of intuitive giveness are examined according to their de-
gree of coincidence with the way in which Levinas describes the
singular experience of exposition to the neutrality of the exis-
tence without existents. This postulated identification between
both elements means a potentially productive extension of the
phenomenological horizon from the point of view of a possible
overcoming of the traditional metaphysics.

Key words: Levinas, Marion, saturated phenomenon, “there
is”, excess, neutrality.

Resumen
El propdsito del presente estudio es mostrar que el il y a
0 existir neutro que constituye uno de los temas recurrentes
abordados por Levinas en sus primeras obras de finales de los
afnos cuarenta (De [ ‘evasion, De [ ‘existence a | 'existant y Le temps et
I'autre), pertenece plenamente a la categoria descrita por la

Recibido: 10 - 11 - 2014. Aceptado: 10 - 02 - 2015.

Topicos, Revista de Filosofia 49 (2015), 123-161.



124 JAIME LLORENTE

fenomenologia del don de Jean-Luc Marion bajo la denominacién
de “fendomeno saturado” o “paradoja”. En orden a poner
de relieve tal pertenencia, se examinan las cuatro figuras o
atributos que definen el exceso de donacién intuitiva propio de
todo fenémeno saturado atendiendo a su grado de coincidencia
con el modo en el que Levinas describe la singular experiencia
de exposicion a la neutralidad del existir sin existentes. Esta
postulada identificacion entre ambos elementos supone una
ampliacion del horizonte fenomenoldgico potencialmente
fructifera desde el punto de vista de la posible superacién de la
metafisica tradicional.

Palabras clave: Levinas, Marion, fenémeno saturado, “hay”,
exceso, neutralidad.

1. El “hay” en tanto que paradoja: el lugar del existir neutro en
la topica marioniana del fenémeno

El subtitulo del presente estudio remeda de forma intencionada el
titulo elegido en 1949 por Levinas a la hora de publicar conjuntamente
una serie de ensayos —a la sazén pioneros en el contexto filoséfico
francés— en los cuales el filésofo lituano daba cumplida cuenta de
un “primer encuentro con la fenomenologia” que atestiguaba “las
esperanzas de los primeros descubrimientos”(Levinas, 1988, 6) que
ésta, en sus primeras encarnaciones husserliana y heideggeriana, era
entonces capaz de suscitar en referencia a la nocion de “existencia”. Sin
embargo, mas que de “descubrir” el Ser (Sein) como acontecimiento
distinto de “aquello que es”(el ente o Seiendes) o de redescubrir esa
sonoridad larvadamente implicita en el verbo “ser” puesta de relieve
por la ontologia heideggeriana que, al decir de Levinas, logra adiestrar la
facultad auditiva ejercitandola para percibir adecuadamente la escucha
de la donacion del Ser,' se trataria aqui de “describir” una experiencia
de captacion del Ser que poco o nada tiene que ver con generosidad
alguna. Una experiencia a la cual el propio Levinas trata de aproximarse
en sus primerizas obras de finales de los afios cuarenta merced a una

! "Y, gracias a Heidegger, nuestro oido se educo para entender el ser en

su resonancia verbal, sonoridad inaudita e inolvidable. Ese oido iba a abrirnos
el ser mismo, el querer que quiere no querer y la generosidad que permite ser al
ser”(Levinas, 2008, 13).

Topicos, Revista de Filosofia 49 (2015)



EL EXISTIR NEUTRO COMO “FENOMENO SATURADO” 125

tentativa encaminada a pensar la exposicién a un “Ser” que no lo es ya
de un “ente”: una pura existencia andénima situada al margen de todo
existente concreto, “una existence sans monde” . Il y a (“hay”) es el nombre
dado por Levinas a esta impersonal forma de darse el puro exister sans
existant; una “accion de ser” que solamente hace entrega de un acontecer
ontolégico constitutivamente definido por su caracter neutro, de “un
existir que tiene lugar al margen de nosotros, sin sujeto, un existir sin
existente” 2

Ya en el Nachwort afiadido en 1943 a la cuarta edicion de Was ist
Metaphysik?, el propio Heidegger habia puesto en franquia el camino
conducente a la posibilidad de aceptar que “pertenece a la verdad del Ser
que el Ser se presenta de forma plena sin el ente (das Sein wohl west ohne das
Seiende), pero que jamads un ente es sin el Ser”,* dejando anticipadamente
en evidencia la ingenuidad que Levinas habria de mostrar cuatro

2 (Levinas, 1993, 83, en adelante TO). El “método” utilizado por Levinas a

la hora de propiciar un primer acercamiento a este existir carente de existentes
concretos en su seno, pasa por tratar inicialmente de suprimir —mediante una
suerte de hipotética “ficciéon mental cartesiana” — el darse de todo elemento
ontico determinado con objeto de constatar si, tras tal eliminaciéon imaginaria,
subsiste atin alguin tipo de remanente ontoldgico y observar, en caso de que
asi fuera, cuales son los atributos o rasgos caracteristicos que éste presenta. El
resultado de este inaugural ejercicio de acceso a la existencia carente de existentes
es descrito por Levinas en los siguientes términos: “Tras esta destruccion
imaginaria de todas las cosas no queda ninguna cosa, sino sélo el hecho de que
hay. La ausencia de todas las cosas se convierte en una suerte de presencia: como
el lugar en el que todo se ha hundido, como una atmosfera densa, plenitud del
vacio o murmullo del silencio. Tras esta destruccién de las cosas y los seres,
queda el «campo de fuerzas» del existir impersonal. Algo que no es sujeto ni
sustantivo. El hecho de existir que se impone cuando ya no hay nada. Es un
hecho anénimo: no hay nadie ni nada que albergue en si esa existencia. Es
impersonal como «llueve» o «hace calor» Un existir que resiste sea cual sea la
negacion que intente desecharlo” (70, 84).

®  (Heidegger, 1976a, 304; en adelante W). De todos modos, Heidegger no
dejard de incurrir en fluctuaciones y ambigiiedades a este respecto, dado que en
1949, a proposito de la quinta edicion de la conferencia de 1929, la mencionada
férmula sufre una esencial rectificacién. Ahora, aquello que pertenece a la
verdad del Ser es la reciproca dependencia y remisiéon mutua postulada entre
el “tornarse presente” o “esenciar” (wesen) de ente y Ser: “que nunca el Ser se
presenta sin el ente (nie west ohne das Seiende) y que jamds un ente es sin el Ser
(niemals ein Seiendes ist ohne das Sein)” (W, 306).

Toépicos, Revista de Filosofia 49 (2015)



126 JAIME LLORENTE

anos mas tarde al considerar sumamente improbable el hecho de que
“Heidegger pudiera admitir un existir sin existente, pues lo encontraria
absurdo”(TO, 83). Pero, mas alla de esta concomitancia a la vez esencial
y puntual entre ambos pensadores, el rasgo verdaderamente decisivo al
respecto radica en el hecho de que alli donde Heidegger reconoce en la
experiencia de resultar el hombre interpelado (angerufen) por la voz del
Ser “das Wunder aller Wunder”, “la maravilla de las maravillas: que el
ente es” (W, 307), Levinas enfatiza inversamente el caracter radicalmente
“desértico, obsesivo y horrible del ser, entendido segun el hay”, cifrando
la tarea de su tentativa de 1947 en “la descripcion de este hay mismo” y
en “la insistencia sobre su inhumana neutralidad” *

Habida cuenta de que Heidegger alude explicitamente a una
“experiencia” cuando afirma que “solamente el hombre experimenta
(erfihrt) la “maravilla del Ser del ente”, y dado que también Levinas
se remite a “experiencias muy proximas al «hay», en especial la del
insomnio”,’ o apunta directamente al hecho de que “podriamos decir que
la noche es la experiencia misma del hay”(EE, 94) cuando trata de incoar
un posible acercamiento a la descripcion de la exposicion perceptiva al
il y a, estamos en disposicion de constatar el hecho de que se perfilan
ya aqui dos posibles modos de experiencia ontoldgica. Una de ellas
definida por la generosa donacién efectuada por el hacerse presente el
Ser y merced a la cual tiene lugar “la atingencia (Angang) que nos atafie
(angeht) a nosotros, los hombres, hasta tal punto, que es al reparar en
ella (Vernehmen) y aceptarla como alcanzamos lo caracteristico del ser
hombre”(Heidegger, 1976b, 23) y la otra caracterizada esencialmente
por la perpetua “presencia” del “«escenario» siempre abierto del ser, del
ser en el sentido verbal” a la cual “una negacién que se quisiera absoluta
al negar todo existente —incluso el existente que es el pensamiento que
efectia esa negacion misma— no podria poner fin”(EE, 10).

Esta tltima experiencia permite solamente la epifania de un “ser
anénimo que ningun ente reivindica, ser sin entes (étants) o sin seres

4 (Levinas,1990, 11, en adelante EE).

> (Levinas, 1991, 46, en adelante EI). En el mismo sentido cabe interpretar
observaciones tales como “Mi reflexién sobre este asunto parte de recuerdos
de infancia [es decir, de «experiencias” tempranamente vividas»] (EI, 43-44), o
aquella en la cual se confiesa explicitamente que la descripcion del hay “remonte
a l'une de ces étranges obsessions qu’on garde de l’enfance et qui reparaissent dans
l'insomnie quand le silence résonne et le vide reste plein” (EE, 11).

Topicos, Revista de Filosofia 49 (2015)



EL EXISTIR NEUTRO COMO “FENOMENO SATURADO” 127

(étres), incesante trajin (remue-ménage) [...], hay impersonal como
«llueve» o «es de noche». Término fundamentalmente distinto del
«es giebt» heideggeriano [...] y de sus connotaciones de abundancia y
generosidad”(EE,10).° De hecho, Levinas advierte con explicitud el hecho
de que tomar metaféricamente la exposicion a la oscuridad nocturna
como situacion paradigmaticamente parangonable a la experiencia
del puro existir neutro tinicamente puede hacerse de modo hipotético
y aproximativo, dado que la identificacién efectiva entre ambas
instancias solo podria llevarse a cabo de forma legitima “si el término
«experiencia» no fuese inaplicable a una situacion que es la exclusion
absoluta de la luz”(EE, 94). Esa afnorada luz ausente en el marco del
sombrio “campo de fuerzas” del “hay” comienza a despuntar, conforme
a la descripcién levinasiana, en virtud de la aparicion de un existente
concreto (un “objeto” determinado susceptible de ser “apuntado con
el dedo” y nombrado mediante sustantivos) en la esfera de dominio
del existir neutro puramente “eventual” o “verbal”. Tal aparicion de
elementos definidos y substanciales en el horizonte indeterminado
del “hay” es designada por Levinas mediante el término “hipostasis”.”
Asi pues, merced a la irrupcidon de la hipdstasis, la experiencia del
“sordo rumor” del il y a, su claustrofébica impersonalidad, resulta
interrumpida: abrogada por una suerte de “sincope” instantaneo. Aquel

® En referencia a este rasgo esencial propio del “hay”, Adriaan Peperzak

caracteriza el modo en que Levinas elabora en sus obras tempranas “su propia
fenomenologia del ser” del siguiente modo: “il se concentre sur le murmure obscur
et menacant de 1'il y a extrémement indéterminé (et bien different de la générosité
suggérée par le caractére donateur de 1’étre que Heidegger entend dans ['expression
Es gibt). Mais plutot que 1'étre lui-méme, cet «il y a» est comme une ombre de |'étre
qui, tel le chaos, le précéde ou reste quand ['étre est détruit [...]. Selon Levinas 1" étre
est homogéne, neutre et anonyme, mais, malgré son indétermination générique, il a un
caractére propre: |'étre est une essance active et transitive qui fait étre et se dérouler ce
qui est” (Peperzak, 2006, 103).

7 “Mi primera idea era que quizds el «ente», el «algo» que es posible
sefnalar con el dedo, corresponde a una dominacién del «hay» que aterra en el
ser. Hablaba, pues, del ente o de lo existente determinado como de un alba de
claridad en el horror del «hay», de un momento en el que el sol se levanta, en el
que las cosas aparecen por ellas mismas, en el que no son llevadas por el «hay»,
sino que lo dominan [...]. Hablaba asi de la «hipdstasis» de los existentes, es
decir, del paso que va del ser a una cosa cualquiera, del estado de verbo al estado
de cosa”(EI, 50).

Toépicos, Revista de Filosofia 49 (2015)



128 JAIME LLORENTE

existir neutro que “no esta nunca adherido a un objeto que es, y por ello
lo denominamos anénimo”(TO, 85), pasa ahora a adoptar el inverso rol
de atributo portado ya por un “sujeto”, por un ente que “es duefio de tal
existir como el sujeto es dueno del atributo. El existir le pertenece”(TO,
88). Puede decirse, pues, con legitimidad que, gracias a la hipdstasis el
verbo deviene, en cierto modo, carne: toma cuerpo y adquiere entidad
en un paraddjico acto de kénosis ontoldgica operado por y sobre aquello
que ejemplifica lo vacio (kenon) de modo eminente.®

Siguiendo la estela de la posicion hipostatica, se imponen ahora en
el horizonte del aparecer fenémenos tales como el presente temporal
definido por “el desgarramiento que produce en la infinitud impersonal
del existir’(TO, 89), o el crucial “fendmeno” representado por la
emergencia del yo: una subjetividad que “no es inicialmente un existente,
sino el modo del existir en cuanto tal, que propiamente hablando no
existe”, pero que ya supone un triunfo sobre esa “vigilia anénima”
puramente expuesta a la neutralidad ontoldgica en la cual se demora y
agota el tenue y fantasmagodrico “proto-yo” que asume impropiamente
el rol de “sujeto” en el interior del il y a. La conjuncion entre el presente
y el yo en cuanto “existentes” determinados comporta la posibilidad de
“componer con ellos un tiempo, construir el tiempo como un existente”,
pero la experiencia de este tiempo derivado del acto de la hipdstasis
constituye siempre “la experiencia de un tiempo hipostasiado, de un

8 La prioridad del existir sobre el existente que suspende el cardcter

anénimo propio de aquél merced a un acto de nominacién, de otorgamiento de
nombre, ha sido correctamente advertida por John Llewelyn: “Como este rescate
del ser es un rescate del anonimato de la existencia mediante la hipdstasis de
un sujeto sustantivo, un ser que puede portar un nombre que le identifique
y porque el ser o la existencia es innegable incluso por la nada y la muerte,
Levinas ha deducido desde luego lo existente de la existencia”(Llewelyn,
1999, 50). Al sentido subyacente a este acto de nombrar lo neutro que mitiga
provisionalmente su caracter intolerable es al que se refiere asimismo Blanchot
cuando escribe: “Lo neutro puede ser nombrado, puesto que loes[...]. Pero ;qué
es, entonces, designado por el nombre? El deseo de dominar lo neutro, deseo
al que, enseguida, se presta lo neutro, tanto mas cuanto que es ajeno a todo
dominio”(Blanchot, 1994, 114). En tal adanica voluntad de dominio mediante
la designacion residiria, pues, “El enigma de lo neutro, enigma que lo neutro
mitiga haciéndolo brillar en un nombre”(Blanchot, 1994, 99), casi “como si el
conocimiento no nos fuese dado mas que para conocer lo que no podemos
soportar conocer” (Blanchot, 1994, 155).

Topicos, Revista de Filosofia 49 (2015)



EL EXISTIR NEUTRO COMO “FENOMENO SATURADO” 129

tiempo que es, y no del tiempo en su funcién esquematica entre el existir
y el existente”(TO, 91).

Lo esencial a ser retenido por nosotros a este respecto, radica en el
hecho de que esta posicion del presente acaecida merced a la hipostasis
y en virtud de la cual el ente ejerce dominacién y sometimiento sobre
la inicialmente incondicional donacion del existir anénimo, conduce
nuestra mirada hacia la consideracion de ese transito salvifico desde
la neutralidad del puro Ser a la estable y definida configuracién del
mundo ya hipostasiado, y al hacerlo, es decir, “al buscar el paso del
existir al existente”, nos sitia “en un plano de investigacion que ya no
se puede denominar experiencia. Y si la fenomenologia no es mas que
un método de experiencia radical, entonces nos hallamos mas alla de la
fenomenologia”(TO,91). Ahorabien, si, como Levinas acepta plenamente,
el “hay” constituye un dato ontoldgico susceptible de ser directamente
experimentado (careceria de sentido, si no fuese asi, hablar al respecto de
“caracter desértico” u “horrible” del Ser), entonces resulta palmario el
hecho de que ha de constituir igualmente algtin tipo de fenémeno, y por
tanto debe necesariamente caer en el interior del circulo de investigacién
propio de la fenomenologia. Asi pues, la cuestion que aqui se plantea es
aquella que hace referencia a la identificacion de la clase de fenémeno a
la cual pertenece el existir neutro, asi como la determinacion del tipo de
experiencia merced al cual acontece su captacion.

Es en este decisivo punto de nuestro discurso donde entra en juego la
teoria fenomenoldgica de Jean-Luc Marion relativa a la distincion entre
diversos tipos de fenomenicidad susceptibles de ser taxonomizados en
funcién de su mayor o menor intensidad o grado de donacioén intuitiva.
En efecto, también Marion aborda, en Réduction et donation, la cuestién
que interroga acerca del estatus “onto-epistemoldgico” del Ser en tanto
que fenémeno, sibien lo hace desde una perspectiva en la cual se conjugan
una teoria universal de la donacion (todo cuanto aparece pertenece,
en cuanto tal a la esfera de lo dado, y también, en la misma medida,
todo lo inaparente) y una concepcién de la reduccién fenomenoldgica
condensada en la formula “a tanta reduccion, tanta donacion”.’ Tal
hibridacion desemboca en el planteamiento de la cuestion fundamental:

En referencia a este caracter universal propio de la donacién, Marion

apunta explicitamente que “Ante lo que sea (o incluso lo que no sea), la dificultad
no reside pues tanto en saber si se trata de una donacion, sino solamente en
determinar los modos de donacion”(Marion, 2008, 110, en adelante, SD).

Toépicos, Revista de Filosofia 49 (2015)



130 JAIME LLORENTE

“si la irrupcién de la donacién no conduce de manera inevitable y
desde un comienzo a la fenomenologia hacia la cuestién del ser”, la
cual equivale a esta otra interrogacion crucial: “;la reduccién conduce
a la fenomenologia a ver el ser como un fenémeno?”'® El problema
radicaria, pues, en la posibilidad de determinar si las reinterpretaciones
y torsiones metodologicas a las cuales la ontologia de Heidegger somete
a la reduccion fenomenoloégica husserliana “convergen hacia un tinico
fin: recibir en la pura donacién «en persona» y a titulo de fenémeno
al ser mismo”(RYD, 113), o, como lo expresa Marion con un volumen
de radicalidad aun mas intenso: “;El ser se dona como un fenémeno,
incluso como como el mas radical de los fendmenos segtin la mas radical
de las donaciones?”(RYD, 230).

En esta fase de su indagacion, no obstante, Marion se atiene casi
exclusivamente al “Ser” entendido en un sentido ontoldgico netamente
heideggeriano, cifiendo casi exclusivamente sus analisis a esta Unica
modalidad de darse el simple evento de la existencia. Yendo un paso
mas alla, nosotros apuntamos a la cuestion de si ese “irremisible existir
puro”(TO, 84) acerca del cual versa de forma prioritaria el discurso
filosofico levinasiano a finales de los afios cuarenta (y cuya huella nunca
acaba de esfumarse del todo en el transcurso de su produccién tedrica
posterior),"! admite ser legitimamente encuadrado en la esfera de
alguna categoria de fenomenicidad y cudl es, en ese caso, tal categoria.
Inquirimos, asimismo, acerca de la modalidad concreta de experiencia
que propiciaria un posible acceso a esa singular forma de fendmeno
que parece mostrarse como radicalmente anterior a cualquier aparecer
de fendmenos en general. Adelantamos ya, de modo atin provisional,
que nuestra respuesta a la primera de las cuestiones formuladas es que,

10 (Marion, 2011, 66, en adelante, RYD).

' A estos vestigios siempre ticitamente presentes bajo el modo de la
remembranza indirecta a lo largo de la totalidad de la obra de Levinas, alude
Simon Critchley mediante un dictamen que suscribimos aqui plenamente y
conforme al cual “El problema del i/ y a es que se niega tercamente a desaparecer,
y que Levinas sigue reintroduciéndolo en momentos cruciales de su analisis
[...]. Silaneutralidad del i/ y a es el primer paso en el itinerario del pensamiento
de Levinas, y debe ser superada por el advenimiento del Sujeto y de Autrui,
¢no deberiamos preguntarnos por qué sigue tropezando Levinas con el primer
peldafio de una escalera que a veces pretende haber arrojado ya?”(Critchley,
2007, 150-152).

Topicos, Revista de Filosofia 49 (2015)



EL EXISTIR NEUTRO COMO “FENOMENO SATURADO” 131

en el caso del il y a, se trata acaso de aquello que Marion caracteriza
bajo la denominaciéon de “fendmeno saturado” o “paradoja”.'? Esta
adscripcion constituye una posibilidad aun soslayada (o preterida
por desconocimiento) por parte de Levinas cuando afirma que la
articulacion entre el existir neutro y el existente determinado se ubica
en el exterior del plano acotado por la investigacion fenomenolédgica o
excede directamente su campo de analisis propio. En efecto, a pesar de no
rebasar en ningtin momento el horizonte marcado por las coordenadas
husserliano-heideggerianas, el planteamiento de la cuestion relativa a
la posible fenomenicidad del Ser desplegado por Marion en Réduction
et donation roza en ocasiones de forma inadvertida y sin apercibirse
realmente de ello, la identificacién que propondremos aqui entre el puro
existir neutro considerado al margen de los existentes diferenciados y
singulares (el “hay” andénimo levinasiano) y el llamado por Marion
“phénomene saturé”.

Ello tiene lugar, por ejemplo, cuando Marion parece barruntar que la
respuesta positiva a la interrogacion recién formulada acerca del virtual
estatus del Ser como fenémeno entrafia una confusa equivocidad; una
peligrosa anfibologia que implica la necesidad de postular un tipo de
donacién fenoménica ajeno ya a la caracteristica “presencia ante la
intuicién” propia de todo fendmeno:

si se quiere mantener el titulo de fenémeno para el ser
—con el riesgo de una ambigiiedad muy peligrosa—
seria conveniente pensar un fendémeno que no se agote
en la presencia aqui y ahora, dado que solo se define
pudiendo rehusarse a ello. ;Es posible asumir, incluso
formular, la tarea de hacer fenomenal, no lo que, siendo
invisible podria hacerse visible, y por tanto devenir un
ente, sino, paraddjicamente, hacer fenomenal lo que,
invisible como tal, no podria en ningtin sentido hacerse
visible segtin el modo del ente presente? (RYD, 95).

En efecto, ese fenémeno “paradojico” refractario a presentarse bajo
la forma de la presencia, que mas bien se caracteriza esencialmente
por hurtarse a ella y que, de modo analogamente paraddjico, ingresa

2 Para una introduccion general al concepto de “fendmeno saturado” y

sus diferentes “encarnaciones”, véase: Mackinlay, 2010.

Toépicos, Revista de Filosofia 49 (2015)



132 JAIME LLORENTE

en el horizonte de lo fenoménico tnicamente cuando comparece como
elemento ausente y no-objetual, parece corresponderse cabalmente,
como tendremos ocasidon de constatar, con la caracterizacion marioniana
de la “paradoxe”. Un posible “contra-fenémeno” o phénomene saturé,
pues, que, ademas, no deja de guardar, en lo referente a su modo de
darse, una estrecha similitud con esa “ausente presencia” que define,
seguin Levinas, el modo de aparicion del “hay” neutro."”

Por su parte, la respuesta a la segunda cuestion pasaria por postular
que, en cuanto posible “paradoja”, el il y a indeterminado e impersonal
resultaria, en consecuencia, accesible so0lo a través de un modo
igualmente “para-ddjico” de experiencia; una experiencia contraria
a toda empeiria habitual, esto es, una experiencia que habria que
considerar en principio como imposible en tanto que es ejercida sobre
un fendmeno analogamente inviable e inverosimil. A esta paraddjica
forma de “vivencia empirica” es a la que Marion se refiere mediante el
descriptivo término “contra-experiencia”. Por lo demas, los “fenémenos
saturados”, lejos de constituir anomalias excepcionales, inusuales o
insolitas, se muestran, mas bien, como fenémenos frecuentes, pero, por
regla general, no reconocidos como tales sino confundidos con otros
tipos de fenémeno (aquellos a los que Marion llama “fenémenos pobres”
y “fendémenos corrientes”), lo cual ocasiona que resulten preteridos e
ignorados en cuanto lo que realmente son: fenémenos “paraddjicos”.
Con respecto a esta clase de fendmenos, la filosofia tradicional emplea

3 No deja de resultar llamativo a este respecto que, en alusién a la idea

de infinito cuya epifania acontece privilegiadamente en el rostro del Otro, un
intérprete del pensamiento levinasiano como Sebbah escriba “II se phénomenalise
donc bien en un sens, méme si c‘est de maniére fort paradoxale, comme torsion infligée
aux structures de la phénomenalité [...]. Il est visage. Et le visage n’est ni phénomeéne
ni non phénomene ou anti-phénoméne: il est, selon 1’ heureuse expression de |. Rolland,
«contre-phénoméne»” (Sebbah, 2010, 113). Lo sorprendente reside aqui, a nuestro
juicio, en el modo en que Sebbah emplea un registro terminolégico muy cercano
al utilizado por Marion a la hora de caracterizar el visage d autrui, sin reparar
en absoluto en el hecho de que tal descripcidon entronca ya perfectamente con
el il y a que ese mismo rostro pretende superar y dejar atras. El propio Levinas
se muestra mucho mas consciente de ello cuando, en un arriesgado alarde de
verdadera “torsion infligida a las estructuras de la fenomenalidad”, se aventura
a postular que el propio Dios, en tanto que “absolument autrui” y “autre d alterité
préalable a l’alterité d’autrui”, se muestra como “trascendant jusqu’a |’absence,
jusqu’a sa confusion posible avec la remue-ménage de il y a” (Levinas, 1992, 115).

Topicos, Revista de Filosofia 49 (2015)



EL EXISTIR NEUTRO COMO “FENOMENO SATURADO” 133

un procedimiento analogo al ejecutado en el caso del célebre lecho de
Procusto, es decir, constrifie artificialmente al “fendmeno saturado”
en orden a forzarlo a encajar en los limites marcados por un tipo de
fenomenicidad que por esencia no le conviene ni le corresponde, dado
que no es la suya. De hecho, como apunta Marion, “ninguno de los
pensadores decisivos se ha olvidado de describir un fendmeno saturado
(ovarios), aun contradiciendo sus propios presupuestos metafisicos” (SD,
356)." Levinas, segun consideramos aqui, no constituye a tal respecto,
una excepcion. Asi pues, no se trata tanto de rastrear o de sacar ala luz un
tipo de fendmeno de dificil acceso que habria de ser representado como
ignoto y que por ello precisaria ser rescatado de su inicial encubrimiento
con denuedo y esfuerzo, cuanto de simplemente aprender a reconocerlo
cuando aparece (lo cual sucede, ademas, de forma habitual).

Nuestra hipotesis-guia es, por tanto, que el existir neutro
levinasiano al cual nos hemos venido refiriendo constituye acaso uno
de esos “fendmenos saturados”, si bien no reconocido atin como tal. El
sentido ultimo y también la relevancia subyacente a este reconocimiento
estriban en que, lejos de comportar clausura alguna de lo fenoménico, de
restringir el dominio propio de la fenomenologia (como aduce Levinas
en referencia al transito del “hay” a la hipostasis), contribuye de forma
decisiva a expandir el campo de investigacion susceptible de ser acotado
y contenido por el pensamiento fenomenolégico en la medida en que
supone la apertura de nuevos y anteriormente inexplorados ambitos
de fenomenicidad. En este sentido, se daria aqui efectivo cumplimiento
a la significacién que reviste, por decirlo en los términos que Marion
emplea a la hora de reconocer el logro fenomenoldgico capital
alcanzado por Husserl y por el joven Heidegger, la “ampliacién de la
presencia, entendida como objetividad, segtin la medida excesiva de la
donacién”(RYD, 63). Esta ampliacién es, a nuestro juicio, lo que supone
el reconocimiento del “fenémeno” del existir neutro como “fenémeno
saturado”; una interpretacién ya de entrada justificada por la propia
alusion de Marion a una “medida excesiva de la donacién”, puesto que,
como se vera, ese exceso de volumen intuitivo es el rasgo que caracteriza
constitutivamente al fenémeno paradojico. Levinas no vislumbra esta
potencial expansion de la esfera de la fenomenicidad contenida en su
descripcion del “hay” por la simple razén de que no considera atn la

14 Solamente la metafisica considera, de hecho, “la paradoja como un caso

excepcional (incluso excéntrico) de la fenomenicidad”(SD, 367).

Toépicos, Revista de Filosofia 49 (2015)



134 JAIME LLORENTE

posibilidad de algo semejante a un “fenémeno saturado”; posibilidad
Unicamente sacada a la luz por la fenomenologia marioniana de la
donacion.

Asi pues, la hipotesis del “hay” como “fenémeno saturado nos sittia
ciertamente en un “plano de investigacion” situado allende aquello que
Levinas admite como susceptible de ser denominado “experiencia”,
pero “no por ello “nos hallamos mas alla de la fenomenologia”, sino
expandiendo la fenomenologia mismamasalla delos limites husserlianos
y heideggerianos en el interior de los cuales es inicamente capaz de
concebirla el filésofo de Kaunas. La comprobacion de esta posible
pertenencia del il y a al dominio de las “paradojas” requiere, como paso
inicial, del examen propedéutico de la “topica del fendémeno” elaborada
por Marion, con el fin de constatar si efectivamente el “hay” neutro se
ajusta a alguna de las multiples figuras que la constituyen (“fenémenos
pobres”, “fendmenos corrientes” y “paradojas”), y, de suceder asi, de
qué modo lo hace. Se trataria de un liminar procedimiento “metddico”
tendente tnicamente a descartar la posible insercion del existir neutro
en alguna esfera de fenomenicidad distinta a la representada por la
“paradoja”. En caso de conocer el éxito en tal tentativa, habriamos
contribuido a ampliar el horizonte de lo fenoménicamente dado con
un tipo de fendémeno cuyas virtualmente fructiferas implicaciones
y consecuencias de orden ontoldgico y gnoseologico habran de ser
indicadas tinicamente con posterioridad a su reconocimiento razonado
como “fendémeno paraddjico”.

El criterio general seguido por Marion a la hora de clasificar
las “figuras originales de la fenomenicidad” es el marcado por su
respectivo grado de donacion. En principio, el “hay” parece entroncar
dificilmente con aquel modo de fenomenicidad al cual Marion alude
mediante la formula terminoldgica de “fendmenos pobres en intuicion”,
es decir, fendmenos de caracter “ideal” o “eidético” (ejemplificados
privilegiadamente por los fenémenos matematicos y logicos) cuyo
privilegiado grado de certeza, tradicionalmente enfatizado por el
pensar metafisico, “se invierte también en un déficit fenomenologico
radical —aqui la manifestacion no [se] da (o poco), puesto que no libera
ni intuicidn real, ni individuo, ni temporalizacion de acontecimiento,
es decir, ningtin fenomeno consumado”(SD, 363). En el caso del “hay”
indeterminado y anénimo, sucede mas bien que su donacidon acontece
con una perentoriedad e intensidad de caracter intuitivo inversamente
proporcional ala delariqueza de contenidos dnticos u “objetuales” que tal

Topicos, Revista de Filosofia 49 (2015)



EL EXISTIR NEUTRO COMO “FENOMENO SATURADO” 135

intuicién muestra de manera efectiva. Resulta palmario que el “caracter
abstracto” (desligado de toda referencia a “objeto” alguno) que pudiera
ser adscrito al “hay” no es equivalente a la “abstracciéon” que caracteriza
a la penuria intuitiva propia de los “objetos eidéticos”: a su darse, segin
indica Marion, “en la abstraccién vacia de lo universal, sin contenido
ni individuacién, mediante una iterabilidad perfecta al ser indemne a
toda materia”(SD, 362). El existir neutro se da, pues, con una paraddjica
“riqueza en intuicion” (a fuer de no mostrar propiamente nada sino
una pura ausencia de contenido) que contrasta llamativamente con su
indigencia en cuanto a la profusion de instancias concretas susceptibles
de ser intuidas que ofrece. En suma: los respectivos modos de situarse
al margen de la categoria de “objetidad” —de “no ser ente” — propios
del “hay” y del “fenémeno pobre” se muestran como radicalmente
divergentes.

Tampoco parece constituir el “hay” un fenémeno susceptible de ser
incardinado enlaesfera del segundo modo de fenomenicidad distinguido
por Marion: aquel representado por los “fendmenos de derecho comun”
o “fendmenos corrientes”. En el caso de este tipo de fendmenos, “La
objetivaciéon misma del fenémeno requiere que se restrinja lo dado
intuitivamente a lo que confirma (o, mas bien, lo que no invalida) el
concepto. La intencién conserva asi el dominio de la manifestacion y la
donacioén se restringe a la plantilla de la objetivacion”(SD,364). A este
dominio de la fenomenicidad corresponderian por derecho propio los
objetos tematizados por la fisica y las ciencias naturales, pero también,
al decir de Marion, los “objetos técnicos” industrialmente producidos.
Segtin nos parece, se trata de un ambito fenoménico al cual pertenecen
aquellos elementos onticos, singulares y determinados que aparecen
unicamente merced al surgimiento del horizonte abierto e instituido
por la hipostasis; instancias que se hallan, empero, ausentes en el previo
escenario indeterminado y carente de horizonte que caracteriza a la
neutralidad ontoldgica propia del “hay”. El propio il y a tampoco se
encuadra, conforme a la caracterizacion levinasiana, en la categoria de
objeto, dado que, contemplado desde un punto de vista ontolégico, no
es en absoluto un “objeto” ni coincide con ninguna cualidad susceptible
de ser atribuida a un objeto, mientras que, considerado desde una
perspectiva “epistemologica”, tinicamente admite ser captado desde
una instancia perceptiva definida precisamente como una “vigilia sin
objeto”.

Toépicos, Revista de Filosofia 49 (2015)



136 JAIME LLORENTE

Asi pues, resta solamente la posibilidad de que el existir neutro
constituya un “fenémeno saturado” o “paradoja”. Una modalidad de
fenomeno que, lejos de satisfacer la adecuacion de la intuicién con la
significacion por deficiencia intuitiva, esto es, en lugar de garantizar
“que el concepto domine la totalidad del proceso de manifestacion”(SD,
363) como sucede en el caso de los “fendmenos de derecho comun”,
aparece mas bien “gracias (o a pesar de) un exceso (surcroit) irreductible
de la intuicidn sobre todos los conceptos y todas las significaciones que
quisieran asignarsele”(Marion, 2010a, VII). Avala esta hipotesis el hecho
de que Levinas, al referirse a “la universal ausencia” del il y a que “es,
a su vez, una presencia absolutamente inevitable”, enfatice el hecho de
que ésta “No es el contrapunto (pendant) dialéctico de la ausencia y no
es mediante un pensamiento como la captamos. Esta inmediatamente
ahi. No hay discurso”(EE, 94-95). Esta refractariedad al pensamiento
reflexivo y al lenguaje, es decir, a la doble vertiente del l6gos mismo,
muestra al “hay” como un fendémeno instantaneamente dado con
una imposicion tan inmediata como extrafia al concepto: justamente
el irreductible exceso intuitivo desintegrador de toda significacién
conceptual que, segin Marion, permite identificar la presencia de un
fenomeno saturado. Este sefialado déficit de logos presenta, no obstante,
una especifica y particular “l6gica”. Una “logica del exceso” (del surcroit
intuitivo) que habra de ser examinada a continuacién y cuyas peculiares
categorias configuran el corpus propio de la contra-experiencia merced a
la cual acontece tanto la percepcion del existir neutro levinasiano como
la captacién del fenémeno saturado teorizado por Marion.

2. Experimentar la contra-experiencia: describiendo las
categorias de una légica del exceso

Como acaba de indicarse, Marion entiende por “fenémeno saturado”
en general aquel tipo de fendmeno en el cual “la intuicién sobrepasa todo
concepto”(SD, 330), aquel donde “ya no se trata de la no-adecuacion
de la intuicion (deficiente) que deja vacio un concepto (dado); se trata,
inversamente, de una deficiencia del concepto (deficiente) que deja
ciega a la intuicién (dada sobreabundantemente). En tal situacion, es
el concepto el que falta y ya no la intuicién”(SD, 325). Asimismo, de
forma mas precisa y especifica, se trataria de un fendmeno “imposible”
en la medida en que no deberia, en principio, estar en disposicion de
darse, pero que, sin embargo, a pesar de ello, “se da” de facto. El hecho

Topicos, Revista de Filosofia 49 (2015)



EL EXISTIR NEUTRO COMO “FENOMENO SATURADO” 137

de que, como se indico, Marion lo designe también mediante el término
“paradoja” obedece a la necesidad de dar cuenta de su caracter de
fenomeno que anula la fenomenicidad en cuanto tal, que contradice las
condiciones mismas de aparicién y mostracion (phainesthai) propias de
todo phainémenon. No solamente ya las relativas al sucesivo “hilo de la
intencionalidad” (configurado por la secuencia: “mencién, previsién
repeticion”), sino aquellas que atafien a las conditiones posibilitatis de la
experiencia qua tale. La exposicidn a la superabundancia caracteristica
del “fenémeno saturado” se revela, pues, como una suerte de “contra-
experiencia” “para-ddxica” merced a la cual el fenomeno saturado
“adapta” su epifania al desmesurado desbordamiento de donacion que
lo define:

El rasgo fundamental de la paradoja radica en que la
intuicién despliega una demasia que el concepto no
puede ordenar, que la intencién no puede prever; en ese
caso, la intuicioén ya no se encuentra vinculada a y por la
intencion, sino que se libera de ella, erigiéndose entonces
en una intuicién libre (intuitio vaga) [...]: la visibilidad
de la pariencia (parence) surge asi a contracorriente de la
intencion —de ahi la para-doxa, la contra-pariencia, la
visibilidad en contra de la mencion (SD, 366).

En este caso, el “hay” parece satisfacer plenamente las condiciones
impuestas por tal descripcion. Sin embargo, mas en concreto, esa
referencia final a la mise a [’écart de la “mencion” (visée) por parte de
la visibilidad propia del fendmeno saturado nos conduce directamente
al examen de aquellos rasgos que permiten identificar un fendmeno
cualquiera como “paradoja”. Es posible reconocerlo como tal, conforme
al método adoptado por Marion, merced a un procedimiento consistente
en la sistematica inversion de las categorias kantianas del entendimiento
(las cuales excede) que arroja como resultado cuatro figuras o
“caracteres” que convienen esencialmente a todo fenémeno saturado:
éste admitiria, pues, ser descrito como “no-mentable” (invisable) segun
la cantidad, “insoportable” segtin la cualidad, “absoluto” segun la
relacion e “inmirable” (irregardable) segtin la modalidad. Secundando el
dictamen marioniano segtn el cual “reconocer los fenomenos saturados”

Toépicos, Revista de Filosofia 49 (2015)



138 JAIME LLORENTE

constituye acaso “una ultima posibilidad de la fenomenologia”,®
trataremos seguidamente de comprobar si el especifico modo de
donacién propio del il y a cristaliza en forma de un fendmeno de este
tipo y, en caso afirmativo, en qué medida lo hace.

En primer lugar, explicitémoslo ya desde el comienzo, el darse del
“hay” satisface la caracteristica de sustraerse radicalmente a la wvisée
intencional. Se presenta, en este sentido, como fenémeno “no-mentable”
o invisable (segun la cantidad) en la medida en que, a pesar de contar con
un cierto volumen cualitativo de donaciéon —aquel que le corresponde
necesariamente en virtud de su mismo estatuto de fendmeno—, tal
volumen resulta constitutivamente imprevisible. Esto significa que
no es posible pre-construir el fenémeno a partir de la adicion de sus
partes constituyentes merced a una “sintesis sucesiva” que procediese
a sintetizar el Todo tomando a aquéllas como punto de partida, y a
mostrarlo como aggregatum con anterioridad a su efectiva epifania
“carnal”, “en persona”, leibhaftig. En efecto, en el seno del caos lébrego
del il y a no llega ni siquiera a regir el principio marioniano en virtud
del cual “El fenémeno saturado no puede medirse a partir de sus partes,
puesto que la intuicidon saturante sobrepasa sin limitacion la suma de
sus partes, que se afiaden sin cesar”(SD, 331), dado que en este caso
tanto el volumen cuantitativo de elementos implicados como el caracter
hipotéticamente indecidible que pueda acompanar a tal magnitud
extensiva se revelan, en tilltima instancia, como factores irrelevantes.

El rasgo verdaderamente decisivo lo constituye el hecho de que la
“desmesura” intuitiva ligada al darse del “hay”, en tanto que resulta
refractaria a la admision de toda thésis o “posicion” de un
elemento finito, concreto y determinado, no tolera, a fortiori, “posicién
conjunta” o syn-thésis alguna. Reparese al respecto en que, conforme a
la caracterizacion que de ellos ofrece Levinas, los “puntos espaciales”
que cabe distinguir en el indeterminado seno del existir sin existente
no se encuentran localizados, sino que se limitan a configurar un
ataxico e informe grouillement de points:'* “El ritmo le falta al hay, como

15 (Marion, 2010b, 74, en lo sucesivo VR).

16 En referencia al cardcter oscuro, discontinuo y hendido por
la deslocalizaciéon propio de este espacio teratomorfo y contrario a la
intencionalidad, Levinas cuestiona: “;Puede hablarse de su continuidad?
Es, ciertamente, ininterrumpido. Pero los puntos del espacio nocturno no se
refieren unos a otros, como en el espacio iluminado; no hay perspectiva, no

Topicos, Revista de Filosofia 49 (2015)



EL EXISTIR NEUTRO COMO “FENOMENO SATURADO” 139

la perspectiva a los puntos hormigueantes de la oscuridad”(EE, 111).
No es posible tentativa alguna de com-posicion alli donde ni siquiera
tiene lugar la posicién inicial de instancias susceptibles de ser com-
puestas, reunidas (conforme al sentido del légein helénico tradicional)
o sistematizadas, esto es, en la pura indeterminacién ontologica donde
no se dan elementos definidos y localizados que permitan ejercer
efectivamente acto sintético alguno."”

A este respecto, puede legitimamente caracterizarse la donacién
fenoménica del “hay” como un auténtico naufragio del l6gos; un
“hundimiento” atestiguado —no solamente de forma metafdrica— por
la observacién levinasiana en la cual la neutra oquedad del “hay” es
descrita en términos de “lugar en el que todo se ha hundido”(TO, 84).
Asi pues, lejos de apuntar a que el caracter, “inmenso”, “desmesurado”
e “inconmensurable” caracteristico del fendmeno saturado se caracterice
“por nuestra simple imposibilidad de aplicar una sintesis sucesiva que
permita prever un agregado a partir de la suma finita de sus partes
finitas” o alhecho de que “Como el fenémeno saturado sobrepasa la suma
de sus partes —las cuales tampoco pueden a menudo enumerarse—
hay que abandonar la sintesis sucesiva por lo que llamaremos una
sintesis instantanea, cuya representacion precede y sobrepasa la de los
eventuales componentes, en lugar de resultar segun la prevision”(SD,
331), lo que realmente sucede en referencia a la acogida intuitiva del
“hay” es que no se da contextura o sintesis parcial en absoluto. La pura
exposicion a la neutralidad anénima del il y 4 muestra tinicamente una
totalidad indeterminada no resultante de la compilacién o integracién
de partes multiples y diversas. Un Todo carente de determinacién y
configurado por una tinica y homogénea “parte” solamente susceptible
de ser captada de modo instantaneo merced a una “sinopsis” inmediata
que no precisa de recorrido alguno a través del circuito ontoldgico

estan situados. Es un hormigueo de puntos”(EE, 95-96). De ahi que la atmdsfera
del “acontecimiento impersonal, a-sustantivo de la noche y del 4ay”, admita ser
descrito por Levinas “comme une densité du vide” (EE, 104).

17 El acto de “posicion” (de existentes concretos, de un sujeto constituido
ya como tal, del presente temporal o de la alteridad del Otro) acaece
solamente en virtud de la emergencia de la hipostasis. La hipdstasis implica
fundamentalmente una thésis merced a la cual en el horizonte fenomenoldgico
se afianza una pluralidad de existentes determinados entre los cuales si cabe ya
operar procedimientos de orden sintético, conjunciones o disyunciones.

Toépicos, Revista de Filosofia 49 (2015)



140 JAIME LLORENTE

conformado por una heterogénea variedad de existentes finitos (vale
decir, “partes” potencialmente estructurables).

No tiene lugar aqui, propiamente hablando, ni “sintesis pasiva” en
sentido fenomenoldgico (esto es, previa a toda hipotética reconstitucién),
ni mucho menos sintesis activa (es decir, “constitucion” qua tale), sino
solamente un “advenimiento que precede nuestra aprehensién, lejos
de resultar de ella”, “que llega antes de que lo veamos, llega antes
de tiempo, antes que nosotros. Nosotros no lo prevemos, sino que es
él quien nos previene” y que por ello “se impone sin precedentes, ni
partes, ni suma”(SD, 332). Es necesario acoger seriamente estos rasgos
relativos a la caracterizacion marioniana de la “no-mentabilidad”
de un fenémeno dejando al margen factores como la eventual falta
de recensidon de sus virtuales partes constituyentes o su caracter de
producto dado con independencia de cualquier “adiciéon previsible de
cantidades parciales”(SD, 331), para considerar tinicamente el modo en
que el “hay” otorga su instantanea donacion d un seul coup: de forma
inmediata y desligada de toda actividad sintética, esto es, situada mas
aca de todo hipotético proceso constituyente previo a la simple epifania
de su ausente presencia. Esta “im-posicién” carente de “precedentes”
que tan cumplidamente entronca con la descripcion levinasiana del
darse del il y a (“esta inmediatamente ahi”) nos permite ya contemplar
el decisivo rasgo que propicia un primer reconocimiento del “hay”
como fendmeno saturado”. “Saturado” incluso en mayor medida que el
propio fendmeno invisable.

En segundo lugar, el “hay” es (desde el punto de vista cualitativo)
insoportable. El fenémeno saturado resulta insupportable cuando
el grado de intuicion dada a la percepcién adquiere tal magnitud
intensiva —tal volumen de exceso— que la mirada deviene incapaz
de mantenerlo y tolerarlo, esto es, cuando “La intuicién da demasiado
intensamente como para que la mirada tenga suficiente corazén para ver
verdaderamente lo que no puede concebir, ni apenas recibir, ni tampoco
a veces afrontar”(SD, 335). La intuicion se torna aqui, pues, cegadora:
colma la totalidad de la vision de un deslumbramiento luminico
desbordado, inconmensurable e inasimilable. En el caso de la donacién
del il y a, sin embargo, aun verificandose puntualmente tal saturacion
intuitiva, ésta acontece no merced a una demasia de luminosidad, sino
justamente en virtud de un inverso envahissement d ‘ombre (Levinas, 1994,
110). No es aqui la superabundancia de luz la instancia que la mirada
perceptiva no se halla en disposicion de admitir, sino —remedando la

Topicos, Revista de Filosofia 49 (2015)



EL EXISTIR NEUTRO COMO “FENOMENO SATURADO” 141

propia expresion utilizada por Marion— la nocturna omnipresencia de
una oscuridad que paradojicamente “deslumbra y quema”: “Cuando no
puede soportar lo que ve, la mirada experiencia un deslumbramiento,
ya que no soportar no equivale simplemente a no ver: hay primero
que percibir, o incluso ver netamente, para sentir lo que no se puede
soportar”(SD, 334-335).

La descripcion levinasiana es prodiga en referencias al caracter
insostenible de esa excesiva fulguraciéon oscura y sombria que viene
a coincidir con el darse mismo del “hay”."® El propio énfasis situado
por Levinas en el caracter absolutamente inevitable de la “vigilancia
anénima” que aboca a la visibilidad del puro existir captado “como
campo de fuerza, como un pesado ambiente no perteneciente a
nadie”(EE, 95) ofrece ya testimonio de ello, como también lo hace
el hecho de que se postule que la exposicién al “hay” genera una
inseguridad que “no viene de las cosas del mundo diurno” sino que
“depende precisamente del hecho de que nada se aproxime, de que
nada venga, de que nada amenace: este silencio, esta tranquilidad, esta
nada de sensaciones constituyen una sorda amenaza indeterminada,
absolutamente”(EE, 96). De este modo, el desbordamiento sombrio que
la mirada no logra sostener actiia a modo de signo que apunta a un
referente negativo subyacente tras los perfiles definidos de los objetos: a
la neutralidad intolerable del il y a: “La oscuridad no solamente modifica

18 Podria, de hecho, leerse la siguiente caracterizaciéon marioniana de la

insostenibilidad del fenémeno saturado teniendo en mente como referente las
descripciones ofrecidas por Levinas en referencia a la exposicion perceptiva a
la neutralidad del “hay”: “Se trata en efecto, de un visible que nuestra mirada
no puede sostener; se experimenta ese visible como insostenible para la mirada
porque la colma sin medida, a la manera del idolo; la mirada no posee ya ninguna
reserva libre de vision, lo visible invade todos los d&ngulos de mencién, realiza la
adaequatio —llega a colmarla; pero ese colmar va, desde él mismo, mas alla de él
mismo; va hasta el colmo, demasiado lejos. La gloria de lo visible pesa entonces
con todo su peso, es decir, pesa demasiado”(SD, 335). A tal respecto, ayudaria
acaso la consideracién paralela de pasajes levinasianos como el siguiente: “On
veille quand il n’y a plus rien a veiller et malgré ['absence de toute raison de veiller. Le
fait nu de la présence opprime: on est tenu a l’étre, tenu 4 étre. On se détache de tout
objet, de tout contenu, mais il y a présence. Cette présence qui surgit derriere le néant
n’est ni un étre, ni le fonctionnement de la conscience s'exercant a vide, mais le fait
universel de 1'il y a, qui embrasse et les choses et la conscience” (EE, 109).

Toépicos, Revista de Filosofia 49 (2015)



142 JAIME LLORENTE

los contornos [de las cosas del mundo] para la visidn, sino que las refiere
al ser indeterminado, andnimo, que ellas rezuman”(EE, 97).

La necesidad de evadirse del cadtico rumor del “hay” —asi como
el modo en que tal aspecto es enfatizado con insistencia por Levinas—
atestigua ya claramente el caracter insoportable que acompafia de
forma ineludible a la percepcion del existir neutro. El pensador lituano
incide repetidamente en esta intuiciéon mediante el recurso a la idea
de “excedencia del ser”; una idea cristalizada en formulas tales como:
“Matar, al igual que morir, es buscar una salida del ser, ir alli donde la
libertad y la negacion operan”(EE, 100), y que subyace, asimismo, a las
alusiones literarias en las cuales Levinas se apoya a la hora de poner de
manifiesto el modo en el que “El horror ejecuta la condena a la realidad
perpetua, el «sin salida» de la existencia”(EE, 102).” Las alusiones
levinasianas al suefo y el suicidio como paradigmaticos actos de fuga
ante el permanente insomnio y la vigilia perpetua que laten tras la
exposicion perceptiva al il y a neutro, muestran ya la radicalidad con la
cual la mirada “no puede soportar lo que ve” o capta “lo que no se puede
soportar” cuando se sabe sumida en el paraddjico “deslumbramiento
oscuro” propiciado por tal exposicion. Serd precisamente la trascendencia
hacia la alteridad del Otro, el “movimiento que, abriéndose a una ética
mas vieja que la ontologia, dejara significar significaciones de mas alla
de la diferencia ontologica”(EE, 12), el acto que propiciara la efectiva
sustraccion y defeccion de la mirada con respecto a esa ablepsia acaecida
por exceso de oscurecimiento.?

9 Alusiones como las siguientes: “esta imposibilidad de evadirse de una

existencia andnima e incorruptible constituye lo mas profundo de lo tragico
shakespeariano. La fatalidad de la tragedia antigua deviene fatalidad del ser
irremisible”(EE, 101). “Hamlet retrocede ante el «no ser» porque presiente en él el
retorno del ser” [...]. En Macbeth la aparicion del espectro de Banquo constituye
igualmente una experiencia decisiva del «sin salida» de la existencia, de su
retorno fantasmagdrico a través de las fisuras por donde se la habia expulsado”
(idem). “Por ello, Hamlet es el mas alla de la tragedia o la tragedia de la tragedia.
Comprende que el «no ser» puede ser imposible, y no consigue dominar el
absurdo no siquiera mediante el suicidio. La nocién de ser irremediablemente y
sin salida constituye el absurdo fundamental del ser”(TO, 87).

20 “para salir del «hay», es preciso no ponerse, sino deponerse; deponer en
el sentido en el que se habla de reyes depuestos. Esta deposicion de la soberania
por parte del yo es la relacion social con el otro, la relacién des-inter-esada [...],
pero la responsabilidad para con el otro, el ser-para-el-otro, me ha parecido,

Topicos, Revista de Filosofia 49 (2015)



EL EXISTIR NEUTRO COMO “FENOMENO SATURADO” 143

Pero, con todo, el rasgo que verdaderamente atestigua con mayor
volumen de agudeza la intolerabilidad perceptiva propia del “hay”
lo constituye la necesidad del advenimiento de la hipdstasis, valdria
decir: la necesidad de orientar la intuicion hacia “fenémenos de derecho
comun”. La eclosion de existentes concretos en el océano indeterminado
del existir puro que el acto de la emergencia de la hipdstasis comporta,
supone, en efecto, un evento auroral que disipa la tiniebla neutra del
“hay”, su “oscura invasidén”, instaurando asi el alborear ontoldgico
que posibilita la posicion y aparicion de un mundo configurado por
determinaciones ya iluminadas por la luz del Ser.?' Este transito del
anonimato indeterminado del “hay” a la instauracion de entidad,
subjetividad y presente temporal por parte de la hipdstasis —un
transito fenomenoldgicamente problematico en cuanto “no podemos
explicar por qué se produce: no hay una fisica de la metafisica” —(TO,
88) significa realmente la imposibilidad para la mirada perceptiva de
permanecer en ese inicial estado originario de sujecién o adhesién
forzosa a la sobreabundancia intuitiva impuesta por la donacién del il
y a. Es necesario mitigar el exceso de visibilidad oscura mediante una
reorientacion de la mirada hacia el ambito de lo finito e iluminado, a
través de “un desgarramiento en la trama infinita —sin comienzo
ni fin— del existir’(TO, 89).2 El hecho mismo de la existencia de la

desde esa época, que pone fin al rumor anénimo e insensato del ser. En la forma
de una relacién tal se me ha hecho patente la liberacion del «hay»”(EIL 50-51).

2l Nos desmarcamos aqui de posibles interpretaciones “teologizantes” al
respecto, como la sugerida por Chalier cuando habla del “hay” como remisién
a la “ausencia de Dios”, “a un antes de la revelacién y de la luz” por la que
pareceria “Como si el tohu-vavo-hu original que precede a la palabra y a la luz
(Gn 1, 1) y condena a una desorientacién radical y brutalmente mutiladora,
se hubiera demorado tenazmente en la creacion hasta el punto de reducirla a
é1”(Chalier, 2004, 90). Nos decantamos, mas bien, a favor de la postura adoptada
por Sucasas segun la cual “la tematizaciéon de la existencia del existente no
rompe con la problematica hegemonica en la tradicion filoséfica, por mas que la
prolongue con originalidad. Sigue tratandose de la busqueda del ser del ente. De
remitir esa tematica a la Creacién biblica, la propia ontologia [...] veria disuelta
su especificidad en el judaismo” (Sucasas, 2006, 105).

22 Aesterespecto, al decir de Marion, la donacidn intuitiva de lo intolerable
resulta decisiva a la hora de reconocer plenamente la propia finitud “La finitud
se experimenta y se atesta no tanto por la penuria de lo dado ante la mirada, sino
porque esa mirada no puede a veces medir la amplitud de lo dado. O alainversa:

Toépicos, Revista de Filosofia 49 (2015)



144 JAIME LLORENTE

hipostasis testimonia, pues, el cardcter perceptivamente insoportable
propio del “hay” y, por tanto, en lo referente a este aspecto, su legitima
insercion en la esfera de los “fenémenos saturados”.”

Entercerlugar, el fendmenosaturado se muestra (desdela perspectiva
de la relacion) como “absoluto”. Tal investidura hace referencia
fundamentalmente a su radical refractariedad a resultar incluido en el
dominio acotado por las analogias kantianas de la experiencia, es decir,
a la pertenencia a la esfera de las relaciones de inherencia y subsistencia
(relacion entre “substancia” y “atributo”), causalidad y “comunidad”
(Gemeischaft) entre multiples instancias ontoldgicas, entre entes diversos
(partes extra partes). La propia donacion del fendmeno depende, pues,
de la cumplida insercion de éste en una trama fenoménica de orden
relacional que —siguiendo la expresion de Marion— le garantice la
adjudicacion de “su sitio en un vacio”(SD, 338). Pero, de esta premisa
inicial se deriva al menos una cuestion problematica: “;debe todo
fendomeno sin excepcion respetar la unidad de la experiencia? ;Podemos
descartar legitimamente la posibilidad de que un fenémeno se imponga
a la percepcién sin que podamos asignarle una substancia en la que

midiéndose con lo dado, la mirada lo experimenta a veces como sin medida
comun respecto a ella, en el sufrimiento de una pasividad esencial. La finitud se
revela mas ante el fenémeno saturado que ante el fenémeno pobre”(SD, 338). A
ello es alo que Levinas se refiere, en tltima instancia, cuando declara que “El ser
es el mal, no porque sea finito, sino porque carece de limites”(TO, 87).

2 Por todas las razones indicadas, no consideramos plausible la propuesta
de Peperzak segtin la cual el anonimato cadtico del “hay” resultaria susceptible
de ser soportado, “colonizado” y “urbanizado” mediante subterfugios de orden
“técnico-fabril”: “Approached from the perspective of our economic and hedonic
existence, the anonymous stirring of «prime matter» comes to the fore in the contours
of various elements capable of satisfying human needs. The there is receives a meaning
from our involvement in the elemental. Chaos has then changed into a medium which
we enjoy by bathing in it, possessing it, and transforming it through labor into a human
world full of homes, tables and tools” (Peperzak, 1997, 197). A la luz de lo expuesto,
nos parece igualmente problematica la observacién formulada por Marlene
Zarader en su monografia sobre lo neutro en Blanchot, segtin la cual “Puisqu on
peut, ainsi que le fit la philosophie, trahir une certaine donation, on doit pouvoir aussi
lui demeurer fidéle: refuser toute échappée de la pensée hors du neutre, au profit d un
maintien opinidtre auprés de celui-ci. Et telle est bien, aux yeux de Blanchot, la tdche
de la pensée: cette derniére doit rester tournée vers...(vers ce dont la philosophie, en son
ensemble, se détourna), soutenir le sens absent —bref, veiller sur le neutre”(Zarader,
2001, 198).

Topicos, Revista de Filosofia 49 (2015)



EL EXISTIR NEUTRO COMO “FENOMENO SATURADO” 145

permanezca como un accidente, ni una causa de la que resulte como
un efecto, ni ain menos un commercium interactivo de fenémenos en el
que se relativice?”(SD, 339). Nuestra respuesta a este interrogante ha de
ser previsiblemente negativa. El acontecer del “hay” se da precisamente
como un fenémeno denegatorio que, a la vez que quiebra la unidad de
lo empirico, hiende y desgarra la malla relacional de la fenomenicidad
en general. En efecto, en el seno del “hay” impersonal no se verifica
relacion alguna presidida por el nexo entre un elemento substancial y
un atributo inherente en éste, por la simple razén de que no es posible
distinguir en el interior de la pura existencia neutra nada digno de ser
legitimamente designado mediante términos tales como “substancia”,
“ente” u “objeto subsistente”.

Tampoco, desde luego, el propio darse del “hay” —en cuanto aparece
como puro evento— admite en absoluto la reduccién a la categoria de
substancia: el flujo del Ser an6nimo “rehtisa tomar una forma personal”,
“sumerge todo sujeto, persona o cosa”, “no es un objeto ni la cualidad
de un objeto”, “Hay en general, sin que importe lo que hay, sin que
pueda anexarse un sustantivo a este término”(EE, 94-95). Solamente
el acaecimiento de la hipdstasis ocasiona el vinculo entre existir y
existente; esta adherencia del simple existir a un elemento substancial
determinado transmuta el anonimato neutro del il y a en algo que ya
“lleva el existir como atributo”(TO, 88): en algo que —recordemos— es
propietario del existir “como el sujeto es duefio del atributo”. Mientras
esto no sucede aun, el darse del “hay” permanece, en su silenciosa e
indeterminada irradiacion, como un fenémeno “absoluto, unico,
adviniente” o, conforme a otra propuesta de designacién de Marion,
como “acontecimiento puro”(SD, 339).

Esto significa, en tiltima instancia, que al “hay” deja de convenirle el
esquema propio de la substancia dotada de atributos desde el momento
en el que se constata que su modo de donacién es el propio de un in-
menso (en sentido literal) y paraddjico atributo carente de sujeto.
Un atributo que aun no lo es propiamente, un atributo meramente
“potencial”, podria decirse, dada su carencia de remision a “sujeto”
alguno. Un atributo, en suma, absolutamente auténomo y tinicamente
referido a si mismo, esto es, desgajado de toda posible substancia en la
cual pudiese inherir. Asi pues, el “hay” se da o “existe” sin subiectum
alguno, en ausencia de toda substantia, como darse ab-solutum desligado
ab alio: a titulo de puro événement: “ad-viniente”, univoco, sin “lugar
en un vacio” que él mismo ejemplifica en mayor medida que ninguna

Toépicos, Revista de Filosofia 49 (2015)



146 JAIME LLORENTE

otra instancia. Resulta plenamente coherente que esto suceda, habida
cuenta de que el discurso ontologico de Levinas parte de la distincion
entre “los sujetos y los objetos —los seres que son, los existentes—"”
y “su accion de ser en cuanto tal. Los unos se traducen mediante
sustantivos o participios sustantivados, el otro mediante un verbo”(TO,
82). Este caracter puramente verbal (es decir, “eventual”) que define
esencialmente la donacién del il y a es justamente el rasgo decisivo que
veta la posibilidad de que se verifique en su interior de forma efectiva la
categoria de substancialidad, y por tanto también la paralela relacion de
inherencia o atribucién. Solamente la eclosion de un elemento ontologico
determinado (“un algo que es”) que acaece merced a la hipostasis,
propicia la aparicion de una substancia susceptible de ser designada
mediante un sustantivo, cancelala autonoma e indeterminada verbalidad
del “hay”, y logra que ésta devenga algo que ya incorpora la existencia
amodo de predicado. Unicamente la hipdstasis convierte, pues, el puro
acaecimiento de un atributo incondicionado (no dependiente de su
remision a sujeto alguno) en atributo materialmente “encarnado” en un
sujeto o una substancia determinados y definidos.

Tampoco la relacion de causalidad se verifica en el caso del “hay”.
Ello se sigue directamente de su radical anonimato e impersonalidad:
el “hay” no puede ser identificado como “efecto” derivado o resultante
de “causa” alguna. Nadie da lo facticamente dado, nada puede haber
tras el darse del “hay” y con anterioridad a él (una previa Ur-sache
que lo ocasionase hipotéticamente), dado que su invasiva “presencia”
se da de modo eminente en términos de don originario. Este rasgo
atestigua cumplidamente la pertenencia del il y a neutro a la dérbita
de aquellos fenémenos (saturados) que, conforme a la descripcion
ofrecida por Marion, “conservarian en si la huella de su donacion, al
punto que su modo de fenomenalizacion no sélo abriria el acceso a su
si mismo originario, sino que ademas lo haria indiscutible”, es decir, a
los “fendmenos del tipo del evento”(Marion, 2005, 76). Un fenémeno,
pues, de orden “eventual” que se distingue de los fenémenos objetivos
(“presenciales”) en que:

no resulta de una produccién, que lo suministraria
como un producto, decidido y previsto, previsible
seglin sus causas y, en consecuencia, reproducible
seglin la repeticion de tales causas. Al contrario, al
advenir testimonia un origen imprevisible, que surge

Topicos, Revista de Filosofia 49 (2015)



EL EXISTIR NEUTRO COMO “FENOMENO SATURADO” 147

de causas frecuentemente desconocidas, hasta ausentes,
o al menos no asignables, el cual, por ende, no se podria
reproducir, porque su constituciéon no tendria sentido

(Marion, 2005, 76).

Tampoco se da aqui ninguna clase de relaciéon causal reciproca
acontecida entre objetos diversos, ya que no se dan de modo previo
tales entes multiples y determinados entre los cuales cupiese distinguir
relaciones de causalidad o influencia mutua, y por tanto tampoco la
alteridad entre lo diferente necesaria para establecer (y constatar)
algun tipo de commercium o communio entre instancias diversas. Otro
tanto cabria afirmar acerca de la analogia de la experiencia referida a la
relacion de “comunidad” y Wechselswirkung (“accion reciproca”) entre
multiples substancias que comparten un mismo horizonte fenoménico.
No es posible postular ningtin tipo de evento “alérgico” —en el sentido
etimoldgico del término: un érgon o “efecto” ejercido sobre otro
(allos) elemento distinto de si— en el marco de un “horizonte” como
el instituido por el “hay” que supone el desbordamiento de todo
horizonte en general, esto es, la ausencia misma de instancias perfiladas
y substanciales susceptibles de ejercer acciones o influencias sobre algo
externo a ellas mismas (sobre otras substancias investidas de analogo
estatuto ontologico). Asi pues, en el caso del existir neutro se verifica
cumplidamente la elusién del fenémeno saturado (aquel que, rebasando
las categorias de cantidad y cualidad, “se da como un acontecimiento
puro”) con respecto a las analogias de la percepcion. También el “hay”,
en efecto:

se sustraera a todas esas relaciones porque no conservara
ninguna medida comun con sus términos; se liberara de
ellas como de cualquier otra determinacién a priori de
la experiencia que pudiera eventualmente imponérsele.
En este sentido, hablaremos de un fendmeno absoluto;
desligado de toda analogia con un objeto de la
experiencia, sea el que sea [incluido el horizonte tltimo

en cuyo seno aparecen tales objetos](SD, 341).

En referencia al “hay”, en efecto, tnicamente cabe hablar de
“horizonte”, es decir, de “condicién del aparecer” de los fenémenos
en general que “los acoge y los restringe a la vez”(SD, 341), de manera
impropia. A este respecto, ante la interrogacién marioniana que

Toépicos, Revista de Filosofia 49 (2015)



148 JAIME LLORENTE
cuestiona: “;podrian ciertos fenémenos desbordar su horizonte?”(SD,
341), debemos responder que la epifania del il y a parece corresponderse
con ese “caso poco frecuente pero inevitable” en el cual no sucede
que el concepto del fendmeno en cuestion “coincida exactamente con
los limites de su horizonte” sin traspasarlos (primera posibilidad), ni
que el fendmeno intuitivamente saturado rebase la frontera marcada
por el horizonte al “articular varios horizontes de manera conjunta
para acoger un mismo y unico fenémeno saturado”(SD, 342) (segunda
posibilidad), sino que la saturacién se refuerza en si misma y, al hacerlo,
obstruye las dos restantes posibilidades. En este caso, la presencia de
un “fendmeno esencial y absolutamente saturado” redundaria en la
fusién de la totalidad de los posibles horizontes en un solo “horizonte
saturado” (tal el de la univoca indeterminacién del “hay”) definido
por el deslumbramiento total de la intuicion. El resultado arrojado
por esta adicién de las sobreabundancias intuitivas procedentes de la
multiplicidad de los horizontes, seria:

un fendmeno que se da como absoluto, es decir, libre de
toda analogia para con los fenémenos de derecho comun
y también de toda predeterminaciéon que proceda de
una red de relaciones, sin precedente ni antecedente en
lo ya visto, ni en lo previsible. En definitiva, apareceria
un fenémeno saturado hasta tal punto que el mundo
(en todos los sentidos de la palabra) no podria aceptarlo
[...]. Pero esa negacién de abertura, esta desfiguracion
pues, sigue resultando todavia una manifestacién (SD,

344).

Al hilo de lo descrito con anterioridad, nos encontramos en
disposicion de reconocer legitimamente el darse propio del existir
neutro levinasiano en esta distorsionada negacién de la apertura de
horizontes refractaria a ser parangonada con cualquier clase de “objeto”
o extraida de “comunidad éntica” alguna y que, como hemos indicado,
resulta tan imprevisible como absoluta. El hecho de que los tres modos
de saturacion que hemos examinado hasta el momento coincidan en
suspender el horizonte ontologico en cuyo interior habria de darse el
fendomeno, supone un rasgo decisivo para nuestra investigacion, dado
que no hace sino confirmar su tesis central. Ello sucede en la medida
en que, llegados a este punto, Marion avizora un peligro inherente al
hecho de que un determinado fendmeno especifico sature totalmente

Topicos, Revista de Filosofia 49 (2015)



EL EXISTIR NEUTRO COMO “FENOMENO SATURADO” 149

el horizonte del aparecer; riesgo derivado en ultima instancia de aquel
inicial peligro contenido en la ambigua asuncion del estatus del Ser
como fenémeno y que “no podemos minimizar, puesto que nace de la
experiencia mas real”, a saber: “El peligro de una totalidad sin puertas ni
ventanas, excluyendo toda posibilidad, todo otro, todo Otro”(SD, 344).%

Tampoco ahora resulta dificil reconocer en esta totalidad
homogénea carente de elementos que la constituyan, falta de vias de
escape y privada tanto de alteridad entre objetos (aquella que favorecia
la “comunidad” y la “accion reciproca” kantianas) como de alteridad
intersubjetiva, la indeterminada omnipresencia del “hay” que colma —y
al hacerlo, suprime— todo horizonte fenoménico. Reparese al respecto,
por si subsistiese alguna duda, en la proximidad terminolédgica a la
metafora marioniana referente a la carencia de “puertas” por parte de
la totalidad que Levinas mantiene al caracterizar el existir neutro del
siguiente modo: “Presencia de la ausencia, el hay esta por encima de la
contradiccién; abarca y domina a su contradictor. En este sentido, el ser
carece de puertas de salida”(EE, 105). Asi pues, si precisamente el camino
conducente hacia esa alteridad del Otro, hacia “une éthique plus vieille que
["ontologie”, se inicia de manera indispensable con el rebasamiento de la
exposicion perceptiva a la totalidad clausurada y neutra representada
por el “hay”,” ello significa que se reconoce tacitamente en ésta la
misma totalidad enclaustrada en si misma y que “excluye todo Otro”
(autrui) aludida por Marion en referencia a “la hipétesis misma de que,
en general, un fendmeno sature un horizonte”(SD, 344).

2 La consideracion de este cardcter sellado y cerrado sobre si del Todo

muestra un esencial vinculo entre la asfixiante clausura que define a éste y la
voluntad de excedencia, escape y evasidon del “hay” que, segun hemos tenido
ocasion de indicar, se halla ligada a la insoportabilidad propia del existir
anonimo en cuanto “fenémeno saturado”. Se trata de la experiencia a la cual
Levinas alude mediante la expresion “éfre rivé”: “El fondo del sufrimiento
estd hecho de una imposibilidad de interrumpirlo y de un sentimiento agudo
de estar clavado [...]. Lo que cuenta en toda esta experiencia del ser no es el
descubrimiento de un nuevo caracter de nuestra existencia, sino el de su hecho
mismo, el de la inamovilidad misma de nuestra presencia”(Levinas,1999, 79).

B “La lumiére et le sens ne naissent qu’avec le surgissement et la position
d’existants dans cette horrible neutralité de 1'il y a. Ils sont sur la voie qui mene de
I'existence a l'existant et de ['existant a autrui” (Levinas, 2003, 435).

Toépicos, Revista de Filosofia 49 (2015)



150 JAIME LLORENTE

3. La dimension para-constituyente del exceso: el “hay” como
(contra) experiencia de lo (in) mirable

Los tres rasgos que vienen de ser considerados se cifien
exclusivamente a la dimensién del fenémeno saturado en cuanto carente
de horizonte. Con ello se da cuenta de una de las partes constituyentes de
la definicion en la cual Marion condensa los dos rasgos constitutivos que
permiten identificar un fenémeno como “saturado”: “sélo €l aparece sin
los limites de un horizonte, sin la reduccion a un Yo, constituyéndose él
mismo hasta el punto de darse comounsi(soi)”(SD, 355). La categoriadela
modalidad, contemplado desde la cual el fendmeno saturado se presenta
como irregardable (“inmirable”), determina precisamente la relacion de
todo fenémeno posible o efectivamente dado con la subjetividad, con el
Yo-sujeto que lo percibe y piensa. A tal respecto, la “inmirabilidad” del
fendomeno saturado nos interesa especialmente, dado que ejemplifica con
mayor volumen de pregnancia que los tres anteriores rasgos el aspecto
esencial que, conforme a nuestra tesis, establece un nexo fundamental
entre el existir neutro y el phenomene saturée: el modo en que en ella
acontece la contra-experiencia del exceso intuitivo que imposibilita la
constitucién de un mundo por parte de la actividad noética y perceptiva
del sujeto. En efecto, la conditio posibilitatis de la experiencia perceptiva
comun radica, desde una perspectiva kantiana, en el hecho de que los
objetos dados en tal experiencia han de convenir “previamente” con las
facultades cognoscitivas propias del sujeto cognoscente para hallarse en
disposicion de devenir cognoscibles en general: “El fendmeno es posible
en la estricta medida en que concuerda con las condiciones formales de
la experiencia, con el poder de conocer que las fija, es decir, con el Yo
trascendental mismo. La posibilidad del fenémeno depende finalmente
de su reconduccion al Yo”(SD, 348).

Ahora bien, invirtiendo con Marion la categoria kantiana de la
modalidad en direccién al fendmeno saturado, cabe ahora cuestionar
cudl seria el resultado perceptivo que derivaria del hipotético hecho de
que un especifico tipo de fenémeno (el existir neutro, pongamos por
caso) no coincidiese o no se conformara armonicamente con la capacidad
epistémica del sujeto, “con el poder de conocer del Yo”. La presumible
respuesta kantiana a tal cuestion seria, efectivamente, que “un tal
fendomeno, simplemente, no apareceria; 0 mas bien, no habria ningtin

Topicos, Revista de Filosofia 49 (2015)



EL EXISTIR NEUTRO COMO “FENOMENO SATURADO” 151

fenémeno, solo una confusa aberracién perceptiva sin objeto”(SD, 349).
;Constituye, pues, el existir neutro un “fendmeno” de este tipo? En
principio parece palmario que el “hay”, tal como lo describe Levinas,
satisface el rasgo de constituir una percepcion ciertamente “confusa” en
tanto que “La corriente anonima del ser invade, sumerge, todo sujeto,
persona o cosa” de modo andlogo a como “las formas de las cosas se
disuelven” en la indistincién ocasionada por la oscuridad nocturna
(EE, 94).* Recordemos asimismo al respecto, que los dislocados
puntos espaciales que “hormiguean” des-configurando el amorfo
espacio nocturno del “hay” (un espacio “desprendido de su funcion de
receptaculo de objetos, de acceso a los seres”) (EE, 98) no muestran orden
espacial alguno, sino precisamente confusion, dado que carecen de la
remision reciproca entre ellos que constituiria un horizonte definido
por la continuidad y la perspectiva. De modo analogo, la percepcién
de la neutralidad impersonal del il y a no deja de constituir “una
aberracion perceptiva” en tanto que en ella la intuicién se orienta, de
modo “para-fisico”, contranatural, hacia una exterioridad carente de un
correlato intencional “objetivo” definido e identificable (valdria decir,
un “objeto en general”). Y, no obstante, la anénima epifania del existir
neutro acontece, pese a todo, en calidad de fenémeno. Desmintiendo
el dictamen kantiano se da, aparece como un elemento fenoménico
simultaneamente imposible y efectivamente dado.

En el evento ligado a tal mostracién tiene lugar, pues, aquello que no
rige en referencia a los fendémenos “pobres” o a los “de derecho comun”,
pero que si se verifica singularmente, segun Marion, en el particular
caso del “fenémeno saturado”:

Cuando se trata de saturacion, el Yo experimenta el
desacuerdo entre un fendmeno al menos potencial y
las condiciones subjetivas de su experiencia, y, por

% Una confusién agudamente descrita por Catherine Chalier en los

siguientes términos: “La neutralité est abyssale, elle violente et subjuge, elle contraint
a une vigilance de chaque instant pour tenter de survivre, un moment encore, sans
disparaitre complétement dans sa grande et profonde confusion. Confusion tragique et
parfois fascinante, confusion vertigineuse et hantée par la terrveur de la folie [...]. Lil y
a est en effet une privation de monde, une malédiction proférée sur 'avenir par le destin
ou par les dieux [ ...] et un anathéme jeté sur toutes les distinctions. Retrouver le monde,
s ouvrir a I'avenir et percevoir des différences entre soi et autre sont donc les aspects
d'une méme délivrance” (Chalier, 2006, 140).

Toépicos, Revista de Filosofia 49 (2015)



152 JAIME LLORENTE

consiguiente, no logra constituir un objeto. Pero esa
incapacidad para objetivar no implica de ninguna
manera [y ahi reside justamente la “paradoja”] que
no aparezca nada en absoluto [como preveria Kant];
al contrario, la saturacion intuitiva, precisamente en
tanto que lo hace no-mentable, intolerable y absoluto
(incondicionado) se impone a titulo de fenomeno
excepcional por exceso, no por defecto (SD, 349).

El “hay”, aparece, por tanto, a esta luz, como un elemento “para-
constituyente” o “para-constitucional”, es decir, comparece ante la
percepcién como un fenémeno que “rechaza dejarse mirar como un
objeto [recordemos que, segin Levinas, la lobrega e invasiva sombra
del il y a, “no es un objeto ni la cualidad de un objeto”], precisamente
porque aparece con un exceso multiple e indescriptible que suspende
todo esfuerzo de constitucion”(VR, 68), pero a la vez “este ninguna cosa
(rien) no es el de una pura nada (néant)”(EE, 94). Tratandose, pues, de un
fendomeno ciertamente “objetivo” (en cuanto anega y satura la intuicion)
pero “no objetivable”, no reductible a la categoria de “objeto” o “ente”
reificado en modo alguno, el “hay”, como fendomeno saturado, resulta
irregardable en tanto que, al igual que éste, impugna y contraviene las
“condiciones subjetivas de la experiencia” al sustraerse radicalmente al
acto perceptivo que lo constituiria como objeto. Por decirlo con palabras
del propio Marion:

aunque ejemplarmente visible, el fenémeno saturado
no se deja mirar [...]. Determinar el fendmeno saturado
como inmirable equivale a aceptar que se impone a la
vista con un tal exceso [surcroit] de intuicion que ya no
puede reducirse a las condiciones de la experiencia (a
la objetidad), asi pues, al Yo que las fija (SD, 350-351).%

Su captacion efectiva debe, por tanto, acontecer merced a una clase
de experiencia radicalmente refractaria a toda constitucion de objetos,

%7 Conforme a la caracterizaciéon de Gschwandtner: “It is a phenomenon

that cannot be turned into an object, cannot be constituted as an object. It gives itself to
be seen [vu] but not to be looked at [regardé]; it is not under the control of the gaze and
cannot be reproduced by it” (Gschwandtner, 2007, 81-82).

Topicos, Revista de Filosofia 49 (2015)



EL EXISTIR NEUTRO COMO “FENOMENO SATURADO” 153

sustraida a toda objetidad en general, esto es, en virtud de aquello que
Marion designa como “una contra-experiencia a titulo de no-objeto”.

Esta contra-experiencia requerida por la sobreabundancia intuitiva
irradiada por el existir neutro es aquella que el sujeto constituyente (en
el sentido mas estrictamente fenomenologico de este término) padece
cuando, tratando de ejercer sus facultades de constitucion sobre un
exterior objetivo puramente indeterminado y tunicamente definido
por una vacua neutralidad, ve con impotencia naufragar el poder de
su mirada ante “una perturbacién de lo visible” dada con absoluta
desmesura.” Un episodio para-perceptivo no lejano acaso a aquella otra
contra-experiencia afrontada por la conciencia hegeliana que trata de
intuir algo en el seno del puro Ser “en su inmediacién indeterminada”
dada como “puro vacio” sin contenido ni diferencia alguna “ni en su
interior ni hacia lo exterior”, y que desemboca, habida cuenta de que
“no hay nada en €l que uno pueda intuir”, en la hipotética posibilidad
de que tal Ser “sin ninguna otra determinacion” se reduzca solamente a
este “puro vacio intuir mismo” (leere Anschauen selbst) (Hegel, 1969, 82)
y se agote en €l

De forma analoga, en el marco de la exposicion perceptiva al
“hay” el Yo es incapaz de llevar a cabo proceso de constitucion o acto
constituyente alguno y, en mayor medida atin, de hallar un ambito
ontolégico ya constituido, dada la ausencia de contenidos de orden
“material” o “substancial” susceptibles de ser en general “constituidos”
que en ella rige. De este modo, abocada a la pura indeterminacién del
existir neutro, la subjetividad constituyente se comporta como una suerte
de demiurgo platénico preparado para configurar el mundo, pero que
adolece dela hyjlé necesaria para hacerlo (carece de “fendmenos objetuales
de derecho comun”, podria decirse), asi como de los paradeigmata o
“modelos ideales” (valdria decir, “conceptos”) en los que apoyarse,
disponiendo tnicamente de una ilimitada y vacua khéra. En cuanto
contraria al protocolo de constitucion propio de lo habitualmente dado
(singularmente del “fenémeno corriente”), esto es, a las condiciones

B “Affronté au phénomeéne saturé, le Je ne peut pas ne pas le voir, mais il ne peut

pas non plus le regarder comme son objet. Il a [ ‘oeil pour le voir, mais non pour le garder.
Que voit alors cet oeil sans regard? Il voit la surabondance de la donation intuitive [...].
L oeil ne voit pas tant un autre spectacle, que son impuissance nue a constituer quoi que
ce soit. Il ne voit rien distinctement, mais éprouve clairement son impuissance devant la
démesure du visible” (VR, 69).

Toépicos, Revista de Filosofia 49 (2015)



154 JAIME LLORENTE

de posibilidad de la experiencia, la contra-experiencia que muestra el
fenomeno saturado “contradice obligatoriamente las condiciones de la
fenomenicidad pobre o corriente de los objetos”(SD, 351), apareciendo
asi como una “experiencia de lo imposible”, esto es, de lo no dado como
objeto. En este sentido, la existencia impersonal glosada por Levinas
se muestra como el paradigma mismo de “fenémeno que resiste a las
condiciones de objetivacion” en cuanto responde plenamente al modelo
de lo irregardable y refractario a la objetidad en general: ejemplifica
de modo eminente la experiencia de aquello que, por su neutralidad
indeterminada “contradice irreductiblemente las condiciones de la
experiencia de los objetos” (SD, 351). Una experiencia merced a la cual lo
que verdaderamente es experimentado no es sino la propia impotencia
de la subjetividad a la hora de generar “experiencia” digna de tal
denominacion, es decir, de constituir fenomenos objetualmente dados.
Resta aun considerar un decisivo aspecto que pone palmariamente
en evidencia el estatus ontologico del existir neutro en cuanto
fenomeno saturado: el estatuto de la subjetividad en el marco de la
donacién neutra del “hay”. En efecto, también la contra-experiencia
de la saturacion intuitiva debe, como toda experiencia y a pesar de su
caracter especificamente paraddjico, darse a “alguien”, acontecer ante
algun tipo de instancia perceptiva. Es propiamente la subjetividad la
“region” de lo dado susceptible de acoger “experiencias” en general.
En la pura intuicion del fenémeno saturado, el “sujeto” es despojado
de los rasgos epistémicos que tradicionalmente lo definian, y se retira
para ser sustituido por aquello que Marion designa como “témoin”
(testigo). Un “testigo” que no se muestra ya como sujeto constituyente
de lo objetivamente percibido, sino que, merced a una radical inversiéon
del orden y el sentido del acto de constitucion, aparece mas bien como
“constituido” él mismo por el desbordamiento excesivo propio del
fenomeno paraddjico.”” Asi, segun la caracterizacion que de él ofrece

»  Este es el sentido subyacente a la observacion de Levinas conforme

a la cual “En lugar de servir a nuestro acceso al ser, el espacio nocturno [del
“hay”] nos entrega al ser”(EE, 96). A esta crucial transposicion se refiere de
forma certera Dominguez Rey cuando escribe: “Si en la relacién intencional
poseemos el objeto a distancia, con libertad respecto del mundo, porque lo dado
no pesa, en la ontoldgica y originaria no hay distancia propiamente dicha. La
existencia lo llena todo en su relacién con el existente. Sobre ella se apoya incluso
la forma intencional, donde el yo se retrae al tiempo que accede a las cosas.

Topicos, Revista de Filosofia 49 (2015)



EL EXISTIR NEUTRO COMO “FENOMENO SATURADO” 155

Marion, “el testigo ya no ejerce ni sintesis ni constitucion”, es decir, se
encuentra ante un fenémeno respectivamente invisable (“no-mentable”)
e irregardable (“no-constituible”), sino que “mas bien, la sintesis se
convierte en pasiva y se le impone”, a la vez que “por lo que se refiere a
la constitucion, su donacion de sentido (Sinngebung) se invierte: el Yo ya
no puede proveer su sentido a las vivencias y a la intuicién sino que éstos
se dan y dan pues su sentido al Yo”(SD, 353). Este sujeto desocupado
devenido ahora “testigo” que, de forma harto significativa, Marion
describe como situado por “la inversion de la mirada y de la vigilancia
que ejerce sobre el objeto” en un plano en el que se halla ahora él mismo
“bajo la vigilancia de la paradoja (fendmeno saturado) la cual lo controla
y vela por él ”(SD, 353), coincide absolutamente con esa “vigilancia
impersonal” que en Levinas suplanta a la subjetividad cuando ésta es
considerada en su pura exposicion al anonimato ontologico del “hay”.
Una “vigilancia” tan impersonal como la propia noche indeterminada
del existir neutro que es velada en esa silenciosa vigilia.

El hecho de que el rol adoptado por la subjetividad (el testigo) en
el contexto del fendomeno saturado resulte equivalente al paralelo papel
que asume en el marco perceptivo abierto porel il y a (la vigilia anénima),
no hace sino mostrar un indicio crucial relativo a la pertinencia revestida
por el decisivo vinculo que nuestra tesis inicial establecia entre el existir
neutro y la paradoja. Ambas instancias ontoldgicas convergen al concebir
al Yo como un elemento paradéjicamente transido de despersonalizacion.
Asi pues, de modo analogo a como el “Yo” marioniano deviene
“testigo” por obra de la transmutacién operada en €l por el fendmeno
saturado (de “permanecer como constituyente frente a los fenémenos
de derecho comun” a devenir “constituido por un fenémeno saturado”),
de tal manera que “Esta inversion lo deja desconcertado (interloqué),
esencialmente sorprendido (surpris) por el acontecimiento mas original
que lo desprende de si”(VR, 70), asi también el “sujeto” levinasiano
se halla “despojado de su subjetividad, de su poder de existencia
privada. Esta despersonalizado”(EE, 100) por mor de su insercién en la
neutralidad anénima constitutiva de ese particular “phénomene sature”

Es su interioridad. En la otra, originaria, el yo se ve desbordado mas alla de si
mismo, como recibiendo la existencia desde un punto ajeno a él, porque su acto
se constituye en una salida de si que lo desborda”(Dominguez Rey, 1997, 65).

Toépicos, Revista de Filosofia 49 (2015)



156 JAIME LLORENTE

representado por el “hay”.* Dificilmente, por tanto, puede encontrarse
en condiciones de ejercer como “constituyente” un sujeto que no es
capaz de reconocerse a si mismo como tal (“no puede identificarse a si
mismo como tal mas que admitiendo la preeminencia (préséance) sobre
él de tal fendmeno [saturado]”) (VR, 70), y que ni siquiera se muestra
¢él mismo como subjetividad autoconstituida, esto es, no “configurada”
por el fenémeno hacia el cual se encuentra intencionalmente orientada,
sino trascendentalmente conformada de manera autonoma. Por lo tanto,
de la misma forma en que la absorcion perceptiva que la “paradoja”
ejerce sobre el “testigo” suspende, al decir de Marion, el poder del sujeto
“sobre la intuiciéon que lo sumerge”(SD, 353), el “sujeto” apuntado por
Levinas se encuentra igualmente “sumergido por la noche” del existir
neutro, “invadido, despersonalizado, asfixiado (étouffé) por ella”(EE,
95).%

En la contra-experiencia del deslumbramiento propiciado por
fenomeno saturado contemplada desde un punto de vista espacial, éste
“engulle con su diluvio intuitivo”(SD, 353) al témoin marioniano de un
modo acaso muy proximo a como el “hormigueo” informe de puntos
espacialmente ilocalizados hace lo propio en referencia a la “vigilancia
impersonal” que, como indica Levinas, no es capaz de hallar auténtica
continuidad en el seno paraddjicamente no interrumpido del “hay”, ni
tampoco en si misma. Paralelamente, cuando es considerada desde una
perspectiva estrictamente temporal, tal contra-experiencia del exceso
toma radicalmente la delantera al “testigo” y, de ese modo, “lo precede
por una interpelacion ya siempre ahi”(SD, 353), merced a una posicién
dada con absoluta anterioridad a toda tentativa de constitucion por
parte de la subjetividad. Es a este acto de pre-posicion merced al cual

8 “El hay, y el modo que tiene el existir de afirmarse en su propia

aniquilacién, se caracterizan por una vigilia sin recurso posible al suefio.
Vigilia sin recurso a la inconsciencia, sin posibilidad de retirarse al suefio como
a un dominio privado. Tal existir no es un en-si, que significaria ya la paz; es
precisamente ausencia de todo si mismo, es un sin-si-mismo” (TO, 86).

31 Esta despersonalizacién ocasionada por la absorcién del “sujeto” por
parte del “hay” es descrita con singular acuidad por Levinas con ocasion de
una puntual alusién a la vecina experiencia del insomnio: “En el insomnio, se
puede y no se puede decir que hay un «yo» que no llega a dormirse [...]. Esa
impersonalidad absorbe mi conciencia; la conciencia estd despersonalizada. Yo
no velo: «eso vela»”(EI, 46).

Topicos, Revista de Filosofia 49 (2015)



EL EXISTIR NEUTRO COMO “FENOMENO SATURADO” 157

el testigo expuesto al fendmeno saturado “se encuentra tan investido de
él, tan sumergido, que solo puede registrarlo de manera inmediata”(SD,
354), al que, con toda certeza, apunta también Levinas cuando postula,
como vimos, que el il y a “Estd inmediatamente ahi. No hay discurso” (es
decir, falta en su captacion la caracteristica discursividad reflexiva que
permite a la razén mediatizar y asimilar lo intuitivamente percibido).
Desplazado de su otrora privilegiada preeminencia por esta imposicién
que lo antecede radicalmente, el sujeto se ve constrefiido a mostrar una
total anuencia ante la invasiva presencia de un fendmeno que se sustrae
esencialmente a resultar constituido por él. Asi, el mdrtys o témoin que
da fe del fendomeno saturado y la vigilia impersonal que vela el sordo
rumor del hay” hacen converger sus respectivos destinos perceptivos en
lamedida en que, en el caso del primero, “El acontecimiento que adviene
ya no se deja constituir como objeto” sino que resulta “constituido desde
ese momento, y a pesar suyo, por lo que recibe” (SD, 354), mientras que
la segunda —ejemplificada por Levinas a través de la experiencia del
insomnio— se define igualmente por su caracter de “vigilia sin objeto”:
“conciencia de que no hay descanso final, es decir, de que no hay medio
alguno de abandonar la vigilia en la que nos mantenemos” (70O, 85).

Todos estos puntos concomitantes a los que venimos de referirnos,
ponen suficientemente de manifiesto la identidad —o, cuando menos,
la estrecha proximidad— existente entre los rasgos que definen la
contra-experiencia del fenémeno saturado y aquellos que caracterizan
esencialmente la acogida perceptiva de la neutra donacién del “hay”.
Asi pues, el reconocimiento del existir neutro como fenémeno para-
constituyente e “inmirable”, un reconocimiento en el que juega un papel
capital el estatus de la subjetividad, como acabamos de constatar, no
hace sino confirmar nuestra hipédtesis inicial: la plena pertenencia del il
y a teorizado por Levinas a la esfera de aquello que la fenomenologia de
la donacion de Marion piensa bajo la ribrica de “fendmeno saturado”
o “paradoja”.

4. Conclusion

Como indicamos al comienzo, la asuncién de la hipdtesis del
fendomeno saturado ocasiona una extension de lo perceptivamente dado,
un ensanchamiento del horizonte de la fenomenicidad que supone ya,
por si mismo, un acto de superacion de la metafisica, ya que si:

Toépicos, Revista de Filosofia 49 (2015)



158 JAIME LLORENTE

La ampliacién debe entenderse no sélo como una
extension (Erweiterung) de la intuicion y de la
significacion por la donacién, sino sobre todo como «la
exigencia de una liberacion del suelo» fenomenolégica”,
también (y especialmente) el darse de la paradoja
“amplia la presencia en lo que la libera de todo limite
de las facultades, hasta dejar jugar libremente al ente;
eventualmente al ente en su ser. Y sélo una ampliacién
asi liberadora podra pretender superar la «metafisica
de la presencia»”(RYD, 63-64).

En efecto, la estrategia seguida por el pensar metafisico ha
consistido tradicionalmente en tomar como modelo referencial de
la “presencialidad” plena (de la certitudo ontoldgica) los fendmenos
eidéticos “pobres en intuicién”, con el fin de juzgar y someter a ellos a los
“fenémenos de derecho comin” mundanos bajo la pretensién de inocular
en éstos algo del caracter fiable y plenamente estable (inconcussum)
propio de los fendmenos dados con penuria intuitiva del cual carecerian
por si mismos los fendmenos corrientes. Una operacion que se verifica
paradigmaticamente en el caso de la certeza atribuida por la metafisica
platdnica a los eidé con respecto a los physei 6nta sometidos al devenir,
pero también en el desplazamiento del sentido de la certeza operado por
Descartes desde los entia naturalis hacia los fendmenos inmediatamente
dados en la “conciencia”. En este sentido, la inversion nietzscheana de
la metafisica se limitaria a reclamar los derechos de los “fenémenos de
derecho comtn” sobre los “pobres en intuicién” (de ahi la apologia del
cuerpo y los sentidos como agentes propiciadores de la “proximidad a
la tierra”), restaurando la plena autonomia de la perentoriedad intuitiva
propia de los “fendmenos corrientes” sobre la exangiie intuitividad
caracteristica de los “gélidos” fendmenos “intuitivamente pobres”.
Una apologia, en cierto modo muy “fenomenolégica”, de la donacién
intuitiva directamente ofrecida leibhaftig: “en carne” y “en persona”.

En nuestro caso, la ampliacion del horizonte de la donaciéon
ejemplificada por el fenémeno saturado del “hay”, no se extiende
“progresivamente” hacia un horizonte radicalmente nuevo o ignoto,
sino que se abre, de modo “regresivo” a aquello pristino y originario
que precede la aparicién de todo horizonte y que todo hdros presupone
ya necesariamente. No obstante, el “tercer ambito de fenomenalidad”
puesto en franquia por el “fenémeno saturado” permite postular una

Topicos, Revista de Filosofia 49 (2015)



EL EXISTIR NEUTRO COMO “FENOMENO SATURADO” 159

esfera de fenomenalizacion en la cual el fenémeno ciertamente “se da”
(no podria ser de otra forma: lo propio del fendmeno es “darse” de
algin modo), pero no como “pobre en intuicion” ni a titulo de fendmeno
objetivo ontico (al modo de los “fenémenos corrientes” hipostaticos),
sino justamente como un fenémeno simultdneamente no-objetual y
pleno de intuicién, transido de una sobreabundancia intuitiva que
satura la mirada y sofoca el concepto (a la manera del “hay”): ese mismo
concepto que propiciaba la operacion metafisica de ligazon entre lo
eidético y lo efectivamente dado en el “fenémeno de derecho comun”.
Es, pues, de este modo como la metafisica resultaria rebasada tanto por
falta de conceptualidad para desarrollarla como por exceso de intuicién
en referencia al “objeto” sobre el cual habria de centrarse su discurso
(siempre necesariamente reflexivo-conceptual), y, asimismo, como
resulta plausible la apertura de un renovado horizonte teérico para la
fenomenologia prefiado de un feraz volumen potencial de aplicaciones.
Se abre acaso asi un posible nuevo camino a seguir por parte de la
ontologia futura en el cual el lugar tradicionalmente asignado al “Ser”
puede ahora ser ocupado por un fenémeno saturado deudor de la huella
del existir neutro.*

Bibliografia

Blanchot, M. (1994). El paso [no] mis alld. J. M. Ripalda (Trad.) Barcelona:
Paidos.

Chalier, C. (2004). La huella del infinito. Emmanuel Levinas y la fuente hebrea.
Barcelona: Herder.

— (2006). Figures du fémenin. Lecture d’Emmanuel Levinas. Paris: Des
femmes-Antoinette Fouque.

Critchley, S. (2007). Muy poco...casi nada. E. Julibert y R. Vila (Trad.)
Barcelona: Marbot.

%2 Una idea ya contenida implicitamente en aquel rasgo en el cual Michel

Henry sitta la esencia propia de toda fenomenologia: “el aparecer es todo, el ser
no es nada. O, mas bien, el ser sdélo es porque el aparecer aparece y en cuanto
que lo hace. La identidad entre el aparecer y el ser se resume asi: el segundo se
funda en el primero [...]. Su importancia [la del principio de la fenomenologia]
radica en haber planteado la fenomenologia como un prius de la ontologia,
subordinando la segunda a la primera. Y ello, no con el propdsito de descalificar
ala ontologia [...], sino con el de asignarle un fundamento seguro”(Henry, 2001,
41-42).

Toépicos, Revista de Filosofia 49 (2015)



160 JAIME LLORENTE

Dominguez Rey, A. (1997). La llamada exética. El pensamiento de Emmanuel
Levinas. Madrid: Trotta.

Gschwandtner, C. M. (2007). Reading Jean-Luc Marion. Exceeding
Metaphysics. Bloomington: Indiana University Press.

Hegel, G.W.E. (1969). Wissenschaft der Logik. Frankfurt: Suhrkamp.

Heidegger, M. (1976a). Wegmarken, Frankfurt am Main: Vittorio
Klostermann, 1976.

——(1976b). Zur Sache des Denkens. Tiibingen: Max Niemeyer Verlag.

Henry, M. (2001). Encarnacién. ]. Teira, G. Fernandez y R. Ranz (Trad.)
Salamanca: Sigueme.

Levinas, E. (1988). En découvrant l’existence avec Husserl et Heidegger.
Paris: Vrin.

—(1990). De I'existence a I 'existant. Paris: Vrin.

—(1991). Etica e infinito. J. M. Ayuso (Trad.) Madrid: Visor.

—(1992). De Dieu qui vient a [ idée. Paris: Vrin.

—(1993). El tiempo y el otro. J. L. Pardo (Trad.) Barcelona: Paidos.

—(1994). Les imprévus de [ histoire. Paris: Fata Morgana.

—(1999). De la evasion. Madrid: Arena Libros.

—(2003). Difficile liberté. Paris: Albin Michel.

—(2008). Nombres propios. Madrid: Fundacién Emmanuel Mounier.

Llewelyn, J. (1999). Emmanuel Levinas: La genealogia de la ética. G. Solana
(Trad.) Madrid: Encuentro.

Mackinlay, S. (2010). Interpreting Excess: Jean-Luc Marion, Saturated
Phenomena, and Hermeneutics. New York: Fordham University Press.

Marion, J. -L. (2005). Acerca de la donacién. Una perspectiva fenomenoldgica.
G. Losada (Trad.) Buenos Aires: Jorge Baudino Ediciones.

—— (2008). Siendo dado. Ensayo para una fenomenologia de la donacion. J.
Bassas Vila (Trad.) Madrid: Sintesis.

—(2010a). De surcroit. Etudes sur les phénomeénes saturés. Paris: PUF.

— (2010Db). Le visible et le révélé. Paris: Cerf.

—(2011). Reduccion y donacién. Investigaciones acerca de Husserl, Heidegger
y la fenomenologia. P. Corona (Trad.) Buenos Aires: Prometeo Libros.

Peperzak, A. T. (1997). Beyond. The philosophy of Emmanuel Levinas.
Mlinois: Northwestern University Press.

— (2006). Métaphysique et ontologie. En Levinas. De [ 'Etre a I’ Autre. J.
Hansel (Ed.) Paris: PUF.

Sebbah, F. D. (2010). Levinas. Paris: Perrin.

N ' N

Topicos, Revista de Filosofia 49 (2015)



EL EXISTIR NEUTRO COMO “FENOMENO SATURADO” 161
Sucasas, A. (2006). Levinas: lectura de un palimpsesto. Buenos Aires:

Lilmod.
Zarader, M. (2001). L étre et le neutre. Paris: Verdier.

Toépicos, Revista de Filosofia 49 (2015)





