
Tópicos, Revista de Filosofía 45 (2013)

                                                                                           

Luigi Amara: La escuela del aburrimiento, México-Barcelona: Sexto 
Piso, 2012, 287 pp. 

La escuela del aburrimiento es un libro sólido y elegante. Se trata de un 
ensayo-ensayo, como los que Amara defiende a capa y espada, rico en 
recursos retóricos y literarios. Si tuviéramos que adjetivarlo, diría que 
en sus momentos de mayor hondura es un ensayo filosófico. Amara no 
oculta la cruz de su parroquia: piensa como un filósofo. Sin embargo, 
el libro está lejos de ser un denso tratado sobre el aburrimiento, ya 
que se mueve con libertad y agilidad por distintos campos. Y en esta 
virtud quizá encuentra su vicio. El aburrimiento del que escribe Amara 
es más que el mero bostezo, es una complejísima condición existencial 
que tiene que ver con la acedia descrita por Santo Tomás, la nada de 
Pascal, la banalidad de La Rochefoucauld, la melancolía de Burton, la 
angustia de Kierkegaard o el spleen de Baudelaire. Y por ello, si se le 
hiciera una crítica filosófica al ensayo, sería la de englobar con la palabra 
“aburrimiento” un conjunto de estados, emociones y actitudes que si 
bien tienen semejanza de familia poseen otros rasgos que requieren 
tratamientos diferentes. Pero como el libro no pretende ser un tratado, 
podemos pasar de largo esta crítica. Como en todo ensayo-ensayo, el 
libro ofrece un testimonio personal. Amara cuenta cómo al aproximarse 
a los cuarenta años se hizo una serie de preguntas sobre la vida, sobre 
su vida. Las preguntas no son nuevas, son las mismas que se plantearon 
grandes pensadores del pasado, pero lo que hace Amara es revisarlas 
y repensarlas de manera original. Dicho esto, habría que aclarar que 
La escuela del aburrimiento no es una autobiografía espiritual. Amara no 
abusa del tono confesional. Su escritura siempre tiene un tono irónico, 
desprendido, desenfadado, incluso cuando describe sus padecimientos, 
sus obsesiones, sus miedos. 

El primer capítulo es una introducción filosófica y literaria al 
aburrimiento que toma como eje la obra de cuatro escritores galos: 
Pascal, La Rochefoucauld, Montaigne y Baudelaire. Fue Pascal quien 
planteó el tema del aburrimiento en contrapunto con lo que él llamó 
divertissements. El autor de los Pensées observa que la mayoría de las 
personas no prestan atención a las grandes preguntas sobre la vida y 
la muerte y sólo se ocupan de pasatiempos y diversiones. La palabra 
“pasatiempo” acarrea en su morfología toda una metafísica. En la 
vida hacemos muchas cosas para dejar que pase el tiempo antes de 
morir como lo hacen las bestias. No son actividades que nos exige la 
supervivencia, sino aquello a lo que nos dedicamos cuando estamos sin 



240 Tópicos, Revista de Filosofía

Tópicos, Revista de Filosofía 46 (2013)

quehaceres urgentes. Por otra parte, la palabra “diversión” tiene una 
etimología reveladora, ya que procede del verbo divertere que significa 
“apartarse”. Cuando uno se divierte, se distrae, es decir, deja de poner 
atención, y ello significa salirse, aunque sea de manera imaginaria. Si 
no podemos escapar de esta vida terrorífica a las que nos han traído sin 
consultarnos, podemos distraernos con todo tipo de diversiones. Pascal 
considera que las diversiones humanas son recursos para no enfrentar 
la cruda verdad de la vida y que sólo la fe en Dios nos permite aliviar la 
desgracia, el terror, de vivir en esta isla desierta. Podemos concebir, por 
lo menos, dos respuestas a Pascal. La primera es negar la premisa de que 
la vida es espantosa, es decir, que si bien tiene sus ratos malos también 
los tiene buenos, ratos de felicidad o tranquilidad en los que no cabe el 
aburrimiento o la angustia. La segunda es aceptar que enfrentarnos a 
la vida produce todos estos estados y emociones, pero que la solución 
religiosa de Pascal ya no puede adoptarse en el mundo secularizado. 
Pero entonces surge la vieja pregunta de cómo sobrellevar la angustia 
existencial. Amara pertenece al grupo de pensadores que han seguido el 
segundo camino y, para ello, se plantean una escuela del aburrimiento, 
es decir, una manera de aprender a vivir sin fe pero sin entregarse a la 
ilusión efímera de las diversiones. 

Pascal decía que toda la desgracia del hombre viene de no saber 
permanecer en reposo en un cuarto. La imagen de la torre de Montaigne, 
del espacio privilegiado en el que el escritor puede alejarse del mundanal 
ruido, captura la atención de Amara. El segundo capítulo del libro es la 
crónica insólita de un viaje de exploración existencial: el autor decide 
recluirse en un habitación sin diversiones, sin conexiones eléctricas, y 
únicamente busca la compañía de unos pocos libros juntos, diez grandes 
obras; para mayores señas: Contra natura de Hyusmans, Robinson 
Crusoe de Defoe, El libro de la almohada de Shonagon, Ocurriencias de un 
ocioso de Kenko, Tratados morales de Séneca, El libro del desasosiego de 
Pessoa, Memorias del subsuelo de Dostoiesvski, Oblomov de Goncharov, 
Viaje alrededor de mi cuarto de Maistre y Un hombre que duerme de 
Perec. ¿Se le puede criticar por haber llevado este paquete de libros a 
su encierro? Bueno, sin nada que leer, Amara hubiera estado en una 
celda de aislamiento y eso no se le desea a nadie, ni a los prisioneros 
de Guantánamo. Vaya, hasta Robinson Crusoe tenía un baúl de 
libros. Pero como se puede observar por los títulos, más que obras de 
entretenimiento, Amara se llevó material de investigación, como quien 



241Reseñas

Tópicos, Revista de Filosofía 46 (2013)

va a una isla desierta y lleva consigo libros sobre la botánica y la flora de 
la región visitada. 

Es revelador que Amara no haya llevado a su encierro ningún libro 
de filosofía pura y dura. No me hubiera extrañado, sin embargo, que 
en su maleta hubiera incluido algún libro de fenomenología. Según 
Husserl, la fenomenología se basa en el fenómeno de la intencionalidad 
de lo mental, es decir, de la relación que hay entre el sujeto y un objeto 
de pensamiento que es constitutiva del pensamiento. No podría haber, 
desde esta perspectiva, una fenomenología del vacío, de la nada. Y sin 
embargo la aventura que emprendió Amara encerrado en las cuatro 
paredes de su habitación, pudo haber sido una exploración de la 
fenomenología del aburrimiento, es decir, de la inactividad, del paso del 
tiempo, del enfrentamiento claustrofóbico con el propio yo. 

Sin embargo podría decirse que esa descripción fenómenológica y 
existencial del aburrimiento ya la hizo, y de manera brillante, Heidegger 
en Los conceptos fundamentales de la metafísica. ¿Por qué ignoró Amara de 
manera tan flagrante al filósofo de la Selva Negra? ¿Acaso su formación 
analítica todavía sigue pesando en sus simpatías intelectuales?

Amara sale de su reclusión en mal estado. El autor se conoce mejor a sí 
mismo, pero lo que ha descubierto no es agradable. Lo cito: “¿Qué había 
aprendido de mi viaje alrededor de mi cuarto? Que más que intereses he 
tenido coartadas. Que mi impaciencia no es tanto una inadaptación a la 
lentitud del presente, sino un refrenamiento de mi deseo de huida. Que 
incluso la paz la he buscado atropelladamente. Que no llego al fondo 
de nada, ni conozco a profundidad ningún aspecto del mundo, pues el 
hastío es la justificación más cómoda de los diletantes.” (p. 171). Esta es 
la parte quizá más desgarradora de toda la narración. Pero Amara no se 
queda en la autocompasión y decide moverse, ocuparse, viajar.

El tercer capítulo del libro trata, entre otras cosas, de un insólito 
viaje del autor a la capital mundial de la diversión organizada. En Las 
Vegas, Amara sigue siendo el conejillo de indias de sus experimentos 
existenciales, aunque en esta ocasión no lleva libros consigo porque no 
le faltan distracciones, el problema es otro, le sobran. A su regreso de la 
ciudad de los casinos, después de su largo recorrido por las estaciones 
del aburrimiento, Amara nos dice que ya que no podemos escapar de 
la realidad de luz neón que nos aplasta, habría que liberarse de los 
lazos que nos amarran a ella. Para los sabios orientales no existe el 
aburrimiento porque viven como si fueran lechugas, es decir, viven de 
manera natural, espontánea y tranquila. Hacer yoga, meditar, estar en el 



242 Tópicos, Revista de Filosofía

Tópicos, Revista de Filosofía 46 (2013)

mundo sin reservas, hay muchas técnicas para no aburrirse, angustiarse 
o deprimirse. Sin embargo, Amara reconoce que le resultaría difícil 
transformarse en un remedo de monje oriental. Entonces, el autor 
presta atención a un personaje que podría parecer lo más alejado a un 
sabio taoísta, pero que llevó una vida que puede ser descrita de manera 
semejante. Para Andy Warhol cualquier cosa era interesante y, por lo 
mismo, nada lo era: una lata de sopa es vista de manera equivalente a 
la Capilla Sixtina. Amara nos describe a un Warhol que fue capaz de 
llevar una vida interior de insustancialidad y tedio y que, sin embargo, 
logró romper el velo de apariencias que cubre la existencia (p. 272). Al 
final del libro, Amara esboza una conclusión que podría calificarse de 
optimista, si no fuera porque el adjetivo tiene connotaciones chocantes. 
Lo que dice es que si equiparamos al aburrimiento con la totalidad de la 
vida, entonces podríamos romper con la dicotomía subyacente entre lo 
divertido y lo aburrido, lo sustancial y lo insustancial, los ratos vivos y 
los muertos. Amara se pregunta“¿Por qué no recoger los escombros de la 
falta de sentido y levantar con ellos una nueva escuela del aburrimiento?” 
(p. 278). Si la ruta del sentido trascendente está cancelada, sólo nos 
queda la de la inmanencia, pero la que nos ha tocado está repleta de 
mentiras, ruidos y virtualidades. Para que el nuevo sentido sea posible 
hay que transformar de manera radical nuestra forma de vida. Así dice: 
“Resistirse a esa jerarquía dominante, ponerla de cabeza, desmontarla. 
Concebir lo insignificante no como aquello que ha perdido significado, 
sino como aquello que está a la espera de que se lo restituyamos. (…) 
A fin de cuentas, quizá no exista lo aburrido, sino una compleja red 
de poder que determina e insiste, a través de una muy bien aceitada 
maquinaria propagandística, en donde poner los ojos, qué es lo ideal 
y qué lo escuálido, qué lo crucial y qué lo anecdótico.”  (p. 278). Para 
desmontar la estructura de poder que nos condena al aburrimiento 
habría que hacer una revolución, no sólo una artística, como la de 
Warhol, sino social, moral, existencial. Esta sería, por supuesto, una 
revolución diferente a las del siglo XX. Las revoluciones del pasado 
no habrían visto con buenos ojos el proyecto de una nueva escuela del 
aburrimiento. Un comisario maoísta hubiera dicho que aburrirse es 
cosa de burgueses, que el proletariado está demasiado ocupado en la 
construcción del nuevo mundo. Me causa gracia, y pavor, pensar que 
Amara seguramente hubiera sido confinado a un campo de trabajo en 
castigo por escribir un libro como éste. 



243Reseñas

Tópicos, Revista de Filosofía 46 (2013)

Amara cuenta que concibió el proyecto de un libro intitulado “Nada 
nuevo bajo el sol”, que fuese una historia del aburrimiento, desde la era 
de las cavernas hasta nuestros días, un libro monumental y aburrido 
y que, sin embargo, fuese divertido redactar. Sin embargo, después de 
comenzar la investigación documental, renunció a escribir semejante 
mamotreto del hastío. No obstante, la investigación que hizo para el 
libro e incluso algunas partes del mismo están presentes, se dejan ver, 
en La escuela del aburrimiento. Pero ¿por qué si Amara no escribió aquel 
grueso tratado, sí decidió escribir este simpático ensayo? ¿Acaso lo 
hizo para divertirse en el sentido pascaliano, es decir, para escapar de 
su aburrimiento? ¿Seguirá Amara igual o peor de aburrido que antes? 
¿Habrá alcanzado algún tipo de iluminación, por modesta que sea? 

Lo peor que podría pasarle a un libro sobre el aburrimiento es 
que resultase aburrido. El libro de Amara, está lejos de serlo; es más, 
podríamos decir que a veces se percibe el cuidado que puso su autor 
para que fuese ameno. Amara puede quedar tranquilo, es un placer leer 
La escuela del aburrimiento, pero debajo de ese solaz queda una sensación 
inquietante, la misma que tenemos cuando nos miramos al espejo 
durante más de un instante. 

Guillermo Hurtado
Instituto de Investigaciones Filosóficas, 

Universidad Nacional Autónoma de México




