
244 Tópicos, Revista de Filosofía

Tópicos, Revista de Filosofía 46 (2013)

Juan A. Mercado: Entre el interés y la benevolencia. La ética de David 
Hume, Berna: Peter Lang, 2013.

David Hume es un pensador ya canónico cuya influencia se extiende 
sobre un número importante de pensadores que, o bien tomaron su legado 
como punto de partida para su propia empresa filosófica (piénsese en 
Adam Smith, Jeremy Bentham, John Stuart Mill, A.J. Ayer, J. L. Mackie 
y Bernard Williams, por tan sólo mencionar algunos ejemplos), o bien, 
vieron en sus obras una importante serie de desafíos teóricos a los que 
era menester atender y brindar una respuesta (piénsese en figuras tan 
diversas como Immanuel Kant, Edmund Husserl, Donald Davidson y 
John Rawls). En ambos casos, se advierte que la propuesta de Hume 
difícilmente puede dejarlo a uno indiferente y que ésta representa un 
momento destacado del pensamiento moderno así como una influencia 
decisiva en diversas vertientes de la filosofía contemporánea. 

El libro Entre el interés y la benevolencia. La ética de David Hume de Juan 
A. Mercado constituye, en cierto sentido, una obra que da testimonio 
de la naturaleza provocativa de la filosofía del pensador escocés. Sin 
embargo, se trata de una obra, a mi entender, de difícil clasificación, con 
distintas virtudes y defectos. Me ocuparé de algunos aspectos formales 
y posteriormente de algunas consideraciones de mayor fondo. 

Por un lado, el autor afirma en la introducción que su libro es una 
“presentación crítica” (p. 12) de la ética de Hume, la cual estaría motivada 
por el hecho, a todas luces cierto, de la poca literatura especializada en 
castellano sobre Hume, máxime en lo que toca a su filosofía práctica. 
Remediar tal carencia en el contexto hispanohablante constituye ya de 
entrada un mérito, y valida la empresa de realizar una nueva exposición 
sobre un autor tan canónico –un signo que a mi entender refuerza, al 
menos a primera vista, la impresión de que uno está habiéndoselas aquí 
con un libro más bien introductorio es la exposición que se hace de la 
vida de Hume en el primer capítulo (pp. 17-25): en una obra dirigida 
a un público especializado difícilmente encontraríamos un apartado 
biográfico de esta naturaleza–, no sólo buscando exponer con claridad 
los planteamientos de Hume, sino tratando de ponderar la solidez de 
sus argumentos.

Por otro lado, sin embargo, observamos que Mercado presenta un 
discurso que, si bien logra distinguir con éxito núcleos teóricos claves de 
la ética humeana como lo son la tensión entre egoísmo y benevolencia, la 
simpatía, la utilidad y la justicia, se apega de un modo excesivo al orden 
expositivo del Tratado sobre la naturaleza humana, y, en menor medida, 



245Reseñas

Tópicos, Revista de Filosofía 46 (2013)

al de la Investigación sobre los principios de la moral. Por supuesto, seguir 
fielmente el texto a analizar en un trabajo de corte interpretativo es por 
lo general un acierto, pero cuando se trata de un texto que se presenta en 
muchos momentos como introductorio, inclusive si éste está destinado a 
un público con formación filosófica, no parece del todo pertinente seguir 
esta metodología, la cual aquí raya muchas veces en la exageración            
–por sólo aludir a algo sumamente tangible, entre las páginas 60 y 68
encontramos catorce citas de Hume presentadas in extenso, y entre las 
páginas 77 y 85 encontramos doce, también de considerable extensión e 
intercaladas por breves apuntes de Mercado de tres o cuatro líneas a lo 
mucho–. 

El texto de Mercado se lee en varias instancias como un comentario 
en paralelo al Tratado; un comentario que, sin lugar a dudas, exhibe en 
varias instancias un conocimiento sofisticado de Hume y varios de sus 
intérpretes, pero que no resulta una introducción ágil y directa para quien 
busca apenas obtener familiaridad con los conceptos fundamentales del 
filósofo escocés. El lector que no conoce a Hume puede sacar provecho 
del libro, pero para ello tendrá que hacer un esfuerzo mayor a fin de 
comprender en el curso de la lectura las nociones principales de la ética 
humeana. En realidad, me parece, hay una tensión entre el discurso 
introductorio y especializado en el libro que no termina del todo por 
resolverse. 

No es tanto el lector diletante sino más bien el especialista el que puede 
derivar un mayor beneficio de esta obra en su calidad de comentario 
en paralelo al Tratado. En efecto, aunque Mercado explícitamente no lo 
apunte de esta manera y su texto muchas veces sugiera lo contrario, 
considero que la obra le resulta más útil a aquel lector que es ya un 
especialista en Hume o al menos cuenta con una importante familiaridad 
con él, y que desea consultar un texto exegético informado en lo que toca 
a la discusión actual sobre Hume entre sus comentadores, y que busca 
también obtener coordenadas históricas precisas sobre la ilustración 
escocesa y el empirismo británico, que le permitan entender y situar 
el pensamiento de Hume en su contexto. Mercado sabe presentar 
diversas tesis humeanas en el contexto más amplio de la discusión 
crítica sobre el autor, y establece vínculos interesantes entre las obras 
más representativas de Hume con sus ensayos de corte más literario e 
histórico, e incluso con otros escritos como los Diálogos sobre la religión 
natural.



246 Tópicos, Revista de Filosofía

Tópicos, Revista de Filosofía 46 (2013)

Hay, sin embargo, un defecto del libro sobre el que creo necesario 
llamar la atención. En términos generales, Mercado parece tener una 
animadversión contra la propuesta de Hume, o al menos parece que 
parte del supuesto de que ésta es fundamentalmente limitada y errónea. 
Empleo el término animadversión, consciente de sus tintes psicológicos 
y subjetivos, puesto que las reservas críticas de Mercado ante Hume 
resultan muchas y no son siempre articuladas argumentativamente a 
lo largo del texto. Desde la introducción el autor nos adiverte que en las 
“Consideraciones conclusivas” habrá de presentar “algunas nociones 
de pensadores contemporáneos –críticos de Hume– que considero vías 
para superar la propuesta del filósofo” (p. 13). Pero como ya se ha dicho 
antes, el discurso de Mercado es a grandes rasgos el de un comentario 
exegético y no el de una reconstrucción y revisión sistemáticas de los 
planteamientos humeanos, por lo que cuando finalmente llegamos 
en dicho capítulo a la suscinta exposición de autores como Elizabeth 
Anscombe, Charles Taylor, Alasdair MacIntyre, Robert Spaemann y 
Philippa Foot (cfr. pp. 240-247) uno queda más bien desconcertado ante 
esos brevísimos apuntes críticos. 

Resulta poco clara la conexión entre el resto del libro y esta especie 
de corolario en el que se exhorta al lector a ir más allá de la propuesta de 
Hume. La impresión que se deriva de esto es la de un salto argumentativo. 
Algo semejante ocurre también cuando Mercado advierte al lector de 
un aspecto concreto de su proceder: “Pienso que las relativamente 
frecuentes referencias al pensamiento aristotélico se justifican por sí 
mismas. Estoy convencido de que la propuesta del Estagirita, aún (sic) 
con la lejanía en el tiempo y con sus problemas de interpretación, ofrece 
una perspectiva más abierta que la de Hume” (p. 13). La pregunta que 
salta inmediatamente ante esta afirmación es: ¿por qué en un texto 
introductorio o de exposición general de la ética de Hume tendrían que 
aparecer intercalaciones aristotélicas –las cuales nunca pasan de ser 
alusiones y referencias de paso–, que se supone son evidentes en tanto que 
correcciones necesarias a las tesis de Hume? Más aún, inmediatamente 
después de esta afirmación, Mercado asevera que hace esto porque “da 
la impresión de que el filósofo escocés se empeña en encuadrar la ética 
de Aristóteles como un manual de metafísica de la conducta, como un 
sistema deductivo que ofrece respuestas prefabricadas a un mundo que 
no le corresponde” (p. 13), pero en ningún momento dentro de la obra 
se establece una discusión sobre cómo Hume leyó, interpretó o asimiló 
a Aristóteles. Parece, en suma, que se trata únicamente una cuestión de 



247Reseñas

Tópicos, Revista de Filosofía 46 (2013)

preferencia o predilección lo que lo anima a trazar este contraste. En 
consecuencia, el estatuto oscilante del libro al que ya habíamos aludido 
se acentúa todavía más, pues con esto el lector ya no sabe si lo que tiene 
en sus manos es una introducción, un comentario, o bien, un tratado 
que podríamos titular Aristóteles vs. Hume, sin que resulte claro en este 
último caso en qué asunto en concreto estribaría la disputa entre estos 
dos autores.

Por otra parte, si bien su crítica al naturalismo humeano resulta 
aguda en muchos puntos (cfr. pp. 83-85, 237-240), me parece precipitada 
la conclusión de Mercado según la cual, de darse la consecuencia del 
determinismo, nos veríamos obligados a abandonar la totalidad de la 
propuesta del filósofo escocés, y a desechar la idea de hacer filosofía 
en clave humeana. En ningún momento somete Mercado a examen 
los argumentos compatibilistas de prominentes intérpretes humeanos 
contemporáneos como Michael McKenna, Paul Russell, y James Harris 
ente otros, por no hablar ya de clásicas perspectivas sistemáticas pero 
de clara inspiración humeana como las de A.J. Ayer y P.F. Strawson, 
que precisamente sugieren la posibilidad de que un actor asuma 
responsabilidad moral y que esté a su vez determinado por los procesos 
causales del mundo natural. Parece extraño que un intérprete de Hume 
sugiera que la razón por la que debemos de abandonar a Hume y su 
naturalismo es que éste nos conduce al determinismo –el cual Mercado 
parece asociar con una especie de quietismo o absoluta impasibilidad, 
pero que de ninguna forma tendría por qué entenderse necesariamente 
así–, cuando una interpretación estándar en la literatura crítica 
precisamente apunta a que, aun dándose el determinismo en Hume, 
sigue siendo posible la responsabilidad moral dentro de las coordenadas 
teóricas propuestas por él. Incluso hay autores como Galen Strawson 
que niegan rotundamente que Hume haya sostenido el determinismo, 
pues el escepticismo sobre la causalidad impediría a Hume suscribir una 
tesis metafísica de esta índole. Esta propuesta interpretativa tampoco es 
sometida a examen en el libro.

Pero incluso si hubiese intrínsecamente uno o varios aspectos 
problemáticos en la propuesta original de Hume, ¿anularía esto la 
posibilidad de desarrollar de manera sistemática una ética de corte 
o de cierta inspiración humeanas? Valga la pena hacer en este punto
una comparación kantiana: en la actualidad, hay muchos filósofos 
que desarrollan una propuesta kantiana en ética y que no asumen su 
doctrina de la libertad trascendental, por no decir su teoría del noúmeno 



248 Tópicos, Revista de Filosofía

Tópicos, Revista de Filosofía 46 (2013)

o su marcado apego a la ciencia newtoniana. Ser kantiano hoy en día
no representa asumir, de forma holística, todas y cada una de las tesis 
sostenidas por el Kant histórico. Tampoco ser aristotélico hoy en día 
significa aceptar la tesis de la esclavitud natural. Si esto es así, entonces: 
¿por qué Mercado sugiere que tendríamos que asumir semejante 
compromiso teórico holístico con el conjunto de la filosofía de David 
Hume, en caso de querer ser filósofos humeanos? Me parece que se trata 
de una falsa disyuntiva.

En suma: tanto el lector especializado como el diletante pueden 
sacar provecho de la obra, pero el primero obtendrá un beneficio mayor 
si lo que busca es un comentario informado en las fuentes, y el segundo 
tendrá que esforzarse más a fin de formarse una concepción cabal de la 
ética humeana. Como hemos dicho, es ya de por sí un mérito el presentar 
una obra detallada sobre un autor que, en el mundo hispanohablante, 
ha sido tratado relativamente poco. Debido a su exposición, no exenta 
de polémica, pienso que el libro puede propiciar un debate sobre el 
empirismo, en general, y sobre David Hume, en lo particular, en el 
contexto filosófico de lengua castellana. 

Como corolario, me parece muy meritorio el intento de establecer 
coordenadas para valorar críticamente la ética de Hume, como hacia las 
que apunta Mercado, pero éstas ameritan un desarrollo argumentativo 
más extenso y detallado que el que él les da. Asimismo, tratándose de 
un filósofo canónico como Hume, que goza de tanta actualidad, juzgo 
necesario, hacer una lectura más abierta de su propuesta, valorando 
también sus posibles aciertos y virtudes. De igual manera, si uno 
quiere establecer un discurso más sistemático, como el que Mercado 
por momentos parece elaborar, uno debe forzosamente considerar 
y examinar los pensadores que afirman la vigencia de Hume en el 
debate contemporáneo –basta mencionar a figuras como Annette 
Baier, Galen Strawson y Micheal Smith, por ejemplo, quienes han 
hecho una apropiación muy original del filósofo escocés–, y ésta es una 
tarea que en el libro se echa de menos, y que debe ser abordada por 
los especialistas que deseen ahondar más en los alcances de la ética de 
Hume en el presente. Sin embargo, quizás el libro de Mercado sea un 
punto interesante de partida para comenzar a plantear la necesidad de 
esta labor.

Eduardo Charpenel
Universidad de Bonn




