244 Téricos, REvista DE FiLosoFiA

Juan A. Mercado: Entre el interés y la benevolencia. La ética de David
Hume, Berna: Peter Lang, 2013.

David Hume es un pensador ya candnico cuya influencia se extiende
sobre unnumeroimportante de pensadores que, o bientomaronsulegado
como punto de partida para su propia empresa filosofica (piénsese en
Adam Smith, Jeremy Bentham, John Stuart Mill, A.]. Ayer, J. L. Mackie
y Bernard Williams, por tan sélo mencionar algunos ejemplos), o bien,
vieron en sus obras una importante serie de desafios tedricos a los que
era menester atender y brindar una respuesta (piénsese en figuras tan
diversas como Immanuel Kant, Edmund Husserl, Donald Davidson y
John Rawls). En ambos casos, se advierte que la propuesta de Hume
dificilmente puede dejarlo a uno indiferente y que ésta representa un
momento destacado del pensamiento moderno asi como una influencia
decisiva en diversas vertientes de la filosofia contemporanea.

Ellibro Entre el interés y la benevolencia. La ética de David Hume de Juan
A. Mercado constituye, en cierto sentido, una obra que da testimonio
de la naturaleza provocativa de la filosofia del pensador escocés. Sin
embargo, se trata de una obra, a mi entender, de dificil clasificacion, con
distintas virtudes y defectos. Me ocuparé de algunos aspectos formales
y posteriormente de algunas consideraciones de mayor fondo.

Por un lado, el autor afirma en la introduccién que su libro es una
“presentacion critica” (p. 12) de la ética de Hume, la cual estaria motivada
por el hecho, a todas luces cierto, de la poca literatura especializada en
castellano sobre Hume, maxime en lo que toca a su filosofia practica.
Remediar tal carencia en el contexto hispanohablante constituye ya de
entrada un mérito, y valida la empresa de realizar una nueva exposicién
sobre un autor tan candnico —un signo que a mi entender refuerza, al
menos a primera vista, la impresién de que uno esta habiéndoselas aqui
con un libro mas bien introductorio es la exposicién que se hace de la
vida de Hume en el primer capitulo (pp. 17-25): en una obra dirigida
a un publico especializado dificilmente encontrariamos un apartado
biografico de esta naturaleza—, no s6lo buscando exponer con claridad
los planteamientos de Hume, sino tratando de ponderar la solidez de
sus argumentos.

Por otro lado, sin embargo, observamos que Mercado presenta un
discurso que, si bien logra distinguir con éxito nticleos tedricos claves de
la ética humeana como lo son la tension entre egoismo y benevolencia, la
simpatia, la utilidad y la justicia, se apega de un modo excesivo al orden
expositivo del Tratado sobre la naturaleza humana, y, en menor medida,

Topicos, Revista de Filosofia 46 (2013)



REesENAS 245

al de la Investigacion sobre los principios de la moral. Por supuesto, seguir
fielmente el texto a analizar en un trabajo de corte interpretativo es por
lo general un acierto, pero cuando se trata de un texto que se presenta en
muchos momentos como introductorio, inclusive si éste esta destinado a
un publico con formacion filosofica, no parece del todo pertinente seguir
esta metodologia, la cual aqui raya muchas veces en la exageracién
—por sélo aludir a algo sumamente tangible, entre las paginas 60 y 68
encontramos catorce citas de Hume presentadas in extenso, y entre las
paginas 77 y 85 encontramos doce, también de considerable extension e
intercaladas por breves apuntes de Mercado de tres o cuatro lineas a lo
mucho-.

El texto de Mercado se lee en varias instancias como un comentario
en paralelo al Tratado; un comentario que, sin lugar a dudas, exhibe en
varias instancias un conocimiento sofisticado de Hume y varios de sus
intérpretes, pero que no resulta una introduccién agil y directa para quien
busca apenas obtener familiaridad con los conceptos fundamentales del
filosofo escocés. El lector que no conoce a Hume puede sacar provecho
del libro, pero para ello tendra que hacer un esfuerzo mayor a fin de
comprender en el curso de la lectura las nociones principales de la ética
humeana. En realidad, me parece, hay una tensién entre el discurso
introductorio y especializado en el libro que no termina del todo por
resolverse.

Noestantoellector diletante sinomasbien el especialista el que puede
derivar un mayor beneficio de esta obra en su calidad de comentario
en paralelo al Tratado. En efecto, aunque Mercado explicitamente no lo
apunte de esta manera y su texto muchas veces sugiera lo contrario,
considero que la obra le resulta mas util a aquel lector que es ya un
especialista en Hume o al menos cuenta con una importante familiaridad
con €l, y que desea consultar un texto exegético informado en lo que toca
a la discusion actual sobre Hume entre sus comentadores, y que busca
también obtener coordenadas histéricas precisas sobre la ilustracién
escocesa y el empirismo britanico, que le permitan entender y situar
el pensamiento de Hume en su contexto. Mercado sabe presentar
diversas tesis humeanas en el contexto mas amplio de la discusiéon
critica sobre el autor, y establece vinculos interesantes entre las obras
mas representativas de Hume con sus ensayos de corte mas literario e
histérico, e incluso con otros escritos como los Didlogos sobre la religion
natural.

Toépicos, Revista de Filosofia 46 (2013)



246 Téricos, REvista DE FiLosoFiA

Hay, sin embargo, un defecto del libro sobre el que creo necesario
llamar la atencion. En términos generales, Mercado parece tener una
animadversion contra la propuesta de Hume, o al menos parece que
parte del supuesto de que ésta es fundamentalmente limitada y erronea.
Empleo el término animaduversion, consciente de sus tintes psicoldgicos
y subjetivos, puesto que las reservas criticas de Mercado ante Hume
resultan muchas y no son siempre articuladas argumentativamente a
lo largo del texto. Desde la introduccion el autor nos adiverte que en las
“Consideraciones conclusivas” habra de presentar “algunas nociones
de pensadores contemporaneos —criticos de Hume- que considero vias
para superar la propuesta del fildsofo” (p. 13). Pero como ya se ha dicho
antes, el discurso de Mercado es a grandes rasgos el de un comentario
exegético y no el de una reconstruccion y revision sistematicas de los
planteamientos humeanos, por lo que cuando finalmente llegamos
en dicho capitulo a la suscinta exposicion de autores como Elizabeth
Anscombe, Charles Taylor, Alasdair MacIntyre, Robert Spaemann y
Philippa Foot (cfr. pp. 240-247) uno queda mas bien desconcertado ante
esos brevisimos apuntes criticos.

Resulta poco clara la conexién entre el resto del libro y esta especie
de corolario en el que se exhorta al lector a ir mas alla de la propuesta de
Hume. Laimpresion que se deriva de esto esla de un salto argumentativo.
Algo semejante ocurre también cuando Mercado advierte al lector de
un aspecto concreto de su proceder: “Pienso que las relativamente
frecuentes referencias al pensamiento aristotélico se justifican por si
mismas. Estoy convencido de que la propuesta del Estagirita, aan (sic)
con la lejania en el tiempo y con sus problemas de interpretacién, ofrece
una perspectiva mas abierta que la de Hume” (p. 13). La pregunta que
salta inmediatamente ante esta afirmacién es: ;por qué en un texto
introductorio o de exposicion general de la ética de Hume tendrian que
aparecer intercalaciones aristotélicas —las cuales nunca pasan de ser
alusiones y referencias de paso-, que se supone son evidentes en tanto que
correcciones necesarias a las tesis de Hume? Mads atin, inmediatamente
después de esta afirmacién, Mercado asevera que hace esto porque “da
la impresién de que el fildsofo escocés se empena en encuadrar la ética
de Aristoteles como un manual de metafisica de la conducta, como un
sistema deductivo que ofrece respuestas prefabricadas a un mundo que
no le corresponde” (p. 13), pero en ningin momento dentro de la obra
se establece una discusion sobre como Hume leyo, interpretd o asimilo
a Aristoteles. Parece, en suma, que se trata inicamente una cuestion de

Topicos, Revista de Filosofia 46 (2013)



REesENAS 247

preferencia o predilecciéon lo que lo anima a trazar este contraste. En
consecuencia, el estatuto oscilante del libro al que ya habiamos aludido
se acenttia todavia mas, pues con esto el lector ya no sabe si lo que tiene
en sus manos es una introduccion, un comentario, o bien, un tratado
que podriamos titular Aristételes vs. Hume, sin que resulte claro en este
ultimo caso en qué asunto en concreto estribaria la disputa entre estos
dos autores.

Por otra parte, si bien su critica al naturalismo humeano resulta
aguda en muchos puntos (cfr. pp. 83-85, 237-240), me parece precipitada
la conclusion de Mercado segun la cual, de darse la consecuencia del
determinismo, nos veriamos obligados a abandonar la totalidad de la
propuesta del filésofo escocés, y a desechar la idea de hacer filosofia
en clave humeana. En ningiin momento somete Mercado a examen
los argumentos compatibilistas de prominentes intérpretes humeanos
contemporaneos como Michael McKenna, Paul Russell, y James Harris
ente otros, por no hablar ya de clasicas perspectivas sistematicas pero
de clara inspiracion humeana como las de A.J. Ayer y P.F. Strawson,
que precisamente sugieren la posibilidad de que un actor asuma
responsabilidad moral y que esté a su vez determinado por los procesos
causales del mundo natural. Parece extrano que un intérprete de Hume
sugiera que la razén por la que debemos de abandonar a Hume y su
naturalismo es que éste nos conduce al determinismo —el cual Mercado
parece asociar con una especie de quietismo o absoluta impasibilidad,
pero que de ninguna forma tendria por qué entenderse necesariamente
asi-, cuando una interpretacién estandar en la literatura critica
precisamente apunta a que, aun dandose el determinismo en Hume,
sigue siendo posible la responsabilidad moral dentro de las coordenadas
tedricas propuestas por €l. Incluso hay autores como Galen Strawson
que niegan rotundamente que Hume haya sostenido el determinismo,
pues el escepticismo sobre la causalidad impediria a Hume suscribir una
tesis metafisica de esta indole. Esta propuesta interpretativa tampoco es
sometida a examen en el libro.

Pero incluso si hubiese intrinsecamente uno o varios aspectos
problematicos en la propuesta original de Hume, ;anularia esto la
posibilidad de desarrollar de manera sistematica una ética de corte
o de cierta inspiraciéon humeanas? Valga la pena hacer en este punto
una comparacién kantiana: en la actualidad, hay muchos filésofos
que desarrollan una propuesta kantiana en ética y que no asumen su
doctrina de la libertad trascendental, por no decir su teoria del notimeno

Toépicos, Revista de Filosofia 46 (2013)



248 Téricos, REvista DE FiLosoFiA

o su marcado apego a la ciencia newtoniana. Ser kantiano hoy en dia
no representa asumir, de forma holistica, todas y cada una de las tesis
sostenidas por el Kant histérico. Tampoco ser aristotélico hoy en dia
significa aceptar la tesis de la esclavitud natural. Si esto es asi, entonces:
(por qué Mercado sugiere que tendriamos que asumir semejante
compromiso tedrico holistico con el conjunto de la filosofia de David
Hume, en caso de querer ser fildsofos humeanos? Me parece que se trata
de una falsa disyuntiva.

En suma: tanto el lector especializado como el diletante pueden
sacar provecho de la obra, pero el primero obtendra un beneficio mayor
si lo que busca es un comentario informado en las fuentes, y el segundo
tendra que esforzarse mas a fin de formarse una concepcion cabal de la
ética humeana. Como hemos dicho, es ya de por si un mérito el presentar
una obra detallada sobre un autor que, en el mundo hispanohablante,
ha sido tratado relativamente poco. Debido a su exposicion, no exenta
de polémica, pienso que el libro puede propiciar un debate sobre el
empirismo, en general, y sobre David Hume, en lo particular, en el
contexto filoséfico de lengua castellana.

Como corolario, me parece muy meritorio el intento de establecer
coordenadas para valorar criticamente la ética de Hume, como hacia las
que apunta Mercado, pero éstas ameritan un desarrollo argumentativo
mas extenso y detallado que el que €l les da. Asimismo, tratandose de
un fildsofo canénico como Hume, que goza de tanta actualidad, juzgo
necesario, hacer una lectura mas abierta de su propuesta, valorando
también sus posibles aciertos y virtudes. De igual manera, si uno
quiere establecer un discurso mas sistematico, como el que Mercado
por momentos parece elaborar, uno debe forzosamente considerar
y examinar los pensadores que afirman la vigencia de Hume en el
debate contemporaneo -basta mencionar a figuras como Annette
Baier, Galen Strawson y Micheal Smith, por ejemplo, quienes han
hecho una apropiacién muy original del fildsofo escocés—, y ésta es una
tarea que en el libro se echa de menos, y que debe ser abordada por
los especialistas que deseen ahondar mas en los alcances de la ética de
Hume en el presente. Sin embargo, quizas el libro de Mercado sea un
punto interesante de partida para comenzar a plantear la necesidad de
esta labor.

Eduardo Charpenel
Universidad de Bonn

Topicos, Revista de Filosofia 46 (2013)





