TOMAS DE AQUINO COMO ANTECEDENTE
MEDIEVAL DE LA TOLERANCIA MODERNA

Ezequiel Téllez Maqueo
Universidad Panamericana
detellez@up.edu.mx

Abstract

The author examines briefly some texts belonging to the thomistic corpus,
in which is shown that tolerance is not a proper value of modernity, but it was
practiced and explained by Thomas Aquinas who lived in a rich multicultural pe-
riod of history as the medieval age was, where he defended convincingly his own
beliefs with respect and toleration in the presence of all kind of thinkers (muslims
and jewish thinkers, heretics, unbelievers, etc.) with whom he didn’t agree entirely.
After concluding that prostitution is inmoral but not illegal according to Aquinas,
such any tolerant philosopher would do it, the author determines the nature and
limits of this ethic virtue, giving good reasons to be cultivated it by anyone.

Key words: tolerance, Thomism, Medieval Philosophy, Aquinas.

Resumen

El autor examina brevemente algunos textos del corpus tomista, en donde
parece que la tolerancia no constituye un valor propio de la modernidad, sino que
fue practicada y explicada por Tomas de Aquino, quien vivié en un periodo mul-
ticulturalmente rico de la historia como lo fue la Edad Media, en donde defendio
convincentemente sus propias creencias con respeto ante toda clase de pensado-
res (filbsofos musulmanes y judios, herejes, infieles, etc.) con los que no estaba
completamente de acuerdo. Después de concluir que la prostituciéon es inmoral
pero no ilegal segun santo Tomas, tal como lo harfa cualquier filésofo tolerante,
el autor establece la naturaleza y limites de esta virtud ética, aportando buenas
razones para ser cultivada por cualquier persona.

Palabras clave: tolerancia, tomismo, filosoffa medieval, Aquino.

"Recibido: 05-10-08. Aceptado: 05-02-09.

Tépicos 36 (2009), 37-63



40 EZEQUIEL TELLEZ MAQUEO
Introduccion

Basilio de Cesarea cuenta de un campesino sencillo y sin letras pe-
ro de una fe inquebrantable llamado Batlaam —nacido al igual que
el propio doctor griego en Cesarea de Capadocia—, quien se hizo cé-
lebre porque en la persecucion romana contra los cristianos, decretada
en 303 por el emperador Diocleciano, después de haberle hecho pasar
los guardias por la carcel, el escarnio, los azotes y el potro sin una sola
queja, fue llevado a rastras ante una estatua de Jupiter para obligarle a que
hiciera un sacrificio al “padre de los dioses”. Ante la negativa del proce-
sado, los guardias extendieron a viva fuerza su brazo para que la mano
estuviese justamente encima de las llamas y le pusieron incienso en la
palma, de modo que si Barlaam hacia el menor movimiento, el incienso
caerfa sobre las brasas, como si ofreciese un sacrificio, lo que significarfa
su liberacién. Y aunque tal movimiento instintivo de la mano ante el fue-
go no hubiese sido considerado un acto de idolatrfa, Barlaam mantuvo
firme su mano, con lo que la llama del fuego fue subiendo al tiempo que
consumié su mano y asi se quemo el incienso, pero el corazén del hom-
bre siguié impertérrito. Al final el fuego quemé por completo a Barlaam.
San Basilio compuso un poema a la mano de Barlaam y a su victoria so-
bre el fuego!.

"BASILIO DE CESAREA: Eic Baphadu udetupe: “Tolto 3% 10 16 yevvale
Tiuepov Baphady mempayuévov. "Hynoe ydp 1) nohepnd) o0 ydptupog odiniyE,
xal Tog Thg evoefelog OmATog, bg opdite, cuviyayey. ‘O 100 Xplotol xeluevog
afinThe xnpdyln, xal 10 thc Exxnolag dventépwoe Oéatpov. Kal dg Eleye
0V Totev 0 Asondtng: ‘O motelwy eic gue, xdv drnobdvy, {foetar: t€hvnxev
0 yvevvaiog Baphady, xal cuyxpotel movnylpelg: xotaviAnTol e, xal cuy-
nokel mpog Eotlooty. NOv fuiv avaPoficat xatpds: Ilol copdc: mol ypouuatels:
o0 oulnttic To0 aidvos Toutou Aypowxog Ny ofjuepoy 6 dftTnTog Tig €0-
ogfetog dddoxarog” :“Esto ha sucedido hoy al valiente Barlaam. Soné la trompeta
guerrera del martir, y convocé como veis, a los soldados de la piedad. El constituido
atleta de Cristo, fue anunciado con pregén. Y a toda esta asamblea de la Iglesia, dio alas
para volar. Dijo el sefior de los fieles: El que cree en mi, vivird aunque haya muerto. Pues
bien; murié el esforzado Batlaam y convoca publicas asambleas. Estd consumido en el
sepulcro, e invita a un banquete. Ahora si que podemos exclamar: ;Ddnde estd el sabio?
¢Dénde el erudito? ;Dénde el filésofo? Hoy, un hombre de campo es para nosotros
insuperable maestro de piedad” (PG XXXI, 484, 25-25).

Topicos 36 (2009)



TOMAS DE AQUINO COMO ANTECEDENTE MEDIEVAL. . . 41

Con actos tan valerosos como el martirio, y al mismo tiempo, tan
poco populares como hoy resultaria serlo para la mayorfa de los seres
humanos (si bien es cierto que entre 1927 y 1929 se sabe de la existen-
cia de personas que en México y bajo otras circunstancias alcanzaron
la muerte por causa de sus creencias, con igual formacién que Barlaam),
serfa interesante preguntarse ¢hasta donde serfa capaz de llegar un filéso-
fo en el siglo XXI para defender sus propias convicciones intelectuales
ante los demas? Este es el tema de la radicalidad con que se viven y
practican las propias creencias, pero también el de cémo se las defiende
en la palestra universitaria, con la pluma, con la palabra o simplemente
ante la convivencia con los amigos, familiares y desconocidos. Defender
las propias ideas puede llegar a ser una obligacion si de verdad se quie-
re incidir sobre los que nos rodean, y esto implica necesariamente, estar
abiertos a dar batalla en el terreno argumentativo. La inmensa mayoria
de los filésofos ensefa que esta vida, aun en medio de la abundancia, es
un combate perpetuo (una dimicatio, dirfan los latinos), y aunque algu-
nos afortunados cuentan con la filosoffa como béalsamo que puede hacer
sus heridas menos dolorosas (jtal vez no cura pero consuelal), ningiin ser
humano esta exento de emprender su propia pelea en el terreno de las
ideas, bien sea para comunicar su pensamiento o incluso para defenderlo
con decisién, respeto y seguridad.

Esta condicién “dimicativa” o “maquica” se refleja muy bien en la
vida eristica del filésofo, quien en el ejercicio cotidiano de su quehacer
profesional, estd imbuido y a veces guiado por un espiritu de perpetua
clivergencia,2 en el cual, el dogmatismo, los sofismas, la disputa estéril,
y las doctrinas menos luminosas o poco fundamentadas, pueden ser tan

*A pesar de esto, Alejandro Vigo destaca que no es tolerante, como suele pensarse
equivocadamente, el que se abstiene de emitir sus opiniones y se instala en el cémodo
terreno de la ignorancia escéptica, sino precisamente el que toma postura respecto de
determinados contenidos proposicionales que reflejan los deseos, creencias y preferen-
cias de una persona: “quien ignora o prefiere no decidir si S es 0 no P, no puede en
rigor tolerar que otro crea que S (no) es P; sélo puede tolerar que otro crea o sosten-
ga que S (no) es P aquél que, al mismo tiempo, mantiene la opinién opuesta respecto
de la verdad y/o la falsedad de dicho contenido proposicional”. A. VIGO: “El concep-
to de tolerancia”, Sapientia LIV-205 (1999), pp. 196-197.

Topicos 36 (2009)



42 EZEQUIEL TELLEZ MAQUEO

onerosos que van dando al traste gradualmente con los resortes de su
actividad espiritual, enfocada originariamente a la prosecucién o conse-
cucién de la verdad.

Si tal es la condicién del filésofo, conviene entonces preguntarse:
¢qué clase de sacrificios estatfa dispuesto a asumir un filésofo pagano o
cristiano en el debate intelectual contemporaneo? ;Podria hoy exhibir un
heroismo tal como el de Barlaam, que a fin de mantener incélumes sus
creencias decidié perder la propia vida? ¢O mas bien seguitfa el camino
del papa Marcelino, quien a diferencia de Barlaam, aparentemente habria
ofrecido incienso a los dioses paganos (si hemos de aceptar como fiable
lo afirmado en el Liber Pontiﬁcalis3), logrando asf salvar su vida, guiado
probablemente por la conviccion de que se puede ofrecer un sacrificio
exterior a los dioses paganos sin que ello signifique renunciar interior-
mente a los principios fundamentales de su cristianismo.

No es mi intencién aqui decidir en un plano dedntico-axioldgico
cudl de estas dos actitudes mencionadas deberfan adoptar los hombres
en pleno siglo XXI. Sabemos que actualmente las condiciones histéricas
han cambiado en relacién con los primeros siglos del cristianismo, al
punto de que hoy resultarfa sumamente dificil hallarse ante la disyuntiva
excluyente de tener que salvar la propia vida o conservar intactas las
propias creencias, pues, la libertad de pensamiento que se reconoce en la
mayoria de las constituciones politicas modernas de los paises como una
garantia de los ciudadanos, hace cada vez mas legitimo poder discrepar
de los demas sin por ello tener que exponernos a perder la vida, o a ser
objeto de prosecucion judicial o encarcelamiento.

En efecto, en el Liber Pontificalis se dice del papa Marcelino (296-304) que fue
llevado ante los dioses romanos para quemar incienso ante ellos, y asi lo habria hecho
(“ad sacrificium ductus est ut turificaret, quod et fecit”: 1, 162). Sin embargo, tomando en
cuenta que las fuentes en las que se basa la obra son de dudosa autenticidad (como lo que
afirma Duchesne, autor de la edicion critica del LP), y que por otra parte hay testimonios
en los que se dice que mas bien murié como martir, no podemos afirmar con toda
seguridad que el papa Marcelino haya de ser juzgado entre los Lapsi que traicionaban
la fe que profesaban. Cf. Agostino AMORE: “Il preteso Tlapsus’ di Papa Marcellino”,
Antonianum, 32 (1957), pp. 411-426.

Topicos 36 (2009)



TOMAS DE AQUINO COMO ANTECEDENTE MEDIEVAL. . . 43

El verdadero problema que aqui subyace es la necesidad que ain
hoy tiene el fil6sofo, el pensador o simplemente el ciudadano de a pie
poseedor de creencias en materia filosofica, juridica, politica o religiosa,
de defender sus ideas en medio de la contradiccién o a lo menos en me-
dio de una pluralidad de opiniones, sin tener que adoptar una actitud que
epistemolégicamente se podria calificar de absolutismo absoluto (intran-
sigencia ante lo que cabria perfectamente transigir) ni tampoco de relati-
vismo absoluto (imposibilidad de asumir absolutos morales). El objetivo
del presente trabajo se dirige precisamente a investigar, desde sus textos,
que en ciertos autores medievales como Tomas de Aquino, ya exist{a una
inclinacion al ejercicio de lo que se conoce como tolerancia; en virtud de
la cual, bajo ciertas situaciones puntuales de caracter prudencial, nos es
posible, licito y hasta necesario, permitir ciertos comportamientos que
no van de acuerdo con aquello que pensamos. Un signo de que para di-
cho autor es posible, a un sujeto o a la sociedad civil, poseer criterios
estables en torno a lo bueno y lo justo (por encima de un relativismo
absoluto), sin suponer que estamos obligados a imponer “dogmatica-
mente” por medio de la fuerza, de la ley o de las armas, tan so6lo las
conductas que se cifian a dichos criterios (por encima del absolutismo
absoluto).

La filosofia como cierto martirio

Una primera manifestacion de tolerancia en los textos de Tomas se
percibe al momento de considerar que, ante ciertas circunstancias, es mas
conveniente soportar la adversidad intelectual que hacer todo lo posible
por cambiar el modo de pensar de aquel con quien disentimos, al punto
de que no duda en considerar tal actitud como comparable al martirio.
Naturalmente, no a un «martirio strictu sensu» en el que se es capaz de
perder la vida como Barlaam con tal de salvaguardar sus creencias, sino a
un «martirio por analogia» en el que el sabio debe estar dispuesto a pasar
por el descrédito y la incomprension en virtud de sus ideas, resistiendo
valerosamente a ciertos cuestionamientos ajenos, pero sin perder nunca
la propia fe en aquello que profesa en su corazén y su mente, como tam-

Topicos 36 (2009)



44 EZEQUIEL TELLEZ MAQUEO

poco perdieron la fe los cristianos que fueron entregados al fuego o a
los leones como victimas de la intolerencia religiosa de Nerén o Diocle-
ciano.

En efecto, el filésofo siempre estard expuesto a nuevos “leones”, a
padecer esa otra clase de “fuego” mas sutil pero no menos disolven-
te, como el procedente del descrédito por sus ideas, de la contradiccion
de sus oponentes y de la influencia negativa de algunos otros factores
culturales que juegan en su contra; incluyendo la tendencia, prevalente
en el ambiente posmoderno, de dar un tratamiento frivolo y superficial
a lo profundo mediante un tinglado de discursos vanos, melosos y se-
ductores; los cuales hoy nos manipulan por medio del lenguaje y que
convierten a los retoricos electrénicos en verdaderos “charlatanes” de
oficio.

Tomas de Aquino era consciente de que “la retdrica, que ensefia a ha-
blar con gala de lenguaje”,* puede convertirse en “el anzuelo con que a
veces son atraidos los hombres para dar crédito a errores y falsedades™
hasta desorientar el corazén de la gente sencilla. Y a todo esto debe, si
puede, oponer resistencia el filésofo en la medida de sus posibilidades,

“TOMAS DE AQUINO: Expositio in I Cotintios, cap. 1, lect. 3. En este lugar, el
Angélico se pregunta si es valido emplear recursos como la elocuencia y la retérica hu-
manas para ensefiar la doctrina de la fe, tal como lo hicieron grandes retéricos cristianos
como Ambrosio de Mildn o Agustin de Hipona, o incluso redactar textos usando un
lenguaje selecto y propio, como el que empled san Jerénimo, en cuyos libros se trans-
minaba la erudicién cldsica y la ciencia escritural. Consciente de que nada impide tratar
de cosas divinas “no sélo con sabiduria sino también con musica deleitosa al oido” (non
solum sapienter, sed etiam suaviter), distingue entre ensefiar con sabiduria de palabra
y usar sabiamente la palabra. La primera puede ser perjudicial, pues consiste en pura
sabiduria a lo humano, de suerte que todas las cosas se juzgan como verdaderas o falsas
segun se ajusten al contenido de dicha sabidurfa, incluyendo la fe misma, lo que a Tomas
resulta criticable porque equivaldtfa a subordinar la fe a la ideologia. En cambio, usa con
arte sabio la palabra el que, estando dotado de un amplio conocimiento de la fe, “toma
lo que halla de verdad en las doctrinas de los filésofos, para con ello respaldar la propia
fe”. La conclusién es que no ha de temerse echar mano de las opiniones rectas de los fi-
l6sofos, es decit, las que vienen en apoyo de la fe, pues si los malos echan mano de la
filosoffa en servicio del error o la iniquidad, ¢por qué no van a echar mano de ella los
buenos en favor de la verdad?

STOMAS DE AQUINO: Expositio in I Cotintios, cap. 1, lect. 3.

Topicos 36 (2009)



TOMAS DE AQUINO COMO ANTECEDENTE MEDIEVAL. . . 45

pues “aquellos cuya vida ha de servir como ejemplo a los demas, deben,
si les es posible (debent, si possunt), hacer callar a sus detractores, a fin
de que no dejen de escuchar su predicacién los que podrian oirla®.

Esta clase de sabidurfa mundana fundada en una diletante elocuen-
cia de palabras mas que en una serie de razones verdaderas’ es sélo un
ejemplo de las dificultades culturales con las que el filésofo tiene que
enfrentarse a lo largo de su vida profesional. Y aunque el martir estd
dispuesto a perder la propia vida fisica, para santo Tomas, el filésofo
creyente o sabio es comparable al martir porque en ambos se manifies-
ta la voluntad firme de creer y defender aquello en lo que se piensa.
Mientras el martir propiamente dicho afianza su fe ante la persecucién
exteriot, el sabio participa en algo de esto en cuanto robustece sus creen-
cias mediante el roce intelectual, ante el contacto continuo con gente que
piensa de modo diferente a lo que él sostiene. Todo esto, podtia decirse,
constituye otro modo legitimo de entregar la propia vida en aras de lo
que se cree; por eso afirma que:

Cuanto contradice a la fe, ya sea por consideracion humana
o por una persecucion exterior, en tanto aumenta el mérito
de la fe en cuanto pone de manifiesto una voluntad mas
dispuesta y firme en la fe. Por eso, el mérito de la fe es
mayor en los martires, porque no abandonaron la fe ante
la persecucion; tienen asimismo mayor mérito los sabios,

*GREGORIO MAGNO: In Ezechielem, 1, hom. 9 (ML 76, 877), citado por TOMAS
DE AQUINO, Summa Theologiae, 1I-11, q. 72, a. 3, resp.

Al comentar las célebres palabras de Pablo: “estad sobre aviso para que nadie
os seduzca por medio de una filosofia imitil y falaz, y con vanas sutilezas fundadas
sobre la tradicién de los hombres, segin los elementos del mundo”(Col. 2, 8), santo
Tomias sefiala que con ellas se invita a los espiritus sencillos a guardarse de las falacias
de los sofistas y de las bachillerfas de los filésofos, pues “tropezaria con un escollo”
quien quisiera “aplicar como norma en materia de fe, los principios de las cosas y no
la sabidutfa divina” (TOMAS DE AQUINO: Expositio in Colossenses, cap. 2, lect. 2), y
advierte que juzgar segiin los elementos del mundo significa “ajustar la verdad de la fe
a medida de la verdad de las criaturas”, aunque en su opinién también puede significar
juzgar a la manera en que lo hacen los adoradores de idolos (como los griegos que
llamaban Jupiter al cielo, y asi a cada elemento) o juzgar a la manera en que juzgaban los
judios, esto es, basandose en multiples preceptos ceremoniales y tradiciones humanas.

Topicos 36 (2009)



46 EZEQUIEL TELLEZ MAQUEO

porque no abandonan la fe ante las razones aducidas contra
ella por los filésofos o por los herejes®.

Las herejfas no son absolutamente intolerables para el cristianismo.
El sentir de Tomas se decanta mds bien en favor de su existencia y ain de
su conveniencia para aumentar el mérito del filésofo dotado de fe. Las
herejfas tendrfan por objetivo suscitar cierto celo por la verdad. Asi como
la sangre de los martires es semilla de cristianos, segin decfa Tertuliano
de Cartago (Apologeticum, 50, 13), asimismo, la presencia de herejias ha
sido semilla de grandes predicadores. El celo por sus principios es lo que
hizo de un Saulo de Tarso, un Bossuet o un Lacordaire grandes predica-
dores en medio de ambientes hostiles y gentiles, mostrando con ello que
para ser “trigo de Cristo” (por usar una expresion de Ignacio de Antio-
quia) era necesario que fueran molidos por los dientes de sus detractores
como fieras. Y lo que Tomas afirma aqui no sélo se dice respecto del
pensador cristiano, sino también respecto del fildsofo no creyente.

Para consolidar las propias convicciones —cualesquiera que sean—
es necesario que exista la divergencia intelectual; una variedad de formas
de pensar que es condicion de cualquier discusion. Y como de la dis-
cusion inteligente y organizada normalmente brota la luz si existen las
debidas disposiciones (pues es imposible hacer entrar en razén a quienes
han optado por juzgar como verdadero tan sélo lo que corresponde a sus
intereses), el desacuerdo y la desavenencia pueden no ser absolutamente
negativos.

La tolerancia ¢valor de 1a modernidad?

El estado de la investigacién en torno al tema de la tolerancia has-
ta antes del siglo XVII permite afirmar que no existe una multiplicidad
de autores o textos consagrados al tratamiento de la tolerancia propia-
mente dicha durante la antigiiedad clasica o el pensamiento medieval.
Sin embargo, dado que la tolerancia en el pensamiento premoderno estd
vinculada al ejercicio personal de virtudes naturales como la caridad en
general y sobre todo a la fortaleza; y siendo por otra parte ésta dltima

$TOMAS DE AQUINO: Summa Theologiae, 11-11, q. 2, a. 10, ad 3.

Topicos 36 (2009)



TOMAS DE AQUINO COMO ANTECEDENTE MEDIEVAL. . . 47

un ingrediente fundamental del estoicismo, no debetfa extrafiar que al-
gunos autores’ hayan visto en Epicteto o Marco Aurelio el antecedente
clasico-romano mas importante de la tolerancia, ligada al estoicismo por
medio del concepto del dominio de las propias pasiones, incluyendo la
pasién intelectual que nos lleva a encendernos con cierta violencia en
presencia de otras formas de pensar y actuat, y que segin los estoicos
mereceria ser controlada totalmente. Asi, por ejemplo, los llamados ze-
lotes (como lo fue en su momento Saulo de Tarso) para los romanos
serfan unos destemplados intelectualmente, y por tal motivo, sus inquie-
tudes antirromanas y hasta “fundamentalistas” dificilmente podtian ser
consideradas como tolerantes.

En cambio para otros autores como Bowlin, la tolerancia como vit-
tud moral, aunque tuvo antecedentes estoicos interesantes, comenzaria
a ser practicada mds bien entre los primeros apologistas cristianos en el
marco de los debates que éstos tuvieron que enfrentar contra sus criti-
cos paganos'’. Pone el caso de san Agustin y el de otros pensadores de
los primeros cuatro siglos, quienes sentaron las bases del concepto cris-
tiano de tolerancia en medio de inobjetables diferencias sostenidas con
los romanos y judios principalmente!!.

Es sabido que la tolerancia en su genérica acepcion de “respeto por
las ideas ajenas”, y como un tema tratado mas formalmente por multi-
ples autores en diversos textos, constituye mas bien un valor que nace
en la modernidad con la necesidad de apaciguar conflictos religiosos,
mezclados con intereses politicos, en la Europa posterior a la Reforma

’Cf. Andrew FIALA: “Stoic Tolerance”, Res Publica: A Journal of Legal and Social
Philosophy, IX-2 (2003), pp. 149-168, si bien es cierto que este autor considera que la
tolerancia estoica era mas asociable con una cierta indiferencia hacia lo que los otros
pensaban que a un signo de fortaleza.

%John R. BOWLIN: “Tolerance Among the Fathers”, Journal of the Society of Ch-
ristian Ethics XXVI-1 (2006), pp. 3-36.

"Para este dltimo caso es sumamente interesante el texto de Graham N. STANTON
y Guy G. STROUMSA (eds.): Tolerance and intolerance in eatly Judaism and Christianity,
Cambridge: Cambridge University Press 1998, 370 pp., en donde rescata citas de Max
Weber sobre la relacién de judios y cristianos utiles para un analisis del tema desde la
sociologfa de la religion.

Topicos 36 (2009)



48 EZEQUIEL TELLEZ MAQUEO

protestante!'?. Se considera que la mayoria de los estudios sobre la tole-
rancia arrancan de la Epistola de Ia Tolerancia de John Locke. Con todo,
en estricta justicia historica, debe afirmarse que durante el medievo, la
tolerancia era un valor tan evidente y tan incorporado a la conciencia
colectiva de las sociedades multiculturales y de sus habitantes, que esto
explicarfa por qué nadie hablaba de ella formalmente, como hoy ocu-
rre en nuestra sociedades democraticas, que no sélo la han absolutizado,
sino que, en opinién de Bobbio, sufren de un exceso de tolerancia que
equivale a la corrupcion de la tolerancia misma!'?.

En efecto, nadie hablaba de tolerancia en el medievo, porque en gran
medida ella se vivia cada dfa. Es 16gico suponer que haya habido excep-
ciones al respecto, tratindose de un periodo de la historia de la huma-
nidad y del pensamiento filoséfico tan extenso, lo cual no nos impide
creer que se la haya practicado. Autores como Nederman o Laursen re-
cogen diversos testimonios de autores en los que parece que el tema de la
tolerancia fue tratado y aun desarrollado como por ejemplo Juan de Sa-
lisbury, Marsiglio, Wyclif, Christina de Pizan, Hans Denck o Sebastian
Franck, por mencionar sélo algunos. A medida que se conoce mejor el
pensamiento medieval, se cuestiona mas si la Epistola de Ia Tolerancia

2Como afirma Perez ZAGORIN: “The modern concepts of religious toleration and
freedom are thus Western in origin and the offspring of European civilization. They
are almost entirely due [...] to the work of Christian thinkers [...] of the sixteenth and
seventeenth centuries [...] It is only in Western society [...] that there has appeared a
massive body of writings by many different authors exploring the problem of religious
intolerance from many angles and presenting an array of arguments in behalf of the
principles of liberty of conscience, mutual tolerance, and religious coexistence and di-
versity”: How the Idea of Religious Toleration Came to the West, Princeton: University
Press 2003, p. xi.

PPara el jurista italiano, hay un sentido positivo de tolerancia, basada en la digni-
dad y libertad del ser humano, y que se opone a la indebida exclusién de lo diferente;
y un sentido negativo, que es indulgencia culpable y no rechaza lo que es abiertamente
perjudicial para las personas y la sociedad, y refiriéndose al segundo sentido afirma que:
“nuestras sociedades democraticas y permisivas sufren de exceso de tolerancia en sen-
tido negativo, de tolerancia en el sentido de dejar correr [...], de no escandalizarse ni
indignarse nunca por nada” (N. BOBBIO: “Las razones de la tolerancia”, en El tiempo
de los derechos, Madrid: Sistema 1991, p. 252).

Topicos 36 (2009)



TOMAS DE AQUINO COMO ANTECEDENTE MEDIEVAL. . . 49

marcaria efectivamente el comienzo de las ideas modernas sobre la tole-
rancia4.

En efecto, para hacer posible que durante la Edad Media pudieran
convivir las corrientes de pensamiento mas egregias del orbe: por un la-
do, la cultura germanica (barbara) con la cultura grecolatina (preservada
en los monasterios); y por otro, la cultura arabe (absorbida por Bizancio)
con la cultura cristiana y judia, fue necesario que las personas practicaran
el respeto a las diferencias religiosas, sin abandonar las propias convic-
ciones; algo que Tomas de Aquino considera aceptable, pero siempre
tomando en cuenta la diversa preparacion intelectual de las personas y
sus diversas ocupaciones. Quien mayor formacién posee, es de esperar
que posea una mayor tolerancia que el que no conoce mas que “el si-
labario de Galvan”, es decir, el débil en la fe, porque ante el contacto
con otras formas de pensar y aun otras costumbres, el que posee una fe
sélida o unas convicciones suficientemente afianzadas, cuenta con me-
nos riesgo de perder sus propios principios; quizas por eso afirma santo
Tomas que:

Si se trata de cristianos firmes en la fe, hasta el punto de
que de su contacto con los infieles se pueda esperar mas
bien la conversién de los infieles que el alejamiento de los
cristianos de la fe, no debe impedirseles comunicarse con
los infieles que nunca recibieron la fe, es decir, con los pa-
ganos y judios... Pero si se trata de fieles sencillos y débiles
en la fe, cuya perversion se pueda temer como probable, se
les debe prohibir el trato con los infieles; sobre todo se les
debe prohibir que tengan con ellos una familiaridad excesi-

va y una comunicacién innecesaria'®.

En cambio, quien posee una fe solida, es decir, basada en razones y
principios mas que en sentimientos religiosos, no sélo estd en mejores

C. J. NEDERMAN vy J. C. LAURSEN (eds.): Difference and Dissent: Theorties of
Tolerance in Medieval and Early Modern Europe, Lanham, MD: Rowman and Littlefield
1996, 240 pp.

B TOMAS DE AQUINO: Summa Theologiae, 11-11, q. 10, a. 9, resp.

Topicos 36 (2009)



50 EZEQUIEL TELLEZ MAQUEO

condiciones de comunicarla sino de defenderla, si tal fuera el caso. De-
fender aquello en lo que se cree con la decisién y seguridad que procede
de la preparacién, puede ser una obligacién moral para uno mismo. Las
personas incapaces de defender su fe muchas veces actian asi porque tie-
nen miedo de perdetla, y si tienen miedo de perdetla estin muy cerca de
no tenerla. Mas adelante se dird en qué sentido puede ser una obligacién
para con los demas.

El ideal de un pensador serfa, segin santo Tomas, conducirse con
la humildad que brota de la propia finitud cognoscitiva y que nos lleva
a reconocer que no basta con desear la verdad para poseetla, sino que
ésta es algo que “se va construyendo de manera penosa ante oyentes
que pondran objeciones e incluso resistencias ocultas”!%; pero al mismo
tiempo, con firmeza en lo que sabemos “para no ser como nifios llevados
a la deriva por todo viento de doctrina”, palabras tomadas de Pablo que
segun el Aquinatense significan que:

Mientras es uno nifio no es varén perfecto |[...]. Si quere-
mos pues que nos tengan por varones perfectos hemos de
dejar ese pensar fluctuante que cualquier viento arrebata,
cualquier ola se lleva. Eso quiere decir llevados a la deriva
o fluctuantes, de fluctus, ola, porque los tales, a manera de
olas, no tienen firmeza en la fe, pues quien anda dudan-
do es semejante a la ola del mar alborotada y agitada del
viento aca y alla [...]. As{ que hemos de estar firmes y no
fluctuantes. Y porque el viento es como una doctrina per-
versa que |...] da en tierra con la casa cimentada en arena
(cf. Mt. 7, 27), por eso dice Pablo: “no nos dejemos llevar
aqui y alld de todos los vientos de opiniones humanas” (Ef.
4, 14), que es como si dijera: no hemos de dejarnos mover

Mauricio BEUCHOT: “El compromiso filos6fico del tomista actual. Reflexiones
sobre el estudio de Santo Tomads en la Orden Dominicana de nuestro tiempo”, ponencia
presentada en el Simposio Internacional sobre el papel del estudio de la Filosoffa en la
misién evangelizadora de la Orden de Predicadores, realizado en la Universidad Santo
Tomis de Aquino (Angelicum) de Roma del 1 al 4 de mayo de 2003.

Topicos 36 (2009)



TOMAS DE AQUINO COMO ANTECEDENTE MEDIEVAL. . . 51

del soplo de ninguna doctrina perversa que sacuda nuestro

corazén y dé en tierra con nuestro edificio espirituall”.

Tolerancia ante el oficio metretricio

Pero la tolerancia ante otras formas de pensar no es el tnico tipo de
tolerancia. Tomds de Aquino sabfa de la existencia de ciertos compot-
tamientos, costumbres y ritos, que no sélo desentonaban con el cristia-
nismo, sino que eran completamente discordantes e incompatibles con
sus propias convicciones, y sin embargo, cabfa permitirlos, ya sea porque
de ello procederfa mayor bien que de su prohibicién, o bien porque su
expresa prohibicién acarrearfa mayores males que su permision.

Un caso poco conocido para los no especialistas en el pensamiento
de santo Tomas es el de la prostitucion, respecto de la cual, él era cons-
ciente de que se trataba naturalmente de un acto contrario al 6° manda-
miento del Decalogo (aunque no se la practicara por razones idolatricas),
y la razén es, porque, como él mismo sefiala: “En el mandamiento ‘no
cometeras adulterio’ queda prohibido no sélo éste sino también toda
satisfaccion carnal fuera de matrimonio™!®.

Esta claro entonces, que: “La mujer que se prostituye serd pisoteada

»19

como estiéreol del camino””. “La mujer, en efecto, ejercitando la pros-

titucion, actda torpemente y contra la ley de Dios”?".

Sin embargo, aunque éstas eran razones absolutamente suficientes
para mostrar que la prostitucion era contraria al cristianismo, no eran ra-
zones absolutamente suficientes para que el gobierno civil contata con el

derecho de prohibir publicamente su préctica21. Y la razén de ello, toma-

7 TOMAS DE AQUINO: Expositio in Ephesios cap. 4, lect. 5.

"TOMAS DE AQUINO: De duobus praeceptis charitatis et decem Legis praccep-
tis, a. 8.

YTOMAS DE AQUINO: De duobus pracceptis. .., a. 8.

2 TOMAS DE AQUINO: Summa Theologiae, 11-11, q. 32, a. 7, resp.

?! La permisién publica de practicar la prostitucién en el siglo X111 es digna de llamar
la atencién, principalmente porque procede de un Estado medieval como el que le toco
vivir a Tomas, en el que no podia pasar inadvertidamente aquello que la Iglesia sostenfa
en materia moral, y en el que ambos poderes, espiritual (religion) y temporal (Estado)
es de suponer que convivian, si no en feliz maridaje, al menos con mayor armonia de

Topicos 36 (2009)



52 EZEQUIEL TELLEZ MAQUEO

da del De Otrdine de san Agustin, es porque asi como Dios permite que
sucedan males en el universo pudiéndolos impedir —no vaya a ocurrir
que eliminando esos males se sigan peores males o se impidan mayores
bienes— asf también, el gobierno civil, pudiendo prohibir males como la
prostitucion, puede permitirlos para que no vayan a generarse mayores
males de su prohibicién expresa; y por eso:

En el gobierno humano, quienes gobiernan también “tole-
ran” (tolerant) razonablemente algunos males para no im-
pedir otros bienes, o incluso para evitar peores males. As{
lo afirma san Agustin en De Ordine (lib. 2, c. 4, n. 12: ML
32, 1000): “Quita a las meretrices de entre los humanos y
habrés perturbado todas las cosas con sensualidades”??.

El argumento es claro: si erradiciramos a las meretrices de en-
tre los humanos, terminarfan desencadenandose por sus consecuencias
mayores perjuicios de los que se seguirfan si se permite que existan.
La prostitucion serfa asf un caso tipico de la conocida maxima: “el que
prohibe, fomenta”, pues donde mas se extiende, es donde menos se la
tolera®.

Para santo Tomas, la meretriz no actda con injusticia ni contra una
ley. Por eso, cuando Tomads se pregunta en otro lugar, si es licito a la
prostituta ofrecer limosna con el dinero que obtuvo con los favores de
la carne (es decit, su “merienda”, de donde la palabra “meretriz”, es decit,

lo que hoy sucede con cualquier estado laico y republicano (como v. gr. el francés o el
mexicano), en que la existencia de “zonas de tolerancia” se explicarfa ciertamente con
mayor razoén.

2 TOMAS DE AQUINO: Summa Theologiae, 11-11, q. 10, a. 11, resp.

PSi bien es cierto que hay ciudades en que se la tolera publicamente y sin embargo
se continda practicando clandestinamente. Por tolerancia publica queremos indicar que
no estd tipificada como delito (por ejemplo, en el Cédigo Civil del DF, art. 189, don-
de efectivamente, la prostitucion no aparece como delito; tan sélo el lenocinio, que no
castiga a las meretrices sino al “padrino” —por llamatrle de algin modo— que las con-
trola y explota), y que el gobierno concede permiso de practicarla a quienes la realizan
en las condiciones de sanidad adecuadas, por ejemplo, “mediante un certificado médi-
co que testimonia que quien la practica esta libre de alguna enfermedad venérea o de
transmision sexual” (H. NOLDIN: De castitate, Innsbruck: Felizian Rauch 1963, p. 23).

Topicos 36 (2009)



TOMAS DE AQUINO COMO ANTECEDENTE MEDIEVAL. . . 53

la que “merece” su paga a cambio de vender su cuerpo), sefiala que ello
es completamente valido: pues un Jadréon o un usurero tiene la obliga-
ci6én de restituir lo robado, de modo que nunca es ilicito ofrecer limosna
con el dinero obtenido por usura o hurto. Y hablando del narcotrafico,
cuando un productor vende drogas a cambio recibe algo del consumidor,
tampoco puede ofrecer limosna con ese dinero, ni puede restituirlo, pues
tanto el que lo recibié como el que lo dio obraron contra la justicia (lo
mejor que puede hacerse con ese dinero es repartirlo entre los pobres).
Pero lo importante es que el dinero obtenido por prostitucion puede ser
ofrecido como limosna, pues aqui lo adquirido es ilicito “no porque lo
sea la adquisicion en sf misma, sino por setlo los medios empleados”24.

No es que para Tomas de Aquino las leyes positivas (civiles o pena-
les) deban correr una suerte ajena al orden moral. Las leyes realmente
justas son las que se apoyan en la naturaleza de las cosas y las personas,
mas alld de lo que un conjunto de legisladores juzguen como convenien-
te para el bien comun de una sociedad. Pero para que las leyes positivas
sean eficaces, se deben tener en cuenta las costumbres y los sentimientos
de determinado pafs, pues si se cancelan las peculiaridades culturales de
determinado pueblo al momento de legislar, se corre el riesgo de generar
leyes inoperantes, hechas como un corsé para una sociedad cuyo cuerpo
no cabe en sus contornos. Por lo tanto, los ordenamientos en vez de
proteger, constrifien. Solo as{ se entiende que Tomas afirme lo siguiente:

No se impone la misma ley a los nifios y a los adultos, sino
que a los nifios se les permiten cosas que en los adultos son
reprobadas y aun castigadas por la ley. Por tanto, también
deben permitirse a los hombres imperfectos en la virtud,
muchas cosas que no se podrian “tolerar” (toleranda) en

los hombrtes virtuosos®.

2TOMAS DE AQUINO: Summa Theologiae, II-11, q. 32, a. 7, resp. Por eso dice aqui
después: “la mujer, en efecto, ejercitando la prostitucién, actia torpemente y contra la
ley de Dios; pero por aceptar algo no obra ni injustamente ni contra la ley. Por tanto, lo
as ilicitamente adquirido puede ser retenido y con ello se puede hacer limosna”.
BTOMAS DE AQUINO: Summa Theologiae, 111, q. 96, a. 2, resp.

Topicos 36 (2009)



54 EZEQUIEL TELLEZ MAQUEO

Quien pretendiera llevar a las leyes positivas todo el contenido de las
leyes morales, aunque con ello mostrarfa que un buen propésito le gufa,
cometeria un despropésito legislativo, porque:

La ley humana estd pensada para la mayoria de los seres
humanos (multitudini hominum), en la que la mayor par-
te son hombres imperfectos en la virtud. Y por eso la ley
no prohibe todos aquellos vicios de los que si se abstienen
los virtuosos, sino solo los mas graves, aquellos de los que
puede abstenerse la mayoria y que, sobre todo, hacen dafio
a los demas, sin cuya prohibicién la sociedad humana no
podria subsistir, tales como el homicidio, el robo y cosas

semejantes®,

En una palabra, las sociedades no pueden subsistir donde preva-
lece el homicidio, el robo, el secuestro y el narcotrafico. Sin embargo,
segun el Anggélico, cabria la posibilidad de que las sociedades subsistan
donde el oficio meretricio, sin ser un mandato, y sin llegar a ser aplaudido
o fomentado, es tolerado por las leyes, pues como dice en otro lugar:

La ley humana sélo prohibe las cosas mas nocivas al bien
comun. .. pero “tolera” (permittit) aquellos pecados de me-

nor importancia de los que dificilmente se priva la multi-
tud?’

Estas consideraciones no deben llevarnos a pensar que para Tomas
o para Agustin la prostitucion publica sea buena per se ni que haya de
ser tolerada en cualquier lugar y momento. Sabemos que san Agustin es-
cribié De ordine antes de su bautismo, y que es de un tratado filoséfico
cuya lectura debe hacerse atendiendo al lugar y momento histérico deter-
minado en el que vivié (siglo V d. C.), en el que a diferencia del petfodo
del consulado romano, privaba la corrupcion y en el que las costumbres

2 TOMAS DE AQUINO: Summa Theologiae, I-11, q. 96, a. 2, resp.
'TOMAS DE AQUINO: Quaestiones quodlibetales, quodlibeta 2, q. 5, a. 2, ad 2.

Topicos 36 (2009)



TOMAS DE AQUINO COMO ANTECEDENTE MEDIEVAL. . . 55

gentilicas caracteristicas de un imperio romano en fase terminal se en-
contraban extendidas con mayor fuerza de lo que después sucedio, cuan-
do la penetracion civilizatoria del cristianismo logré revertir esta clase de
practicas, respecto de las cuales no disponemos de razones para suponer
ni concluir que hayan sido aprobadas por el obispo de Hipona. Lo que
en cambio podemos concluir es que jueces, magistrados y legisladores,
estan obligados a examinar si en determinado lugar y tiempo existen las
debidas circunstancias para tolerar la practica del oficio meretricio, y en
caso de ser asi, de qué modo pueda regularse su practica, aunque de suyo
siga siendo algo desaconsejable?®,

Limites de la tolerancia

En el contexto tomasiano, el amor por la paz, la solidaridad, el respe-
to por la naturaleza y la tolerancia no serfan valores absolutos (al menos,
no se encontrarian al mismo nivel del bien, la verdad o la belleza, respec-
to de los cuales Tomas admite que son valores supremos). La tolerancia
tiene limites establecidos no sélo porque, objetivamente, existen ciertas
conductas que de suyo son intolerables por su objeto (serfa intolerable,
por ejemplo, que las leyes de una ciudad permitieran que los padres sacti-
ficaran sus hijos a sus dioses personales). Pero también porque la virtud
de la paciencia en un sujeto ordinariamente no es infinita, es decir que
atendiendo al propio sujeto que practica la tolerancia se requiere que su
animo cuente con la debidas disposiciones para sufrir la contradiccion;

BT 2 idea de que lo que en otro tiempo fue tolerable puede no serlo después, con
lo que hay que tomar en cuenta las circunstancias de tiempo y lugar antes de prohibir o
permitir ciertos comportamientos, se ejemplifica con las siguientes palabras: “En alguna
ocasion, “tolerd” (toleravit) también la Iglesia los ritos de los herejes y paganos: cuando
era grande la muchedumbre de los infieles (TOMAS DE AQUINO: Summa Theologiae,
II-1L, g. 10, a. 11, resp.). Respecto de esta misma tolerancia hacia practicas religiosas no
cristianas, poco antes habfa afirmado en el mismo lugar que “no hay ninguna razén para
tolerar los titos de los infieles que no nos aportan ni verdad ni utilidad, a no ser para
evitar algin mal como el escandalo, la discordia que ello pudiera originar, o porque su
prohibicién se opondria a la salvacién de aquellos que, poco a poco, siendo tolerados, se
van convirtiendo a la fe”.

Topicos 36 (2009)



56 EZEQUIEL TELLEZ MAQUEO

disposiciones que encuentran tarde o temprano un tope o techo en el
propio ser humano.

Tomas de Aquino conocia el mandato de Cristo hecho a sus disci-
pulos de mostrar “la otra mejilla” ante las ofensas recibidas. Pero si esto
es asi —se pregunta Tomdas—, ¢por qué entonces el Sefior, al recibir la
bofetada de uno de los alguaciles del pontifice, no le tendié la otra me-
jilla, sino que mas bien se defiende y le pregunta “;por qué me pegas?
(Jn. 18%%)”. Y el Aquinatense no encuentra mejor razén para salvar la
aparente contradiccién entre ambas escenas que afirmar lo siguiente:

Estamos obligados a tener el animo dispuesto a “tolerar”
las afrentas si ello fuere conveniente. Pero algunas veces
conviene que rechacemos el ultraje recibido, principalmente
por dos razones. En primer lugar, por el bien del que nos
infiere Ia afrenta, a fin de reprimir su audacia e impedir que
repita tales cosas en el futuro. En segundo lugar, por el bien
de muchas otras personas, cuyo progtreso espititual pudiera
ser impedido precisamente por los ultrajes que nos hayan
sido inferidos®.

Esto que aquf se dice de los actos que pueden realizar los otros con-
tra nosotros, aplicado a las palabras afrentosas que contra nosotros
se profieren, quiere decir que el estar dispuesto a padecer las criticas
y disparates de los detractores, permaneciendo pacientemente en el em-
pefio por exponer sencillamente las ideas, no excluye el riesgo de una
acometida; de tener la disposicion para “abalanzarse” con animosidad
y sana confianza en s{ mismo para “dar testimonio del que habla mal”
(Jn. 18%); lo que abonaria en favor de una cierta dignidad que cabe al
filésofo mantener ante un conflicto por razén de sus creencias®. Fste

PTOMAS DE AQUINO: Summa Theologiae, 11-11, q. 72, a. 3, resp. A semejante
conclusion se llega también en el comentario de Tomas al evangelio de Juan (Super
evangelium Iohannis, cap. 18, lect. 4), en donde Tomds se rehisa a pensar que la tole-
rancia se reduzca a una actitud pasivista, aletargada, llena de precariedad impulsiva y de
condescendencia con la estupidez, la pereza, la maldad o la ceguera.

37 a necesidad de defender las propias creencias se hace cada vez mas incompren-
sible en un ambiente en el que es muy facil marcar con la sospecha de intolerante al

Topicos 36 (2009)



TOMAS DE AQUINO COMO ANTECEDENTE MEDIEVAL. . . 57

habria sido por ejemplo el proceder del papa Silvestre, quien excomulgo
a quienes le desterraron’!.

Para esto, y como ¢él mismo lo sefiala anteriormente, es importante
que ante las ofensas, injurias, o ataques verbales, si se responde, con dicha
respuesta no se pretenda un mal para el otro (lo que convertirfa la defensa
mas bien en un acto de venganza nuda) sino que se persiga un bien para
el que causa la afrenta, como serfa por ejemplo, buscar que no se crea
un sabio o que no vaya a repetir dicho proceder en un futuro con el cual
se afecte a otras personas. Pues cuando la afrenta afecta exclusivamente
a la propia persona, “dicha afrenta debe ser tolerada con paciencia si asf

conviene que se haga”32

(a esto se refiere, dirfa Tomis, el “ofrecer la
otra mejilla” de Cristo, o el “vence el mal con el bien” de Pablo). Pero
muy distinta debe ser la disposicién de nuestro animo cuando de las
criticas contra nosotros, otras personas pueden resultar confundidas o
permanecer en el error, siendo que éstas mas bien esperarfan de nosotros
una respuesta convincente: sea cual fuere el caso, mientras haya limites

33

para la tolerancia, cabra oponer resistencia™ frente a lo intolerable.

que simplemente tiene convicciones solidas, sean o no de tipo religioso. Creer hoy en
algo puede ser una hazafia. He leido el caso reciente de una médica canadiense, quien
acept6 una invitacién para recibir un doctorado honoris causa por la Universidad de
Ryerson (Toronto). Cuando la comunidad de gays y lesbianas se enteré que entre sus
creencias figuraba una postura contraria al “matrimonio homosexual”, se desat6 una ola
de protestas por todo Canada, pidiendo que la Universidad de Ryerson retirara ofrecetle
dicho titulo, de lo contrario, dicha institucién dejarfa de percibir donativos por parte de
sus bienhechores. El colmo fue tal que mientras impartfa una de sus clases, el aula fue
invadida por un grupo de estudiantes quienes con camaras de televisiéon simulaban una
“boda entre homosexuales”. En adelante tuvo que adoptar medidas de seguridad para
poder hablar en publico y pasar por la penosa experiencia de recibir toda clase de insul-
tos en Internet y en su domicilio. Desde la perspectiva tomasiana, haberse callado parece
que no hubiera sido el mejor proceder. La doctora recibi6 finalmente dicho titulo.

31<Silvester papa excommunicavit eos qui eum in exilium miserunt” (TOMAS DE
AQUINO: Summa Theologiae, 1111, q. 108, a. 1, ad 4), segun consta en GRACIANO:
Decretum, p. 2, causa 23, q. 4, can. 30 Guilisarius: RF 1913.

*2TOMAS DE AQUINO: Summa Theologiae, I1-11, q. 108, a. 1, ad 4.

Y por eso, ser paciente ante las injurias contra Dios podtia ser demasiado im-
pio: “los malos son tolerados por los buenos en lo de soportar pacientemente, como
conviene que sea, las injurias propias; pero no asi las injurias contra Dios o contra el
préjimo” (TOMAS DE AQUINO: Summa Theologiae, 11-11, q. 108, a. 1, ad 2). Y en otro

Topicos 36 (2009)



58 EZEQUIEL TELLEZ MAQUEO

Pero aunque siempre existe el citado recurso a la respuesta razona-
da frente a la critica infundada o la diatriba virulenta, una lectura sere-
na de la realidad en la que se vive actualmente debe llevarnos a concluir
que la mayor parte de las opiniones y creencias con las que no estamos
de acuerdo, afectan exclusivamente a la propia persona, y por tanto, pet-
tenecen al terreno de lo razonablemente tolerable, en el que pudiendo
repeler una agresion injusta, es preferible no hacerlo. Convivimos cada
dia con gente de muy diversas opiniones, a la que no siempre nos sera
posible corregir o reprender. Si por corregir a uno de ellos, existe el ries-
go de escandalizar a los demas, entonces lo mejor setfa tolerarlo, pues el
costo de la intolerancia puede ser mayor que el de la comprension. To-
mas sabe que pudiendo remover el mal, Dios mismo quiso que el trigo

conviviera con la cizafa, y por eso sefiala en otro lugar:

Toleramos a algunos de los que no podemos corregir o re-
prender. No abandonamos el erial del Sefior por la paja que
hay en él, ni rompemos las redes del Sefior por los peces
malos que hay en ella. Por eso mismo, no debemos des-
acreditar al conjunto de los religiosos si algunos de entre
ellos cometen errores, incluso graves. De lo contrario, tam-
bién el colegio de los apéstoles quedd reprobado porque
uno de ellos peco, segin se cuenta en Juan 6'': “sNo he
elegido yo a los doce y uno de vosotros es un diablo?”. Por
eso se dice en Cant. 2% “Como un lirio entre los cardos
es mi amada entre las doncellas”, lo que segun la Glosa de
Gregorio significa que no puede haber malos sin buenos ni
buenos sin malos®*.

lugar de la misma obra dice Tomas: “No va contra la nocién de paciencia rebelarse,
cuando sea necesario, contra quien infiere el mal, ya que como dice el Criséstomo... ‘es
digno de alabanza ser paciente en el sufrimiento de las propias injurias, pero soportar
pacientemente las injurias contra Dios es la suma impiedad’. Y dice san Agustin que los
preceptos de la paciencia no van contta el bien de la repiblica, por cuya conservacion
se lucha contra los enemigos” (Summa Theologiae, 11-11, q. 1306, a. 4, ad 3).

*TOMAS DE AQUINO: Contra impugnantes Dei cultum et religionem, pars 5,
cap. 1, resp.

Topicos 36 (2009)



TOMAS DE AQUINO COMO ANTECEDENTE MEDIEVAL. . . 59

Todo indica, pues, que la tolerancia, tal como ha sido caracterizada
hasta aqui en los diversos textos de santo Tomas, esta estrechamente
relacionada con la paciencia, virtud necesaria para evitar que la razon se
deje arrastrar por la tristeza sufrida por obrar el bien o no obrar el mal.
Pero, como a su vez, la paciencia es una parte integral de la fortaleza
con la que el hombre sabio debe conducirse si aspira a lograr el pleno
dominio de su alma, es légico suponer que la tolerancia es asimismo una
cualidad del hombre fuerte.

El tolerante serfa aquel que posee la disposicion habitual a evitar que
su razon sucumba abrumada por la tristeza que le produce la existencia
de otras formas de pensar contrarias a la propia. Y esto sélo puede ser
posible, no porque se esté dispuesto a soportat el peso de la critica o in-
cluso de la maledicencia por s{ mismas, sino porque hay un fin o un ideal
superior en funcién del cual se elige soportarlas. De ahi que, basandose
en el De patientia de san Agustin, Tomas de Aquino afirme:

Por la paciencia humana “toleramos” los males con animo
tranquilo, para que no abandonemos por nuestro 4nimo im-
paciente los bienes que nos llevan a otros mayores®.
¢Y cudl es ese bien mayor en funcién del cual se esta dispuesto a
practicar todo tipo de tolerancia? En su respuesta a esta cuestion, el An-
gélico suministra la clave tltima para el ejercicio practico de la tolerancia.
Dicha respuesta aparece en sus Quodlibetos, en uno de los cuales leemos
lo siguiente:

A estas dos cosas se ordenan todos los consejos como a su
fin: a saber, el amor a Dios y al préjimo, y la pureza de co-
razén. De ahf que se diga en las Conferencias de los padres
que “hay que seguir todo lo que nos conduce a la virtud
en el corazén. Por la virtud en el corazén lo hacemos todo
y lo toleramos (toleramus) todo. Por ella se desprecia a la
patria, a los padres, los honores, las riquezas, los placeres

% AGUSTIN DE HIPONA: De patientia, cap. 2 (ML 40, 611), citado por TOMAS DE
AQUINO: Summa Theologiae, 11-11, q. 1306, a. 1, resp.

Topicos 36 (2009)



60 EZEQUIEL TELLEZ MAQUEO

de este mundo y todo deleite, a fin de conservar una perpe-
tua pureza en el corazén”. Y enseguida se afade “por ésta
debemos soportar ayunos, vigilias, trabajos, desnudez, lec-
turas, y otras faenas, para que podamos conservar y prepa-
rar nuestro corazén inmune a cualquier pasién perjudicial,
de modo que subiendo por estos escalones lleguemos con

nuestro esfuerzo a la perfeccion de la caridad”°.

Por conservar una pureza de corazén o de conciencia (putitas
cordis), vale la pena soportar la privacién fisica, y con mayor razon, es-
forzarse por vivir la tolerancia a los obsticulos de caracter intelectual,
incluyendo, naturalmente, las incomodidades que causa el descrédito por
las ideas o la contradiccién por causa de las propias creencias. Con ello
se demuestra que la tolerancia es un signo de fortaleza, pero al mismo
tiempo es un efecto de la caridad. Pues, por la fortaleza se estd dispuesto
a padecer y, si fuera necesario, a dar batalla al adversario en la palestra,
con tal de mostrar coherencia entre lo que se piensa y lo que se dice,
algo que una vez hecho produce tranquilidad en la propia conciencia.
Pero por la caridad nos disponemos afectivamente a escuchar, a tratar
de no irritarnos nunca contra una idea y a encontrar cuanto de verdade-
ro puede subyacer en las palabras de quien discrepa®” de nosotros. Esta
misma idea serd expuesta por Tomas en su célebre Epistola exhortato-
ria de modo studendi, en la que nos recuerda que para alcanzar el tesoro
de la ciencia hay que grabar en la memoria “cuanto de bueno se diga, sin
mirar quién lo dice”, enfatizando con ello que no importa quién diga

¥ TOMAS DE AQUINO: Quaestiones quodlibetales, quodlibeta 4, q. 12, a. 2, resp.
La misma idea aparece en otra de sus obras: Contra pestiferam doctrinam retrahentium
homines a religionis ingressu, cap. 6.

“Lo caracteristico y especifico de la tolerancia reside. .. en la renuncia de parte de
quien tolera a recurrir a determinados métodos con el fin de suprimir las divergencias
constatables entre él mismo y otros sujetos en la toma de posicién respecto de una deter-
minada materia relevante desde el punto de vista practico”: VIGO: “El concepto de...”,

p. 199.

Topicos 36 (2009)



TOMAS DE AQUINO COMO ANTECEDENTE MEDIEVAL. . . 61

algo sino qué diga, pues la verdad es tal, quienquiera que la diga, ya que
no hay nada tan malo que no tenga algo de razonable®®.

Conclusion

Aunque la nocién de tolerancia se encuentra histéricamente vincula-
da en la historia del pensamiento occidental a petrfodos como la mo-
dernidad o la posmodernidad, en los textos de santo Tomas existen
testimonios de haberse practicado en la Edad Media, en una época en
que la multiplicidad de credos religiosos, convicciones filosoficas y et-
nias convivieron la mayoria de las veces en un ambiente de discusion
organizada y pacifica. Tomas de Aquino debi6 haberla practicado al mo-
mento de evaluar y sintetizar el rico conglomerado de autores y posturas
que desfilan en las paginas de sus obras: autores judios, romanos, arabes,
griegos, paganos, cristianos, etc., guiado bajo la premisa practica de que
el respeto por las ideas ajenas no implica la adopcién de una actitud ti-
morata e irresoluta hacia los diversos problemas del momento, ni dicha
tolerancia debe entenderse en un sentido “pasivista” de asepsia intelec-
tual, ni mucho menos de renuncia a la asuncién decidida de una setie de
principios personales que gufan y esculpen la propia conducta.

En la vida practica hay afrentas, actitudes, conductas e ideas que de-
ben ser toleradas principalmente con paciencia y fortaleza; pero también
hay conductas que siempre seran intolerables (infanticidio, pederastia,
aborto provocado...). La prostitucion, contra lo que cominmente se
piensa entre los autores cristianos de relieve, entratfa precisamente en

38«Nulla falsa est doctrina, quae non aliqua vera intermisceat”, no hay doctrina falsa
en la que no se mezcle algo de verdad (TOMAS DE AQUINO: In libros Sententiarum,
lib. 1, proemium, q. 1), frase que en realidad pertenece a Beda, y que Tomas parece
confirmar en otros lugares de su obra: v. g. de una lectura reposada de De malo, q.
2, a. 9, c., puede admitirse que no todo lo malo es completamente malo. En la misma
direccion, cabria decir entonces que no todo lo falso es completamente falso (lo falso
tiene algo de verdad, pues no es la privacioén absoluta de verdad); y asf, lo feo tiene algo
de belleza, lo igual tiene algo de desigual, y lo diferente algo de semejante. Afirmaciones
como éstas encuentran su ratio ultima en lo dicho por Tomas en Summa Theologiae,
I, q. 86, a. 3, c., donde se afirma que “nada hay tan necesario que no tenga algo de
contingente”.

Topicos 36 (2009)



62 EZEQUIEL TELLEZ MAQUEO

las conductas tolerables porque la meretriz no actia contra una ley po-
sitiva. Aunque moralmente es desaconsejable, juridicamente se la puede
tolerar siempre que existan las circunstancias de lugar y momento ne-
cesarias para su ejercicio, porque su prohibicion expresa desde las leyes
civiles, ha comprobado que desencadenarfa, por sus consecuencias, ma-
yores perjuicios de los que se seguirfan si se la permite bajo condiciones
de sanidad favorables.

A diferencia de la filosoffa moderna, que ofrece mayores elementos
para que el Estado pueda hacer que los hombres sean buenos por medio
de la ley (lo que equivale a suponer que el dia en que dejara de existir la
ley, los hombres dejarfan de actuar bien), para Tomas de Aquino las leyes
positivas no pueden ordenarse a que las personas actien bien. Esto se
explica en ultima instancia, porque ningin ordenamiento racional y justo
obliga a las personas a actuar conforme actuaria aquel ser humano que
practica la virtud con perfeccion; tan sélo puede obligarnos a hacer aque-
llo que podtia ejecutar la mayoria de las personas o prohibirnos aquello
de lo que puede abstenerse la mayorfa. Bajo esta premisa, el Estado no
podria bendecir lo que considera malo, pero tampoco podria imponer
ninguna moral especifica a los ciudadanos, y si lo hace, se arrogaria una
tarea que competeria mds bien a otras entidades (como el individuo, la
familia o las sociedades intermedias). El fin del Estado, como el de to-
da la Politica segin el Angélico, es el bien comun, lo que significa que
su funcién es tan solo facilitar las condiciones para que un ser humano
alcance su fin ultimo, que es la plenitud o felicidad, procurarle los satis-
factores necesarios para que pueda vivir bien,* no ensefiatle cémo vivir
ni mucho menos lo que es actuar bien.

En otras ocasiones, debido a que no cabe neutralidad respecto de
lo intolerable, el filésofo, asi como el hombre con voluntad de verdad,
tendran que ser asertivos; pronunciarse para negar o afirmar una pro-

¥«[El Estado] se ordena a que el ser humano posea suficientemente aquello que es
necesario para la vida. .. En efecto, la razén de ser del Estado es que en él se encuentren
todas aquellas cosas que sean suficientes para la vida humana” ([Civitas] ordinatur ad hoc
quod homo habeat sufficienter quicquid est necessarium ad vitam. .. Est enim de ratione
civitatis quod in ea inveniantur omnia quae sufficient ad vitam humanam): TOMAS DE
AQUINO, In Politic. Aristotelis expositio, 1, lect. I, n. 31.

Topicos 36 (2009)



TOMAS DE AQUINO COMO ANTECEDENTE MEDIEVAL. . . 63

posicién, y entonces sera conveniente responder a objeciones, haciendo
uso de los recursos argumentativos, logicos, gramaticales, histéricos y
hermenéuticos de que dispone. Con ello, la prudencia inerva una vez
mas el pensamiento de Tomas al considerar que bajo ciertas circunstan-
cias de tiempo y lugar, es posible asumir en una controversia actitudes de
exposicion firme del propio pensamiento, dando incluso muestras de de-
fensa decidida de las propias ideas; algo que en nuestras hipertolerantes
coordenadas culturales podtia ser interpretado como un lance “apologé-
tico” desfasado o como un signo de intolerancia, algo que en su época
era perfectamente normal. AGn hoy habria que preguntatse si la toleran-
cia que se practica es sélo un velo elegante tras del cual se oculta cierto
indiferentismo ante la busqueda de la verdad.

Asi, pues, la vida eristica, con todos los inconvenientes y efectos que
genera la disputa, pertenece a la naturaleza misma del quehacer filos6fi-
co. No hace falta defender la propia fe en el circo romano para ser un
martir en el terreno intelectual: el filbsofo que defiende —ya con pasioén
o con serenidad— sus creencias con la fuerza de los argumentos en me-
dio de sus detractores, estd practicando otro tipo de “martirio” y bajo
el influjo de otra clase de “fuego” mas discreto, mas elegante, pero no
menos corrosivo y deletéreo.

1. Bibliografia

= AQUINATIS, Thomae: Super Epistolas S. Pauli lectura, vols. 1-2,
cura et studio: R. Cai, Taurini-Romae: Marietti 1953.

: Opera omnia iussu Leonis XIII P. M. edita, t. 23: Quaestio-

nes disputatac de malo, Roma-Paris: Commsissio Leonina-]. Vrin
1982.

: Quaestiones quodlibetales, cura et studio: R. Spiazzi, To-
rino: Marietti 1956.

: Super Evangelium S. Ioannis lectura, cura R. Cai, Taurini-
Romae: Marietti 1952.

Topicos 36 (2009)



64 EZEQUIEL TELLEZ MAQUEO

» — Scriptum super Libros Sententiarum Magistri Petri Lombar-
di episcopi parisiensis, editio cura R. P. Mandonnet O. P, Parisiis:
Lethielleux editoris 1929.

» —— Contra impugnantes Dei cultum et religionem, Taurini-
Romae: Marietti 1954,

» —— Contra doctrinam retrahentium a religione, Marietti,
Taurini-Romae, 1954.

» ——: Bpistola exhortatotia de modo studendi ad fratrem Joan-
nem, Marietti, Taurini-Romae 1954.

= AQUINO, Tomas de: “Exposicién de los dos mandamientos del
amor”, en Obras catequéticas, trad. Josep Ignasi Saranyana, Pam-
plona: Eunate 1995.

» ——: Suma de Teologfa, vol. I: Introduccién general y parte I,
Madrid: BAC 1994 (BAC maior, num. 31).

» —— Suma de Teologia, vol. 1I: Parte I-1I, Madrid: BAC 1989
(BAC maior, num. 35).

» —— Suma de Teologia, vol. 1V: Parte 1I-1I (b), Madrid: BAC
1994 (BAC maior, num. 45).

» BEUCHOT, Mauricio: “El compromiso filoséfico del tomista ac-
tual. Reflexiones sobre el estudio de Santo Tomas en la Orden
Dominicana de nuestro tiempo”, ponencia presentada en el Sim-
posio Internacional sobre el papel del estudio de la Filosofia en la
mision evangelizadora de Ia Orden de Predicadores, Roma: Uni-
versidad Santo Tomas de Aquino 2003.

» BOBBIO, N.: El tiempo de los derechos, Madrid: Sistema 1991.

» BOWLIN, John R.: “Tolerance Among the Fathers”, Journal of the
Society of Christian Ethics XXVI-1 (2006), pp. 3-36.

Topicos 36 (2009)



TOMAS DE AQUINO COMO ANTECEDENTE MEDIEVAL. . . 65

CESAREA, Basilio de: “In Barlaam martyrem”, en MIGNE: Pa-
trologia Graeca XXXI, ndm. 484.

FIALA, Andrew: “Stoic Tolerance”, Res Publica: A Journal of Le-
gal and Social Philosophy 1X-2 (2003), pp. 149-168.

NEDERMAN, C. J. y J. C. LAURSEN (eds.): Difference and Dis-
sent: Theoties of Tolerance in Medieval and Early Modern Euro-
pe, Lanham, MD: Rowman and Littlefield 1996.

NOLDIN, H.: De castitate, Innsbruck: Felizian Rauch 1963.

ZAGORIN, Perez: How the Idea of Religious Toleration Came to
the West, Princeton: University Press 2003.

STANTON, Graham N. y Guy G. STROUMSA (eds.): Tolerance
and intolerance in early Judaism and Christianity, Cambridge: Uni-
versity Press 1998.

Topicos 36 (2009)





