
“tellez” — 2009/11/6 — 20:13 — page 39 — #39

TOMÁS DE AQUINO COMO ANTECEDENTE

MEDIEVAL DE LA TOLERANCIA MODERNA

Ezequiel Téllez Maqueo
Universidad Panamericana

detellez@up.edu.mx

Abstract

The author examines briefly some texts belonging to the thomistic corpus,
in which is shown that tolerance is not a proper value of modernity, but it was
practiced and explained by Thomas Aquinas who lived in a rich multicultural pe-
riod of history as the medieval age was, where he defended convincingly his own
beliefs with respect and toleration in the presence of all kind of thinkers (muslims
and jewish thinkers, heretics, unbelievers, etc.) with whom he didn’t agree entirely.
After concluding that prostitution is inmoral but not illegal according to Aquinas,
such any tolerant philosopher would do it, the author determines the nature and
limits of this ethic virtue, giving good reasons to be cultivated it by anyone.
Key words : tolerance, Thomism, Medieval Philosophy, Aquinas.

Resumen

El autor examina brevemente algunos textos del corpus tomista, en donde
parece que la tolerancia no constituye un valor propio de la modernidad, sino que
fue practicada y explicada por Tomás de Aquino, quien vivió en un período mul-
ticulturalmente rico de la historia como lo fue la Edad Media, en donde defendió
convincentemente sus propias creencias con respeto ante toda clase de pensado-
res (filósofos musulmanes y judíos, herejes, infieles, etc.) con los que no estaba
completamente de acuerdo. Después de concluir que la prostitución es inmoral
pero no ilegal según santo Tomás, tal como lo haría cualquier filósofo tolerante,
el autor establece la naturaleza y límites de esta virtud ética, aportando buenas
razones para ser cultivada por cualquier persona.
Palabras clave : tolerancia, tomismo, filosofía medieval, Aquino.

*Recibido: 05-10-08. Aceptado: 05-02-09.

Tópicos 36 (2009), 37-63



“tellez” — 2009/11/6 — 20:13 — page 40 — #40

40 EZEQUIEL TÉLLEZ MAQUEO

Introducción

Basilio de Cesarea cuenta de un campesino sencillo y sin letras pe-
ro de una fe inquebrantable llamado Barlaam —nacido al igual que
el propio doctor griego en Cesarea de Capadocia—, quien se hizo cé-
lebre porque en la persecución romana contra los cristianos, decretada
en 303 por el emperador Diocleciano, después de haberle hecho pasar
los guardias por la cárcel, el escarnio, los azotes y el potro sin una sola
queja, fue llevado a rastras ante una estatua de Júpiter para obligarle a que
hiciera un sacrificio al “padre de los dioses”. Ante la negativa del proce-
sado, los guardias extendieron a viva fuerza su brazo para que la mano
estuviese justamente encima de las llamas y le pusieron incienso en la
palma, de modo que si Barlaam hacia el menor movimiento, el incienso
caería sobre las brasas, como si ofreciese un sacrificio, lo que significaría
su liberación. Y aunque tal movimiento instintivo de la mano ante el fue-
go no hubiese sido considerado un acto de idolatría, Barlaam mantuvo
firme su mano, con lo que la llama del fuego fue subiendo al tiempo que
consumió su mano y así se quemó el incienso, pero el corazón del hom-
bre siguió impertérrito. Al final el fuego quemó por completo a Barlaam.
San Basilio compuso un poema a la mano de Barlaam y a su victoria so-
bre el fuego1.

1BASILIO DE CESAREA: ΕÊς Βαρλα�µ µ�ρτυρα: “ΤοÜτο δ� τä τÀú γενναÐωú

τ µερον Βαρλα�µ πεπραγµèνον. ^Ηχησε γ�ρ � πολεµικ� τοÜ µ�ρτυρος σ�λπιγc,

καÈ τοÌς τ¨ς εÎσεβεÐας åπλÐτας, ±ς åρ�τε, συν γαγεν. ÃΟ τοÜ ΧριστοÜ κεÐµενος

�θλητ�ς âκηρÔχθη, καÈ τä τ¨ς ÇΕκκλησÐας �νεπτèρωσε θèατρον. ΚαÈ ±ς êλεγε

τÀν πιστÀν å ∆εσπìτης: ÃΟ πιστεÔων εÊς âµà, κ�ν �ποθ�νηù, ζ σεται: τèθνηκεν

å γενναØος Βαρλα�µ, καÈ συγκροτεØ πανηγÔρεις: καταν�λωται τ�φωú, καÈ συγ-

καλεØ πρäς áστÐασιν. ΝÜν �µØν �ναβο¨σαι καιρìς: ΠοÜ σοφìς; ποÜ γραµµατεÔς;

ποÜ συζητητ�ς τοÜ αÊÀνος τοÔτου; Α̂γροικος �µØν σ µερον å � ττητος τ¨ς εÎ-

σεβεÐας διδ�σκαλος” :“Esto ha sucedido hoy al valiente Barlaam. Sonó la trompeta
guerrera del mártir, y convocó como veis, a los soldados de la piedad. El constituido
atleta de Cristo, fue anunciado con pregón. Y a toda esta asamblea de la Iglesia, dio alas
para volar. Dijo el señor de los fieles: El que cree en mí, vivirá aunque haya muerto. Pues
bien; murió el esforzado Barlaam y convoca públicas asambleas. Está consumido en el
sepulcro, e invita a un banquete. Ahora sí que podemos exclamar: ¿Dónde está el sabio?
¿Dónde el erudito? ¿Dónde el filósofo? Hoy, un hombre de campo es para nosotros
insuperable maestro de piedad” (PG XXXI, 484, 25-25).

Tópicos 36 (2009)



“tellez” — 2009/11/6 — 20:13 — page 41 — #41

TOMÁS DE AQUINO COMO ANTECEDENTE MEDIEVAL. . . 41

Con actos tan valerosos como el martirio, y al mismo tiempo, tan
poco populares como hoy resultaría serlo para la mayoría de los seres
humanos (si bien es cierto que entre 1927 y 1929 se sabe de la existen-
cia de personas que en México y bajo otras circunstancias alcanzaron
la muerte por causa de sus creencias, con igual formación que Barlaam),
sería interesante preguntarse ¿hasta dónde sería capaz de llegar un filóso-
fo en el siglo XXI para defender sus propias convicciones intelectuales
ante los demás? Este es el tema de la radicalidad con que se viven y
practican las propias creencias, pero también el de cómo se las defiende
en la palestra universitaria, con la pluma, con la palabra o simplemente
ante la convivencia con los amigos, familiares y desconocidos. Defender
las propias ideas puede llegar a ser una obligación si de verdad se quie-
re incidir sobre los que nos rodean, y esto implica necesariamente, estar
abiertos a dar batalla en el terreno argumentativo. La inmensa mayoría
de los filósofos enseña que esta vida, aun en medio de la abundancia, es
un combate perpetuo (una dimicatio, dirían los latinos), y aunque algu-
nos afortunados cuentan con la filosofía como bálsamo que puede hacer
sus heridas menos dolorosas (¡tal vez no cura pero consuela!), ningún ser
humano está exento de emprender su propia pelea en el terreno de las
ideas, bien sea para comunicar su pensamiento o incluso para defenderlo
con decisión, respeto y seguridad.

Esta condición “dimicativa” o “máquica” se refleja muy bien en la
vida erística del filósofo, quien en el ejercicio cotidiano de su quehacer
profesional, está imbuido y a veces guiado por un espíritu de perpetua
divergencia,2 en el cual, el dogmatismo, los sofismas, la disputa estéril,
y las doctrinas menos luminosas o poco fundamentadas, pueden ser tan

2A pesar de esto, Alejandro Vigo destaca que no es tolerante, como suele pensarse
equivocadamente, el que se abstiene de emitir sus opiniones y se instala en el cómodo
terreno de la ignorancia escéptica, sino precisamente el que toma postura respecto de
determinados contenidos proposicionales que reflejan los deseos, creencias y preferen-
cias de una persona: “quien ignora o prefiere no decidir si S es o no P , no puede en
rigor tolerar que otro crea que S (no) es P ; sólo puede tolerar que otro crea o sosten-
ga que S (no) es P aquél que, al mismo tiempo, mantiene la opinión opuesta respecto
de la verdad y/o la falsedad de dicho contenido proposicional”. A. VIGO: “El concep-
to de tolerancia”, Sapientia LIV-205 (1999), pp. 196-197.

Tópicos 36 (2009)



“tellez” — 2009/11/6 — 20:13 — page 42 — #42

42 EZEQUIEL TÉLLEZ MAQUEO

onerosos que van dando al traste gradualmente con los resortes de su
actividad espiritual, enfocada originariamente a la prosecución o conse-
cución de la verdad.

Si tal es la condición del filósofo, conviene entonces preguntarse:
¿qué clase de sacrificios estaría dispuesto a asumir un filósofo pagano o
cristiano en el debate intelectual contemporáneo? ¿Podría hoy exhibir un
heroísmo tal como el de Barlaam, que a fin de mantener incólumes sus
creencias decidió perder la propia vida? ¿O más bien seguiría el camino
del papa Marcelino, quien a diferencia de Barlaam, aparentemente habría
ofrecido incienso a los dioses paganos (si hemos de aceptar como fiable
lo afirmado en el Liber Pontificalis3), logrando así salvar su vida, guiado
probablemente por la convicción de que se puede ofrecer un sacrificio
exterior a los dioses paganos sin que ello signifique renunciar interior-
mente a los principios fundamentales de su cristianismo.

No es mi intención aquí decidir en un plano deóntico-axiológico
cuál de estas dos actitudes mencionadas deberían adoptar los hombres
en pleno siglo XXI. Sabemos que actualmente las condiciones históricas
han cambiado en relación con los primeros siglos del cristianismo, al
punto de que hoy resultaría sumamente difícil hallarse ante la disyuntiva
excluyente de tener que salvar la propia vida o conservar intactas las
propias creencias, pues, la libertad de pensamiento que se reconoce en la
mayoría de las constituciones políticas modernas de los países como una
garantía de los ciudadanos, hace cada vez más legítimo poder discrepar
de los demás sin por ello tener que exponernos a perder la vida, o a ser
objeto de prosecución judicial o encarcelamiento.

3En efecto, en el Liber Pontificalis se dice del papa Marcelino (296-304) que fue
llevado ante los dioses romanos para quemar incienso ante ellos, y así lo habría hecho
(“ad sacrificium ductus est ut turificaret, quod et fecit”: I, 162). Sin embargo, tomando en
cuenta que las fuentes en las que se basa la obra son de dudosa autenticidad (como lo que
afirma Duchesne, autor de la edición crítica del LP ), y que por otra parte hay testimonios
en los que se dice que más bien murió como mártir, no podemos afirmar con toda
seguridad que el papa Marcelino haya de ser juzgado entre los Lapsi que traicionaban
la fe que profesaban. Cf. Agostino AMORE: “Il preteso ‘lapsus’ di Papa Marcellino”,
Antonianum, 32 (1957), pp. 411-426.

Tópicos 36 (2009)



“tellez” — 2009/11/6 — 20:13 — page 43 — #43

TOMÁS DE AQUINO COMO ANTECEDENTE MEDIEVAL. . . 43

El verdadero problema que aquí subyace es la necesidad que aún
hoy tiene el filósofo, el pensador o simplemente el ciudadano de a pie
poseedor de creencias en materia filosófica, jurídica, política o religiosa,
de defender sus ideas en medio de la contradicción o a lo menos en me-
dio de una pluralidad de opiniones, sin tener que adoptar una actitud que
epistemológicamente se podría calificar de absolutismo absoluto (intran-
sigencia ante lo que cabría perfectamente transigir) ni tampoco de relati-
vismo absoluto (imposibilidad de asumir absolutos morales). El objetivo
del presente trabajo se dirige precisamente a investigar, desde sus textos,
que en ciertos autores medievales como Tomás de Aquino, ya existía una
inclinación al ejercicio de lo que se conoce como tolerancia; en virtud de
la cual, bajo ciertas situaciones puntuales de carácter prudencial, nos es
posible, lícito y hasta necesario, permitir ciertos comportamientos que
no van de acuerdo con aquello que pensamos. Un signo de que para di-
cho autor es posible, a un sujeto o a la sociedad civil, poseer criterios
estables en torno a lo bueno y lo justo (por encima de un relativismo
absoluto), sin suponer que estamos obligados a imponer “dogmática-
mente” por medio de la fuerza, de la ley o de las armas, tan sólo las
conductas que se ciñan a dichos criterios (por encima del absolutismo
absoluto).

La filosofía como cierto martirio

Una primera manifestación de tolerancia en los textos de Tomás se
percibe al momento de considerar que, ante ciertas circunstancias, es más
conveniente soportar la adversidad intelectual que hacer todo lo posible
por cambiar el modo de pensar de aquel con quien disentimos, al punto
de que no duda en considerar tal actitud como comparable al martirio.
Naturalmente, no a un «martirio strictu sensu» en el que se es capaz de
perder la vida como Barlaam con tal de salvaguardar sus creencias, sino a
un «martirio por analogía» en el que el sabio debe estar dispuesto a pasar
por el descrédito y la incomprensión en virtud de sus ideas, resistiendo
valerosamente a ciertos cuestionamientos ajenos, pero sin perder nunca
la propia fe en aquello que profesa en su corazón y su mente, como tam-

Tópicos 36 (2009)



“tellez” — 2009/11/6 — 20:13 — page 44 — #44

44 EZEQUIEL TÉLLEZ MAQUEO

poco perdieron la fe los cristianos que fueron entregados al fuego o a
los leones como víctimas de la intolerencia religiosa de Nerón o Diocle-
ciano.

En efecto, el filósofo siempre estará expuesto a nuevos “leones”, a
padecer esa otra clase de “fuego” más sutil pero no menos disolven-
te, como el procedente del descrédito por sus ideas, de la contradicción
de sus oponentes y de la influencia negativa de algunos otros factores
culturales que juegan en su contra; incluyendo la tendencia, prevalente
en el ambiente posmoderno, de dar un tratamiento frívolo y superficial
a lo profundo mediante un tinglado de discursos vanos, melosos y se-
ductores; los cuales hoy nos manipulan por medio del lenguaje y que
convierten a los retóricos electrónicos en verdaderos “charlatanes” de
oficio.

Tomás de Aquino era consciente de que “la retórica, que enseña a ha-
blar con gala de lenguaje”,4 puede convertirse en “el anzuelo con que a
veces son atraídos los hombres para dar crédito a errores y falsedades”5

hasta desorientar el corazón de la gente sencilla. Y a todo esto debe, si
puede, oponer resistencia el filósofo en la medida de sus posibilidades,

4TOMÁS DE AQUINO: Expositio in I Corintios, cap. 1, lect. 3. En este lugar, el
Angélico se pregunta si es válido emplear recursos como la elocuencia y la retórica hu-
manas para enseñar la doctrina de la fe, tal como lo hicieron grandes retóricos cristianos
como Ambrosio de Milán o Agustín de Hipona, o incluso redactar textos usando un
lenguaje selecto y propio, como el que empleó san Jerónimo, en cuyos libros se trans-
minaba la erudición clásica y la ciencia escritural. Consciente de que nada impide tratar
de cosas divinas “no sólo con sabiduría sino también con música deleitosa al oído” (non
solum sapienter, sed etiam suaviter), distingue entre enseñar con sabiduría de palabra
y usar sabiamente la palabra. La primera puede ser perjudicial, pues consiste en pura
sabiduría a lo humano, de suerte que todas las cosas se juzgan como verdaderas o falsas
según se ajusten al contenido de dicha sabiduría, incluyendo la fe misma, lo que a Tomás
resulta criticable porque equivaldría a subordinar la fe a la ideología. En cambio, usa con
arte sabio la palabra el que, estando dotado de un amplio conocimiento de la fe, “toma
lo que halla de verdad en las doctrinas de los filósofos, para con ello respaldar la propia
fe”. La conclusión es que no ha de temerse echar mano de las opiniones rectas de los fi-
lósofos, es decir, las que vienen en apoyo de la fe, pues si los malos echan mano de la
filosofía en servicio del error o la iniquidad, ¿por qué no van a echar mano de ella los
buenos en favor de la verdad?

5TOMÁS DE AQUINO: Expositio in I Corintios, cap. 1, lect. 3.

Tópicos 36 (2009)



“tellez” — 2009/11/6 — 20:13 — page 45 — #45

TOMÁS DE AQUINO COMO ANTECEDENTE MEDIEVAL. . . 45

pues “aquellos cuya vida ha de servir como ejemplo a los demás, deben,
si les es posible (debent, si possunt), hacer callar a sus detractores, a fin
de que no dejen de escuchar su predicación los que podrían oírla”6.

Esta clase de sabiduría mundana fundada en una diletante elocuen-
cia de palabras más que en una serie de razones verdaderas7 es sólo un
ejemplo de las dificultades culturales con las que el filósofo tiene que
enfrentarse a lo largo de su vida profesional. Y aunque el mártir está
dispuesto a perder la propia vida física, para santo Tomás, el filósofo
creyente o sabio es comparable al mártir porque en ambos se manifies-
ta la voluntad firme de creer y defender aquello en lo que se piensa.
Mientras el mártir propiamente dicho afianza su fe ante la persecución
exterior, el sabio participa en algo de esto en cuanto robustece sus creen-
cias mediante el roce intelectual, ante el contacto continuo con gente que
piensa de modo diferente a lo que él sostiene. Todo esto, podría decirse,
constituye otro modo legítimo de entregar la propia vida en aras de lo
que se cree; por eso afirma que:

Cuanto contradice a la fe, ya sea por consideración humana
o por una persecución exterior, en tanto aumenta el mérito
de la fe en cuanto pone de manifiesto una voluntad más
dispuesta y firme en la fe. Por eso, el mérito de la fe es
mayor en los mártires, porque no abandonaron la fe ante
la persecución; tienen asimismo mayor mérito los sabios,

6GREGORIO MAGNO: In Ezechielem, 1, hom. 9 (ML 76, 877), citado por TOMÁS
DE AQUINO, Summa Theologiae, II-II, q. 72, a. 3, resp.

7Al comentar las célebres palabras de Pablo: “estad sobre aviso para que nadie
os seduzca por medio de una filosofía inútil y falaz, y con vanas sutilezas fundadas
sobre la tradición de los hombres, según los elementos del mundo”(Col. 2, 8), santo
Tomás señala que con ellas se invita a los espíritus sencillos a guardarse de las falacias
de los sofistas y de las bachillerías de los filósofos, pues “tropezaría con un escollo”
quien quisiera “aplicar como norma en materia de fe, los principios de las cosas y no
la sabiduría divina” (TOMÁS DE AQUINO: Expositio in Colossenses, cap. 2, lect. 2), y
advierte que juzgar según los elementos del mundo significa “ajustar la verdad de la fe
a medida de la verdad de las criaturas”, aunque en su opinión también puede significar
juzgar a la manera en que lo hacen los adoradores de ídolos (como los griegos que
llamaban Júpiter al cielo, y así a cada elemento) o juzgar a la manera en que juzgaban los
judíos, esto es, basándose en múltiples preceptos ceremoniales y tradiciones humanas.

Tópicos 36 (2009)



“tellez” — 2009/11/6 — 20:13 — page 46 — #46

46 EZEQUIEL TÉLLEZ MAQUEO

porque no abandonan la fe ante las razones aducidas contra
ella por los filósofos o por los herejes8.

Las herejías no son absolutamente intolerables para el cristianismo.
El sentir de Tomás se decanta más bien en favor de su existencia y aún de
su conveniencia para aumentar el mérito del filósofo dotado de fe. Las
herejías tendrían por objetivo suscitar cierto celo por la verdad. Así como
la sangre de los mártires es semilla de cristianos, según decía Tertuliano
de Cartago (Apologeticum, 50, 13), asimismo, la presencia de herejías ha
sido semilla de grandes predicadores. El celo por sus principios es lo que
hizo de un Saulo de Tarso, un Bossuet o un Lacordaire grandes predica-
dores en medio de ambientes hostiles y gentiles, mostrando con ello que
para ser “trigo de Cristo” (por usar una expresión de Ignacio de Antio-
quía) era necesario que fueran molidos por los dientes de sus detractores
como fieras. Y lo que Tomás afirma aquí no sólo se dice respecto del
pensador cristiano, sino también respecto del filósofo no creyente.

Para consolidar las propias convicciones —cualesquiera que sean—
es necesario que exista la divergencia intelectual; una variedad de formas
de pensar que es condición de cualquier discusión. Y como de la dis-
cusión inteligente y organizada normalmente brota la luz si existen las
debidas disposiciones (pues es imposible hacer entrar en razón a quienes
han optado por juzgar como verdadero tan sólo lo que corresponde a sus
intereses), el desacuerdo y la desavenencia pueden no ser absolutamente
negativos.

La tolerancia ¿valor de la modernidad?

El estado de la investigación en torno al tema de la tolerancia has-
ta antes del siglo XVII permite afirmar que no existe una multiplicidad
de autores o textos consagrados al tratamiento de la tolerancia propia-
mente dicha durante la antigüedad clásica o el pensamiento medieval.
Sin embargo, dado que la tolerancia en el pensamiento premoderno está
vinculada al ejercicio personal de virtudes naturales como la caridad en
general y sobre todo a la fortaleza; y siendo por otra parte ésta última

8TOMÁS DE AQUINO: Summa Theologiae, II-II, q. 2, a. 10, ad 3.

Tópicos 36 (2009)



“tellez” — 2009/11/6 — 20:13 — page 47 — #47

TOMÁS DE AQUINO COMO ANTECEDENTE MEDIEVAL. . . 47

un ingrediente fundamental del estoicismo, no debería extrañar que al-
gunos autores9 hayan visto en Epicteto o Marco Aurelio el antecedente
clásico-romano más importante de la tolerancia, ligada al estoicismo por
medio del concepto del dominio de las propias pasiones, incluyendo la
pasión intelectual que nos lleva a encendernos con cierta violencia en
presencia de otras formas de pensar y actuar, y que según los estoicos
merecería ser controlada totalmente. Así, por ejemplo, los llamados ze-
lotes (como lo fue en su momento Saulo de Tarso) para los romanos
serían unos destemplados intelectualmente, y por tal motivo, sus inquie-
tudes antirromanas y hasta “fundamentalistas” difícilmente podrían ser
consideradas como tolerantes.

En cambio para otros autores como Bowlin, la tolerancia como vir-
tud moral, aunque tuvo antecedentes estoicos interesantes, comenzaría
a ser practicada más bien entre los primeros apologistas cristianos en el
marco de los debates que éstos tuvieron que enfrentar contra sus críti-
cos paganos10. Pone el caso de san Agustín y el de otros pensadores de
los primeros cuatro siglos, quienes sentaron las bases del concepto cris-
tiano de tolerancia en medio de inobjetables diferencias sostenidas con
los romanos y judíos principalmente11.

Es sabido que la tolerancia en su genérica acepción de “respeto por
las ideas ajenas”, y como un tema tratado más formalmente por múlti-
ples autores en diversos textos, constituye más bien un valor que nace
en la modernidad con la necesidad de apaciguar conflictos religiosos,
mezclados con intereses políticos, en la Europa posterior a la Reforma

9Cf. Andrew FIALA: “Stoic Tolerance”, Res Publica: A Journal of Legal and Social
Philosophy, IX-2 (2003), pp. 149-168, si bien es cierto que este autor considera que la
tolerancia estoica era más asociable con una cierta indiferencia hacia lo que los otros
pensaban que a un signo de fortaleza.

10John R. BOWLIN: “Tolerance Among the Fathers”, Journal of the Society of Ch-
ristian Ethics XXVI-1 (2006), pp. 3-36.

11Para este último caso es sumamente interesante el texto de Graham N. STANTON
y Guy G. STROUMSA (eds.): Tolerance and intolerance in early Judaism and Christianity,
Cambridge: Cambridge University Press 1998, 370 pp., en donde rescata citas de Max
Weber sobre la relación de judíos y cristianos útiles para un análisis del tema desde la
sociología de la religión.

Tópicos 36 (2009)



“tellez” — 2009/11/6 — 20:13 — page 48 — #48

48 EZEQUIEL TÉLLEZ MAQUEO

protestante12. Se considera que la mayoría de los estudios sobre la tole-
rancia arrancan de la Epístola de la Tolerancia de John Locke. Con todo,
en estricta justicia histórica, debe afirmarse que durante el medievo, la
tolerancia era un valor tan evidente y tan incorporado a la conciencia
colectiva de las sociedades multiculturales y de sus habitantes, que esto
explicaría por qué nadie hablaba de ella formalmente, como hoy ocu-
rre en nuestra sociedades democráticas, que no sólo la han absolutizado,
sino que, en opinión de Bobbio, sufren de un exceso de tolerancia que
equivale a la corrupción de la tolerancia misma13.

En efecto, nadie hablaba de tolerancia en el medievo, porque en gran
medida ella se vivía cada día. Es lógico suponer que haya habido excep-
ciones al respecto, tratándose de un período de la historia de la huma-
nidad y del pensamiento filosófico tan extenso, lo cual no nos impide
creer que se la haya practicado. Autores como Nederman o Laursen re-
cogen diversos testimonios de autores en los que parece que el tema de la
tolerancia fue tratado y aún desarrollado como por ejemplo Juan de Sa-
lisbury, Marsiglio, Wyclif, Christina de Pizan, Hans Denck o Sebastian
Franck, por mencionar sólo algunos. A medida que se conoce mejor el
pensamiento medieval, se cuestiona más si la Epístola de la Tolerancia

12Como afirma Perez ZAGORIN: “The modern concepts of religious toleration and
freedom are thus Western in origin and the offspring of European civilization. They
are almost entirely due [. . . ] to the work of Christian thinkers [. . . ] of the sixteenth and
seventeenth centuries [. . . ] It is only in Western society [. . . ] that there has appeared a
massive body of writings by many different authors exploring the problem of religious
intolerance from many angles and presenting an array of arguments in behalf of the
principles of liberty of conscience, mutual tolerance, and religious coexistence and di-
versity”: How the Idea of Religious Toleration Came to the West, Princeton: University
Press 2003, p. xi.

13Para el jurista italiano, hay un sentido positivo de tolerancia, basada en la digni-
dad y libertad del ser humano, y que se opone a la indebida exclusión de lo diferente;
y un sentido negativo, que es indulgencia culpable y no rechaza lo que es abiertamente
perjudicial para las personas y la sociedad, y refiriéndose al segundo sentido afirma que:
“nuestras sociedades democráticas y permisivas sufren de exceso de tolerancia en sen-
tido negativo, de tolerancia en el sentido de dejar correr [. . . ], de no escandalizarse ni
indignarse nunca por nada” (N. BOBBIO: “Las razones de la tolerancia”, en El tiempo
de los derechos, Madrid: Sistema 1991, p. 252).

Tópicos 36 (2009)



“tellez” — 2009/11/6 — 20:13 — page 49 — #49

TOMÁS DE AQUINO COMO ANTECEDENTE MEDIEVAL. . . 49

marcaría efectivamente el comienzo de las ideas modernas sobre la tole-
rancia14.

En efecto, para hacer posible que durante la Edad Media pudieran
convivir las corrientes de pensamiento más egregias del orbe: por un la-
do, la cultura germánica (bárbara) con la cultura grecolatina (preservada
en los monasterios); y por otro, la cultura árabe (absorbida por Bizancio)
con la cultura cristiana y judía, fue necesario que las personas practicaran
el respeto a las diferencias religiosas, sin abandonar las propias convic-
ciones; algo que Tomás de Aquino considera aceptable, pero siempre
tomando en cuenta la diversa preparación intelectual de las personas y
sus diversas ocupaciones. Quien mayor formación posee, es de esperar
que posea una mayor tolerancia que el que no conoce más que “el si-
labario de Galván”, es decir, el débil en la fe, porque ante el contacto
con otras formas de pensar y aún otras costumbres, el que posee una fe
sólida o unas convicciones suficientemente afianzadas, cuenta con me-
nos riesgo de perder sus propios principios; quizás por eso afirma santo
Tomás que:

Si se trata de cristianos firmes en la fe, hasta el punto de
que de su contacto con los infieles se pueda esperar más
bien la conversión de los infieles que el alejamiento de los
cristianos de la fe, no debe impedírseles comunicarse con
los infieles que nunca recibieron la fe, es decir, con los pa-
ganos y judíos. . . Pero si se trata de fieles sencillos y débiles
en la fe, cuya perversión se pueda temer como probable, se
les debe prohibir el trato con los infieles; sobre todo se les
debe prohibir que tengan con ellos una familiaridad excesi-
va y una comunicación innecesaria15.

En cambio, quien posee una fe sólida, es decir, basada en razones y
principios más que en sentimientos religiosos, no sólo está en mejores

14C. J. NEDERMAN y J. C. LAURSEN (eds.): Difference and Dissent: Theories of
Tolerance in Medieval and Early Modern Europe, Lanham, MD: Rowman and Littlefield
1996, 240 pp.

15TOMÁS DE AQUINO: Summa Theologiae, II-II, q. 10, a. 9, resp.

Tópicos 36 (2009)



“tellez” — 2009/11/6 — 20:13 — page 50 — #50

50 EZEQUIEL TÉLLEZ MAQUEO

condiciones de comunicarla sino de defenderla, si tal fuera el caso. De-
fender aquello en lo que se cree con la decisión y seguridad que procede
de la preparación, puede ser una obligación moral para uno mismo. Las
personas incapaces de defender su fe muchas veces actúan así porque tie-
nen miedo de perderla, y si tienen miedo de perderla están muy cerca de
no tenerla. Más adelante se dirá en qué sentido puede ser una obligación
para con los demás.

El ideal de un pensador sería, según santo Tomás, conducirse con
la humildad que brota de la propia finitud cognoscitiva y que nos lleva
a reconocer que no basta con desear la verdad para poseerla, sino que
ésta es algo que “se va construyendo de manera penosa ante oyentes
que pondrán objeciones e incluso resistencias ocultas”16; pero al mismo
tiempo, con firmeza en lo que sabemos “para no ser como niños llevados
a la deriva por todo viento de doctrina”, palabras tomadas de Pablo que
según el Aquinatense significan que:

Mientras es uno niño no es varón perfecto [. . . ]. Si quere-
mos pues que nos tengan por varones perfectos hemos de
dejar ese pensar fluctuante que cualquier viento arrebata,
cualquier ola se lleva. Eso quiere decir llevados a la deriva
o fluctuantes, de fluctus, ola, porque los tales, a manera de
olas, no tienen firmeza en la fe, pues quien anda dudan-
do es semejante a la ola del mar alborotada y agitada del
viento acá y allá [. . . ]. Así que hemos de estar firmes y no
fluctuantes. Y porque el viento es como una doctrina per-
versa que [. . . ] da en tierra con la casa cimentada en arena
(cf. Mt. 7, 27), por eso dice Pablo: “no nos dejemos llevar
aquí y allá de todos los vientos de opiniones humanas” (Ef.
4, 14), que es como si dijera: no hemos de dejarnos mover

16Mauricio BEUCHOT: “El compromiso filosófico del tomista actual. Reflexiones
sobre el estudio de Santo Tomás en la Orden Dominicana de nuestro tiempo”, ponencia
presentada en el Simposio Internacional sobre el papel del estudio de la Filosofía en la
misión evangelizadora de la Orden de Predicadores, realizado en la Universidad Santo
Tomás de Aquino (Angelicum) de Roma del 1 al 4 de mayo de 2003.

Tópicos 36 (2009)



“tellez” — 2009/11/6 — 20:13 — page 51 — #51

TOMÁS DE AQUINO COMO ANTECEDENTE MEDIEVAL. . . 51

del soplo de ninguna doctrina perversa que sacuda nuestro
corazón y dé en tierra con nuestro edificio espiritual17.

Tolerancia ante el oficio meretricio

Pero la tolerancia ante otras formas de pensar no es el único tipo de
tolerancia. Tomás de Aquino sabía de la existencia de ciertos compor-
tamientos, costumbres y ritos, que no sólo desentonaban con el cristia-
nismo, sino que eran completamente discordantes e incompatibles con
sus propias convicciones, y sin embargo, cabía permitirlos, ya sea porque
de ello procedería mayor bien que de su prohibición, o bien porque su
expresa prohibición acarrearía mayores males que su permisión.

Un caso poco conocido para los no especialistas en el pensamiento
de santo Tomás es el de la prostitución, respecto de la cual, él era cons-
ciente de que se trataba naturalmente de un acto contrario al 6º manda-
miento del Decálogo (aunque no se la practicara por razones idolátricas),
y la razón es, porque, como él mismo señala: “En el mandamiento ‘no
cometerás adulterio’ queda prohibido no sólo éste sino también toda
satisfacción carnal fuera de matrimonio”18.

Está claro entonces, que: “La mujer que se prostituye será pisoteada
como estiércol del camino”19. “La mujer, en efecto, ejercitando la pros-
titución, actúa torpemente y contra la ley de Dios”20.

Sin embargo, aunque éstas eran razones absolutamente suficientes
para mostrar que la prostitución era contraria al cristianismo, no eran ra-
zones absolutamente suficientes para que el gobierno civil contara con el
derecho de prohibir públicamente su práctica21. Y la razón de ello, toma-

17 TOMÁS DE AQUINO: Expositio in Ephesios cap. 4, lect. 5.
18TOMÁS DE AQUINO: De duobus praeceptis charitatis et decem Legis praecep-

tis, a. 8.
19TOMÁS DE AQUINO: De duobus praeceptis . . . , a. 8.
20TOMÁS DE AQUINO: Summa Theologiae, II-II, q. 32, a. 7, resp.
21 La permisión pública de practicar la prostitución en el siglo XIII es digna de llamar

la atención, principalmente porque procede de un Estado medieval como el que le tocó
vivir a Tomás, en el que no podía pasar inadvertidamente aquello que la Iglesia sostenía
en materia moral, y en el que ambos poderes, espiritual (religión) y temporal (Estado)
es de suponer que convivían, si no en feliz maridaje, al menos con mayor armonía de

Tópicos 36 (2009)



“tellez” — 2009/11/6 — 20:13 — page 52 — #52

52 EZEQUIEL TÉLLEZ MAQUEO

da del De Ordine de san Agustín, es porque así como Dios permite que
sucedan males en el universo pudiéndolos impedir —no vaya a ocurrir
que eliminando esos males se sigan peores males o se impidan mayores
bienes— así también, el gobierno civil, pudiendo prohibir males como la
prostitución, puede permitirlos para que no vayan a generarse mayores
males de su prohibición expresa; y por eso:

En el gobierno humano, quienes gobiernan también “tole-
ran” (tolerant) razonablemente algunos males para no im-
pedir otros bienes, o incluso para evitar peores males. Así
lo afirma san Agustín en De Ordine (lib. 2, c. 4, n. 12: ML
32, 1000): “Quita a las meretrices de entre los humanos y
habrás perturbado todas las cosas con sensualidades”22.

El argumento es claro: si erradicáramos a las meretrices de en-
tre los humanos, terminarían desencadenándose por sus consecuencias
mayores perjuicios de los que se seguirían si se permite que existan.
La prostitución sería así un caso típico de la conocida máxima: “el que
prohibe, fomenta”, pues donde más se extiende, es donde menos se la
tolera23.

Para santo Tomás, la meretriz no actúa con injusticia ni contra una
ley. Por eso, cuando Tomás se pregunta en otro lugar, si es lícito a la
prostituta ofrecer limosna con el dinero que obtuvo con los favores de
la carne (es decir, su “merienda”, de donde la palabra “meretriz”, es decir,

lo que hoy sucede con cualquier estado laico y republicano (como v. gr. el francés o el
mexicano), en que la existencia de “zonas de tolerancia” se explicaría ciertamente con
mayor razón.

22 TOMÁS DE AQUINO: Summa Theologiae, II-II, q. 10, a. 11, resp.
23Si bien es cierto que hay ciudades en que se la tolera públicamente y sin embargo

se continúa practicando clandestinamente. Por tolerancia pública queremos indicar que
no está tipificada como delito (por ejemplo, en el Código Civil del DF, art. 189, don-
de efectivamente, la prostitución no aparece como delito; tan sólo el lenocinio, que no
castiga a las meretrices sino al “padrino” —por llamarle de algún modo— que las con-
trola y explota), y que el gobierno concede permiso de practicarla a quienes la realizan
en las condiciones de sanidad adecuadas, por ejemplo, “mediante un certificado médi-
co que testimonia que quien la practica está libre de alguna enfermedad venérea o de
transmisión sexual” (H. NOLDIN: De castitate, Innsbruck: Felizian Rauch 1963, p. 23).

Tópicos 36 (2009)



“tellez” — 2009/11/6 — 20:13 — page 53 — #53

TOMÁS DE AQUINO COMO ANTECEDENTE MEDIEVAL. . . 53

la que “merece” su paga a cambio de vender su cuerpo), señala que ello
es completamente válido: pues un ladrón o un usurero tiene la obliga-
ción de restituir lo robado, de modo que nunca es ilícito ofrecer limosna
con el dinero obtenido por usura o hurto. Y hablando del narcotráfico,
cuando un productor vende drogas a cambio recibe algo del consumidor,
tampoco puede ofrecer limosna con ese dinero, ni puede restituirlo, pues
tanto el que lo recibió como el que lo dio obraron contra la justicia (lo
mejor que puede hacerse con ese dinero es repartirlo entre los pobres).
Pero lo importante es que el dinero obtenido por prostitución puede ser
ofrecido como limosna, pues aquí lo adquirido es ilícito “no porque lo
sea la adquisición en sí misma, sino por serlo los medios empleados”24.

No es que para Tomás de Aquino las leyes positivas (civiles o pena-
les) deban correr una suerte ajena al orden moral. Las leyes realmente
justas son las que se apoyan en la naturaleza de las cosas y las personas,
más allá de lo que un conjunto de legisladores juzguen como convenien-
te para el bien común de una sociedad. Pero para que las leyes positivas
sean eficaces, se deben tener en cuenta las costumbres y los sentimientos
de determinado país, pues si se cancelan las peculiaridades culturales de
determinado pueblo al momento de legislar, se corre el riesgo de generar
leyes inoperantes, hechas como un corsé para una sociedad cuyo cuerpo
no cabe en sus contornos. Por lo tanto, los ordenamientos en vez de
proteger, constriñen. Sólo así se entiende que Tomás afirme lo siguiente:

No se impone la misma ley a los niños y a los adultos, sino
que a los niños se les permiten cosas que en los adultos son
reprobadas y aun castigadas por la ley. Por tanto, también
deben permitirse a los hombres imperfectos en la virtud,
muchas cosas que no se podrían “tolerar” (toleranda) en
los hombres virtuosos25.

24TOMÁS DE AQUINO: Summa Theologiae, II-II, q. 32, a. 7, resp. Por eso dice aquí
después: “la mujer, en efecto, ejercitando la prostitución, actúa torpemente y contra la
ley de Dios; pero por aceptar algo no obra ni injustamente ni contra la ley. Por tanto, lo
así ilícitamente adquirido puede ser retenido y con ello se puede hacer limosna”.

25TOMÁS DE AQUINO: Summa Theologiae, I-II, q. 96, a. 2, resp.

Tópicos 36 (2009)



“tellez” — 2009/11/6 — 20:13 — page 54 — #54

54 EZEQUIEL TÉLLEZ MAQUEO

Quien pretendiera llevar a las leyes positivas todo el contenido de las
leyes morales, aunque con ello mostraría que un buen propósito le guía,
cometería un despropósito legislativo, porque:

La ley humana está pensada para la mayoría de los seres
humanos (multitudini hominum), en la que la mayor par-
te son hombres imperfectos en la virtud. Y por eso la ley
no prohíbe todos aquellos vicios de los que sí se abstienen
los virtuosos, sino sólo los más graves, aquellos de los que
puede abstenerse la mayoría y que, sobre todo, hacen daño
a los demás, sin cuya prohibición la sociedad humana no
podría subsistir, tales como el homicidio, el robo y cosas
semejantes26.

En una palabra, las sociedades no pueden subsistir donde preva-
lece el homicidio, el robo, el secuestro y el narcotráfico. Sin embargo,
según el Angélico, cabría la posibilidad de que las sociedades subsistan
donde el oficio meretricio, sin ser un mandato, y sin llegar a ser aplaudido
o fomentado, es tolerado por las leyes, pues como dice en otro lugar:

La ley humana sólo prohíbe las cosas más nocivas al bien
común. . . pero “tolera” (permittit) aquellos pecados de me-
nor importancia de los que difícilmente se priva la multi-
tud27.

Estas consideraciones no deben llevarnos a pensar que para Tomás
o para Agustín la prostitución pública sea buena per se ni que haya de
ser tolerada en cualquier lugar y momento. Sabemos que san Agustín es-
cribió De ordine antes de su bautismo, y que es de un tratado filosófico
cuya lectura debe hacerse atendiendo al lugar y momento histórico deter-
minado en el que vivió (siglo V d. C.), en el que a diferencia del período
del consulado romano, privaba la corrupción y en el que las costumbres

26TOMÁS DE AQUINO: Summa Theologiae, I-II, q. 96, a. 2, resp.
27TOMÁS DE AQUINO: Quaestiones quodlibetales, quodlibeta 2, q. 5, a. 2, ad 2.

Tópicos 36 (2009)



“tellez” — 2009/11/6 — 20:13 — page 55 — #55

TOMÁS DE AQUINO COMO ANTECEDENTE MEDIEVAL. . . 55

gentílicas características de un imperio romano en fase terminal se en-
contraban extendidas con mayor fuerza de lo que después sucedió, cuan-
do la penetración civilizatoria del cristianismo logró revertir esta clase de
prácticas, respecto de las cuales no disponemos de razones para suponer
ni concluir que hayan sido aprobadas por el obispo de Hipona. Lo que
en cambio podemos concluir es que jueces, magistrados y legisladores,
están obligados a examinar si en determinado lugar y tiempo existen las
debidas circunstancias para tolerar la práctica del oficio meretricio, y en
caso de ser así, de qué modo pueda regularse su práctica, aunque de suyo
siga siendo algo desaconsejable28.

Límites de la tolerancia

En el contexto tomasiano, el amor por la paz, la solidaridad, el respe-
to por la naturaleza y la tolerancia no serían valores absolutos (al menos,
no se encontrarían al mismo nivel del bien, la verdad o la belleza, respec-
to de los cuales Tomás admite que son valores supremos). La tolerancia
tiene límites establecidos no sólo porque, objetivamente, existen ciertas
conductas que de suyo son intolerables por su objeto (sería intolerable,
por ejemplo, que las leyes de una ciudad permitieran que los padres sacri-
ficaran sus hijos a sus dioses personales). Pero también porque la virtud
de la paciencia en un sujeto ordinariamente no es infinita, es decir que
atendiendo al propio sujeto que practica la tolerancia se requiere que su
ánimo cuente con la debidas disposiciones para sufrir la contradicción;

28La idea de que lo que en otro tiempo fue tolerable puede no serlo después, con
lo que hay que tomar en cuenta las circunstancias de tiempo y lugar antes de prohibir o
permitir ciertos comportamientos, se ejemplifica con las siguientes palabras: “En alguna
ocasión, “toleró” (toleravit) también la Iglesia los ritos de los herejes y paganos: cuando
era grande la muchedumbre de los infieles (TOMÁS DE AQUINO: Summa Theologiae,
II-II, q. 10, a. 11, resp.). Respecto de esta misma tolerancia hacia prácticas religiosas no
cristianas, poco antes había afirmado en el mismo lugar que “no hay ninguna razón para
tolerar los ritos de los infieles que no nos aportan ni verdad ni utilidad, a no ser para
evitar algún mal como el escándalo, la discordia que ello pudiera originar, o porque su
prohibición se opondría a la salvación de aquellos que, poco a poco, siendo tolerados, se
van convirtiendo a la fe”.

Tópicos 36 (2009)



“tellez” — 2009/11/6 — 20:13 — page 56 — #56

56 EZEQUIEL TÉLLEZ MAQUEO

disposiciones que encuentran tarde o temprano un tope o techo en el
propio ser humano.

Tomás de Aquino conocía el mandato de Cristo hecho a sus discí-
pulos de mostrar “la otra mejilla” ante las ofensas recibidas. Pero si esto
es así —se pregunta Tomás—, ¿por qué entonces el Señor, al recibir la
bofetada de uno de los alguaciles del pontífice, no le tendió la otra me-
jilla, sino que más bien se defiende y le pregunta “¿por qué me pegas?
(Jn. 1823)”. Y el Aquinatense no encuentra mejor razón para salvar la
aparente contradicción entre ambas escenas que afirmar lo siguiente:

Estamos obligados a tener el ánimo dispuesto a “tolerar”
las afrentas si ello fuere conveniente. Pero algunas veces
conviene que rechacemos el ultraje recibido, principalmente
por dos razones. En primer lugar, por el bien del que nos
infiere la afrenta, a fin de reprimir su audacia e impedir que
repita tales cosas en el futuro. En segundo lugar, por el bien
de muchas otras personas, cuyo progreso espiritual pudiera
ser impedido precisamente por los ultrajes que nos hayan
sido inferidos29.

Esto que aquí se dice de los actos que pueden realizar los otros con-
tra nosotros, aplicado a las palabras afrentosas que contra nosotros
se profieren, quiere decir que el estar dispuesto a padecer las críticas
y disparates de los detractores, permaneciendo pacientemente en el em-
peño por exponer sencillamente las ideas, no excluye el riesgo de una
acometida; de tener la disposición para “abalanzarse” con animosidad
y sana confianza en sí mismo para “dar testimonio del que habla mal”
(Jn. 1823); lo que abonaría en favor de una cierta dignidad que cabe al
filósofo mantener ante un conflicto por razón de sus creencias30. Éste

29TOMÁS DE AQUINO: Summa Theologiae, II-II, q. 72, a. 3, resp. A semejante
conclusión se llega también en el comentario de Tomás al evangelio de Juan (Super
evangelium Iohannis, cap. 18, lect. 4), en donde Tomás se rehúsa a pensar que la tole-
rancia se reduzca a una actitud pasivista, aletargada, llena de precariedad impulsiva y de
condescendencia con la estupidez, la pereza, la maldad o la ceguera.

30La necesidad de defender las propias creencias se hace cada vez más incompren-
sible en un ambiente en el que es muy fácil marcar con la sospecha de intolerante al

Tópicos 36 (2009)



“tellez” — 2009/11/6 — 20:13 — page 57 — #57

TOMÁS DE AQUINO COMO ANTECEDENTE MEDIEVAL. . . 57

habría sido por ejemplo el proceder del papa Silvestre, quien excomulgó
a quienes le desterraron31.

Para esto, y como él mismo lo señala anteriormente, es importante
que ante las ofensas, injurias, o ataques verbales, si se responde, con dicha
respuesta no se pretenda un mal para el otro (lo que convertiría la defensa
más bien en un acto de venganza nuda) sino que se persiga un bien para
el que causa la afrenta, como sería por ejemplo, buscar que no se crea
un sabio o que no vaya a repetir dicho proceder en un futuro con el cual
se afecte a otras personas. Pues cuando la afrenta afecta exclusivamente
a la propia persona, “dicha afrenta debe ser tolerada con paciencia si así
conviene que se haga”32 (a esto se refiere, diría Tomás, el “ofrecer la
otra mejilla” de Cristo, o el “vence el mal con el bien” de Pablo). Pero
muy distinta debe ser la disposición de nuestro ánimo cuando de las
críticas contra nosotros, otras personas pueden resultar confundidas o
permanecer en el error, siendo que éstas más bien esperarían de nosotros
una respuesta convincente: sea cual fuere el caso, mientras haya límites
para la tolerancia, cabrá oponer resistencia33 frente a lo intolerable.

que simplemente tiene convicciones sólidas, sean o no de tipo religioso. Creer hoy en
algo puede ser una hazaña. He leído el caso reciente de una médica canadiense, quien
aceptó una invitación para recibir un doctorado honoris causa por la Universidad de
Ryerson (Toronto). Cuando la comunidad de gays y lesbianas se enteró que entre sus
creencias figuraba una postura contraria al “matrimonio homosexual”, se desató una ola
de protestas por todo Canadá, pidiendo que la Universidad de Ryerson retirara ofrecerle
dicho título, de lo contrario, dicha institución dejaría de percibir donativos por parte de
sus bienhechores. El colmo fue tal que mientras impartía una de sus clases, el aula fue
invadida por un grupo de estudiantes quienes con cámaras de televisión simulaban una
“boda entre homosexuales”. En adelante tuvo que adoptar medidas de seguridad para
poder hablar en público y pasar por la penosa experiencia de recibir toda clase de insul-
tos en Internet y en su domicilio. Desde la perspectiva tomasiana, haberse callado parece
que no hubiera sido el mejor proceder. La doctora recibió finalmente dicho título.

31“Silvester papa excommunicavit eos qui eum in exilium miserunt” (TOMÁS DE
AQUINO: Summa Theologiae, II-II, q. 108, a. 1, ad 4), según consta en GRACIANO:
Decretum, p. 2, causa 23, q. 4, can. 30 Guilisarius: RF 1913.

32TOMÁS DE AQUINO: Summa Theologiae, II-II, q. 108, a. 1, ad 4.
33Y por eso, ser paciente ante las injurias contra Dios podría ser demasiado im-

pío: “los malos son tolerados por los buenos en lo de soportar pacientemente, como
conviene que sea, las injurias propias; pero no así las injurias contra Dios o contra el
prójimo” (TOMÁS DE AQUINO: Summa Theologiae, II-II, q. 108, a. 1, ad 2). Y en otro

Tópicos 36 (2009)



“tellez” — 2009/11/6 — 20:13 — page 58 — #58

58 EZEQUIEL TÉLLEZ MAQUEO

Pero aunque siempre existe el citado recurso a la respuesta razona-
da frente a la crítica infundada o la diatriba virulenta, una lectura sere-
na de la realidad en la que se vive actualmente debe llevarnos a concluir
que la mayor parte de las opiniones y creencias con las que no estamos
de acuerdo, afectan exclusivamente a la propia persona, y por tanto, per-
tenecen al terreno de lo razonablemente tolerable, en el que pudiendo
repeler una agresión injusta, es preferible no hacerlo. Convivimos cada
día con gente de muy diversas opiniones, a la que no siempre nos será
posible corregir o reprender. Si por corregir a uno de ellos, existe el ries-
go de escandalizar a los demás, entonces lo mejor sería tolerarlo, pues el
costo de la intolerancia puede ser mayor que el de la comprensión. To-
más sabe que pudiendo remover el mal, Dios mismo quiso que el trigo
conviviera con la cizaña, y por eso señala en otro lugar:

Toleramos a algunos de los que no podemos corregir o re-
prender. No abandonamos el erial del Señor por la paja que
hay en él, ni rompemos las redes del Señor por los peces
malos que hay en ella. Por eso mismo, no debemos des-
acreditar al conjunto de los religiosos si algunos de entre
ellos cometen errores, incluso graves. De lo contrario, tam-
bién el colegio de los apóstoles quedó reprobado porque
uno de ellos pecó, según se cuenta en Juan 671 : “¿No he
elegido yo a los doce y uno de vosotros es un diablo?”. Por
eso se dice en Cant. 22: “Como un lirio entre los cardos
es mi amada entre las doncellas”, lo que según la Glosa de
Gregorio significa que no puede haber malos sin buenos ni
buenos sin malos34.

lugar de la misma obra dice Tomás: “No va contra la noción de paciencia rebelarse,
cuando sea necesario, contra quien infiere el mal, ya que como dice el Crisóstomo. . . ‘es
digno de alabanza ser paciente en el sufrimiento de las propias injurias, pero soportar
pacientemente las injurias contra Dios es la suma impiedad’. Y dice san Agustín que los
preceptos de la paciencia no van contra el bien de la república, por cuya conservación
se lucha contra los enemigos” (Summa Theologiae, II-II, q. 136, a. 4, ad 3).

34TOMÁS DE AQUINO: Contra impugnantes Dei cultum et religionem, pars 5,
cap. 1, resp.

Tópicos 36 (2009)



“tellez” — 2009/11/6 — 20:13 — page 59 — #59

TOMÁS DE AQUINO COMO ANTECEDENTE MEDIEVAL. . . 59

Todo indica, pues, que la tolerancia, tal como ha sido caracterizada
hasta aquí en los diversos textos de santo Tomás, está estrechamente
relacionada con la paciencia, virtud necesaria para evitar que la razón se
deje arrastrar por la tristeza sufrida por obrar el bien o no obrar el mal.
Pero, como a su vez, la paciencia es una parte integral de la fortaleza
con la que el hombre sabio debe conducirse si aspira a lograr el pleno
dominio de su alma, es lógico suponer que la tolerancia es asimismo una
cualidad del hombre fuerte.

El tolerante sería aquel que posee la disposición habitual a evitar que
su razón sucumba abrumada por la tristeza que le produce la existencia
de otras formas de pensar contrarias a la propia. Y esto sólo puede ser
posible, no porque se esté dispuesto a soportar el peso de la crítica o in-
cluso de la maledicencia por sí mismas, sino porque hay un fin o un ideal
superior en función del cual se elige soportarlas. De ahí que, basándose
en el De patientia de san Agustín, Tomás de Aquino afirme:

Por la paciencia humana “toleramos” los males con ánimo
tranquilo, para que no abandonemos por nuestro ánimo im-
paciente los bienes que nos llevan a otros mayores35.

¿Y cuál es ese bien mayor en función del cual se está dispuesto a
practicar todo tipo de tolerancia? En su respuesta a esta cuestión, el An-
gélico suministra la clave última para el ejercicio práctico de la tolerancia.
Dicha respuesta aparece en sus Quodlibetos, en uno de los cuales leemos
lo siguiente:

A estas dos cosas se ordenan todos los consejos como a su
fin: a saber, el amor a Dios y al prójimo, y la pureza de co-
razón. De ahí que se diga en las Conferencias de los padres
que “hay que seguir todo lo que nos conduce a la virtud
en el corazón. Por la virtud en el corazón lo hacemos todo
y lo toleramos (toleramus) todo. Por ella se desprecia a la
patria, a los padres, los honores, las riquezas, los placeres

35AGUSTÍN DE HIPONA: De patientia, cap. 2 (ML 40, 611), citado por TOMÁS DE
AQUINO: Summa Theologiae, II-II, q. 136, a. 1, resp.

Tópicos 36 (2009)



“tellez” — 2009/11/6 — 20:13 — page 60 — #60

60 EZEQUIEL TÉLLEZ MAQUEO

de este mundo y todo deleite, a fin de conservar una perpe-
tua pureza en el corazón”. Y enseguida se añade “por ésta
debemos soportar ayunos, vigilias, trabajos, desnudez, lec-
turas, y otras faenas, para que podamos conservar y prepa-
rar nuestro corazón inmune a cualquier pasión perjudicial,
de modo que subiendo por estos escalones lleguemos con
nuestro esfuerzo a la perfección de la caridad”36.

Por conservar una pureza de corazón o de conciencia (puritas
cordis), vale la pena soportar la privación física, y con mayor razón, es-
forzarse por vivir la tolerancia a los obstáculos de carácter intelectual,
incluyendo, naturalmente, las incomodidades que causa el descrédito por
las ideas o la contradicción por causa de las propias creencias. Con ello
se demuestra que la tolerancia es un signo de fortaleza, pero al mismo
tiempo es un efecto de la caridad. Pues, por la fortaleza se está dispuesto
a padecer y, si fuera necesario, a dar batalla al adversario en la palestra,
con tal de mostrar coherencia entre lo que se piensa y lo que se dice,
algo que una vez hecho produce tranquilidad en la propia conciencia.
Pero por la caridad nos disponemos afectivamente a escuchar, a tratar
de no irritarnos nunca contra una idea y a encontrar cuánto de verdade-
ro puede subyacer en las palabras de quien discrepa37 de nosotros. Esta
misma idea será expuesta por Tomás en su célebre Epistola exhortato-
ria de modo studendi, en la que nos recuerda que para alcanzar el tesoro
de la ciencia hay que grabar en la memoria “cuanto de bueno se diga, sin
mirar quién lo dice”, enfatizando con ello que no importa quién diga

36TOMÁS DE AQUINO: Quaestiones quodlibetales, quodlibeta 4, q. 12, a. 2, resp.
La misma idea aparece en otra de sus obras: Contra pestiferam doctrinam retrahentium
homines a religionis ingressu, cap. 6.

37“Lo característico y específico de la tolerancia reside. . . en la renuncia de parte de
quien tolera a recurrir a determinados métodos con el fin de suprimir las divergencias
constatables entre él mismo y otros sujetos en la toma de posición respecto de una deter-
minada materia relevante desde el punto de vista práctico”: VIGO: “El concepto de. . . ”,
p. 199.

Tópicos 36 (2009)



“tellez” — 2009/11/6 — 20:13 — page 61 — #61

TOMÁS DE AQUINO COMO ANTECEDENTE MEDIEVAL. . . 61

algo sino qué diga, pues la verdad es tal, quienquiera que la diga, ya que
no hay nada tan malo que no tenga algo de razonable38.

Conclusión

Aunque la noción de tolerancia se encuentra históricamente vincula-
da en la historia del pensamiento occidental a períodos como la mo-
dernidad o la posmodernidad, en los textos de santo Tomás existen
testimonios de haberse practicado en la Edad Media, en una época en
que la multiplicidad de credos religiosos, convicciones filosóficas y et-
nias convivieron la mayoría de las veces en un ambiente de discusión
organizada y pacífica. Tomás de Aquino debió haberla practicado al mo-
mento de evaluar y sintetizar el rico conglomerado de autores y posturas
que desfilan en las páginas de sus obras: autores judíos, romanos, árabes,
griegos, paganos, cristianos, etc., guiado bajo la premisa práctica de que
el respeto por las ideas ajenas no implica la adopción de una actitud ti-
morata e irresoluta hacia los diversos problemas del momento, ni dicha
tolerancia debe entenderse en un sentido “pasivista” de asepsia intelec-
tual, ni mucho menos de renuncia a la asunción decidida de una serie de
principios personales que guían y esculpen la propia conducta.

En la vida práctica hay afrentas, actitudes, conductas e ideas que de-
ben ser toleradas principalmente con paciencia y fortaleza; pero también
hay conductas que siempre serán intolerables (infanticidio, pederastia,
aborto provocado. . . ). La prostitución, contra lo que comúnmente se
piensa entre los autores cristianos de relieve, entraría precisamente en

38“Nulla falsa est doctrina, quae non aliqua vera intermisceat”, no hay doctrina falsa
en la que no se mezcle algo de verdad (TOMÁS DE AQUINO: In libros Sententiarum,
lib. 1, proemium, q. 1), frase que en realidad pertenece a Beda, y que Tomás parece
confirmar en otros lugares de su obra: v. g. de una lectura reposada de De malo, q.
2, a. 9, c., puede admitirse que no todo lo malo es completamente malo. En la misma
dirección, cabría decir entonces que no todo lo falso es completamente falso (lo falso
tiene algo de verdad, pues no es la privación absoluta de verdad); y así, lo feo tiene algo
de belleza, lo igual tiene algo de desigual, y lo diferente algo de semejante. Afirmaciones
como éstas encuentran su ratio ultima en lo dicho por Tomás en Summa Theologiae,
I, q. 86, a. 3, c., donde se afirma que “nada hay tan necesario que no tenga algo de
contingente”.

Tópicos 36 (2009)



“tellez” — 2009/11/6 — 20:13 — page 62 — #62

62 EZEQUIEL TÉLLEZ MAQUEO

las conductas tolerables porque la meretriz no actúa contra una ley po-
sitiva. Aunque moralmente es desaconsejable, jurídicamente se la puede
tolerar siempre que existan las circunstancias de lugar y momento ne-
cesarias para su ejercicio, porque su prohibición expresa desde las leyes
civiles, ha comprobado que desencadenaría, por sus consecuencias, ma-
yores perjuicios de los que se seguirían si se la permite bajo condiciones
de sanidad favorables.

A diferencia de la filosofía moderna, que ofrece mayores elementos
para que el Estado pueda hacer que los hombres sean buenos por medio
de la ley (lo que equivale a suponer que el día en que dejara de existir la
ley, los hombres dejarían de actuar bien), para Tomás de Aquino las leyes
positivas no pueden ordenarse a que las personas actúen bien. Esto se
explica en última instancia, porque ningún ordenamiento racional y justo
obliga a las personas a actuar conforme actuaría aquel ser humano que
practica la virtud con perfección ; tan sólo puede obligarnos a hacer aque-
llo que podría ejecutar la mayoría de las personas o prohibirnos aquello
de lo que puede abstenerse la mayoría. Bajo esta premisa, el Estado no
podría bendecir lo que considera malo, pero tampoco podría imponer
ninguna moral específica a los ciudadanos, y si lo hace, se arrogaría una
tarea que competería más bien a otras entidades (como el individuo, la
familia o las sociedades intermedias). El fin del Estado, como el de to-
da la Política según el Angélico, es el bien común, lo que significa que
su función es tan sólo facilitar las condiciones para que un ser humano
alcance su fin último, que es la plenitud o felicidad, procurarle los satis-
factores necesarios para que pueda vivir bien,39 no enseñarle cómo vivir
ni mucho menos lo que es actuar bien.

En otras ocasiones, debido a que no cabe neutralidad respecto de
lo intolerable, el filósofo, así como el hombre con voluntad de verdad,
tendrán que ser asertivos; pronunciarse para negar o afirmar una pro-

39“[El Estado] se ordena a que el ser humano posea suficientemente aquello que es
necesario para la vida. . . En efecto, la razón de ser del Estado es que en él se encuentren
todas aquellas cosas que sean suficientes para la vida humana” ([Civitas] ordinatur ad hoc
quod homo habeat sufficienter quicquid est necessarium ad vitam. . . Est enim de ratione
civitatis quod in ea inveniantur omnia quae sufficient ad vitam humanam): TOMÁS DE
AQUINO, In Politic. Aristotelis expositio, I, lect. I, n. 31.

Tópicos 36 (2009)



“tellez” — 2009/11/6 — 20:13 — page 63 — #63

TOMÁS DE AQUINO COMO ANTECEDENTE MEDIEVAL. . . 63

posición, y entonces será conveniente responder a objeciones, haciendo
uso de los recursos argumentativos, lógicos, gramaticales, históricos y
hermenéuticos de que dispone. Con ello, la prudencia inerva una vez
más el pensamiento de Tomás al considerar que bajo ciertas circunstan-
cias de tiempo y lugar, es posible asumir en una controversia actitudes de
exposición firme del propio pensamiento, dando incluso muestras de de-
fensa decidida de las propias ideas; algo que en nuestras hipertolerantes
coordenadas culturales podría ser interpretado como un lance “apologé-
tico” desfasado o como un signo de intolerancia, algo que en su época
era perfectamente normal. Aún hoy habría que preguntarse si la toleran-
cia que se practica es sólo un velo elegante tras del cual se oculta cierto
indiferentismo ante la búsqueda de la verdad.

Así, pues, la vida erística, con todos los inconvenientes y efectos que
genera la disputa, pertenece a la naturaleza misma del quehacer filosófi-
co. No hace falta defender la propia fe en el circo romano para ser un
mártir en el terreno intelectual: el filósofo que defiende —ya con pasión
o con serenidad— sus creencias con la fuerza de los argumentos en me-
dio de sus detractores, está practicando otro tipo de “martirio” y bajo
el influjo de otra clase de “fuego” más discreto, más elegante, pero no
menos corrosivo y deletéreo.

1. Bibliografía

AQUINATIS, Thomae: Super Epistolas S. Pauli lectura, vols. 1-2,
cura et studio: R. Cai, Taurini-Romae: Marietti 1953.

——: Opera omnia iussu Leonis XIII P. M. edita, t. 23: Quaestio-
nes disputatae de malo, Roma-Paris: Commsissio Leonina-J. Vrin
1982.

——: Quaestiones quodlibetales, cura et studio: R. Spiazzi, To-
rino: Marietti 1956.

——: Super Evangelium S. Ioannis lectura, cura R. Cai, Taurini-
Romae: Marietti 1952.

Tópicos 36 (2009)



“tellez” — 2009/11/6 — 20:13 — page 64 — #64

64 EZEQUIEL TÉLLEZ MAQUEO

——: Scriptum super Libros Sententiarum Magistri Petri Lombar-
di episcopi parisiensis, editio cura R. P. Mandonnet O. P., Parisiis:
Lethielleux editoris 1929.

——: Contra impugnantes Dei cultum et religionem, Taurini-
Romae: Marietti 1954.

——: Contra doctrinam retrahentium a religione, Marietti,
Taurini-Romae, 1954.

——: Epistola exhortatoria de modo studendi ad fratrem Joan-
nem, Marietti, Taurini-Romae 1954.

AQUINO, Tomás de: “Exposición de los dos mandamientos del
amor”, en Obras catequéticas, trad. Josep Ignasi Saranyana, Pam-
plona: Eunate 1995.

——: Suma de Teología, vol. I: Introducción general y parte I,
Madrid: BAC 1994 (BAC maior, núm. 31).

——: Suma de Teología, vol. II: Parte I-II, Madrid: BAC 1989
(BAC maior, núm. 35).

——: Suma de Teología, vol. IV: Parte II-II (b), Madrid: BAC
1994 (BAC maior, núm. 45).

BEUCHOT, Mauricio: “El compromiso filosófico del tomista ac-
tual. Reflexiones sobre el estudio de Santo Tomás en la Orden
Dominicana de nuestro tiempo”, ponencia presentada en el Sim-
posio Internacional sobre el papel del estudio de la Filosofía en la
misión evangelizadora de la Orden de Predicadores, Roma: Uni-
versidad Santo Tomás de Aquino 2003.

BOBBIO, N.: El tiempo de los derechos, Madrid: Sistema 1991.

BOWLIN, John R.: “Tolerance Among the Fathers”, Journal of the
Society of Christian Ethics XXVI-1 (2006), pp. 3-36.

Tópicos 36 (2009)



“tellez” — 2009/11/6 — 20:13 — page 65 — #65

TOMÁS DE AQUINO COMO ANTECEDENTE MEDIEVAL. . . 65

CESAREA, Basilio de: “In Barlaam martyrem”, en MIGNE: Pa-
trologia Graeca XXXI, núm. 484.

FIALA, Andrew: “Stoic Tolerance”, Res Publica: A Journal of Le-
gal and Social Philosophy IX-2 (2003), pp. 149-168.

NEDERMAN, C. J. y J. C. LAURSEN (eds.): Difference and Dis-
sent: Theories of Tolerance in Medieval and Early Modern Euro-
pe, Lanham, MD: Rowman and Littlefield 1996.

NOLDIN, H.: De castitate, Innsbruck: Felizian Rauch 1963.

ZAGORIN, Perez: How the Idea of Religious Toleration Came to
the West, Princeton: University Press 2003.

STANTON, Graham N. y Guy G. STROUMSA (eds.): Tolerance
and intolerance in early Judaism and Christianity, Cambridge: Uni-
versity Press 1998.

Tópicos 36 (2009)




