REVISION DE LLAS NOCIONES MODERNAS
ASUMIDAS COMO “TRASCENDENTALES REALES”

J. E Sellés
Universidad de Navarra
jfselles@unav.es

Abstract

In this work we deny the validity of the following modern notions accepted
like “transcendentals™: equality, totality, reason, memory, will, movement, time,
world, subject, saying and fact. On the other hand, we defend the validity of three
transcendental notions that some modern thinkers have accepted: the being, the
truth and the good.

Key words: modern notions without transcendental scope; modern notions with
transcendental scope.

Resumen

En este trabajo se niega la validez de las siguientes nociones modernas teni-
das como “trascendentales”: igualdad, totalidad, razén, memoria, voluntad, movi-
miento, tiempo, mundo, sujeto, dicho y hecho. En cambio, se defiende la validez
de tres nociones transcendentales que algunos pensadores modernos han acepta-
do: el set, la verdad y el bien.

Palabras clave: nociones modernas sin alcance trascendental; nociones modernas
con alcance trascendental.

Introduccion

El tema de los “trascendentales”, incoado en la filosofia griega cla-
sica, tuvo su desarrollo en la Edad Media, en especial en el perio-
do de esplendor de la filosofia escolastica. La filosoffa medieval en-
tendfa por “trascendentales” esas perfecciones puras —sin mezcla de

"Recibido: 22-11-08. Aceptado: 03-04-09.

Tépicos 36 (2009), 9-35



12 J. F. SELLES

imperfeccion— que se dan en toda realidad (creada e increada),! si
bien en unas realidades en mayor grado que en otras. El elenco de los
trascendentales ofrecido por los diversos pensadores de esa época fue
variado. Sobre la trascendentalidad de las perfecciones propuestas como
tales, posteriormente se discutié bastante, pero algunas de ellas se han
mantenido como tales a pesar de las criticas. De ese estilo son, y por or-
den de prioridad, el ser, la verdad, el bien y la belleza. Pues bien, en este
trabajo se intentara mostrar que, a pesar de que ciertas nociones se han
propuesto como trascendentales en la filosoffa moderna, sin embargo,
algunas no lo son, mientras que esas cuatro aludidas se han manteni-
do como tales también en ese periodo filosofico. Pero previamente a su
exposicion, se debe manifestar por qué otras nociones propuestas como
trascendentales no lo son, intentando descubrir un criterio filosofico que
permita tamizar las diversas nociones.

La filosofia moderna, no sélo la antigua y medieval, ha busca-
do lo trascendental, lo primero, lo fundante de la realidad, lo que es
base de lo demas y puede dar razén de lo fundado?. Pero no toda filoso-
fia moderna ha acertado en esa busqueda. No acierta aquella que toma
por trascendental nociones que son abstractas, universales o generales,
porque estas nociones no dicen relaciéon a lo real sino sélo a lo men-
tal. Tampoco acierta la filosofia que asume como trascendental ciertas
nociones con referencia real que se cifien a un ambito concreto de reali-
dades, pero que carecen de omnimoda amplitud referencial. Asimismo,
no atina en este tema la filosoffa que a costa de realzar un trascendental
socava la trascendentalidad de los demas y la suya propia. Tampoco es
correcta la que no logra establecer un adecuado orden entre los trascen-
dentales.

A continuaciéon (epigrafe 1°) se intentara explicar por qué es perti-

2«

nente no confundir las nociones de “abstracto”, “universal” y “general”

con la de “trascendental” real. En el siguiente epigrafe (el 2°) se pro-

'Cfr. A. L. GONZALEZ: Teologfa natural, 5* ed. Pamplona: Eunsa 2000.

286lo la postmodernidad parece evitar esa busqueda, porque considera que lo real
carece de fundamentacion; es mas, que lo real no es, en rigor, real, sino sélo aparente:
un mundo de espejos rotos cuya imagen reflejada en uno remite a la de otro, y asf
sucesivamente sin que el observador pueda hacer pie jamas en la realidad.

Topicos 36 (2009)



REVISION DE L.LAS NOCIONES MODERNAS. . . 13

ponen tres tesis a fin de dirimir si una nocién tiene o no alcance tras-
cendental. En los epigrafes 3° y 4° se expondra por qué varias nociones
tenidas como trascendentales en la filosoffa moderna no lo son. En el
5°, en cambio, se dara razén de por qué otras nociones modernas tie-
nen alcance trascendental, aunque sélo si éstas permiten aceptar como
trascendentales a los demas y el debido orden entre ellas. Por dltimo, se

ofrecera un breve elenco de conclusiones’.

1. Breve distincién entre abstracto, universal, general y
trascendental

Como es sabido, el abstracto es el objeto pensado que tiene ciet-
ta universalidad, y que es presentado por el acto de conocer denomi-
nado abstraccion, el acto preliminar de la inteligencia. Dicho objeto
pensado es exclusivamente mental. Todo abstracto se refiere intencio-
nalmente a una determinada realidad (silla, mesa. ..). El abstracto versa,
pues, aspectualmente sobre un tipo de realidades. En consecuencia, no
acertard en la busqueda de lo trascendental aquella filosofia que confun-
da lo abstracto con lo trascendental, pues esto dltimo versa sobre lo real
sin restriccion. Ademads, como el abstracto es mental, mientras que lo
trascendental es real, no alcanza lo trascendental la filosoffa que confun-
de lo mental con lo real.

Por su parte, lo universal responde al conocimiento de la realidad
categorial conformada por dos causas, la formal y la material (unum in
multis), que es conocida mediante el acto del concepto (perro, gato...).
En efecto, lo universal es ese principio unitario (forma) que se encuentra
distribuido entre los muchos (materia). Pero lo universal, pese a ser real,
no es trascendental, sino categorial, precisamente porque describe sélo a
realidades fisicas de un determinado ambito.

Por otro lado, lo general (todo, mayor, maximo...) es una idea pen-
sada, propia de una via operativa de la inteligencia que cada vez se aleja

3Sigo en esta exposicion el planteamiento de L. POLO (Antropologia trascendental,
1. La persona humana, 2* ed. Pamplona: Eunsa 2003, Primera Parte, Planteamiento, II),
al que se citara en los respectivos lugares.

Topicos 36 (2009)



14 J. F. SELLES

mas de conocer la realidad fisica tal como ésta es, teniendo en cuenta
los objetos pensados en cuanto tales, sus agrupaciones, etc. Depende de
una forma racional de proceder a la que se denominé “via de abstraccién
formal” en el Edad Media, y que consiste en ejercer actos de conocer
que son, por as{ decir, generalizantes o englobantes, en el sentido que
presentan conjuntos de objetos cada vez mas amplios conformados por
diversos asuntos aunados. Pues bien, tampoco cabe confundir lo gene-
ral con lo trascendental, porque lo primero es mental, mientras que lo
segundo es real.

Abstraer, universalizar o concebir y generalizar son operaciones de
la inteligencia o razén, que es una potencia. En cambio, segin el plantea-
miento de la filosoffa griega y medieval, trascendental es lo conocido a
nivel intelectual, no en el orden racional. Ese nivel superior no depende
de una potencia, sino de habitos cognoscitivos innatos abiertos a la to-
talidad de lo real. También fue aceptado por parte de esas filosoffas que
el estudio de estas perfecciones es tarea propia de la metatisica, ciencia
que se remonta, como minimo, a Aristételes,* aunque fue la filosofia del
s. XIII (Tomas de Aquino, Escoto, etc.) la que intentd su sistematizacion
y, en parte, su designacion®. La elaboracién del elenco de los trascen-
dentales metafisicos también se debe a la época de esplendor de la esco-
lastica, aunque sufrié variaciones a lo largo de la historia. El de Aquino,
por ejemplo, ofrecié el siguiente catalogo: ens, res, aliquid, unum, verum
y bonum,® a los que alguno de sus estudiosos actuales afiade el pulch-

*La universalidad del ser para Aristételes no es la de un género.

» o«
>

En la Edad Media se los llamaba “trascendentia
para “transcendentia”: De natura generis, atribuido a THOMAS DE SUTTON, cap. 2 co.
Cfr. para “comunia”: TOMAS DE AQUINO: In Boet. De Trin., 3, 5,4 co. 2y 3. In Boet.
De Hebd., 1, 2; Super Dion. De Div. Nom., pt; Ibid., 1, 1, 1; In Metaphy., 1. X1, lec. 4, n.
5; S. Theol, 1, q. 17, a. 4, ad 2; In Phys., 1. 1, lec. 1, n. 4. Cfr. para “prima”: TOMAS DE
AQUINO: In Metaphy., 1. X11, lec. 4, n. 28.

SCfr. De Ver., q. 1, a. 1. Tomas de Aquino considera como trascendentales “absolu-

communia” y “prima”. Cfr.

tos” los siguientes: el ens, el unum, y la res. El aliquid, el verum y el bonum los considera
trascendentales “relativos™: el algo se dice relativo a la pluralidad del ente; la verdad, a la
inteligencia; el bien, a la voluntad. Cfr. De Veritate, q. I, a. 1 co. El de Aquino sostuvo
asimismo un orden entre los trascendentales. Asi, primero es el ser, en segundo lugar la
verdad y en tercer lugar el bien. Cfr. De Veritate, q. 21 a. 3 co.

Topicos 36 (2009)



REVISION DE L.LAS NOCIONES MODERNAS. . . 15

rum’. En cambio, pensadores modernos como Vico, serfan partidarios
de incluir entre esas perfecciones al factum®. Para otros, como Hegel,
se harfa preciso anteponer una nocién a las resefiadas: la de absoluto o
todo’. Otros como Gadamer proponen como trascendental lo que po-

10 ete,

drfamos llamar el dictum, lo linglistico,

Ademas, si bien se mira, en la historia del pensamiento moderno se
han usado otras nociones como trascendentales. Tal es el caso, por ejem-
plo, de los conceptos de sujeto, sustancia, causa, naturaleza, esencia, etc.
En efecto, esos términos se han empleado para referirse con ellos tanto
a realidades sensibles como a espirituales, e incluso a la propia divini-
dad. La misma denominacién kantiana de sujeto trascendental'! puede
servir de ejemplo. Por su parte, Spinoza habla de Deus, sive Substan-
tia'? y también de causa sui'® refiriéndose con estas nociones a toda
la realidad, o por mejor decir, a la tnica realidad que estima existen-
te. Por otro lado, Sudrez piensa que no es el ser, sino la esencia,'* lo
que describe a toda realidad. Ademas de las precedentes, otras nociones
han hecho méritos para acceder al podium de los trascendentales. Por
ejemplo, Leibniz caracteriza a las ménadas como “sustancias simples”,'>

siendo éstas las que conforman toda realidad; la de voluntad, de mano de

"Cfr. ]. AERTSEN: La filosofia medieval y los trascendentales, Pamplona: Eunsa
2003.

8Cft. J. CRUZ: Hombre e historia en Vico, Pamplona: Eunsa, 1982.

?Cfr. Fenomenologia del espititu, ed. y trad. de C. Diaz, Madrid: Alhambra 1987.

ey 4 lingtiisticidad de nuestra experiencia del mundo precede a todo cuanto puede
ser reconocido e interpretado como ente”, GADAMER: Verdad y método, Salamanca:
Sigueme 1992, p. 539.

"Cft. Critica de la razén pura, c. 2, sec. 2°, paragrafo 16.

2Cfr. Ethica, prop. 11.

BCfr. A. L. GONZALEZ: El absoluto como ‘causa sui’ en Spinoza, Pamplona: Ser-
vicio de Publicaciones de la Universidad de Navarra 1991.

Y“Cfr. V. SANZ: La teoria de la posibilidad en Francisco Sudrez, Pamplona: Eunsa
1989.

15Monadolog_gfa, paragrafo 1, versién directa del original francés de la Ed. C. 1.
Guehardt, Obras Completas, vol. V1, p. 607.

Topicos 36 (2009)



16 J. F. SELLES

Schopenhauer!® y Nietzsche;!” la de res extensa o materia, en los mate-

18 marxismo,!” etc.); la de tiempo,

rialismos de diverso cufio (empirismo,
en Dilthey,’ Heidegger,?! etc. Estamos, pues, ante muchas propuestas
de trascendentalidad. Por eso, ante todo, debemos descubrir un crite-
rio que nos permita dirimir entre las nociones que designan realidades

trascendentales y las que no.

2. ‘Tres tesis a fin de tamizar los trascendentales

Si “trascendental” designa la realidad en su entera amplitud, no po-
dran ser trascendentales las nociones con significado exclusivamente
mental, puesto que éstas no designan a lo real. Ademas, si “trascenden-

tal” designa a la realidad irrestricta, que es transcategorial > postpredica-

7.2 voluntad es “la cosa en si, el contenido interior, la esencia del mundo”. A.
SCHOPENHAUER: El mundo como voluntad y como representacion, trad. de E. Ove-
jero, Madrid: Aguilar 1927, n. 54, p. 305.

“El mundo entero es la ceniza de innumerables seres vivos, y aunque lo que vive
es tan poco en comparacién con el todo, este todo ya vivié en otro tiempo y volvera a
vivir”. F NIETZSCHE: La gaya ciencia, n. 23.

8Para Hobbes, por ejemplo, el espiritu es “un cuerpo natural tan sutil, que no actia
sobre los sentidos, pero que ocupa un lugar”, Computatio sine logica, c. 1, p. 5. Comenta
al respecto G. FRAILE: “La antitesis cartesiana entre espiritu y extensiéon se resolvia
en una suma: espiritu mas extensién. En Hobbes se convertira en una resta; suprimira
el espiritu, dejando solamente la extensién, los cuerpos”. Histotia de la filosofia, 111,
Madrid: BAC 1975, p. 722.

Y<E] ser puede ser el primer trascendental siempre y cuando la prioridad del ser
permita la conversion, es decir, seguir diciendo que la verdad, el bien, y el pulchrum son
trascendentales; de lo contrario, no. Hay algunos tipos de realismo que no permiten la
conversion y, por tanto, son falsos; en rigor, mas falsos que el idealismo, porque esa prio-
ridad del ser que no permite la conversién implica que tampoco el ser se entiende como
trascendental. Este es el caso del materialismo”. L. POLO: Nominalismo, idealismo y
realismo, Pamplona: Eunsa 1997, p. 235.

Peustamente tanto como la naturaleza, yo soy una historia”, carta al Conde P. York
von Watenburg, en Briefwechsel, Halle 1923, p. 71.

?'Como es sabido, Heidegger piensa, por influjo de Dilthey, que el hombre es tiem-
po. También considera que los otros entes son, aunque secundariamente, histéricos. Cft.
M. HEIDEGGER: Ser y tiempo, trad. de J. Gaos, México: 1971, n. 75, p. 421.

Z<Trascendental significa transcategorial”. L. POLO: Curso de teoria del conoci-
miento, 11, 3* ed., Pamplona: Eunsa 1998, p. 130.

Topicos 36 (2009)



REVISION DE L.LAS NOCIONES MODERNAS. . . 17

mental o metafisica, tampoco podran ser trascendentales esas nociones
que, en rigor, designen realidades categoriales o exclusivas de la realidad
fisica.

Lo peculiar de las perfecciones puras “trascendentales” es que, como
se dan en la entera realidad, su opuesto sélo puede tener como referencia
la negaciéon completa de lo real, es decir, nada, pero como la nada no es,
en consecuencia, una nocién opuesta a una nocién trascendental carece
de sentido real. Por otra parte, para alcanzar la realidad sin restriccion,
en el ambito de lo “trascendental”, el hombre debe estar abierto a ella
segun un determinado nivel cognoscitivo, pues es claro que no alcanza
a conocer esa amplitud por medio de cualquier nivel cognoscitivo (sen-
tidos externos, internos, diversos actos y habitos de la razén...). Ahora
bien, si los “trascendentales” metafisicos que el hombre alcanza a cono-
cer son plurales (aunque sean idem in re), ello indica que, en rigot, no los
alcanza segin un mismo nivel cognoscitivo, sino de acuerdo con varios
que, si bien estan abiertos a la entera realidad, lo estin de modo diverso,
segiin un mds y un menos, es decir, segun jerarquia. Ademas, si un “tras-
cendental” lo conocemos como distinto de otro por medio de un acto
de conocer distinto, es claro que no conocemos los transcendentales a la
vez, sino unos después de otros, es decir, segun un orden de prioridad y
postetioridad, porque los actos humanos de conocer no son simultaneos
sino sucesivos.

Debido a estos motivos ontoldgicos y gnoseoldgicos, para saber si
una nocién filoséfica designa un trascendental metafisico, se proponen
a consideracion tres tesis, la primera de las cuales se basa en la ontologia,
la segunda en la gnoseologia, y la tercera en la adecuacion de nuestra
gnoseologia a la ontologfa.

I* Tesis: si una nocién designa una perfeccion real trascendental,
su contraria no puede designar nada real

Es claro que si los trascendentales metafisicos son reales, su negacion
completa no puede responder a nada real. Por ejemplo, si el “ser” es un
trascendental, su negacién, la “nada”, no puede ser de ninguna manera

Topicos 36 (2009)



18 J. F. SELLES

real. Una nocién que admite contraria puede ser de dos tipos: 16gica®

o real categorial®*. Pero una nocién trascendental no admite contrario
real.

IT* Tesis: los trascendentales son plurales, puesto que nuestro
modo de conocer la realidad en su entera amplitud admite una
distincion jerarquica de niveles

En efecto, si una nocién se toma como trascendental, y el efecto se-
cundario de su establecimiento como tal equivale a que se asuma como el
unico trascendental, imposibilitando asi la existencia de otras, esa nocién
no puede ser trascendental, si es que los trascendentales son plurales.
Ahora bien, ¢lo son? Segin un adagio medieval se dice que los tras-
cendentales “sunt idem in re”?. Con todo, —como se ha adelantado—
nuestro modo de conocer la realidad admite diversos niveles jerarquica-
mente distintos entre si. Por tanto, si nuestro acceso a la entera realidad
es plural, no podemos conocer lo trascendental de una tGnica manera,
sino de varias, aunque unas sean supetiores a otras, es decir, mds cog-

noscitivas.

#Si una nocién es Iégica, admite contrario. Efectivamente, es claro que una nocién
légica admite su negacién, porque es propio de la razén no sélo afirmar, sino también
negar y —como dice Tomds de Aquino—, la razén, no por negar, ella misma se niega.
Asi, las nociones de “mayor”, que se opone a la “menor”, y la de “maximo”, que se
opone a la de “minimo”, son légicas, pero no designan realidades en cuanto tales.

2*Si una nocién designa una realidad categotial, su contratio serd una privacion de
orden categorial, no trascendental. Es claro que en el orden categorial las privaciones
pueden ser, o bien parciales, o bien completas. Asi, la enfermedad es la perdida parcial
de la salud fisica; en cambio, la muerte es la pérdida completa. Pero como la salud es
una realidad categotial propia de un tipo de entes, tanto la enfermedad como la muerte
seran privaciones categoriales.

BCfr., p. ¢j. TOMAS DE AQUINO: In I Sent., d. 3, q. 2, a. 2 co; De Ver,, q. 1, a. 10,
ad 3; De Pot., q.9,a.9,ad 14; S. Theol, 1, q. 5,a. 1 co.

Topicos 36 (2009)



REVISION DE L.LAS NOCIONES MODERNAS. . . 19

ITI* Tesis: el elenco de los trascendentales debe seguir un orden
de prioridad. Este orden so6lo sera correcto en la medida en que
respete la trascendentalidad de los trascendentales

Ese orden no puede ser real, si es que los trascendentales sunt idem
in re, sino que debe responder al modo humano de conocer, que —como
se ha indicado— es jerarquico. De manera que sera primero el trascen-
dental conocido en primer lugar; segundo el conocido en segundo lugar
y cuyo conocimiento depende del primero; y asi sucesivamente.

2.1. Nociones modernas con contenido légico sin alcance
trascendental

En la historia de la filosoffa moderna se han tomado como trascen-
dentales algunas nociones que tienen un significado légico, no real. En
consecuencia, no se las podra considerar como trascendentales. Atenda-
mos a dos de las mas célebres: igualdad y totalidad.

a) Igualdad. Se suele decir que toda cosa es igual a s{ misma, sea ésta
sensible o inmaterial, creada o increada, légica o real. Incluso una usual
formulacién del principio de identidad (A es A) se cifra en la igualdad.
Hoy se declara, por ejemplo, que todos los hombres son iguales, etc. Sin
embargo, cabe preguntar si la igualdad es trascendental, es decir, si desig-
na a la realidad sin restriccion. Se puede responder negativamente, pues
la igualdad es siempre mental (6gica), nunca real. Ninguna realidad se
compara a si misma. Sélo la mente compara e iguala objetos pensados.
En este sentido todo n° 1 pensado es igual a otro n° 1, pero en la reali-
dad, ninguna manzana es igual a otra, ningtn ladrillo igual a otro, etc. La
igualdad (=) es un conectivo légico, no real. Obviamente, “igualdad” no
designa a un determinado objeto pensado en cuanto abstraido; tampoco
a un universal ni a una nocion general. Para formular esa nocién, se re-
quiere retener, por medio de un hébito, el acto de pensar conmensurado
con su objeto propio, volver a ejercer dicho acto que vuelve a presentar
tal objeto, y comparar el primer objeto pensado por el primer acto con el
segundo objeto pensado por el segundo acto. En rigor, se trata de ejercer
dos veces el mismo acto de pensar que presenta el mismo objeto pensa-

Topicos 36 (2009)



20 J. F. SELLES

do, e indicar que el objeto pensado la primera vez es igual al pensado la
segunda. Por eso, la igualdad no afiade conocimiento, sino que supone
el que ya se tenfa. En este sentido se puede decir que, “A es A supone
A26 Primero se piensa A; luego se vuelve a pensar A, y en tercer lugar se
comparan las dos Aes pensadas con dos actos sucesivos. La segunda A
no anade nada a la primera A porque es “la misma A”; sélo que pensada
de nuevo.

Ademas, segin la I” Tesis, la igualdad, por ser una nocién logica, ad-
mite contraria, también logica, la desigualdad o diferencia®’. Por tanto,
no puede ser trascendental. Afiddase que, de acuerdo con la II* Tesis, si
la igualdad se establece como trascendental, se deja de conocer el ser co-
mo trascendental, pues en esa tesitura la nocion de ser se generaliza, y se
atribuye “por igual” a todo ente?®. Pero no existe ningin ser en general.
Mas aun, generalizar la nocién de ser equivale a desconocer lo peculiat,
distintivo, de cada acto de ser. Por lo demas, segun la I1I* Tesis, de ser
trascendental la igualdad, ¢qué lugar ocuparia entre los trascendentales?
No podria ser previa al ser, pues igualdad sin ser no es ni siquiera algo
mental. ;Sera previa a la verdad? De setlo, toda verdad serfa igual, asun-
to que en modo alguno acaece, pues existe una jerarquia neta entre las
verdades; es mds unas verdades dependen de otras. Tampoco la verdad
es igual a si misma, porque la verdad es remitente, intencional, pero no
respecto de si. ¢Es la igualdad previa al bien? De serlo, todo bien serfa
igual a otro, pero la jerarquia ontolégica de los bienes es palmaria. En
suma, si se admite la igualdad como trascendental se disuelve la trascen-
dentalidad de los demas trascendentales y el orden entre ellos. A la par, se
disipa la supuesta trascendentalidad de la igualdad. En efecto, si lo igual
es lo primero, en rigor, es Gnico (tesis parmenidea). Pero entonces no se

21,. POLO: El conocimiento del universo fisico, Eunsa: Pamplona 2008, Cap. I, “El
conocimiento racional de la realidad”, 39-140.

“No es pertinente tomar como sinénimos diferencia y distincion, pues la primera
se refiere a objetos pensados, mientras que la segunda se predica de realidades.

#Por eso, si de todo ente se predica que tiene un acto de ser, no se sabe qué es
el acto de ser. Derivadamente, no se nota en qué radica la distincién entre los diversos
actos de ser.

Topicos 36 (2009)



REVISION DE L.LAS NOCIONES MODERNAS. . . 21

puede hablar de igual, porque una tnica realidad no se puede comparar
a ninguna otra; ni siquiera a si misma.

2 mejor, al

b) Totalidad. Esta nocién recuerda al sistema hegeliano;
resultado de tal sistema, pues el todo se da al final del proceso dialéc-
tico®®. Pero también se suele decir que cada realidad es un “todo” del
que se pueden distinguir “partes”. A veces, en vez de “partes” se ha-
bla de “casos” o de “hechos”, y se dice que cada realidad es un caso
o un hecho, incluso que existe de hecho... Asimismo, el término “to-

2 <

do”, como los de “absoluto” o “infinito”, “posibilidad completa™! —de
Leibniz— equivalente a “necesidad”, “tiempo especulativo o entero”?
—de estilo hegeliano—, etc., también se suelen aplicar a Dios. Aho-
ra bien, ¢estamos ante un trascendental? La respuesta es negativa, pues
“todo”, de modo semejante a “igual”, es una nocién légica. En efec-
to, “todo” es fruto de una generalizacién mental, no una denominacién
con referencia real. Ademas, la generalizacion admite desarrollo, por eso
al todo le caben afiadidos; por ejemplo: todo mas uno. En cambio, a
la realidad trascendental, por ser irrestricta, no le caben afiadidos. Para

manifestarlo, tal vez baste con este ejemplo que se toma prestado:

Dios es la radical transcendencia, y eso quiere decir que la
expresion “Dios y criatura” carece de sentido: no cabe una
totalidad en la que Dios y la criatura se integren como ele-

113

mentos. El cardcter copulativo de la “y” entre Dios y la cria-

tura es irreal; la criatura no afiade nada a Dios>>.

Por otro lado, la nociéon de “todo” admite una nocién contra-
ria, que también es 16gica, a saber, la de “parte”. Esta es asimismo logica,

P« a verdad es el todo”. Phinomenologie des Geistes (SW, vol. II), 24; trad. caste-
llana de W. Roces, México: 1966, p. 16.

¥<«Hay que decir de lo absoluto que es esencialmente resultado, que s6lo al final es
lo que en verdad es; y en ello consiste precisamente su naturaleza, en ser algo real, sujeto,
devenir de si mismo”. Ibid., 24; trad. 16.

*ICft. Die Philosophischen Schriften, ed. cit., vol. VII, p. 194.

*Cfr. E HAYA: “Los sentidos del tiempo en Hegel”, Studia Poliana 9 (2007), pp.
67-102.

¥POLO: Antropologia trascendental, T, p. 141.

Topicos 36 (2009)



22 J. F. SELLES

porque la realidad fisica no esta formada de partes, sino de coprinci-
pios (causas material, formal, eficiente o de los movimientos y final u
orden del universo fisico). “Parte” y “todo” son designacién humanas
que dependen de un modo peculiar de conocer racional. En efecto, esas
nociones responden a nuestro modo analitico de conocer la realidad,
mediante el cual primero aislamos una realidad de las demas vy, al hacer-
lo, la tomamos como un “todo”; luego, la estudiamos por “partes”. En
consecuencia, de acuerdo con la I* Tesis, si “parte” es una nocién men-
tal, “todo” no puede ser trascendental. Segun la II* Tesis, si “todo” fuera
trascendental, no lo serfan los demas trascendentales, porque todos ellos
se podrian englobar bajo esa nocion, es decir, setfa el tnico trascendental
a fuerza de engullir a los demas. Pero si el conocer humano es segin una
jerarquia de niveles insustituibles, es claro que “todo” no tiene referencia
real, pues ninguno de los niveles cognoscitivos humanos es absoluto, ya
que de setlo, eliminarfa a los demas. Teniendo en cuenta la III* Tesis,
es obvio que la consideracién de “todo” como el tnico trascendental
eliminarfa cualquier orden entre los trascendentales.

3. Nociones modernas con referencia real sin alcance tras-
cendental

La filosofia moderna y contemporanea también ha formulado
algunas nociones, distintas de las antetiores, que en algunas ocasiones
se toman como trascendentales. Algunas de estas propuestas son las si-
guientes: la razén, la memoria, la voluntad, el movimiento, el mundo, el
tiempo, el sujeto, lo dicho, lo hecho, etc. A distincion de las precedentes
de “igualdad” y “totalidad”, estas nociones no son logicas, sino que se
refieren a lo real, pero carecen de alcance trascendental. A continuacién
se procede a su examen para notar este déficit.

a) La razon, la memoria y la voluntad se han tomado en la filo-
soffa moderna como trascendentales (también el pensamiento medieval
atribuye a Dios la inteligencia y la voluntad). La inteligencia o razén,

Topicos 36 (2009)



REVISION DE L.LAS NOCIONES MODERNAS. . . 23

1*. Con to-

es mantenida, sin duda, como un trascendental por Hege
do, este filésofo concibe la inteligencia de una manera peculiar, pues “la
filosofia hegeliana es una interpretacion trascendental de la asimilacion
nutritiva”®. También la memoria se ha intentado concebir como un tras-
cendental. En efecto, “la contemplacién en Hegel es, inexorablemente,

memortia trascendental’>3°

, porque asume los momentos precedentes (es-
ta tesis también se formul6 en la Edad Media. En efecto, en san Agustin
se puede hablar de una memoria trascendental). Por su parte, la volun-
tad es claramente considerada como un trascendental en la filosofia de

" 0 en la de Nietzsche®® (tampoco esta tesis es radical-

Schopenhauer®
mente moderna, pues en Platén el eros, en el sentido de deseo, también
tiene visos de trascendentalidad). Ahora bien, ¢son esas potencias reali-
dades trascendentales? No parece, sencillamente porque, o bien son po-
tencias humanas, o bien son asimiladas a ellas, o son —en el caso de la
memoria— alguna faceta de ellas. Ahora bien, ninguna potencia es acto,
y s0lo lo activo puede ser trascendental, entre otras razones, porque solo

el acto se puede predicar de Dios>.

*La razén en Hegel es “la certeza de la conciencia de ser toda la realidad”. Phino-
menologie des Geistes (SW, vol. II), 183; trad., p. 144.

31, PoLO: Hegel y el posthegelianismo, 2* ed., Pamplona: Eunsa 1999, p. 192.

3T, POLO: Curso de teoria del conocimiento, I11, 2* ed., Pamplona: Eunsa 1999, p.
167. Y en otro lugar afiade: “en Hegel la memoria tiene una funcién trascendental de
rescate y conservacion asimilable a la Authebung”. POLO: Hegel y el posthegelianismo,
p. 101.

«Este mundo en el que vivimos y somos es, por lo que hace a su ser en ge-
neral, en todo y por todo voluntad”. A. SHOPENHAUER: Die Welt als Wille und
Vorstellung, en Simtliche Werke, Jubiliumsausgabe, ed. de A. Hiibscher, Mannheim:
Brockhaus 1988, vol. 1V, paragrafo 57, 1/2, p. 337.

¥ Cfr. Nachgelassene Fragmente 5 (71), n. 10 (1887). Y en otro lugar afiade: “No
hay nada en la vida que tenga valor fuera del grado de poder —dado justamente el
caso de que la vida es ella misma voluntad de poder”. Kritische Studentenausgabe, ed.
Colli-Montinari, 12, 217.

% Toda potencia depende de un acto previo y es inexplicable sin él. De modo que si
la potencia se considera trascendental, s6lo lo serd con tal de admitir como trascendental
al acto previo. Ademas, si bien cualquier potencia requiere de un acto previo, la inversa
no es correcta, pues se puede explicar la existencia del acto al margen de cualquier
potencia.

Topicos 36 (2009)



24 J. F. SELLES

Atendamos ahora a nuestras tres tesis para examinar la supuesta tras-
cendentalidad de estas nociones. Segtn la I* Tesis, si la razén, la memoria
o la voluntad fueran trascendentales, sus contrarias no podrian designar
nada real. Sin embargo, existen demasiadas realidades carentes de razén,
memoria y voluntad: las inertes, las vegetativas, las meramente sensiti-
vas. De acuerdo con la II? Tesis, si la razén, la memotia o la voluntad
fueran trascendentales en exclusiva, lo serfan a costa de que las otras
no lo fueran. Pero esa misma exclusividad trunca la trascendentalidad
de cada una de ellas. En el caso de tomarlas como no excluyentes, si la
razén, la memoria o la voluntad fueran trascendentales, ¢podtian setlo
el ser, la verdad, el bien? La respuesta serfa afirmativa sélo si esas po-
tencias fueran activas, no pasivas. En cambio, nativamente son —seguin
el decir del Estagirita— tabula rasa. También por ello ninguna de ellas
puede ser el primer trascendental. En cuanto a la III* Tesis, es claro
que la exclusividad de alguna de esas nociones (que dio lugar a los mo-
dernos idealismos, voluntarismos, etc.) elimina el orden entre los tras-
cendentales*’. Con todo, de admitirse que esas perfecciones —razon,
memoria y voluntad— son trascendentales, pero siguiendo un orden de
prioridad y posterioridad en nuestro modo de conocer, también de es-
ta afirmacién surgen inconvenientes. Asi, si se acepta que la razoén es
el primer trascendental, no se podra distinguir entre el orden logico y el

real*!

. Por su parte, “la voluntad como primer trascendental es arbitraria,
no susceptible de control”*?. En efecto, si la voluntad se toma como lo
primero, sélo es bien lo que ella quiere. Pero en esa tesitura no se puede
dilucidar entre el bien verdadero y el falso, el bien real y el bien aparente.

b) El movimiento, el tiempo y el mundo, también se han tomado co-

mo trascendentales en algunos enfoques filoséficos modernos. En efec-

0 Asi, si s6lo se admite la razén como trascendental, se acaba negando la voluntad,
la libertad, como sucede en Spinoza o en Hegel. Por otro lado, si sélo se admite como
tal la voluntad, como en Nietzsche, es a fuerza de eliminar la razén y la verdad; etc.

HRecuérdese la sentencia de Spinoza: “ordo et conexio idearum est ordo et conexio
rerum”. Etica, II, prop. VII, en Opera Omnia, ed. Gebhartd, Carl Winters, Heidelberg,
1971, vol. 11, 89; o la de Hegel: “todo lo real es racional y todo lo racional es real”.
Philosophie des Rechts, Vorrede, 33.

*“PoLO: Nominalismo, idealismo y realismo, p. 155.

Topicos 36 (2009)



REVISION DE L.LAS NOCIONES MODERNAS. . . 25

to, el movimiento, y no el acto, parece ser trascendental para Hegel. Sin
esa aceptacion la formulacién de la dialéctica serfa superflua®’. También
para Nietzsche parece ser asi, pues su pensamiento es una filosofia de la
accién*. Por otro lado, el tiempo es postulado como un trascendental
por Heidegger,* pues lo interpreta como horizonte trascendental de la
pregunta que interroga por el ser. Pero esa interpretacion del tiempo es

46 1o una inteleccion de la realidad fundante. Ade-

una generalizacion,
mas, si bien es verdad que el tiempo afecta a todo lo creado,*’ no afecta
al Creador y, en este sentido, no puede ser trascendental. Por su parte,
el mundo es tomado como trascendental asimismo por Heidegger. En
efecto, “si lo primero es estar en, (como plantea Heidegger) el mundo es
una nocién trascendental. .. Pero el mundo no es una condicién de po-
sibilidad a priori o trascendental, puesto que no explica ni la objetividad
pensada ni el tedio”,*® ni otras muchas realidades humanas y suprahu-
manas. Es patente que el hombre no se reduce a interés, a “pastorear”
los entes intramundanos; tampoco a comprenderlos o a quererlos, por-
que desborda la unidad de orden césmico; precisamente por eso puede
ir contra ese orden. Si el mundo fuera trascendental, el hombre seria un
ser para la muerte, pero no es el caso, sino que la trasciende.

Si tenemos en cuenta las tres tesis formuladas, segin la I? si el mo-

vimiento, el tiempo o el mundo fueran trascendentales, sus contrarias

#<La contradiccién es la raiz de todo movimiento y de toda manifestacién vital”. W,
Logic, 1. 564. “El movimiento es la existencia misma de la contradiccién”, 547.

*Recuérdese que la obra nietzscheana El Crepusculo de los idolos se subtitula c6mo
se filosofa con el martillo.

#Cfr. I. PICARD: Fenomenologia de la conciencia del tiempo inmanente. El tiempo
en Husserl y en Heidegger, Buenos Aires: Editorial Nova 1959.

<«En el primer Heidegger, es decir, en Ser y Tiempo... el tiempo, en su cardcter
trascendental, es una articulaciéon reforzada: una mutua pertenencia del pasado y del
futuro con el presente, vinculada de tal manera que los tres forman una especie de
urdimbre. El tiempo como horizonte viene a ser una formalizacién del tiempo que se
puede asimilar a una generalizacién”. POLO: Curso de teoria del conocimiento, 111, p.
268.

“"En otro trabajo he explicado que existen diversos tiempos fisicos y diversos tiem-
pos del espiritu creado. Cfr. “La impronta actual de las antropologias del s. XX, en
Propuestas antropoldgicas del s. XX, Pamplona: Eunsa 2004.

®POLO: Hegel y el posthegelianismo, p. 146.

Topicos 36 (2009)



26 J. F. SELLES

no designarfan nada real. Pero no es el caso. En efecto, lo opuesto a
movimiento es reposo, que es real. Lo opuesto a tiempo es eternidad,
sumamente real. Lo opuesto a mundo, trascendencia, es asimismo reali-
simo. En cuanto a la IT% si se toma movimiento como trascendental, el
acto de ser no lo podtia ser, pues éste no es necesariamente cambian-
te. Tampoco son inexorablemente de esa indole la verdad y el bien. En
cuanto a la I11% si el movimiento, el tiempo o el mundo fueran previos al
set, todo ser se moveria, serfa temporal y mundano. Si fueran previos a
la verdad (aparte de que no los podriamos conocer), toda verdad serfa
cambiante, temporal y mundana. Si fueran previos al bien, todo bien
serfa cambiante, temporal y mundano. Pero nada de esto es correcto.

¢) También se han tomado como trascendentales nociones modet-
nas tales como las de sujeto, dicho y hecho. Por lo que al sujeto se refie-
re, Kant atribuye el término “trascendental” a vatias facetas del conocer
humano,* pero tal vez la més radical de todas sea el sujeto™. En la mis-
ma linea Husserl propuso al sujeto trascendental como fundamento del

#Kant habla de “imaginacion trascendental” tratando al espacio y al tiempo co-
mo formas a priori de la imaginaciéon. Pero es claro que, ademas del espacio y tiempo
imaginados (y no a priori, sino a posteriori), existe el espacio y el tiempo fisicos. Aho-
ra bien, no toda realidad es espacio-temporal, de modo que esa trascendentalidad no
es real. Habla también de la “conciencia trascendental”, en el sentido de que piense lo
que piense, o sea, piense en cualesquiera objetos, en cualquier caso pienso, pero “la idea
general no es una conciencia trascendental, ni nada que se le parezca, puesto que no
hay ninguna idea que piense”. POLO: Curso de teoria del conocimiento, 111, p. 227. Tal
conciencia es, con otras palabras suyas, el “yo pienso en general” que acompafia a todas
mis representaciones. Pero esta conciencia es una nocién general, no un acto o habito
cognoscitivo determinado: “La nocién de conciencia trascendental no es ni el acto de
conciencia ni el habito, sino una nocién general”. POLO: Curso de teotia del conoci-
miento, 11, p. 177. La conciencia estd tomada como un a prioti de las funciones del
entendimiento. Por eso habla también de “deduccion trascendental de las categorias”,
indicando con ello que las distintas categorias o formas de juzgar son el analisis de dicha
conciencia. Pero esa analitica no conforma mds que casos de la generalizacién de la con-
ciencia. Trata también del “esquematismo trascendental” que entiende como el enlace
constructivo de las categorfas con los fendmenos. Pero esto es, en efecto, un constructo,
no un acto de conocer. La conciencia trascendental kantiana no es lo que ¢l llama sujeto
trascendental.

Sla férmula de “sujeto trascendental” es el fundamento del conocer kantiano. Se-
gun esto, “el kantismo es una especulacién sobre el caracter fundamental del sujeto. Pero

Topicos 36 (2009)



REVISION DE L.LAS NOCIONES MODERNAS. . . 27

mundo objetivo®!. Por otra parte, “se ha llegado a decir que el lengua-
je es el trascendental que sustituye a la conciencia trascendental; es la
propuesta del Tractatus wittgensteniano segun la interpretacién de Ste-
nius”>2. Gadamer lo declara explicitamente cuando defiende un lingtifs-

1°3. Como es sabido, esa tesis también se ha sostenido

mo trascendenta
en algunas vertientes de la filosoffa analitica®*. Por otro lado, también la
nocién de hecho se ha tomado algunas veces como trascendental. Para
Vico, deciamos, el factum tiene visos de trascendentalidad. Lo hecho, los
productos, también eran el fin que persegufan las filosofias de Marx, y
Dilthey, y también, en cierto modo, de la hermenéutica: “la produccién
es la categoria central, abarcante o cuasitrascendental. Por eso, se puede
decir que la hermenéutica es un saber practico”. En efecto, en cier-
ta rama de filosofia hermenéutica se ha dado una tendencia a considerar
que lo histérico, lo hecho, es trascendental. También para diversos repre-
sentantes del pragmatismo actual el hacer tiene prioridad sobre el decir

56

y éste sobre el pensar”®. De manera que en esa corriente de pensamiento

el sujeto no tiene, como set, carcter fundamental. El cardcter fundamental corresponde
a la realidad conocida”. POLO: Curso de teorfa del conocimiento, 111, p. 237.

S'“El mundo objetivo que para mi existe. .. saca todo su sentido y su valor de reali-
dad... de mi mismo, aquel ... yo que surge dnicamente con la epoché fenomenolégico-
trascendental”. Meditaciones cartesianas, trad. es. ]. Gaos, México: 1942, n. 11, 44-46.

2POLO: Curso de teoria del conocimiento, 11, p. 202.

3Cfr. E FERNANDEZ LABASTIDA: “Hombre, mundo y lenguaje en la ontologia
hermenéutica de Hans-Georg Gadamer”, Topicos 26 (2004), pp. 43-66.

Mela interpretacion trascendental del lenguaje viene a decir que las estructuras de
discurso que somos capaces de llevar a la practica a lo largo de la historia, tanto si se
trata del lenguaje 16gico o del lenguaje ordinario, del chino o del paleolitico, son modos
multiples de aprovechar las posibilidades infinitas del lenguaje... Segin la opinién de
algunos analiticos, el lenguaje es el tercer trascendental de la historia de la filosoffa. El
primer trascendental serfa el ser. El segundo trascendental serfa el pensar —la interpreta-
cién que propone Kant. El tercer trascendental serfa el lenguaje”. POLO: Nominalismo,
idealismo y realismo, p. 44.

SPoLO: Nominalismo, idealismo y realismo, p. 157.

%Con todo, el pragmatismo no se da cuenta que siempre hay mas posibilidad de
lenguaje que el que actualmente se usa. Es mas, el lenguaje es inagotable. Tampoco
considera que el lenguaje deriva del pensamiento y que es mas limitado que éste. A su
vez, desconoce que el pensar es inferior al inteligir, y que s6lo en este nivel se descubren
los trascendentales.

Topicos 36 (2009)



28 J. F. SELLES

se tiende a tomar el hacer como un trascendental. Examinemos, pues, la
supuesta trascendentalidad de las nociones de sujeto, dicho y hecho.

En primer lugar, la contrapartida de la formulaciéon del sujeto
kantiano como trascendental es que tal sujeto no es un yo o un td
concreto, sino nadie, es decir, la despersonalizaciéon del sujeto. Co-
mo consecuencia de esa generalizacién despersonalizante, tal sujeto no
puede ser real, sino s6lo mental. Por su parte, si se entiende al sujeto
como fundamento, no se capta el ser de la persona humana, pues, si
bien toda persona esta conformada por trascendentales,”’ éstos no son
metafisicos, sino personales, y por tanto, no son primeros principios o
fundamento alguno. Ademas, de acuerdo con las tres tesis propuestas,
si el sujeto general fuera un trascendental —I* Tesis— su contraria, el
sujeto particular, no podria ser real, pero lo es (el mismo Kant admite
al “sujeto empirico”, el cual le resulta —por cierto— bastante molesto).
Ademas, segun la II* Tesis, si el sujeto es trascendental a costa de que, por
ejemplo, el ser, la verdad y el bien no lo sean, no sera trascendental. Pe-
ro recuérdese que el criticismo kantiano no acepta como trascendentales
ni el ser, ni la verdad ni el bien. Afiddase que si dicho sujeto se man-
tiene como el tnico trascendental, segun la I11* Tesis carece de sentido
preguntarse por el orden de los trascendentales.

En segundo lugar cabe preguntar si acaso el lenguaje, pese a su im-
portancia real,®® es un trascendental. Ahora bien, tomar el lenguaje como
trascendental equivale a aceptar como tal la posibilidad (indefinidas pa-
labras, reglas légicas y juegos linglisticos posibles). Pero es claro que la
posibilidad (atn siendo total, como defenderfa el idealismo), no equivale
a la realidad. En ese modelo se subordina el acto a la potencia y, ade-

*Cfr. POLO: Antropologia trascendental, 1, Tercera Parte. Esos trascendentales son:
coexistencia, libertad, conocer y amar personales. Por tanto, no coinciden con la analitica
de la existencia de Heidegger, que “es categorial, no trascendental (Heidegger sostiene

ue tampoco es modal)”. POLO: Curso de teotia del conocimiento, I11, p. 302.
q . p > 1L P,

“°El lenguaje es la primera praxis transitiva humana (ya no es una operacion inma-
nente), y condicién de posibilidad de todas las demas (trabajo, cultura, técnica, economia,
etc.). Por tanto, es la realidad fisica mas importante; la menos fisica y la mas remitente
entre las fisicas.

Topicos 36 (2009)



REVISION DE L.LAS NOCIONES MODERNAS. . . 29

mas, la potencia no se concibe como real, sino como légica®. Es cierto
que en el hombre existen diversos niveles de lenguaje: natural, propio
del cuerpo; cultural, de sus productos; convencional, de su lengua ha-
blada o escrita. Sin embargo, es claro que no todos los hombres poseen
todos los lenguajes. Ademas, aunque se podtia discutir acerca de si los
animales usan propiamente de un lenguaje, y de si —como sentenciaba
Galileo— la naturaleza (y el mismo cosmos) estd escrita en un lengua-

je matematico®”

(o de otro tipo), lo cierto es que nuestro pensamiento
(también nuestra voluntad) no se reduce al lenguaje transitivo, porque la
intencionalidad cognoscitiva es pura, mientras que la linglistica es mixta.
Asimismo, el didlogo que mantenemos en nuestra intimidad con noso-
tros mismos no responde a ningun lenguaje transitivo. Tampoco Dios
requiere de ese lenguaje. En consecuencia, por muy importante que sea
el lenguaje, no es una realidad trascendental. Ademas, de acuerdo con
la I* Tesis, si el hablar fuera trascendental, su contrario, el silencio, no
serfa real, asunto que no acaece. Ademds, de acuerdo con la II* Tesis,
sostener la trascendentalidad del lenguaje impediria conocer la trascen-
dentalidad del ser, de la verdad y del bien, pues quedarian —como en la
sofistica®!— subordinados al lenguaje. Ademas, de tener en cuenta la ITI*
Tesis, si el lenguaje fuera previo al ser, verdad y bien, todo ser, verdad y
bien serfan lingtifsticos, asunto que tampoco acaece.

En tercer lugar, cabe preguntar si lo hecho es un trascendental, es
decir, si coincide con el ser. Suele decirse que todas las cosas son “de
hecho”; incluso que el pensar y el querer son “hechos” o que se ejercen
“de hecho”; asimismo, que la accion califica a toda realidad. Por hecho
también se puede entender lo realizado por la accién humana, es decir,
la cultura. No cabe hecho sin hacer, sin acciéon. Es manifiesto que sin el

Y<En el planteamiento clasico hay nociones modales, pero no cumplen funciones
trascendentales. En cambio, en el idealismo lo modal hace las veces de lo trascendental”.
POLO: Curso de teoria del conocimiento, 111, p. 103.

SCfr. J. Arana: “sEs la naturaleza un libro escrito en caracteres matematicos?”, Anua-
rio Filoséfico XXXIII (2000), pp. 43-66.

'Recuérdese la tesis paradigmatica de Gorgias: “El ser no es. Si existiera, serfa in-
cognoscible. Si fuera cognoscible, no serfa posible comunicar a nadie ese conocimiento”.
Gotgias, Fragmentos, trad. Tapia Zudiga, P. C., México: 1980, 1.

Topicos 36 (2009)



30 J. F. SELLES

hacer el hombre no es viable, y tampoco sin lo logrado por el hacer. La
accion humana vincula, ademas, las diversas bases de la ética (normas,
bienes y virtudes). Pero el hacer y la accién no pertenecen al dmbito
irrestricto de lo real. En efecto, no se puede admitir como verdadera la
sentencia de Goethe segin la cual en el principio era la accion®?. Tam-
poco lo hecho es de ambito real irrestricto. Examinémoslo de acuerdo
con nuestra propuesta.

Cabe indicar que, segun la I* Tesis, la nocién de “lo hecho” admi-
te una nocién contraria: la de “no hecho”, y esto también es real, pues
existen realidades que no son fruto de la produccién humana. Ademis,
las realidades hechas pertenecen al ambito fisico, pero éste no es el uni-
co existente. Segun la II* Tesis, si el ser se entiende como lo hecho, el
ser ya no es un trascendental, porque —como se ha dicho— no toda
realidad es hecha. Ademas, lo hecho elimina la verdad como trascenden-
tal, porque ésta es imposible que sea hecha, pues no es ningan producto.
Tampoco lo hecho coincide con el bien irrestricto, sino sélo con algunos
bienes. Como se aprecia, admitir como trascendental la nocién de hecho
imposibilita la trascendentalidad de las demds. En cuanto a la III* Tesis,
silo hecho fuera el primer trascendental, el ser serfa un hecho, pero para
hacer primero se requiere ser; no a la inversa. Si lo hecho fuera previo
a la verdad y al bien, éstos también serfan hechos, pero para hacer se
requiere primero pensar y querer, no al revés.

4. Nociones modernas con alcance trascendental

a) El ser (esse). Es el menos discutido de los trascendentales me-
tafisicos, al menos dentro del realismo filos6fico moderno, maxime si
es de tradicién tomista: Gilson, Fabro, Ramirez, etc. En efecto, para To-
mas de Aquino el esse se da en todo lo real, en lo creado y en lo increado.
Lo problematico de este trascendental radica, para los pensadores del s.
XX, en la pregunta acerca de cual sea su propio nivel cognoscitivo. Para

2Cfr, J. W. von GOETHE: “Faust”, en Goethes Werke, Hamburger Ausgabe, ed.
Erich Trunz, Munich: C. H. Beck 1981, vv. 1224-1237.

Topicos 36 (2009)



REVISION DE L.LAS NOCIONES MODERNAS. . . 31

03, Para Fabro, en cambio,

no®. Para otros como Polo es el hdbito de los primeros principios®.

Gilson, por ejemplo, su sede noética es el juicio

De acuerdo con nuestra propuesta, segun la I* Tesis, si el ser es real
y trascendental, el no ser, la nada, en modo alguno puede ser real, asunto
manifiesto, pues el no ser o la nada no existen. Por otra parte, segin la
II* Tesis, este trascendental no sélo no obstaculiza la trascendentalidad
de los demas trascendentales, sino que es la condicién de posibilidad de
que los demis lo sean, pues sin ser no cabe verdad y bien trascendentales.
Precisamente por eso, segtin la I11* Tesis, el ser es el primer trascendental.

b) La verdad (verum). Ha sido la gran busqueda de buena parte de la
filosoffa moderna: racionalismo, 1lustracion, idealismo, fenomenologia,
etc. En esas corrientes de pensamiento se ha asumido la verdad como un
trascendental. Pero ha sido hasta tal punto ensalzada que se la ha puesto
como primera y, consecuentemente, desligado de los demas trascenden-
tales. Ahora bien, si se le otorga la primacfa, no sélo no se mantiene
la trascendentalidad de los otros trascendentales, sino tampoco la suya
propia®. La verdad coincide con lo real en la medida en que lo real es
conocido por un ser cognoscente (Dios, el hombre...). Con todo, hay
que distinguir diversos ambitos de verdad, pues no toda verdad es tras-

$<«Puesto que se halla mas alla de la esencia, la existencia se halla més all4 del alcance
de la representacion abstracta, pero no mas alla del alcance del conocimiento intelectual;
pues el juicio es la forma mas perfecta de conocimiento intelectual, y la existencia es su
objeto propio”. E. GILSON: El ser y los filésofos, Pamplona: Eunsa 1979, p. 298. Mas
adelante aflade: “el conocimiento abstracto se refiere a la esencia, pero el juicio se refiere
a la existencia”, p. 300.

#%«Ta correspondance pretendue entre la simple aprehension et le contenu de
Pessence, comme celle entre I'acte de jugement et 'acte d’esse est de nature metodo-
logique et non sttructurelle et constitutive: esse du jugement... est de soi purement
functionel (copule) et comme tel il n’a pas de réalité propre”. C. FABRO: “Actualité et
Originalité de I’esse thomiste”, Revue Thomiste 56 (1956), p. 485.

% Cfr. L. POLO: El ser, 2* ed., Pamplona: Eunsa 1997.

<Al no fundarse la verdad en el ser, la verdad tiende a erigirse en el primer trascen-
dental. De aqui deriva el término racionalismo, que expresa, en rigor, la nocién de razén
suficiente, o autofundamentacién de la verdad: verum non fundatur in esse, sed in seip-
so. Por otra parte, si se acepta que la verdad es el primer trascendental, la conversioén de
los trascendentales s6lo puede intentarse en términos modales”. POLO: Curso de teoria
del conocimiento, 111, p. 87.

Topicos 36 (2009)



32 J. F. SELLES

cendental. En efecto, la verdad la conoce la mente, pero la mente tiene
muchos niveles que permiten conocer la verdad. La verdad es trascen-
dental sélo cuando se conoce a un determinado nivel, no a todo nivel
del conocer humano. Por ejemplo, las verdades racionales se refieren
unicamente a las realidades intramundanas; las I6gicas, s6lo a esos ob-
jetos pensados que son especificos de una via peculiar de la inteligencia
que considera los objetos pensados como tales, como ideas, y las rela-
ciones posibles entre ellas, etc. A todas esas verdades se las suele llamar
verdad formal, pero la verdad formal no es la verdad trascendental. La
verdad trascendental no responde a una determinada parcela de la reali-
dad o del conocer humano, sino a un conocimiento irrestricto de lo real.
Ese estar abierto al ser sin restriccion depende de un nivel cognoscitivo
humano muy peculiar, el hdbito de los primeros principios®’. Con to-
do, el ser y verdad se identifican en lo real, no en el conocer humano,
y si —como se ha indicado— el ser se advierte mediante el habito de
los primeros principios, habria que indagar cual es el nivel cognoscitivo
humano que conoce la verdad como trascendental.

Si tenemos en cuenta nuestra propuesta, de acuerdo con la I* Te-
sis, si la verdad trascendental se refiere al ser sin restriccion, la falsedad
absoluta, cuya referencia seria la nada, es, sin mas, imposibleég. Por con-
siguiente, la verdad que se abre al ser es un trascendental. Por otra parte,
segun la II* Tesis, este trascendental no sélo no obstaculiza los otros
trascendentales, sino que es la condicion de posibilidad de que el bien lo
sea, pues sin verdad trascendental previa no se podria saber si el bien es
verdadero o aparente, trascendental o categorial. Por lo demas, segun la
IIT* Tesis, la verdad es posterior al ser® y previo al bien trascendental.

§7<«a verdad trascendental es propia de los actos intelectuales con los que se cono-
cen los distintos actos de ser”. POLO: Antropologia trascendental, 1, p. 69.

837 se objeta, por ejemplo, que la verdad admite contrario, a saber, la falsedad, y
que en consecuencia, a pesar de ese contratio, se sigue admitiendo que la verdad es
trascendental, hay que responder a esta objecién que la verdad que admite contrario
no es la verdad trascendental, sino la verdad légica. La negacién entera de la verdad
trascendental no es una falsedad, sino que serfa la existencia de Ia falsedad completa,
pero ésta ni existe ni puede existir.

09<«g) primer trascendental es el ser, no la verdad. El idealismo, es decir, el intento
de autofundamentacion de la verdad, es una falacia trascendental. El amor a la verdad es

Topicos 36 (2009)



REVISION DE L.LAS NOCIONES MODERNAS. . . 33

¢) EI bien (bonum). Dentro de la filosofia moderna el aprecio por
el bien ha sido indudable en corrientes como el empirismo, la fenome-
nologia, el existencialismo, etc. Con todo, algunas filosofias modernas
se han cefiido en exclusiva a un ambito muy reducido de bienes, como
por ejemplo, los utiles (utilitarismo, positivismo, materialismo, pragma-
tismo, etc.), o los deleitables (psicoanalisis, hedonismo, etc.). El bien es
un trascendental, pero no lo es cuando se toma de modo reducido,” o
cuando se lo toma como el primer o el tnico trascendental, intentando
suplantar a la verdad, como ha sucedido dentro del voluntarismo mo-
derno. Para algunos pensadores actuales el bien indica perfeccién vy, en
consecuencia, lo describen como el dltimo de los trascendentales, en el
sentido de la consumacién de ellos. La filosoffa medieval identificaba
bien y ser. Si éstos sunt idem in re, el descubrimiento de bienes cada vez
mas altos serd paralelo al descubrimiento de realidades cada vez superio-
res. Y también seguira a los grados de conocimiento cada vez mas altos
que nos permiten conocer esas realidades como bienes. Pero es claro que
no descubrimos en cualquier nivel cognoscitivo que el bien se da en la
realidad sin restriccién. En efecto, no por conocer un determinado bien
particular (categorial) conocemos el bien como trascendental.

Si tenemos en cuenta la I? Tesis, lo contrario del bien en toda su
amplitud es el mal completo, pero es claro que éste no existe, pues el mal
es siempre y en todo nivel privacion de bien. Una privacion completa del
bien coincide con la nada, pero ésta no es’l. Segin la II* Tesis el bien
solo es trascendental si admite otros trascendentales. En primer lugar

excelente, pero puede llevar a entender la verdad qua verdad como real. La realidad es
primaria respecto a la verdad. La verdad no es relativa a sf misma, sino relativa al ser”. L.
POLO: Curso de teoria del conocimiento, 1, 2* ed., Pamplona: Eunsa 1987, p. 127.

"Por ejemplo, “el materialismo es simplemente una metafisica falsa, pues de acuerdo
con €, ni la verdad ni el bien son trascendentales. Ademas, la prioridad del ser enten-
dido como materia no es el primer trascendental. De modo que se trata de un pseudo-
realismo”, POLO: Nominalismo, idealismo y realismo, p. 235.

Na negacioén del bien trascendental no es un determinado mal, sino que serfa la
existencia del mal entero, pero éste —a menos que se acepte el maniqueismo— ni existe
ni puede existir. Recuérdese: todo mal es privacion de bien (fisico o moral) debido a una
realidad, pero la privacién completa de toda realidad no es nada existente sino falta de
existencia y, obviamente, esto ni es ni puede ser.

Topicos 36 (2009)



34 J. F. SELLES

la verdad, pues sin ella, no se sabe si un bien es verdadero o aparente.
En segundo lugar el ser, pues sin ser no se es bien. Atendiendo a la
IIT* Tesis, el bien como trascendental es tercero, tras el ser y la verdad
trascendentales’?.

d) La belleza (pulchrum). La filosofia moderna también se ha preo-
cupado por la trascendentalidad de lo bello, por ejemplo, dentro de la
Tustracién (Kant) y del idealismo (Hegel)”?. Actualmente, la postmo-
dernidad tiene una marcada inclinacién a lo estético, hasta el punto de
considerarlo como lo primero. Y es que también la belleza es un tras-
cendental. Es, segtin una descripcion medieval, lo que place a la vista,
entendiendo por vista el conocer humano. Segun esa tradicién se iden-
tificaba la belleza con el bien real,” y ambos se distinguian por nuestro
conocimiento: “aunque la belleza y el bien son lo mismo en la reali-
dad..., no obstante difieren racionalmente, pues la belleza afiade al bien
un orden a la facultad cognoscitiva”’®. Como se ha dicho, el conocer
humano admite muchos niveles. De modo que queda por resolver en
qué nivel se conoce que la belleza es un trascendental, porque podemos
captar muchas bellezas categoriales sin notar la trascendentalidad de la
belleza.

72¢Si se pone el tercer trascendental como primero, la verdad es ficcién y el ser no es
trascendental, sino empirico. Reducida al bien, la verdad se hace pragmatica, lo que afecta
al estatuto de la 16gica. En Wittgenstein, la semdntica se reduce a sintaxis, y en Austin la
sintaxis a pragmatica. [...] Como la primacia del bien deprime los otros trascendentales,
el fin del nominalismo es una filosofia del lenguaje. El lenguaje es asunto de reglas. Si el
hombre no conoce todas las reglas del lenguaje, el saber humano es un juego, y hay una
pluralidad de juegos: el saber absoluto esta mas alld del hombre, y respecto de él sélo
cabe adoptar una actitud mistica, es decir, el silencio. Si el hombre no conoce la dltima
regla, no hay verdad o no se conoce”. POLO: Nominalismo, idealismo, realismo, p. 135.

BCfr. M. A. LABRADA: Belleza y racionalidad: Kant y Hegel, Pamplona: Eunsa
1990.

MePulchrum autem respicit vim cognoscitivam, pulcra enim dicuntur quae visa pla-
cent”. TOMAS DE AQUINO: S. Theol, I ps., q. 5, a. 4. Cfr. también: In IV Sent., d. 50,
q.2,a.4,qc. a,ad 2.

>“Pulchrum convertitur cum bono”. TOMAS DE AQUINO: In De Div. Nom., cap.
4, lect. 22, n. 589.

"TOMAS DE AQUINO: In de Div. Nom., cap. 4, lect. 5, n. 356.

Topicos 36 (2009)



REVISION DE L.LAS NOCIONES MODERNAS. . . 35

De acuerdo con nuestra propuesta, segun la I* Tesis, si la belleza
es trascendental, su contraria, la completa fealdad, no puede ser real. La
fealdad es siempre carencia de hermosura, pero ésta no puede ser entera,
pues equivaldria a falta de realidad. Segun la II* Tesis, admitir la belleza
como trascendental no va en detrimento de la trascendentalidad de las
demids perfecciones: del ser, de la verdad, del bien. Es mas, la belleza
requiere de ellas, pues sin ser, la belleza no es; sin verdad, la belleza es
aparente, porque la belleza dice relacién al conocer; sin bien, la belleza
carece de perfeccion, por tanto, no es realmente bella. En consonancia
con la III* Tesis, la belleza es postetior al ser, verdad y bien, pues si se
altera ese orden, no se respeta ni la trascendentalidad de aquéllos ni la de
la propia belleza. En efecto, si la belleza fuera previa al ser, el ser serfa
por ser bello; si previa a la verdad, la verdad lo setfa por ser bella; si
previa al bien, todo bien lo setfa por se bello. Pero estas hipétesis no son
cotrectas.

5. Conclusiones

1. La filosoffa moderna ha buscado lo trascendental metafisico. Son
“trascendentales metafisicos” las perfecciones puras que existen
en la entera realidad. Con todo, dicha filosofia ha aceptado como
trascendentales variadas nociones, unas de las cuales tienen refe-
rencia trascendental; otras, en cambio, no. Por eso se hacfa precisa
una labor de revisién o acribia de esas nociones.

2. De entre las nociones asumidas por la filosofia moderna que si
son trascendentales metafisicos, de ordinario las diversas corrien-
tes de pensamiento se han polarizado exclusivamente en un unico
trascendental. Pero el ceflirse a uno con exclusién de los demas
ha ido en detrimento de los demas transcendentales y del propio
trascendental destacado. Esto se debe a que los transcendentales
metafisicos, si bien sunt idem in re, se conocen como plurales.

3. Para tamizar lo trascendental de lo que no lo es, es pertinente
distinguir lo trascendental de lo abstracto, el universal I6gico y lo

Topicos 36 (2009)



36 J. F. SELLES

general, porque estas tres ultimas nociones son mentales, es decit,
no designan lo real.

4. Es asimismo pertinente tener en cuenta estas tres tesis en orden
la acribia de los trascendentales.

I*) Si una nocién designa una perfeccion real trascendental, su
contraria no puede designar nada real.

II*) Los trascendentales son plurales, puesto que nuestro modo
de conocer la realidad en su entera amplitud ofrece una dis-
tincién jerarquica de niveles.

III*) El elenco de los trascendentales debe seguir un orden de
prioridad. Este orden sélo serd correcto en la medida en
que respete la trascendentalidad de los trascendentales.

5. En atencion a los criterios precedentes, cabe sostener que las no-
ciones modernas de “igualdad” y “totalidad”, que han sido tenidas
como trascendentales por ciertos filosofos, no tienen alcance tras-
cendental, sino logico.

6. Las nociones de “razén”, “memoria y “voluntad”, asumidas
como trascendentales metafisicos por parte de algunos pensado-
res modernos, no lo son, porque se refieren en exclusiva a poten-
cias humanas. No pueden setlo, ademas, porque lo potencial no
es trascendental.

7. Las nociones de “movimiento”, “tiempo” y “mundo”, aceptadas
como trascendentales metafisicos por ciertos pensadores moder-
nos, no tienen alcance trascendental, sino predicamental, porque
no toda realidad existente es movil, temporal e intramundana.

8. Las nociones de “sujeto”, “dicho” y “hecho”, tomadas como tras-
cendentales metafisicos por parte de determinados pensadores
modernos no son trascendentales, pues la primera es simétrica
respecto de la de sustancia clasica, que tampoco es trascendental,

Topicos 36 (2009)



REVISION DE L.LAS NOCIONES MODERNAS. . . 37

y las otras dos designan manifestaciones exclusivamente humanas
que, por serlo, no pueden ser trascendentales.

. Los trascendentales metafisicos aceptados por determinados pen-
sadores de la filosoffa moderna son: el ser, la verdad, el bien y
la belleza. Con todo, no siempre se ha respetado el debido orden
entre ellos —el indicado.

Topicos 36 (2009)





