
“selles” — 2009/11/6 — 20:13 — page 11 — #11

REVISIÓN DE LAS NOCIONES MODERNAS

ASUMIDAS COMO “TRASCENDENTALES REALES”

J. F. Sellés
Universidad de Navarra

jfselles@unav.es

Abstract

In this work we deny the validity of the following modern notions accepted
like “transcendentals”: equality, totality, reason, memory, will, movement, time,
world, subject, saying and fact. On the other hand, we defend the validity of three
transcendental notions that some modern thinkers have accepted: the being, the
truth and the good.
Key words : modern notions without transcendental scope; modern notions with
transcendental scope.

Resumen

En este trabajo se niega la validez de las siguientes nociones modernas teni-
das como “trascendentales”: igualdad, totalidad, razón, memoria, voluntad, movi-
miento, tiempo, mundo, sujeto, dicho y hecho. En cambio, se defiende la validez
de tres nociones transcendentales que algunos pensadores modernos han acepta-
do: el ser, la verdad y el bien.
Palabras clave : nociones modernas sin alcance trascendental; nociones modernas
con alcance trascendental.

Introducción

El tema de los “trascendentales”, incoado en la filosofía griega clá-
sica, tuvo su desarrollo en la Edad Media, en especial en el perio-
do de esplendor de la filosofía escolástica. La filosofía medieval en-
tendía por “trascendentales” esas perfecciones puras —sin mezcla de

*Recibido: 22-11-08. Aceptado: 03-04-09.

Tópicos 36 (2009), 9-35



“selles” — 2009/11/6 — 20:13 — page 12 — #12

12 J. F. SELLÉS

imperfección— que se dan en toda realidad (creada e increada),1 si
bien en unas realidades en mayor grado que en otras. El elenco de los
trascendentales ofrecido por los diversos pensadores de esa época fue
variado. Sobre la trascendentalidad de las perfecciones propuestas como
tales, posteriormente se discutió bastante, pero algunas de ellas se han
mantenido como tales a pesar de las críticas. De ese estilo son, y por or-
den de prioridad, el ser, la verdad, el bien y la belleza. Pues bien, en este
trabajo se intentará mostrar que, a pesar de que ciertas nociones se han
propuesto como trascendentales en la filosofía moderna, sin embargo,
algunas no lo son, mientras que esas cuatro aludidas se han manteni-
do como tales también en ese periodo filosófico. Pero previamente a su
exposición, se debe manifestar por qué otras nociones propuestas como
trascendentales no lo son, intentando descubrir un criterio filosófico que
permita tamizar las diversas nociones.

La filosofía moderna, no sólo la antigua y medieval, ha busca-
do lo trascendental, lo primero, lo fundante de la realidad, lo que es
base de lo demás y puede dar razón de lo fundado2. Pero no toda filoso-
fía moderna ha acertado en esa búsqueda. No acierta aquella que toma
por trascendental nociones que son abstractas, universales o generales,
porque estas nociones no dicen relación a lo real sino sólo a lo men-
tal. Tampoco acierta la filosofía que asume como trascendental ciertas
nociones con referencia real que se ciñen a un ámbito concreto de reali-
dades, pero que carecen de omnímoda amplitud referencial. Asimismo,
no atina en este tema la filosofía que a costa de realzar un trascendental
socava la trascendentalidad de los demás y la suya propia. Tampoco es
correcta la que no logra establecer un adecuado orden entre los trascen-
dentales.

A continuación (epígrafe 1º) se intentará explicar por qué es perti-
nente no confundir las nociones de “abstracto”, “universal” y “general”
con la de “trascendental” real. En el siguiente epígrafe (el 2º) se pro-

1Cfr. A. L. GONZÁLEZ: Teología natural, 5ª ed. Pamplona: Eunsa 2000.
2Sólo la postmodernidad parece evitar esa búsqueda, porque considera que lo real

carece de fundamentación; es más, que lo real no es, en rigor, real, sino sólo aparente:
un mundo de espejos rotos cuya imagen reflejada en uno remite a la de otro, y así
sucesivamente sin que el observador pueda hacer pie jamás en la realidad.

Tópicos 36 (2009)



“selles” — 2009/11/6 — 20:13 — page 13 — #13

REVISIÓN DE LAS NOCIONES MODERNAS. . . 13

ponen tres tesis a fin de dirimir si una noción tiene o no alcance tras-
cendental. En los epígrafes 3º y 4º se expondrá por qué varias nociones
tenidas como trascendentales en la filosofía moderna no lo son. En el
5º, en cambio, se dará razón de por qué otras nociones modernas tie-
nen alcance trascendental, aunque sólo si éstas permiten aceptar como
trascendentales a los demás y el debido orden entre ellas. Por último, se
ofrecerá un breve elenco de conclusiones3.

1. Breve distinción entre abstracto, universal, general y
trascendental

Como es sabido, el abstracto es el objeto pensado que tiene cier-
ta universalidad, y que es presentado por el acto de conocer denomi-
nado abstracción, el acto preliminar de la inteligencia. Dicho objeto
pensado es exclusivamente mental. Todo abstracto se refiere intencio-
nalmente a una determinada realidad (silla, mesa. . . ). El abstracto versa,
pues, aspectualmente sobre un tipo de realidades. En consecuencia, no
acertará en la búsqueda de lo trascendental aquella filosofía que confun-
da lo abstracto con lo trascendental, pues esto último versa sobre lo real
sin restricción. Además, como el abstracto es mental, mientras que lo
trascendental es real, no alcanza lo trascendental la filosofía que confun-
de lo mental con lo real.

Por su parte, lo universal responde al conocimiento de la realidad
categorial conformada por dos causas, la formal y la material (unum in
multis), que es conocida mediante el acto del concepto (perro, gato. . . ).
En efecto, lo universal es ese principio unitario (forma) que se encuentra
distribuido entre los muchos (materia). Pero lo universal, pese a ser real,
no es trascendental, sino categorial, precisamente porque describe sólo a
realidades físicas de un determinado ámbito.

Por otro lado, lo general (todo, mayor, máximo. . . ) es una idea pen-
sada, propia de una vía operativa de la inteligencia que cada vez se aleja

3Sigo en esta exposición el planteamiento de L. POLO (Antropología trascendental,
I. La persona humana, 2ª ed. Pamplona: Eunsa 2003, Primera Parte, Planteamiento, II),
al que se citará en los respectivos lugares.

Tópicos 36 (2009)



“selles” — 2009/11/6 — 20:13 — page 14 — #14

14 J. F. SELLÉS

más de conocer la realidad física tal como ésta es, teniendo en cuenta
los objetos pensados en cuanto tales, sus agrupaciones, etc. Depende de
una forma racional de proceder a la que se denominó “vía de abstracción
formal” en el Edad Media, y que consiste en ejercer actos de conocer
que son, por así decir, generalizantes o englobantes, en el sentido que
presentan conjuntos de objetos cada vez más amplios conformados por
diversos asuntos aunados. Pues bien, tampoco cabe confundir lo gene-
ral con lo trascendental, porque lo primero es mental, mientras que lo
segundo es real.

Abstraer, universalizar o concebir y generalizar son operaciones de
la inteligencia o razón, que es una potencia. En cambio, según el plantea-
miento de la filosofía griega y medieval, trascendental es lo conocido a
nivel intelectual, no en el orden racional. Ese nivel superior no depende
de una potencia, sino de hábitos cognoscitivos innatos abiertos a la to-
talidad de lo real. También fue aceptado por parte de esas filosofías que
el estudio de estas perfecciones es tarea propia de la metafísica, ciencia
que se remonta, como mínimo, a Aristóteles,4 aunque fue la filosofía del
s. XIII (Tomás de Aquino, Escoto, etc.) la que intentó su sistematización
y, en parte, su designación5. La elaboración del elenco de los trascen-
dentales metafísicos también se debe a la época de esplendor de la esco-
lástica, aunque sufrió variaciones a lo largo de la historia. El de Aquino,
por ejemplo, ofreció el siguiente catálogo: ens, res, aliquid, unum, verum
y bonum,6 a los que alguno de sus estudiosos actuales añade el pulch-

4La universalidad del ser para Aristóteles no es la de un género.
5En la Edad Media se los llamaba “trascendentia”, “communia” y “prima”. Cfr.

para “transcendentia”: De natura generis, atribuido a THOMAS DE SUTTON, cap. 2 co.
Cfr. para “comunia”: TOMÁS DE AQUINO: In Boet. De Trin., 3, 5, 4 co. 2 y 3. In Boet.
De Hebd., l, 2; Super Dion. De Div. Nom., pr; Ibid., 1, 1, 1; In Metaphy., l. XI, lec. 4, n.
5; S. Theol., I, q. 17, a. 4, ad 2; In Phys., l. I, lec. 1, n. 4. Cfr. para “prima”: TOMÁS DE
AQUINO: In Metaphy., l. XII, lec. 4, n. 28.

6Cfr. De Ver., q. 1, a. 1. Tomás de Aquino considera como trascendentales “absolu-
tos” los siguientes: el ens, el unum, y la res. El aliquid, el verum y el bonum los considera
trascendentales “relativos”: el algo se dice relativo a la pluralidad del ente; la verdad, a la
inteligencia; el bien, a la voluntad. Cfr. De Veritate, q. I, a. 1 co. El de Aquino sostuvo
asimismo un orden entre los trascendentales. Así, primero es el ser, en segundo lugar la
verdad y en tercer lugar el bien. Cfr. De Veritate, q. 21 a. 3 co.

Tópicos 36 (2009)



“selles” — 2009/11/6 — 20:13 — page 15 — #15

REVISIÓN DE LAS NOCIONES MODERNAS. . . 15

rum7. En cambio, pensadores modernos como Vico, serían partidarios
de incluir entre esas perfecciones al factum8. Para otros, como Hegel,
se haría preciso anteponer una noción a las reseñadas: la de absoluto o
todo9. Otros como Gadamer proponen como trascendental lo que po-
dríamos llamar el dictum, lo lingüístico,10 etc.

Además, si bien se mira, en la historia del pensamiento moderno se
han usado otras nociones como trascendentales. Tal es el caso, por ejem-
plo, de los conceptos de sujeto, sustancia, causa, naturaleza, esencia, etc.
En efecto, esos términos se han empleado para referirse con ellos tanto
a realidades sensibles como a espirituales, e incluso a la propia divini-
dad. La misma denominación kantiana de sujeto trascendental 11 puede
servir de ejemplo. Por su parte, Spinoza habla de Deus, sive Substan-
tia12 y también de causa sui 13 refiriéndose con estas nociones a toda
la realidad, o por mejor decir, a la única realidad que estima existen-
te. Por otro lado, Suárez piensa que no es el ser, sino la esencia,14 lo
que describe a toda realidad. Además de las precedentes, otras nociones
han hecho méritos para acceder al podium de los trascendentales. Por
ejemplo, Leibniz caracteriza a las mónadas como “sustancias simples”,15

siendo éstas las que conforman toda realidad; la de voluntad, de mano de

7Cfr. J. AERTSEN: La filosofía medieval y los trascendentales, Pamplona: Eunsa
2003.

8Cfr. J. CRUZ: Hombre e historia en Vico, Pamplona: Eunsa, 1982.
9Cfr. Fenomenología del espíritu, ed. y trad. de C. Díaz, Madrid: Alhambra 1987.

10“La lingüisticidad de nuestra experiencia del mundo precede a todo cuanto puede
ser reconocido e interpretado como ente”, GADAMER: Verdad y método, Salamanca:
Sígueme 1992, p. 539.

11Cfr. Crítica de la razón pura, c. 2, sec. 2ª, parágrafo 16.
12Cfr. Ethica, prop. 11.
13Cfr. A. L. GONZÁLEZ: El absoluto como ‘causa sui’ en Spinoza, Pamplona: Ser-

vicio de Publicaciones de la Universidad de Navarra 1991.
14Cfr. V. SANZ: La teoría de la posibilidad en Francisco Suárez, Pamplona: Eunsa

1989.
15Monadología, parágrafo 1, versión directa del original francés de la Ed. C. I.

Guehardt, Obras Completas, vol. VI, p. 607.

Tópicos 36 (2009)



“selles” — 2009/11/6 — 20:13 — page 16 — #16

16 J. F. SELLÉS

Schopenhauer16 y Nietzsche;17 la de res extensa o materia, en los mate-
rialismos de diverso cuño (empirismo,18 marxismo,19 etc.); la de tiempo,
en Dilthey,20 Heidegger,21 etc. Estamos, pues, ante muchas propuestas
de trascendentalidad. Por eso, ante todo, debemos descubrir un crite-
rio que nos permita dirimir entre las nociones que designan realidades
trascendentales y las que no.

2. Tres tesis a fin de tamizar los trascendentales

Si “trascendental” designa la realidad en su entera amplitud, no po-
drán ser trascendentales las nociones con significado exclusivamente
mental, puesto que éstas no designan a lo real. Además, si “trascenden-
tal” designa a la realidad irrestricta, que es transcategorial,22 postpredica-

16La voluntad es “la cosa en sí, el contenido interior, la esencia del mundo”. A.
SCHOPENHAUER: El mundo como voluntad y como representación, trad. de E. Ove-
jero, Madrid: Aguilar 1927, n. 54, p. 305.

17“El mundo entero es la ceniza de innumerables seres vivos, y aunque lo que vive
es tan poco en comparación con el todo, este todo ya vivió en otro tiempo y volverá a
vivir”. F. NIETZSCHE: La gaya ciencia, n. 23.

18Para Hobbes, por ejemplo, el espíritu es “un cuerpo natural tan sutil, que no actúa
sobre los sentidos, pero que ocupa un lugar”, Computatio sine logica, c. 1, p. 5. Comenta
al respecto G. FRAILE: “La antítesis cartesiana entre espíritu y extensión se resolvía
en una suma: espíritu más extensión. En Hobbes se convertirá en una resta; suprimirá
el espíritu, dejando solamente la extensión, los cuerpos”. Historia de la filosofía, III,
Madrid: BAC 1975, p. 722.

19“El ser puede ser el primer trascendental siempre y cuando la prioridad del ser
permita la conversión, es decir, seguir diciendo que la verdad, el bien, y el pulchrum son
trascendentales; de lo contrario, no. Hay algunos tipos de realismo que no permiten la
conversión y, por tanto, son falsos; en rigor, más falsos que el idealismo, porque esa prio-
ridad del ser que no permite la conversión implica que tampoco el ser se entiende como
trascendental. Este es el caso del materialismo”. L. POLO: Nominalismo, idealismo y
realismo, Pamplona: Eunsa 1997, p. 235.

20“Justamente tanto como la naturaleza, yo soy una historia”, carta al Conde P. York
von Watenburg, en Briefwechsel, Halle 1923, p. 71.

21Como es sabido, Heidegger piensa, por influjo de Dilthey, que el hombre es tiem-
po. También considera que los otros entes son, aunque secundariamente, históricos. Cfr.
M. HEIDEGGER: Ser y tiempo, trad. de J. Gaos, México: 1971, n. 75, p. 421.

22“Trascendental significa transcategorial”. L. POLO: Curso de teoría del conoci-
miento, II, 3ª ed., Pamplona: Eunsa 1998, p. 130.

Tópicos 36 (2009)



“selles” — 2009/11/6 — 20:13 — page 17 — #17

REVISIÓN DE LAS NOCIONES MODERNAS. . . 17

mental o metafísica, tampoco podrán ser trascendentales esas nociones
que, en rigor, designen realidades categoriales o exclusivas de la realidad
física.

Lo peculiar de las perfecciones puras “trascendentales” es que, como
se dan en la entera realidad, su opuesto sólo puede tener como referencia
la negación completa de lo real, es decir, nada, pero como la nada no es,
en consecuencia, una noción opuesta a una noción trascendental carece
de sentido real. Por otra parte, para alcanzar la realidad sin restricción,
en el ámbito de lo “trascendental”, el hombre debe estar abierto a ella
según un determinado nivel cognoscitivo, pues es claro que no alcanza
a conocer esa amplitud por medio de cualquier nivel cognoscitivo (sen-
tidos externos, internos, diversos actos y hábitos de la razón. . . ). Ahora
bien, si los “trascendentales” metafísicos que el hombre alcanza a cono-
cer son plurales (aunque sean idem in re), ello indica que, en rigor, no los
alcanza según un mismo nivel cognoscitivo, sino de acuerdo con varios
que, si bien están abiertos a la entera realidad, lo están de modo diverso,
según un más y un menos, es decir, según jerarquía. Además, si un “tras-
cendental” lo conocemos como distinto de otro por medio de un acto
de conocer distinto, es claro que no conocemos los transcendentales a la
vez, sino unos después de otros, es decir, según un orden de prioridad y
posterioridad, porque los actos humanos de conocer no son simultáneos
sino sucesivos.

Debido a estos motivos ontológicos y gnoseológicos, para saber si
una noción filosófica designa un trascendental metafísico, se proponen
a consideración tres tesis, la primera de las cuales se basa en la ontología,
la segunda en la gnoseología, y la tercera en la adecuación de nuestra
gnoseología a la ontología.

Iª Tesis: si una noción designa una perfección real trascendental,
su contraria no puede designar nada real

Es claro que si los trascendentales metafísicos son reales, su negación
completa no puede responder a nada real. Por ejemplo, si el “ser” es un
trascendental, su negación, la “nada”, no puede ser de ninguna manera

Tópicos 36 (2009)



“selles” — 2009/11/6 — 20:13 — page 18 — #18

18 J. F. SELLÉS

real. Una noción que admite contraria puede ser de dos tipos: lógica23

o real categorial24. Pero una noción trascendental no admite contrario
real.

IIª Tesis: los trascendentales son plurales, puesto que nuestro
modo de conocer la realidad en su entera amplitud admite una
distinción jerárquica de niveles

En efecto, si una noción se toma como trascendental, y el efecto se-
cundario de su establecimiento como tal equivale a que se asuma como el
único trascendental, imposibilitando así la existencia de otras, esa noción
no puede ser trascendental, si es que los trascendentales son plurales.
Ahora bien, ¿lo son? Según un adagio medieval se dice que los tras-
cendentales “sunt idem in re”25. Con todo, —como se ha adelantado—
nuestro modo de conocer la realidad admite diversos niveles jerárquica-
mente distintos entre sí. Por tanto, si nuestro acceso a la entera realidad
es plural, no podemos conocer lo trascendental de una única manera,
sino de varias, aunque unas sean superiores a otras, es decir, más cog-
noscitivas.

23Si una noción es lógica, admite contrario. Efectivamente, es claro que una noción
lógica admite su negación, porque es propio de la razón no sólo afirmar, sino también
negar y −como dice Tomás de Aquino−, la razón, no por negar, ella misma se niega.
Así, las nociones de “mayor”, que se opone a la “menor”, y la de “máximo”, que se
opone a la de “mínimo”, son lógicas, pero no designan realidades en cuanto tales.

24Si una noción designa una realidad categorial, su contrario será una privación de
orden categorial, no trascendental. Es claro que en el orden categorial las privaciones
pueden ser, o bien parciales, o bien completas. Así, la enfermedad es la perdida parcial
de la salud física; en cambio, la muerte es la pérdida completa. Pero como la salud es
una realidad categorial propia de un tipo de entes, tanto la enfermedad como la muerte
serán privaciones categoriales.

25Cfr., p. ej. TOMÁS DE AQUINO: In I Sent., d. 3, q. 2, a. 2 co; De Ver., q. 1, a. 10,
ad 3; De Pot., q. 9, a. 9, ad 14; S. Theol., I, q. 5, a. 1 co.

Tópicos 36 (2009)



“selles” — 2009/11/6 — 20:13 — page 19 — #19

REVISIÓN DE LAS NOCIONES MODERNAS. . . 19

IIIª Tesis: el elenco de los trascendentales debe seguir un orden
de prioridad. Este orden sólo será correcto en la medida en que
respete la trascendentalidad de los trascendentales

Ese orden no puede ser real, si es que los trascendentales sunt idem
in re, sino que debe responder al modo humano de conocer, que —como
se ha indicado— es jerárquico. De manera que será primero el trascen-
dental conocido en primer lugar; segundo el conocido en segundo lugar
y cuyo conocimiento depende del primero; y así sucesivamente.

2.1. Nociones modernas con contenido lógico sin alcance
trascendental

En la historia de la filosofía moderna se han tomado como trascen-
dentales algunas nociones que tienen un significado lógico, no real. En
consecuencia, no se las podrá considerar como trascendentales. Atenda-
mos a dos de las más célebres: igualdad y totalidad.

a) Igualdad. Se suele decir que toda cosa es igual a sí misma, sea ésta
sensible o inmaterial, creada o increada, lógica o real. Incluso una usual
formulación del principio de identidad (A es A) se cifra en la igualdad.
Hoy se declara, por ejemplo, que todos los hombres son iguales, etc. Sin
embargo, cabe preguntar si la igualdad es trascendental, es decir, si desig-
na a la realidad sin restricción. Se puede responder negativamente, pues
la igualdad es siempre mental (lógica), nunca real. Ninguna realidad se
compara a sí misma. Sólo la mente compara e iguala objetos pensados.
En este sentido todo nº 1 pensado es igual a otro nº 1, pero en la reali-
dad, ninguna manzana es igual a otra, ningún ladrillo igual a otro, etc. La
igualdad (=) es un conectivo lógico, no real. Obviamente, “igualdad” no
designa a un determinado objeto pensado en cuanto abstraído ; tampoco
a un universal ni a una noción general. Para formular esa noción, se re-
quiere retener, por medio de un hábito, el acto de pensar conmensurado
con su objeto propio, volver a ejercer dicho acto que vuelve a presentar
tal objeto, y comparar el primer objeto pensado por el primer acto con el
segundo objeto pensado por el segundo acto. En rigor, se trata de ejercer
dos veces el mismo acto de pensar que presenta el mismo objeto pensa-

Tópicos 36 (2009)



“selles” — 2009/11/6 — 20:13 — page 20 — #20

20 J. F. SELLÉS

do, e indicar que el objeto pensado la primera vez es igual al pensado la
segunda. Por eso, la igualdad no añade conocimiento, sino que supone
el que ya se tenía. En este sentido se puede decir que, “A es A supone
A”26. Primero se piensa A; luego se vuelve a pensar A, y en tercer lugar se
comparan las dos Aes pensadas con dos actos sucesivos. La segunda A
no añade nada a la primera A porque es “la misma A”, sólo que pensada
de nuevo.

Además, según la Iª Tesis, la igualdad, por ser una noción lógica, ad-
mite contraria, también lógica, la desigualdad o diferencia27. Por tanto,
no puede ser trascendental. Añádase que, de acuerdo con la IIª Tesis, si
la igualdad se establece como trascendental, se deja de conocer el ser co-
mo trascendental, pues en esa tesitura la noción de ser se generaliza, y se
atribuye “por igual” a todo ente28. Pero no existe ningún ser en general.
Más aún, generalizar la noción de ser equivale a desconocer lo peculiar,
distintivo, de cada acto de ser. Por lo demás, según la IIIª Tesis, de ser
trascendental la igualdad, ¿qué lugar ocuparía entre los trascendentales?
No podría ser previa al ser, pues igualdad sin ser no es ni siquiera algo
mental. ¿Será previa a la verdad? De serlo, toda verdad sería igual, asun-
to que en modo alguno acaece, pues existe una jerarquía neta entre las
verdades; es más unas verdades dependen de otras. Tampoco la verdad
es igual a sí misma, porque la verdad es remitente, intencional, pero no
respecto de sí. ¿Es la igualdad previa al bien? De serlo, todo bien sería
igual a otro, pero la jerarquía ontológica de los bienes es palmaria. En
suma, si se admite la igualdad como trascendental se disuelve la trascen-
dentalidad de los demás trascendentales y el orden entre ellos. A la par, se
disipa la supuesta trascendentalidad de la igualdad. En efecto, si lo igual
es lo primero, en rigor, es único (tesis parmenídea). Pero entonces no se

26L. POLO: El conocimiento del universo físico, Eunsa: Pamplona 2008, Cap. I, “El
conocimiento racional de la realidad”, 39-140.

27No es pertinente tomar como sinónimos diferencia y distinción, pues la primera
se refiere a objetos pensados, mientras que la segunda se predica de realidades.

28Por eso, si de todo ente se predica que tiene un acto de ser, no se sabe qué es
el acto de ser. Derivadamente, no se nota en qué radica la distinción entre los diversos
actos de ser.

Tópicos 36 (2009)



“selles” — 2009/11/6 — 20:13 — page 21 — #21

REVISIÓN DE LAS NOCIONES MODERNAS. . . 21

puede hablar de igual, porque una única realidad no se puede comparar
a ninguna otra; ni siquiera a sí misma.

b) Totalidad. Esta noción recuerda al sistema hegeliano;29 mejor, al
resultado de tal sistema, pues el todo se da al final del proceso dialéc-
tico30. Pero también se suele decir que cada realidad es un “todo” del
que se pueden distinguir “partes”. A veces, en vez de “partes” se ha-
bla de “casos” o de “hechos”, y se dice que cada realidad es un caso
o un hecho, incluso que existe de hecho. . . Asimismo, el término “to-
do”, como los de “absoluto” o “infinito”, “posibilidad completa”31 —de
Leibniz— equivalente a “necesidad”, “tiempo especulativo o entero”32

—de estilo hegeliano—, etc., también se suelen aplicar a Dios. Aho-
ra bien, ¿estamos ante un trascendental? La respuesta es negativa, pues
“todo”, de modo semejante a “igual”, es una noción lógica. En efec-
to, “todo” es fruto de una generalización mental, no una denominación
con referencia real. Además, la generalización admite desarrollo, por eso
al todo le caben añadidos; por ejemplo: todo más uno. En cambio, a
la realidad trascendental, por ser irrestricta, no le caben añadidos. Para
manifestarlo, tal vez baste con este ejemplo que se toma prestado:

Dios es la radical transcendencia, y eso quiere decir que la
expresión “Dios y criatura” carece de sentido: no cabe una
totalidad en la que Dios y la criatura se integren como ele-
mentos. El carácter copulativo de la “y” entre Dios y la cria-
tura es irreal; la criatura no añade nada a Dios33.

Por otro lado, la noción de “todo” admite una noción contra-
ria, que también es lógica, a saber, la de “parte”. Ésta es asimismo lógica,

29“La verdad es el todo”. Phänomenologie des Geistes (SW, vol. II), 24; trad. caste-
llana de W. Roces, México: 1966, p. 16.

30“Hay que decir de lo absoluto que es esencialmente resultado, que sólo al final es
lo que en verdad es; y en ello consiste precisamente su naturaleza, en ser algo real, sujeto,
devenir de sí mismo”. Ibid., 24; trad. 16.

31Cfr. Die Philosophischen Schriften, ed. cit., vol. VII, p. 194.
32Cfr. F. HAYA: “Los sentidos del tiempo en Hegel”, Studia Poliana 9 (2007), pp.

67-102.
33POLO: Antropología trascendental, I, p. 141.

Tópicos 36 (2009)



“selles” — 2009/11/6 — 20:13 — page 22 — #22

22 J. F. SELLÉS

porque la realidad física no está formada de partes, sino de coprinci-
pios (causas material, formal, eficiente o de los movimientos y final u
orden del universo físico). “Parte” y “todo” son designación humanas
que dependen de un modo peculiar de conocer racional. En efecto, esas
nociones responden a nuestro modo analítico de conocer la realidad,
mediante el cual primero aislamos una realidad de las demás y, al hacer-
lo, la tomamos como un “todo”; luego, la estudiamos por “partes”. En
consecuencia, de acuerdo con la Iª Tesis, si “parte” es una noción men-
tal, “todo” no puede ser trascendental. Según la IIª Tesis, si “todo” fuera
trascendental, no lo serían los demás trascendentales, porque todos ellos
se podrían englobar bajo esa noción, es decir, sería el único trascendental
a fuerza de engullir a los demás. Pero si el conocer humano es según una
jerarquía de niveles insustituibles, es claro que “todo” no tiene referencia
real, pues ninguno de los niveles cognoscitivos humanos es absoluto, ya
que de serlo, eliminaría a los demás. Teniendo en cuenta la IIIª Tesis,
es obvio que la consideración de “todo” como el único trascendental
eliminaría cualquier orden entre los trascendentales.

3. Nociones modernas con referencia real sin alcance tras-
cendental

La filosofía moderna y contemporánea también ha formulado
algunas nociones, distintas de las anteriores, que en algunas ocasiones
se toman como trascendentales. Algunas de estas propuestas son las si-
guientes: la razón, la memoria, la voluntad, el movimiento, el mundo, el
tiempo, el sujeto, lo dicho, lo hecho, etc. A distinción de las precedentes
de “igualdad” y “totalidad”, estas nociones no son lógicas, sino que se
refieren a lo real, pero carecen de alcance trascendental. A continuación
se procede a su examen para notar este déficit.

a) La razón, la memoria y la voluntad se han tomado en la filo-
sofía moderna como trascendentales (también el pensamiento medieval
atribuye a Dios la inteligencia y la voluntad). La inteligencia o razón,

Tópicos 36 (2009)



“selles” — 2009/11/6 — 20:13 — page 23 — #23

REVISIÓN DE LAS NOCIONES MODERNAS. . . 23

es mantenida, sin duda, como un trascendental por Hegel34. Con to-
do, este filósofo concibe la inteligencia de una manera peculiar, pues “la
filosofía hegeliana es una interpretación trascendental de la asimilación
nutritiva”35. También la memoria se ha intentado concebir como un tras-
cendental. En efecto, “la contemplación en Hegel es, inexorablemente,
memoria trascendental”36, porque asume los momentos precedentes (es-
ta tesis también se formuló en la Edad Media. En efecto, en san Agustín
se puede hablar de una memoria trascendental). Por su parte, la volun-
tad es claramente considerada como un trascendental en la filosofía de
Schopenhauer37 o en la de Nietzsche38 (tampoco esta tesis es radical-
mente moderna, pues en Platón el eros, en el sentido de deseo, también
tiene visos de trascendentalidad). Ahora bien, ¿son esas potencias reali-
dades trascendentales? No parece, sencillamente porque, o bien son po-
tencias humanas, o bien son asimiladas a ellas, o son —en el caso de la
memoria— alguna faceta de ellas. Ahora bien, ninguna potencia es acto,
y sólo lo activo puede ser trascendental, entre otras razones, porque sólo
el acto se puede predicar de Dios39.

34La razón en Hegel es “la certeza de la conciencia de ser toda la realidad”. Phäno-
menologie des Geistes (SW, vol. II), 183; trad., p. 144.

35L. POLO: Hegel y el posthegelianismo, 2ª ed., Pamplona: Eunsa 1999, p. 192.
36L. POLO: Curso de teoría del conocimiento, III, 2ª ed., Pamplona: Eunsa 1999, p.

167. Y en otro lugar añade: “en Hegel la memoria tiene una función trascendental de
rescate y conservación asimilable a la Aufhebung”. POLO: Hegel y el posthegelianismo,
p. 101.

37“Este mundo en el que vivimos y somos es, por lo que hace a su ser en ge-
neral, en todo y por todo voluntad”. A. SHOPENHAUER: Die Welt als Wille und
Vorstellung, en Sämtliche Werke, Jubiläumsausgabe, ed. de A. Hübscher, Mannheim:
Brockhaus 1988, vol. IV, parágrafo 57, I/2, p. 337.

38Cfr. Nachgelassene Fragmente 5 (71), n. 10 (1887). Y en otro lugar añade: “No
hay nada en la vida que tenga valor fuera del grado de poder —dado justamente el
caso de que la vida es ella misma voluntad de poder”. Kritische Studentenausgabe, ed.
Colli-Montinari, 12, 217.

39 Toda potencia depende de un acto previo y es inexplicable sin él. De modo que si
la potencia se considera trascendental, sólo lo será con tal de admitir como trascendental
al acto previo. Además, si bien cualquier potencia requiere de un acto previo, la inversa
no es correcta, pues se puede explicar la existencia del acto al margen de cualquier
potencia.

Tópicos 36 (2009)



“selles” — 2009/11/6 — 20:13 — page 24 — #24

24 J. F. SELLÉS

Atendamos ahora a nuestras tres tesis para examinar la supuesta tras-
cendentalidad de estas nociones. Según la Iª Tesis, si la razón, la memoria
o la voluntad fueran trascendentales, sus contrarias no podrían designar
nada real. Sin embargo, existen demasiadas realidades carentes de razón,
memoria y voluntad: las inertes, las vegetativas, las meramente sensiti-
vas. De acuerdo con la IIª Tesis, si la razón, la memoria o la voluntad
fueran trascendentales en exclusiva, lo serían a costa de que las otras
no lo fueran. Pero esa misma exclusividad trunca la trascendentalidad
de cada una de ellas. En el caso de tomarlas como no excluyentes, si la
razón, la memoria o la voluntad fueran trascendentales, ¿podrían serlo
el ser, la verdad, el bien? La respuesta sería afirmativa sólo si esas po-
tencias fueran activas, no pasivas. En cambio, nativamente son —según
el decir del Estagirita— tabula rasa. También por ello ninguna de ellas
puede ser el primer trascendental. En cuanto a la IIIª Tesis, es claro
que la exclusividad de alguna de esas nociones (que dio lugar a los mo-
dernos idealismos, voluntarismos, etc.) elimina el orden entre los tras-
cendentales40. Con todo, de admitirse que esas perfecciones —razón,
memoria y voluntad— son trascendentales, pero siguiendo un orden de
prioridad y posterioridad en nuestro modo de conocer, también de es-
ta afirmación surgen inconvenientes. Así, si se acepta que la razón es
el primer trascendental, no se podrá distinguir entre el orden lógico y el
real41. Por su parte, “la voluntad como primer trascendental es arbitraria,
no susceptible de control”42. En efecto, si la voluntad se toma como lo
primero, sólo es bien lo que ella quiere. Pero en esa tesitura no se puede
dilucidar entre el bien verdadero y el falso, el bien real y el bien aparente.

b) El movimiento, el tiempo y el mundo, también se han tomado co-
mo trascendentales en algunos enfoques filosóficos modernos. En efec-

40 Así, si sólo se admite la razón como trascendental, se acaba negando la voluntad,
la libertad, como sucede en Spinoza o en Hegel. Por otro lado, si sólo se admite como
tal la voluntad, como en Nietzsche, es a fuerza de eliminar la razón y la verdad; etc.

41Recuérdese la sentencia de Spinoza: “ordo et conexio idearum est ordo et conexio
rerum”. Etica, II, prop. VII, en Opera Omnia, ed. Gebhartd, Carl Winters, Heidelberg,
1971, vol. II, 89; o la de Hegel: “todo lo real es racional y todo lo racional es real”.
Philosophie des Rechts, Vorrede, 33.

42POLO: Nominalismo, idealismo y realismo, p. 155.

Tópicos 36 (2009)



“selles” — 2009/11/6 — 20:13 — page 25 — #25

REVISIÓN DE LAS NOCIONES MODERNAS. . . 25

to, el movimiento, y no el acto, parece ser trascendental para Hegel. Sin
esa aceptación la formulación de la dialéctica sería superflua43. También
para Nietzsche parece ser así, pues su pensamiento es una filosofía de la
acción44. Por otro lado, el tiempo es postulado como un trascendental
por Heidegger,45 pues lo interpreta como horizonte trascendental de la
pregunta que interroga por el ser. Pero esa interpretación del tiempo es
una generalización,46 no una intelección de la realidad fundante. Ade-
más, si bien es verdad que el tiempo afecta a todo lo creado,47 no afecta
al Creador y, en este sentido, no puede ser trascendental. Por su parte,
el mundo es tomado como trascendental asimismo por Heidegger. En
efecto, “si lo primero es estar en, (como plantea Heidegger) el mundo es
una noción trascendental. . . Pero el mundo no es una condición de po-
sibilidad a priori o trascendental, puesto que no explica ni la objetividad
pensada ni el tedio”,48 ni otras muchas realidades humanas y suprahu-
manas. Es patente que el hombre no se reduce a interés, a “pastorear”
los entes intramundanos; tampoco a comprenderlos o a quererlos, por-
que desborda la unidad de orden cósmico; precisamente por eso puede
ir contra ese orden. Si el mundo fuera trascendental, el hombre sería un
ser para la muerte, pero no es el caso, sino que la trasciende.

Si tenemos en cuenta las tres tesis formuladas, según la Iª, si el mo-
vimiento, el tiempo o el mundo fueran trascendentales, sus contrarias

43“La contradicción es la raíz de todo movimiento y de toda manifestación vital”. W.
Logic, I. 564. “El movimiento es la existencia misma de la contradicción”, 547.

44Recuérdese que la obra nietzscheana El Crepúsculo de los ídolos se subtitula cómo
se filosofa con el martillo.

45Cfr. I. PICARD: Fenomenología de la conciencia del tiempo inmanente. El tiempo
en Husserl y en Heidegger, Buenos Aires: Editorial Nova 1959.

46“En el primer Heidegger, es decir, en Ser y Tiempo. . . el tiempo, en su carácter
trascendental, es una articulación reforzada: una mutua pertenencia del pasado y del
futuro con el presente, vinculada de tal manera que los tres forman una especie de
urdimbre. El tiempo como horizonte viene a ser una formalización del tiempo que se
puede asimilar a una generalización”. POLO: Curso de teoría del conocimiento, III, p.
268.

47En otro trabajo he explicado que existen diversos tiempos físicos y diversos tiem-
pos del espíritu creado. Cfr. “La impronta actual de las antropologías del s. XX”, en
Propuestas antropológicas del s. XX, Pamplona: Eunsa 2004.

48POLO: Hegel y el posthegelianismo, p. 146.

Tópicos 36 (2009)



“selles” — 2009/11/6 — 20:13 — page 26 — #26

26 J. F. SELLÉS

no designarían nada real. Pero no es el caso. En efecto, lo opuesto a
movimiento es reposo, que es real. Lo opuesto a tiempo es eternidad,
sumamente real. Lo opuesto a mundo, trascendencia, es asimismo realí-
simo. En cuanto a la IIª, si se toma movimiento como trascendental, el
acto de ser no lo podría ser, pues éste no es necesariamente cambian-
te. Tampoco son inexorablemente de esa índole la verdad y el bien. En
cuanto a la IIIª, si el movimiento, el tiempo o el mundo fueran previos al
ser, todo ser se movería, sería temporal y mundano. Si fueran previos a
la verdad (aparte de que no los podríamos conocer), toda verdad sería
cambiante, temporal y mundana. Si fueran previos al bien, todo bien
sería cambiante, temporal y mundano. Pero nada de esto es correcto.

c) También se han tomado como trascendentales nociones moder-
nas tales como las de sujeto, dicho y hecho. Por lo que al sujeto se refie-
re, Kant atribuye el término “trascendental” a varias facetas del conocer
humano,49 pero tal vez la más radical de todas sea el sujeto50. En la mis-
ma línea Husserl propuso al sujeto trascendental como fundamento del

49Kant habla de “imaginación trascendental” tratando al espacio y al tiempo co-
mo formas a priori de la imaginación. Pero es claro que, además del espacio y tiempo
imaginados (y no a priori, sino a posteriori ), existe el espacio y el tiempo físicos. Aho-
ra bien, no toda realidad es espacio-temporal, de modo que esa trascendentalidad no
es real. Habla también de la “conciencia trascendental”, en el sentido de que piense lo
que piense, o sea, piense en cualesquiera objetos, en cualquier caso pienso, pero “la idea
general no es una conciencia trascendental, ni nada que se le parezca, puesto que no
hay ninguna idea que piense”. POLO: Curso de teoría del conocimiento, III, p. 227. Tal
conciencia es, con otras palabras suyas, el “yo pienso en general” que acompaña a todas
mis representaciones. Pero esta conciencia es una noción general, no un acto o hábito
cognoscitivo determinado: “La noción de conciencia trascendental no es ni el acto de
conciencia ni el hábito, sino una noción general”. POLO: Curso de teoría del conoci-
miento, II, p. 177. La conciencia está tomada como un a priori de las funciones del
entendimiento. Por eso habla también de “deducción trascendental de las categorías”,
indicando con ello que las distintas categorías o formas de juzgar son el análisis de dicha
conciencia. Pero esa analítica no conforma más que casos de la generalización de la con-
ciencia. Trata también del “esquematismo trascendental” que entiende como el enlace
constructivo de las categorías con los fenómenos. Pero esto es, en efecto, un constructo,
no un acto de conocer. La conciencia trascendental kantiana no es lo que él llama sujeto
trascendental.

50La fórmula de “sujeto trascendental” es el fundamento del conocer kantiano. Se-
gún esto, “el kantismo es una especulación sobre el carácter fundamental del sujeto. Pero

Tópicos 36 (2009)



“selles” — 2009/11/6 — 20:13 — page 27 — #27

REVISIÓN DE LAS NOCIONES MODERNAS. . . 27

mundo objetivo51. Por otra parte, “se ha llegado a decir que el lengua-
je es el trascendental que sustituye a la conciencia trascendental; es la
propuesta del Tractatus wittgensteniano según la interpretación de Ste-
nius”52. Gadamer lo declara explícitamente cuando defiende un lingüís-
mo trascendental53. Como es sabido, esa tesis también se ha sostenido
en algunas vertientes de la filosofía analítica54. Por otro lado, también la
noción de hecho se ha tomado algunas veces como trascendental. Para
Vico, decíamos, el factum tiene visos de trascendentalidad. Lo hecho, los
productos, también eran el fin que perseguían las filosofías de Marx, y
Dilthey, y también, en cierto modo, de la hermenéutica : “la producción
es la categoría central, abarcante o cuasitrascendental. Por eso, se puede
decir que la hermenéutica es un saber práctico”55. En efecto, en cier-
ta rama de filosofía hermenéutica se ha dado una tendencia a considerar
que lo histórico, lo hecho, es trascendental. También para diversos repre-
sentantes del pragmatismo actual el hacer tiene prioridad sobre el decir
y éste sobre el pensar56. De manera que en esa corriente de pensamiento

el sujeto no tiene, como ser, carácter fundamental. El carácter fundamental corresponde
a la realidad conocida”. POLO: Curso de teoría del conocimiento, III, p. 237.

51“El mundo objetivo que para mí existe. . . saca todo su sentido y su valor de reali-
dad. . . de mí mismo, aquel . . . yo que surge únicamente con la epoché fenomenológico-
trascendental”. Meditaciones cartesianas, trad. es. J. Gaos, México: 1942, n. 11, 44-46.

52POLO: Curso de teoría del conocimiento, II, p. 202.
53Cfr. F. FERNÁNDEZ LABASTIDA: “Hombre, mundo y lenguaje en la ontología

hermenéutica de Hans-Georg Gadamer”, Tópicos 26 (2004), pp. 43-66.
54“La interpretación trascendental del lenguaje viene a decir que las estructuras de

discurso que somos capaces de llevar a la práctica a lo largo de la historia, tanto si se
trata del lenguaje lógico o del lenguaje ordinario, del chino o del paleolítico, son modos
múltiples de aprovechar las posibilidades infinitas del lenguaje. . . Según la opinión de
algunos analíticos, el lenguaje es el tercer trascendental de la historia de la filosofía. El
primer trascendental sería el ser. El segundo trascendental sería el pensar —la interpreta-
ción que propone Kant. El tercer trascendental sería el lenguaje”. POLO: Nominalismo,
idealismo y realismo, p. 44.

55POLO: Nominalismo, idealismo y realismo, p. 157.
56Con todo, el pragmatismo no se da cuenta que siempre hay más posibilidad de

lenguaje que el que actualmente se usa. Es más, el lenguaje es inagotable. Tampoco
considera que el lenguaje deriva del pensamiento y que es más limitado que éste. A su
vez, desconoce que el pensar es inferior al inteligir, y que sólo en este nivel se descubren
los trascendentales.

Tópicos 36 (2009)



“selles” — 2009/11/6 — 20:13 — page 28 — #28

28 J. F. SELLÉS

se tiende a tomar el hacer como un trascendental. Examinemos, pues, la
supuesta trascendentalidad de las nociones de sujeto, dicho y hecho.

En primer lugar, la contrapartida de la formulación del sujeto
kantiano como trascendental es que tal sujeto no es un yo o un tú
concreto, sino nadie, es decir, la despersonalización del sujeto. Co-
mo consecuencia de esa generalización despersonalizante, tal sujeto no
puede ser real, sino sólo mental. Por su parte, si se entiende al sujeto
como fundamento, no se capta el ser de la persona humana, pues, si
bien toda persona está conformada por trascendentales,57 éstos no son
metafísicos, sino personales, y por tanto, no son primeros principios o
fundamento alguno. Además, de acuerdo con las tres tesis propuestas,
si el sujeto general fuera un trascendental —Iª Tesis— su contraria, el
sujeto particular, no podría ser real, pero lo es (el mismo Kant admite
al “sujeto empírico”, el cual le resulta —por cierto— bastante molesto).
Además, según la IIª Tesis, si el sujeto es trascendental a costa de que, por
ejemplo, el ser, la verdad y el bien no lo sean, no será trascendental. Pe-
ro recuérdese que el criticismo kantiano no acepta como trascendentales
ni el ser, ni la verdad ni el bien. Añádase que si dicho sujeto se man-
tiene como el único trascendental, según la IIIª Tesis carece de sentido
preguntarse por el orden de los trascendentales.

En segundo lugar cabe preguntar si acaso el lenguaje, pese a su im-
portancia real,58 es un trascendental. Ahora bien, tomar el lenguaje como
trascendental equivale a aceptar como tal la posibilidad (indefinidas pa-
labras, reglas lógicas y juegos lingüísticos posibles). Pero es claro que la
posibilidad (aún siendo total, como defendería el idealismo), no equivale
a la realidad. En ese modelo se subordina el acto a la potencia y, ade-

57Cfr. POLO: Antropología trascendental, I, Tercera Parte. Esos trascendentales son:
coexistencia, libertad, conocer y amar personales. Por tanto, no coinciden con la analítica
de la existencia de Heidegger, que “es categorial, no trascendental (Heidegger sostiene
que tampoco es modal)”. POLO: Curso de teoría del conocimiento, III, p. 302.

58El lenguaje es la primera praxis transitiva humana (ya no es una operación inma-
nente), y condición de posibilidad de todas las demás (trabajo, cultura, técnica, economía,
etc.). Por tanto, es la realidad física más importante; la menos física y la más remitente
entre las físicas.

Tópicos 36 (2009)



“selles” — 2009/11/6 — 20:13 — page 29 — #29

REVISIÓN DE LAS NOCIONES MODERNAS. . . 29

más, la potencia no se concibe como real, sino como lógica59. Es cierto
que en el hombre existen diversos niveles de lenguaje: natural, propio
del cuerpo; cultural, de sus productos; convencional, de su lengua ha-
blada o escrita. Sin embargo, es claro que no todos los hombres poseen
todos los lenguajes. Además, aunque se podría discutir acerca de si los
animales usan propiamente de un lenguaje, y de si —como sentenciaba
Galileo— la naturaleza (y el mismo cosmos) está escrita en un lengua-
je matemático60 (o de otro tipo), lo cierto es que nuestro pensamiento
(también nuestra voluntad) no se reduce al lenguaje transitivo, porque la
intencionalidad cognoscitiva es pura, mientras que la lingüística es mixta.
Asimismo, el diálogo que mantenemos en nuestra intimidad con noso-
tros mismos no responde a ningún lenguaje transitivo. Tampoco Dios
requiere de ese lenguaje. En consecuencia, por muy importante que sea
el lenguaje, no es una realidad trascendental. Además, de acuerdo con
la Iª Tesis, si el hablar fuera trascendental, su contrario, el silencio, no
sería real, asunto que no acaece. Además, de acuerdo con la IIª Tesis,
sostener la trascendentalidad del lenguaje impediría conocer la trascen-
dentalidad del ser, de la verdad y del bien, pues quedarían —como en la
sofística61— subordinados al lenguaje. Además, de tener en cuenta la IIIª
Tesis, si el lenguaje fuera previo al ser, verdad y bien, todo ser, verdad y
bien serían lingüísticos, asunto que tampoco acaece.

En tercer lugar, cabe preguntar si lo hecho es un trascendental, es
decir, si coincide con el ser. Suele decirse que todas las cosas son “de
hecho”; incluso que el pensar y el querer son “hechos” o que se ejercen
“de hecho”; asimismo, que la acción califica a toda realidad. Por hecho
también se puede entender lo realizado por la acción humana, es decir,
la cultura. No cabe hecho sin hacer, sin acción. Es manifiesto que sin el

59“En el planteamiento clásico hay nociones modales, pero no cumplen funciones
trascendentales. En cambio, en el idealismo lo modal hace las veces de lo trascendental”.
POLO: Curso de teoría del conocimiento, III, p. 103.

60Cfr. J. Arana: “¿Es la naturaleza un libro escrito en caracteres matemáticos?”, Anua-
rio Filosófico XXXIII (2000), pp. 43-66.

61Recuérdese la tesis paradigmática de Gorgias: “El ser no es. Si existiera, sería in-
cognoscible. Si fuera cognoscible, no sería posible comunicar a nadie ese conocimiento”.
Gorgias, Fragmentos, trad. Tapia Zúñiga, P. C., México: 1980, 1.

Tópicos 36 (2009)



“selles” — 2009/11/6 — 20:13 — page 30 — #30

30 J. F. SELLÉS

hacer el hombre no es viable, y tampoco sin lo logrado por el hacer. La
acción humana vincula, además, las diversas bases de la ética (normas,
bienes y virtudes). Pero el hacer y la acción no pertenecen al ámbito
irrestricto de lo real. En efecto, no se puede admitir como verdadera la
sentencia de Goethe según la cual en el principio era la acción62. Tam-
poco lo hecho es de ámbito real irrestricto. Examinémoslo de acuerdo
con nuestra propuesta.

Cabe indicar que, según la Iª Tesis, la noción de “lo hecho” admi-
te una noción contraria: la de “no hecho”, y esto también es real, pues
existen realidades que no son fruto de la producción humana. Además,
las realidades hechas pertenecen al ámbito físico, pero éste no es el úni-
co existente. Según la IIª Tesis, si el ser se entiende como lo hecho, el
ser ya no es un trascendental, porque —como se ha dicho— no toda
realidad es hecha. Además, lo hecho elimina la verdad como trascenden-
tal, porque ésta es imposible que sea hecha, pues no es ningún producto.
Tampoco lo hecho coincide con el bien irrestricto, sino sólo con algunos
bienes. Como se aprecia, admitir como trascendental la noción de hecho
imposibilita la trascendentalidad de las demás. En cuanto a la IIIª Tesis,
si lo hecho fuera el primer trascendental, el ser sería un hecho, pero para
hacer primero se requiere ser; no a la inversa. Si lo hecho fuera previo
a la verdad y al bien, éstos también serían hechos, pero para hacer se
requiere primero pensar y querer, no al revés.

4. Nociones modernas con alcance trascendental

a) El ser (esse). Es el menos discutido de los trascendentales me-
tafísicos, al menos dentro del realismo filosófico moderno, máxime si
es de tradición tomista: Gilson, Fabro, Ramírez, etc. En efecto, para To-
más de Aquino el esse se da en todo lo real, en lo creado y en lo increado.
Lo problemático de este trascendental radica, para los pensadores del s.
XX, en la pregunta acerca de cuál sea su propio nivel cognoscitivo. Para

62Cfr. J. W. von GOETHE: “Faust”, en Goethes Werke, Hamburger Ausgabe, ed.
Erich Trunz, Munich: C. H. Beck 1981, vv. 1224-1237.

Tópicos 36 (2009)



“selles” — 2009/11/6 — 20:13 — page 31 — #31

REVISIÓN DE LAS NOCIONES MODERNAS. . . 31

Gilson, por ejemplo, su sede noética es el juicio63. Para Fabro, en cambio,
no64. Para otros como Polo es el hábito de los primeros principios65.

De acuerdo con nuestra propuesta, según la Iª Tesis, si el ser es real
y trascendental, el no ser, la nada, en modo alguno puede ser real, asunto
manifiesto, pues el no ser o la nada no existen. Por otra parte, según la
IIª Tesis, este trascendental no sólo no obstaculiza la trascendentalidad
de los demás trascendentales, sino que es la condición de posibilidad de
que los demás lo sean, pues sin ser no cabe verdad y bien trascendentales.
Precisamente por eso, según la IIIª Tesis, el ser es el primer trascendental.

b) La verdad (verum). Ha sido la gran búsqueda de buena parte de la
filosofía moderna: racionalismo, Ilustración, idealismo, fenomenología,
etc. En esas corrientes de pensamiento se ha asumido la verdad como un
trascendental. Pero ha sido hasta tal punto ensalzada que se la ha puesto
como primera y, consecuentemente, desligado de los demás trascenden-
tales. Ahora bien, si se le otorga la primacía, no sólo no se mantiene
la trascendentalidad de los otros trascendentales, sino tampoco la suya
propia66. La verdad coincide con lo real en la medida en que lo real es
conocido por un ser cognoscente (Dios, el hombre. . . ). Con todo, hay
que distinguir diversos ámbitos de verdad, pues no toda verdad es tras-

63“Puesto que se halla más allá de la esencia, la existencia se halla más allá del alcance
de la representación abstracta, pero no más allá del alcance del conocimiento intelectual;
pues el juicio es la forma más perfecta de conocimiento intelectual, y la existencia es su
objeto propio”. E. GILSON: El ser y los filósofos, Pamplona: Eunsa 1979, p. 298. Más
adelante añade: “el conocimiento abstracto se refiere a la esencia, pero el juicio se refiere
a la existencia”, p. 300.

64“La correspondance pretendue entre la simple aprehension et le contenu de
l’essence, comme celle entre l’acte de jugement et l’acte d’esse est de nature metodo-
logique et non sttructurelle et constitutive: l’esse du jugement. . . est de soi purement
functionel (copule) et comme tel il n’a pas de réalité propre”. C. FABRO: “Actualité et
Originalité de l’esse thomiste”, Revue Thomiste 56 (1956), p. 485.

65 Cfr. L. POLO: El ser, 2ª ed., Pamplona: Eunsa 1997.
66“Al no fundarse la verdad en el ser, la verdad tiende a erigirse en el primer trascen-

dental. De aquí deriva el término racionalismo, que expresa, en rigor, la noción de razón
suficiente, o autofundamentación de la verdad: verum non fundatur in esse, sed in seip-
so. Por otra parte, si se acepta que la verdad es el primer trascendental, la conversión de
los trascendentales sólo puede intentarse en términos modales”. POLO: Curso de teoría
del conocimiento, III, p. 87.

Tópicos 36 (2009)



“selles” — 2009/11/6 — 20:13 — page 32 — #32

32 J. F. SELLÉS

cendental. En efecto, la verdad la conoce la mente, pero la mente tiene
muchos niveles que permiten conocer la verdad. La verdad es trascen-
dental sólo cuando se conoce a un determinado nivel, no a todo nivel
del conocer humano. Por ejemplo, las verdades racionales se refieren
únicamente a las realidades intramundanas; las lógicas, sólo a esos ob-
jetos pensados que son específicos de una vía peculiar de la inteligencia
que considera los objetos pensados como tales, como ideas, y las rela-
ciones posibles entre ellas, etc. A todas esas verdades se las suele llamar
verdad formal, pero la verdad formal no es la verdad trascendental. La
verdad trascendental no responde a una determinada parcela de la reali-
dad o del conocer humano, sino a un conocimiento irrestricto de lo real.
Ese estar abierto al ser sin restricción depende de un nivel cognoscitivo
humano muy peculiar, el hábito de los primeros principios67. Con to-
do, el ser y verdad se identifican en lo real, no en el conocer humano,
y si —como se ha indicado— el ser se advierte mediante el hábito de
los primeros principios, habría que indagar cuál es el nivel cognoscitivo
humano que conoce la verdad como trascendental.

Si tenemos en cuenta nuestra propuesta, de acuerdo con la Iª Te-
sis, si la verdad trascendental se refiere al ser sin restricción, la falsedad
absoluta, cuya referencia sería la nada, es, sin más, imposible68. Por con-
siguiente, la verdad que se abre al ser es un trascendental. Por otra parte,
según la IIª Tesis, este trascendental no sólo no obstaculiza los otros
trascendentales, sino que es la condición de posibilidad de que el bien lo
sea, pues sin verdad trascendental previa no se podría saber si el bien es
verdadero o aparente, trascendental o categorial. Por lo demás, según la
IIIª Tesis, la verdad es posterior al ser69 y previo al bien trascendental.

67“La verdad trascendental es propia de los actos intelectuales con los que se cono-
cen los distintos actos de ser”. POLO: Antropología trascendental, I, p. 69.

68Si se objeta, por ejemplo, que la verdad admite contrario, a saber, la falsedad, y
que en consecuencia, a pesar de ese contrario, se sigue admitiendo que la verdad es
trascendental, hay que responder a esta objeción que la verdad que admite contrario
no es la verdad trascendental, sino la verdad lógica. La negación entera de la verdad
trascendental no es una falsedad, sino que sería la existencia de la falsedad completa,
pero ésta ni existe ni puede existir.

69“El primer trascendental es el ser, no la verdad. El idealismo, es decir, el intento
de autofundamentación de la verdad, es una falacia trascendental. El amor a la verdad es

Tópicos 36 (2009)



“selles” — 2009/11/6 — 20:13 — page 33 — #33

REVISIÓN DE LAS NOCIONES MODERNAS. . . 33

c) El bien (bonum). Dentro de la filosofía moderna el aprecio por
el bien ha sido indudable en corrientes como el empirismo, la fenome-
nología, el existencialismo, etc. Con todo, algunas filosofías modernas
se han ceñido en exclusiva a un ámbito muy reducido de bienes, como
por ejemplo, los útiles (utilitarismo, positivismo, materialismo, pragma-
tismo, etc.), o los deleitables (psicoanálisis, hedonismo, etc.). El bien es
un trascendental, pero no lo es cuando se toma de modo reducido,70 o
cuando se lo toma como el primer o el único trascendental, intentando
suplantar a la verdad, como ha sucedido dentro del voluntarismo mo-
derno. Para algunos pensadores actuales el bien indica perfección y, en
consecuencia, lo describen como el último de los trascendentales, en el
sentido de la consumación de ellos. La filosofía medieval identificaba
bien y ser. Si éstos sunt idem in re, el descubrimiento de bienes cada vez
más altos será paralelo al descubrimiento de realidades cada vez superio-
res. Y también seguirá a los grados de conocimiento cada vez más altos
que nos permiten conocer esas realidades como bienes. Pero es claro que
no descubrimos en cualquier nivel cognoscitivo que el bien se da en la
realidad sin restricción. En efecto, no por conocer un determinado bien
particular (categorial) conocemos el bien como trascendental.

Si tenemos en cuenta la Iª Tesis, lo contrario del bien en toda su
amplitud es el mal completo, pero es claro que éste no existe, pues el mal
es siempre y en todo nivel privación de bien. Una privación completa del
bien coincide con la nada, pero ésta no es71. Según la IIª Tesis el bien
sólo es trascendental si admite otros trascendentales. En primer lugar

excelente, pero puede llevar a entender la verdad qua verdad como real. La realidad es
primaria respecto a la verdad. La verdad no es relativa a sí misma, sino relativa al ser”. L.
POLO: Curso de teoría del conocimiento, I, 2ª ed., Pamplona: Eunsa 1987, p. 127.

70Por ejemplo, “el materialismo es simplemente una metafísica falsa, pues de acuerdo
con él, ni la verdad ni el bien son trascendentales. Además, la prioridad del ser enten-
dido como materia no es el primer trascendental. De modo que se trata de un pseudo-
realismo”, POLO: Nominalismo, idealismo y realismo, p. 235.

71La negación del bien trascendental no es un determinado mal, sino que sería la
existencia del mal entero, pero éste —a menos que se acepte el maniqueismo— ni existe
ni puede existir. Recuérdese: todo mal es privación de bien (físico o moral) debido a una
realidad, pero la privación completa de toda realidad no es nada existente sino falta de
existencia y, obviamente, esto ni es ni puede ser.

Tópicos 36 (2009)



“selles” — 2009/11/6 — 20:13 — page 34 — #34

34 J. F. SELLÉS

la verdad, pues sin ella, no se sabe si un bien es verdadero o aparente.
En segundo lugar el ser, pues sin ser no se es bien. Atendiendo a la
IIIª Tesis, el bien como trascendental es tercero, tras el ser y la verdad
trascendentales72.

d) La belleza (pulchrum). La filosofía moderna también se ha preo-
cupado por la trascendentalidad de lo bello, por ejemplo, dentro de la
Ilustración (Kant) y del idealismo (Hegel)73. Actualmente, la postmo-
dernidad tiene una marcada inclinación a lo estético, hasta el punto de
considerarlo como lo primero. Y es que también la belleza es un tras-
cendental. Es, según una descripción medieval, lo que place a la vista,74

entendiendo por vista el conocer humano. Según esa tradición se iden-
tificaba la belleza con el bien real,75 y ambos se distinguían por nuestro
conocimiento: “aunque la belleza y el bien son lo mismo en la reali-
dad. . . , no obstante difieren racionalmente, pues la belleza añade al bien
un orden a la facultad cognoscitiva”76. Como se ha dicho, el conocer
humano admite muchos niveles. De modo que queda por resolver en
qué nivel se conoce que la belleza es un trascendental, porque podemos
captar muchas bellezas categoriales sin notar la trascendentalidad de la
belleza.

72“Si se pone el tercer trascendental como primero, la verdad es ficción y el ser no es
trascendental, sino empírico. Reducida al bien, la verdad se hace pragmática, lo que afecta
al estatuto de la lógica. En Wittgenstein, la semántica se reduce a sintaxis, y en Austin la
sintaxis a pragmática. [. . . ] Como la primacía del bien deprime los otros trascendentales,
el fin del nominalismo es una filosofía del lenguaje. El lenguaje es asunto de reglas. Si el
hombre no conoce todas las reglas del lenguaje, el saber humano es un juego, y hay una
pluralidad de juegos: el saber absoluto está más allá del hombre, y respecto de él sólo
cabe adoptar una actitud mística, es decir, el silencio. Si el hombre no conoce la última
regla, no hay verdad o no se conoce”. POLO: Nominalismo, idealismo, realismo, p. 135.

73Cfr. M. A. LABRADA: Belleza y racionalidad: Kant y Hegel, Pamplona: Eunsa
1990.

74“Pulchrum autem respicit vim cognoscitivam, pulcra enim dicuntur quae visa pla-
cent”. TOMÁS DE AQUINO: S. Theol., I ps., q. 5, a. 4. Cfr. también: In IV Sent., d. 50,
q. 2, a. 4, qc. a, ad 2.

75“Pulchrum convertitur cum bono”. TOMÁS DE AQUINO: In De Div. Nom., cap.
4, lect. 22, n. 589.

76TOMÁS DE AQUINO: In de Div. Nom., cap. 4, lect. 5, n. 356.

Tópicos 36 (2009)



“selles” — 2009/11/6 — 20:13 — page 35 — #35

REVISIÓN DE LAS NOCIONES MODERNAS. . . 35

De acuerdo con nuestra propuesta, según la Iª Tesis, si la belleza
es trascendental, su contraria, la completa fealdad, no puede ser real. La
fealdad es siempre carencia de hermosura, pero ésta no puede ser entera,
pues equivaldría a falta de realidad. Según la IIª Tesis, admitir la belleza
como trascendental no va en detrimento de la trascendentalidad de las
demás perfecciones: del ser, de la verdad, del bien. Es más, la belleza
requiere de ellas, pues sin ser, la belleza no es; sin verdad, la belleza es
aparente, porque la belleza dice relación al conocer; sin bien, la belleza
carece de perfección, por tanto, no es realmente bella. En consonancia
con la IIIª Tesis, la belleza es posterior al ser, verdad y bien, pues si se
altera ese orden, no se respeta ni la trascendentalidad de aquéllos ni la de
la propia belleza. En efecto, si la belleza fuera previa al ser, el ser sería
por ser bello; si previa a la verdad, la verdad lo sería por ser bella; si
previa al bien, todo bien lo sería por se bello. Pero estas hipótesis no son
correctas.

5. Conclusiones

1. La filosofía moderna ha buscado lo trascendental metafísico. Son
“trascendentales metafísicos” las perfecciones puras que existen
en la entera realidad. Con todo, dicha filosofía ha aceptado como
trascendentales variadas nociones, unas de las cuales tienen refe-
rencia trascendental; otras, en cambio, no. Por eso se hacía precisa
una labor de revisión o acribia de esas nociones.

2. De entre las nociones asumidas por la filosofía moderna que sí
son trascendentales metafísicos, de ordinario las diversas corrien-
tes de pensamiento se han polarizado exclusivamente en un único
trascendental. Pero el ceñirse a uno con exclusión de los demás
ha ido en detrimento de los demás transcendentales y del propio
trascendental destacado. Esto se debe a que los transcendentales
metafísicos, si bien sunt idem in re, se conocen como plurales.

3. Para tamizar lo trascendental de lo que no lo es, es pertinente
distinguir lo trascendental de lo abstracto, el universal lógico y lo

Tópicos 36 (2009)



“selles” — 2009/11/6 — 20:13 — page 36 — #36

36 J. F. SELLÉS

general, porque estas tres últimas nociones son mentales, es decir,
no designan lo real.

4. Es asimismo pertinente tener en cuenta estas tres tesis en orden
la acribia de los trascendentales.

Iª) Si una noción designa una perfección real trascendental, su
contraria no puede designar nada real.

IIª) Los trascendentales son plurales, puesto que nuestro modo
de conocer la realidad en su entera amplitud ofrece una dis-
tinción jerárquica de niveles.

IIIª) El elenco de los trascendentales debe seguir un orden de
prioridad. Este orden sólo será correcto en la medida en
que respete la trascendentalidad de los trascendentales.

5. En atención a los criterios precedentes, cabe sostener que las no-
ciones modernas de “igualdad” y “totalidad”, que han sido tenidas
como trascendentales por ciertos filósofos, no tienen alcance tras-
cendental, sino lógico.

6. Las nociones de “razón”, “memoria y “voluntad”, asumidas
como trascendentales metafísicos por parte de algunos pensado-
res modernos, no lo son, porque se refieren en exclusiva a poten-
cias humanas. No pueden serlo, además, porque lo potencial no
es trascendental.

7. Las nociones de “movimiento”, “tiempo” y “mundo”, aceptadas
como trascendentales metafísicos por ciertos pensadores moder-
nos, no tienen alcance trascendental, sino predicamental, porque
no toda realidad existente es móvil, temporal e intramundana.

8. Las nociones de “sujeto”, “dicho” y “hecho”, tomadas como tras-
cendentales metafísicos por parte de determinados pensadores
modernos no son trascendentales, pues la primera es simétrica
respecto de la de sustancia clásica, que tampoco es trascendental,

Tópicos 36 (2009)



“selles” — 2009/11/6 — 20:13 — page 37 — #37

REVISIÓN DE LAS NOCIONES MODERNAS. . . 37

y las otras dos designan manifestaciones exclusivamente humanas
que, por serlo, no pueden ser trascendentales.

9. Los trascendentales metafísicos aceptados por determinados pen-
sadores de la filosofía moderna son: el ser, la verdad, el bien y
la belleza. Con todo, no siempre se ha respetado el debido orden
entre ellos —el indicado.

Tópicos 36 (2009)




