DEDALO Y PLATON: EL ESPACIO ESCULTORICO
DEL EUTIFRON
o de los graciosos razonamientos que pasaron entre
Sécrates y Eutifrén, y de lo que, por mal de éstos,
sucedio con aquéllos

Nicole Ooms
Universidad Nacional Auténoma de México™

ooms(@corteo.unam.mx
A Ramoén Xirau

Abstract

Unless one views metaphor as a prephilosophical tool to be erradicated from
proper philosophy, the reader of Plato’s dialogues will find it interesting to inves-
tigate both the significance and the power of the great number of metaphors

"Recibido: 21-11-06. Aceptado: 25-01-07.

“Instituto de Investigaciones Filolégicas / Centro de Estudios Clasicos / Coordina-
cién de Humanidades/UACSHUM. Originalmente, lo esencial de este texto fue esctrito
en francés para honrar una invitacién que me extendiera Marfa Noel Lapoujade para
participar, en calidad de ponente, en el Primer Congreso de Estudios de lo Imaginario
que organizé ella en 1997, cuando me hallaba concluyendo mi tesis de doctorado en la
Universidad de Londres. Marfa Noel Lapoujade presencio, con fervor, inspiracién y a
veces con furor, cada etapa de la puesta en pie de este texto. André Laks ha, no sé si
con o sin piedad, llevado a cabo la ingrata tarea de comentar por escrito la primera ver-
siéon completa. Ambos propiciaron importantes reflexiones y sustanciales modificacio-
nes consiguientes. El resultado final, sin embargo, no les es imputable. También quisiera
agradecer a Luc Brisson, Alfonso Gémez-Lobo, Aikaterini Lefka, Abdiel Macias, André
Motte y Pedro C. Tapia Zufiiga. Ellos saben por qué. Los subtitulos se inspiran en la
prosa de Miguel de Cervantes. El texto va dedicado a Ramén Xirau, otro gran artesano
de la lengua espafiola.

Tépicos 31 (2006), 147-163



148 NICOLE OOMS

to be found in these works. The present text focuses on the comparison made
by Plato at the end of his Euthyphro between the results of the enquiry about
piety, on the one hand, and the living statues supposedly created by Daedalus,
on the other hand. The claim I make here is that this metaphor has at least four
virtues: 1) it offers ways of revisiting the reasons why the arguments failed; 2) it
illustrates a peculiar sense of mimesis often disregarded by Plato’s interpreters;
3) it gives the enquiry on piety a cultural context that illuminates the conceptual
frame of such enquiry as well as the very notion of piety in Ancient Greece; fi-
nally, (4), the metaphor is a joke whose several possible interpretations may say
something about the interlocutors of this platonic dialogue as well as about our-
selves as Plato’s readers.

Key words: Plato, Euthyphro, Daedalus, statuary, piety, mimesis, logos, joke.

Resumen

Al final del Eutifron, Platén compara jocosamente los resultados del didlo-
go entre el filésofo y el adivino en torno a la piedad, con estatuas vivientes que
parecen no poder quedarse en su lugar y que cierta tradicion atribuye a Dédalo.
El presente texto explora las virtudes que tiene esta metafora tanto para examinar
la naturaleza de los frutos filoséficos de la investigacién sobre lo pio y lo im-
pio, como para reflexionar sobre la naturaleza de la piedad en la Grecia clasica.
También se afirma que la mencién de las estatuas en movimiento propicia una
reflexion sobre un sentido dindmico de mimesis a menudo dejado a un lado por
los comentaristas de Platon. Finalmente, la exploracién del horizonte cultural de
la metafora y de su relacién con el tema del didlogo también toma en cuenta la
menci6n explicita hecha por Platén de que la comparacion entre discursos y es-
tatuas es una broma.

Palabras clave: Platon, Eutifrén, Dédalo, estatuaria, piedad, mimesis, logos,
broma.

En el Eutifron, cinco hipétesis procuran explicar lo pio y lo impio:

I. “Yo digo que lo pio es justamente lo que estoy haciendo ahora:
enjuiciar al que comete injusticia [...] y no enjuiciarlo es impio”.

II. “Es plo, sin duda, lo que es caro a los dioses y lo que no les es caro
es impio”.

III. “[...] lo pio es lo que todos los dioses aman, y, al contrario, |...] lo
que todos los dioses odian es impio”.

IV. “ Esta es la parte de lo justo, [...] que me parece que es piadosa y
pia: la que se refiere al cuidado de los dioses”.

Topicos 31 (2000)



DEDALO Y PLATON: EL ESPACIO ESCULTORICO DEL EUTIFRON 149

V. “[...] la piedad serfa una ciencia del dar y del pedir a los dioses™".
Apenas han sido desechadas tres de estas propuestas, cuando Sécra-
tes vuelve a la pregunta inicial:? le pide a Eutifrén que diga qué es lo pio,
y qué, lo impfo.
Donde surgen por vez primera estatuas sujetas a mudanza’
Eutifrén declara no saber cémo decir lo que piensa, porque, dice
él: “lo que proponemos (mpotifnul) siempre se pone a dar vueltas al-
rededor de nosotros (neplépyetal. . . NULV) y no quiere quedarse quicto

donde lo hemos puesto”™

. Esto es, Eutifrén afirma: a) que ¢él y Socrates
proponen algo, a lo cual ellos mismos colocan en algin lugar; b) que ese
algo, lejos de permanecer donde lo han puesto, efectia un movimiento
envolvente a su alrededor, a saber, alrededor de Socrates y de Eutifrén.
Es este ultimo quien introduce practicamente todos los elementos
de la metafora, pero es Socrates quien la torna explicita, no sin preci-
sar que el responsable del movimiento es uno y no dos: Eutifrén es el
unico en haber propuesto una tesis; sus declaraciones son comparadas
con las obras de Dédalo, uno de los antepasados de Socrates. De ser

Sécrates el autor de las tesis, su parentesco con Dédalo® explicaria que

ICfr. 1: 5d7 ss.; 1: 6el1-7a; 1L: 9d2-3; IV: 125 ss.; V: 14d 1-2. Minimas modifi-
caciones apatte, la traduccién de los pasajes es la de A. GOMEZ-LOBO (1996). Separo
II de III porque estas dos proposiciones se ven desplazadas o refutadas de un modo
distinto.

*El pasaje que estudiamos abre y cierra con un &€ dpyfic (11b2y 15¢11) que remite
a la formulacién inicial de la pregunta (5¢8). Volveré a esta nocién de punto de partida a
la hora de examinar la de circulo.

’Eutifrén 11b6-¢2.

‘Erou. .. dpvopat. Ibidem, 11b7-8. Traduccién de A. Gémez-Lobo, ligeramente
modificada ya que no traduce fuiv. Lo hice a mi conveniencia, aunque con reservas. A.
Laks piensa que se trata de un dativo ético: segin esta interpretacion, la idea es que lo
que ocurre, esto es, el movimiento de las tesis, les sucede a los dos.

>No se sabe qué pensar de la relacién entre Sécrates y Dédalo (¢familiar, de demo
o bien profesional?). Ver MORRIS (1992), pp. 234-5. Las genealogias ofrecidas por el
corpus platénico son muy libres: la presente tiene afinidad con la que encontramos en
Alcibiades 121a, donde Hefestos y Zeus aparecen como los antepasados de Dédalo y

Topicos 31 (20006)



150 NICOLE OOMS

lo proferido y puesto en pie (tlinut), esto es, “las obras [gestadas] en las
palabras™®, se les escapen. Pero, puesto que el autor es Eutifrén, quien
no tiene a Dédalo por ancestro,’ se necesita otra broma® para dar cuenta
del hecho de que sus hipétesis se escapan (Amoddpdoxw) y se niegan a
quedarse donde ¢l las ha puesto.

Eutifron parece conceder el punto relativo a la paternidad de las te-
sis, pero no por ello deja de sostener que Sécrates es quien les infundié
el movimiento que las hace girar alrededor de ellos. Si dependieran de
Eutifrén, se quedarfan en su lugar. Es Sécrates el Dédalo que pone mo-
vimiento en (Evtifnut) las obras. Sécrates contesta que semejante poder
lo convertirfa en alguien mas habil que aquel hombre en cuanto a su arte
(Thv TEYVNV) porque, en el caso de Dédalo, sus poderes se limitaban a
hacer que sus propias obras no se quedaran en el mismo sitio (Emolel o0
uévovta); Socrates en cambio podtia infundir movimiento tanto a sus
obras como a las de los demas. Y lo mas extraordinario de semejante arte
estarfa en que el experto (60(6Q) seria tal sin quererlo (8xwv). Nada mas
deseable, a su modo de ver, que unos razonamientos que “permanezcan
en su lugar”® y “ahi se estén, inméviles”!. Esto serfa de mas valor que,
juntos, el saber (Goglo) de Dédalo y la fortuna de Tantalo!!,

Este intercambio jocoso entreteje tres problemas: el de la paternidad
de los AoyoL, el del otigen de sus movimientos y el de una frontera mal
establecida entre dos apreciaciones del movimiento de la obra. Por un la-

de Sécrates. Pero comparese con Leyes 111 677d. Para una critica del hecho de atribuir
a Socrates o a su padre la profesion de cantero con base en este pasaje del Eutifron,
ver el comentario de BURNET al didlogo (1924), pp. 50-1. Vale advertir que si se pu-
diese reconstruir una ascendencia paternal que relacionara a Sécrates con Dédalo, se
“legitimaria” del lado paterno una estatuaria del Adyoc. La profesion de la madre, lo
sabemos, da lugar a una obstetricia del Adyog (Teeteto 148e ss.). En ambos casos, el
AOYOC apatece como un set animado.

S8 v toic hoyoLe gpya, 11c3.

"El contexto muestra claramente que el fjuetépou Tpoy6vou no incluye a la familia
de Eutifrén.

8 :Declarar que Eutifrén es un Proteo? La palabra griega traducida por “broma” es
OHEUUAL.

‘uévew.

Y dnavtoc WSploba.

"Ta parafrasis a partir del texto griego que aparece en este parrafo es mia.

Topicos 31 (2000)



DEDALO Y PLATON: EL ESPACIO ESCULTORICO DEL EUTIFRON 151

do, dicho movimiento setfa producto de alguien que es perito en un arte,
y por el otro, ¢l mismo mostraria a un artista que no tiene control sobre
sus propias obras, o que lo ha perdido.

El lector notara que la referencia a Dédalo no da ninguna precision
en cuanto a las obras que éste llevé a cabo. Es posible que, dado el
contexto de una conversacion entre un ateniense y un habitante de la isla
de Naxos, para quienes la comparacion resulta familiar,'? ésta no requiera
explicaciones, peto el lector de hoy necesita otras fuentes u otro bagaje
para saber que se trata de estatuas'>.

En este punto, la metafora introdujo en torno a los interlocutores
tres estatuas que simbolizan las tres primeras respuestas dadas por Euti-
fron. Ninguna de ellas ha conservado su lugar, porque han sido desplaza-
das por las preguntas y las objeciones de Socrates. ¢Es menester pensar
que la segunda vino a ocupar el lugar de la primera, la cual se encuen-
tra ahora en un punto que ella debera abandonar tan pronto lo exija un
nuevo cuestionamiento socratico? Esta lectura pondria a nuestras esta-
tuas en una suerte de ronda alrededor de los interlocutores y regularia los
movimientos de unas sobre las otras. Sin embargo, el texto no habla de la
repercusion que pudiera tener el movimiento de una estatua sobre el de
otra. Nada indica entonces que uno pueda trazar una figura al imprimir
un movimiento de conjunto a estas tres estatuas.

Su posicién inicial y su funcién especifica podrian no interesatle a un
lector que no vea en el didlogo otra cosa que la reiteracion de una misma
pregunta. En cambio, si se lee el texto como si hiciera una pregunta que el

2A contrastar con el Mendn, donde el interlocutor de Socrates es un tesalio para
quien esta referencia cultural no es obvia (cfr. Menén 97 d6-7).

BPor ejemplo el Menén, cfr. nota supra. Ninguna de las referencias platénicas a
Dédalo precisa la clase de movimientos que animaban a estas estatuas. El escolio al pasaje
del Menén habla de la innovacién que consiste en abrir los parpados de las estatuas
con el fin de datles la apariencia de visién, y el hecho de separar sus piernas para dar
la ilusién de marcha. Se menciona también el hecho de atarlas para evitar que se echen
a correr, como si aquéllas vivieran. El escoliasta del pasaje que nos ocupa habla de una
separacion de los miembros: de ahf vendtia la mencién ultetiormente comun de estatuas
en movimiento y que se desplazan “alrededor de” [el verbo es también nepierut]. Para el
texto griego de los escolios, ver MORRIS (1992), pp. 241-242. He sacado gran provecho
de las notas de Monique CANTO-SPERBER a su traduccién del Mendn (1991).

Topicos 31 (20006)



152 NICOLE OOMS

didlogo reformula en distintas direcciones, para luego destacar una(s) de
éstas, se pondra de relieve la peculiaridad del curso de esta investiga-
cién, y se dard una funcion especifica a cada respuesta, y a cada estatua,
una primera posicién y un desplazamiento propios. De éstas, la segunda
posibilidad me parece mas acertada. Tres estatuas desalojadas de su po-
sicién inicial efectian tres movimientos envolventes alrededor de su(s)
autor(es), y, hasta este momento, los movimientos son independientes
unos de otros.

Aqui, Socrates manifiesta su intencién de relevar a BEutifrén y
propone una cuarta proposicion, la cual afirma que pia es la parte de
lo justo que se ocupa del cuidado de los dioses. La discusion descarta
esta hipotesis y lleva a considerar la piedad como una ciencia del dar y
del pedir a los dioses. Al reinterpretar las ofrendas hechas a los dioses en
términos de lo que les place, Socrates hizo que se encontraran la segunda
y la quinta proposiciones: lo que los dioses gustan no es algo distinto de
lo que quieren. La presente conclusion alcanza a la segunda propuesta
de Eutifrén y se halla, por ende, expuesta a la misma interpretacion y
a la misma refutacién, a menos que se pongan en cuestion estas ultimas.
La metafora reaparece y, esta vez, circunscribe un espacio.

Que trata de cémo vuelven a aparecer estatuas andantes'*

Silo pio es una vez mas lo que los dioses quieren, no es de extrafiar,

dice Sécrates, que las afirmaciones de Eutifrén “de plano no se quedan

»15 216

: : 113 : : z ., e
quietas”"” sino que “caminan”".'Y, prosigue Sécrates, “¢me acusas a mf
de ser un Dédalo que las hace caminar, siendo ti mucho mas experto que

Dédalo al hacerlas caminar en circulo?”!” En seguida, le pregunta si se da

" Eutifrén, 15b7-c2.

Bol Myot gaivovtar uf) pévovtec. Modifico un tanto la version chilena (el énfasis
es mio).

”’Boc%i{owsg, 15b7-8.

"Nétese la progresion: poner en movimiento a las obras de otra persona es un
mayor logro que limitarse a mover a las propias, pero animar de un movimiento circular
es mas refinado que animar de un movimiento envolvente, y, a fortiori, que animar sin
mas.

Topicos 31 (2000)



DEDALO Y PLATON: EL ESPACIO ESCULTORICO DEL EUTIFRON 153

cuenta de que “la argumentacién (AOyog) ha dado una vuelta regresando
al mismo punto”. Al hacerlo, Sécrates precisa la orientacién de la marcha
envolvente: los rodea, al regresar a una posicioén previa; es decit, o bien
el movimiento de la quinta estatua hizo que ésta regresara a la posicion
inicial de la segunda, o bien dicho movimiento la condujo ahi adonde la
objecion socratica habia enviado a esta ultima.

Sise toma en cuenta el hecho de que el texto no habla de un terminus
ad quem del movimiento de las estatuas, parece preferible la primera in-
terpretacion. De ahi que la quinta proposicién se vea desplazada por las
preguntas de Socrates, hasta que vuelva a pasat por un punto antes ocu-
pado y luego abandonado. Una postura alcanza una posicién anterior-
mente juzgada insostenible, y el texto griego habla de circulo. ;Cémo
comprender esto?

Del mais raro suceso que pueda avenirle a estatua alguna

Eliminemos de inmediato el equivoco que pudiese suscitar mi for-
mulacién en términos de posicion insostenible: no estamos frente a una
falacia de tipo

13

‘argumento circular”. El texto muestra claramente que
el argumento no presupone lo que ha de demostrar, no incluye la con-
clusiéon dentro de sus premisas. Pero entonces, scémo comprender la

»18 aplicada al Moyoc? En el presente caso,

expresion “caminar en circulo
hablar de argumentacién en circulo designa el efecto obtenido por la dis-
cusion y la interpretacion de una hipétesis (V), que viene a tomar la for-
ma de una hipétesis anteriormente descartada (II). Dos posibilidades, al
menos, se abren entonces: o bien se revisa el hecho de haber descartado
ésta, y se la rehabilita, o bien la nueva hipétesis habra de padecer la suerte
de la otra, e irse por el mismo camino”.

La argumentacion, pues, efectué un movimiento envolvente y “re-

gresé al mismo lugar”, 2’ expresién que no hace sino retomar la conclu-

Pyl epLiovta.
Para semejante avatar de la argumentacion ver Lisis, 222d.
D elc tadTtoy, 15b11-cl.

Topicos 31 (20006)



154 NICOLE OOMS

sion de Socrates:*! “Por lo tanto, parece que, de nuevo,?? lo pio es lo que
los dioses aman”. Un circulo. La metafora es espacial, y por ende, es po-
sible visualizar ese circulo®. Recordemos que las tres primeras hipétesis
han sido descritas como tres estatuas que efectian un movimiento en-
volvente alrededor de Sécrates y de Eutifrén. Cada una de ellas tiene un
punto preciso de surgimiento, un pedestal, si se quiere, a partir del cual
se ve cuestionada, puesta en marcha y dejada a su suerte de caminante,
tan pronto surja la siguiente. La aparicién de las dos tltimas hipétesis
(“la parte de lo justo que es piadosa es la que se refiere al cuidado de
los dioses” y “la piedad es ciencia del dar y del pedir a los dioses”) tie-
nen la misma suerte que las primeras. En términos de estatuas, tienen su
propio pedestal, y se ven puestas en movimiento por sus autores; pero
la dltima, no sélo baja de su pedestal como lo hicieron sus hermanas,
sino que se sube luego al pedestal de la segunda. Y es asi como se da,
cerrado o no, un circulo, al centro del cual pondria yo a los dos inter-
locutores sin esperanzas de poder alcanzar sus muchas propuestas, cual
Tantalo atormentado, cerca y, sin embargo, irremediablemente separado
del anhelado sustento.

También se podria pensar en un segundo efecto circular, si se juntan
las dos exhortaciones socraticas invitando a retomar la busqueda desde
el principio, esto es, regresar a la pregunta inicial hecha en 5¢8 (los dos
€& dpyfic mencionados en la nota 2). En efecto, Sdcrates da la impresion
de circunscribir el circulo que acabamos de recorrer por medio de una
circunferencia de mayor tamafio, la cual no permitirfa discernir el punto
de partida del punto de llegada de la investigacioén, porque ambos se con-
fundirfan en una sola pregunta, la de saber en qué consisten lo pio y lo
impfo. Sin embargo, las exhortaciones que hace Socrates de regresar a la
pregunta inicial no se ven atendidas ni por Eutifrén ni por el mismo S6-

2 Eutifrén, 15b4-5.

207 reiterado con el TéAw.

“En este punto, tienta el tomar un compas y reducir la metafora a una figura bi-
dimensional. Apuesto a que haciéndolo en este momento de mi desarrollo, cada lector
del Eutifron manifestaria tanto su comprensién del texto de Platén como su (falta de)
simpatia por el presente analisis. Es L. Brisson quien me invité a pensar en la mencién
de Tantalo; véase también L. A. DORION (1997) y la nota 121 a su traduccién.

Topicos 31 (2000)



DEDALO Y PLATON: EL ESPACIO ESCULTORICO DEL EUTIFRON 155

crates, cuando éste toma el relevo de aquél. Eutifrén rechaza dos veces
la invitacién: la primera, cuando declara ya no saber como decir lo que
piensa en vista de los resultados previos (11b6-8), y la segunda, al despe-
dirse abruptamente de su intetrlocutor e irse (15e3-4). Y cuando Socrates
ofrece sustituir a Eutifrén, lejos de regresar a la pregunta inicial, recurre
a la suposicién de que la piedad es una parte de la justicia; con base en
este nuevo punto de partida, él pasa a cuestionar a su interlocutor?*,

La metafora de los s6lidos en movimiento precisé la nocién de circu-
lo que Platén adscribe a la mayor parte de la argumentacion del Eutifron.
También mostr6 que en el pasaje que leimos al menos, este movimiento
—que no es viciosamente circular— es Gnico. Sin embargo, precisar el
sentido que conviene dar a las expresiones €v xUxhe y €€ dpyfig no es,
lo veremos, ni la tnica, ni la mayor virtud de la metafora.

Donde, ademas de estatuas en marcha, también se cuenta
de plunoig

Volvamos al conjunto de nuestras estatuas, tal y como aparecen al
final del pasaje que hemos analizado. Esa metafora, que da a cada una
de las hipétesis producidas por el didlogo la apariencia de una estatua en
marcha, no se centra en la composicion de una estatua, en su estructu-
ra o en su color, en fin, en nociones estaticas. Se recordara que ni siquiera
se menciona el nombre del artefacto: su evocacion se logra exclusiva-
mente por medio de verbos de movimiento. El resultado de conjunto es
una pluralidad de desplazamientos en un espacio abierto; asi lo consi-
dero porque el circulo obtenido por medio de una estatua que vuelve a
pasar por un lugar previamente ocupado por otra estd formado de pun-
tos por los que solamente se transita. Y este énfasis en el “transitar por”
antes que “ocupar” un punto le da a la metafora un perfil peculiar.

XUn proceder que se parece mucho a la apertura de la segunda parte de la encuesta
del Mendn, —cft. 86d ss.— y muy poco a la reiteracion de una cuestion de tipo T €ott.

Topicos 31 (20006)



156 NICOLE OOMS

Segin Eva Keuls,® en Platén encontramos dos acepciones de
ulunotc. La més conocida es la del libro décimo de la Republica, y se
refiere a la actividad que consiste en reproducir la apariencia de algo,
esto es, a un proceso con el cual se pretende obtener algo idéntico a
un modelo. Es una nocién estatica de plunoic (se trata de producir lo
mismo), y también es una nocién que implica una jerarquia entre mode-
lo imitado y copia, la cual es inevitablemente inferior a dicho modelo.

Esta acepcion inventada por Platén, no serfa mas que la extension de
un primer sentido igualmente presente en los textos platénicos y cuyas

raices han de buscarse en el drama®

. Este sentido original harfa referen-
cia al hecho de poner en escena, interpretar experiencias o hechos, sean
divinos o humanos, por medio de gestos, mimicas, ritmos, sonidos, et-
cétera. Se trata, por ende, de una nocién esencialmente dindmica que,
desde el ambito de la danza, de la musica y de la actuacién, se habtia
extendido a la pintura y a la escultura, esto es, a practicas mas estaticas.
La diferencia entre las dos nociones de piunotc se torna clara si se hace
hincapié en el hecho de que la concepcién dinamica tiene siempre una
connotacion de personificacioén, de encarnacion, de disfraz, en fin, refie-
re a un fenémeno que se presenta como siendo otro, como el fruto de
una sustitucién y no de una imitacién?’.

Ver las estatuas del Eutifron como el resultado de una concepcion
dindmica de la uiunolc me parece una tentacion irresistible. Cada una de
ellas toma el lugar de una hipétesis a la cual ellas sustituyen, la represen-
tan. Esta dramatizacion hace que las estatuas se yergan una tras otra en
un mismo espacio, y se pongan en marcha alrededor de sus autores. Asi,
Platén pone en escena la investigacion filosofica: se trata de un escenario
abierto, en el cual aparece cada una de las etapas de la busqueda, dice lo

que tiene que decir, es desplazada por su autor o se le escapa, y se pone en

PEva C. KEULS: Plato and Greek Painting, Columbia Studies in the Classical Tra-
dition, Vol. V; Leiden: 1978. En este parrafo y el siguiente, parafraseo ampliamente esta
obra.

El primero en desarrollar esta tesis fue H. KOLLER en Die Mimesis in der Anti-
ke. Nachahmung, Darstellung, Ausdruck, Berlin 1954. Para las diferentes acepciones de
ulunoic en el primer sentido, véase KEULS (1978), pp. 15 ss. y 22-24.

“"Tbidem.

Topicos 31 (2000)



DEDALO Y PLATON: EL ESPACIO ESCULTORICO DEL EUTIFRON 157

marcha. Puesto que el texto no nos da elementos para poder coordinar
los movimientos de las estatuas, no debemos imaginarlas formando una
ronda, pero se puede pensar que una vez en marcha, se quedan en escena.
En efecto, una postura que parecia insostenible, un punto de vista que
parecia superado, puede verse reactivado. Siempre puede uno preguntar-
se si se tuvo razén al considerarlo inestable, y si no deberfa devolvérsele
su primera posicion?®. El didlogo filoséfico se vuelve un campo de fuer-
zas. Un poco mas de vuelo, y tendremos a un Platén entremezclando
mito y escultura para crear una dramaturgia del Adyog, el cual se despla-
za y se aparece con distintas mdscaras, o bien adopta distintas formas.
Sin embargo, hay un pero. Y es que si le hacemos caso a Sécrates, la
puesta en movimiento del Adyoc no era el resultado esperado. Es tam-
bién para sentenciar la presente investigacion que las estatuas aparecen,
y dicha sentencia no parece setle favorable.

Que trata de ofrendas fuera de lugar

En los dltimos momentos de una encuesta sobre la piedad, Platon
levanta estatuas que caminan. ¢Es esto significativo pata lo que verdade-
ramente importa en el didlogo, a saber lo pio y lo impio?

Si bien no se habla de estatuas explicitamente, un verbo intraducible
en este contexto traiciona su presencia: idpUopat. Este verbo se refiere al
‘erigit’ y ‘al consagrar’, ya sea de un santuario, de un altar, o de una es-
tatua®’. Uno piensa en estatuas grandes, imagenes de los dioses, hechas
para habitar los templos que son sus casas. Estas imagenes son eminen-
temente sedentarias. Durante la procesion de las Grandes Panateneas,
no se pasea a la antigua estatua de Atenea Polias, sino su nuevo peplo: es

8 sHabré que pensar en las estatuas en movimiento como si fueran coreutas despla-
zandose alrededor de nuestros dos actores? ¢Acaso, imitan ésas a un coro ditirimbico,
o evocan el movimiento de parabasis en comedia? Pero, ¢y qué con la imposibilidad de
asignarles una ubicacién precisa? Para los escasos datos de los que disponemos por lo
tocante a los movimientos de los coros, ver E. CSAPO y W, J. SLATER (1995), pp. 353-4.

#Se trata de un modo ritual de organizar el espacio. Para la simultaneidad del gesto
de consagrar y de erigir o fundar, ver DETIENNE (1998), pp. 101-4, y 128-9. Ver también
BURKERT (1977), p. 149. El verbo aparece dos veces en el Eutifrén (11b8 y d8). Para
los distintos nombres de las estatuas, ver BENVENISTE (1932).

Topicos 31 (20006)



158 NICOLE OOMS

esto lo que uno sube a la Acrépolis con el propésito de adornar a aqué-
lla. En la Grecia de Platén, son raras las procesiones que transportan las
imagenes de los dioses’.

Otra posibilidad es pensar en las estatuas de Dédalo, ya no en térmi-
nos monumentales, sino como estas pequefas estatuas de madera que
eran parte de las ofrendas depositadas en los templos. Su pequefiez
no explicarfa el que fueran moéviles, aunque si el que fueran particular-
mente muebles, en sentido literal’!.

En semejante contexto, el acto de levantar estatuas, y el acto de le-
vantar estatuas cuyo movimiento no esta controlado, adquieren todo su
relieve. Erigir estatuas no tiene sentido fuera de una relacién con los dio-
ses y de expectativas por parte del ser humano que se las dedica; en una
palabra, semejante actividad es esencialmente ritual: expresa la piedad del
ser humano que busca agradar al dios, es piadosa por definicion®. Est4
claro, entonces, que ninguna metafora pudo ser mejor que ésta, si se trata
de evocar discursos que procuran expresar lo que es pio. Estos discursos,
el texto platénico los increpa por no “quedarse quietos”. Ahora bien, sa-
bemos que en la religién griega, la estatua ofrendada puede representar
cosas diversas. En primer lugar, puede representar a quien la obsequia,
pero no me inclino hacia esta posibilidad en el presente contexto, porque
me parece que tornarfa incomprensible la ctitica de Platén en términos
de movimiento. Y, mas generalmente hablando, tampoco encuentro el

*'Para el contraste entre orientales y griegos al respecto, ver BURKERT (1977), p.
153, donde también evoca la procesion del peplo mencionada en Eutifrén, 6c.

*'Francoise FRONTISI-DUCROUX (1975) considera que hay suficiente evidencia de
que las estatuas atribuidas a Dédalo pertenecian a esa clase de imagenes labradas en la
madera (E60val), a veces cubiertas de metal. Ver su capitulo ‘Statues vivantes’.

*?El término usado en el Mendn para referirse a una estatua (a saber, &yohUa),
proviene del verbo dydAlouot (sentirse bien, tomar placer en algo), una nocién que,
como lo nota con justeza A. Lefka, estd desprovista de sentido estatico. La estatua tiene
la funcién de darles placer a los dioses, y si bien el Eutifrén no usa la palabra, la idea
de agradar a la divinidad esta muy presente en el didlogo. Bajo la interpretacion en tér-
minos de paradoja que aqui se oftrece, me atrevo a decir que la palabra dyohua brilla
por su ausencia. (Para la adscripcion de la palabra &yohua a un género inanimado, en
contraposicion con otros términos aplicados a la estatua, ver BENVENISTE [1932], p.
133).

Topicos 31 (2000)



DEDALO Y PLATON: EL ESPACIO ESCULTORICO DEL EUTIFRON 159

apoyo textual que me permitiria pensar que Platon transforma al ser hu-
mano en una ofrenda que camina®. En segundo lugar, la ofrenda puede
representar al dios, mas aqui, no parece ser el caso. Queda la posibili-
dad de que la estatua no represente al dios sino que refiera unicamente a
uno de sus atributos,** y en tal caso, el atributo parece ser una suerte de
quietud. Paradéjicamente, el acto piadoso falla, esto es, no puede agradar
al dios porque su producto, al desplazarse, no da cuenta de la estabilidad
o de la quietud divina. Se trata de un obsequio pio en principio, pero
impio de hecho.

El Adyoc-estatua dice entonces algo significante con respecto a la
relacion del dador con la divinidad. El lector tiene la sospecha de que si
la muestra de piedad desemboca en algo impio, es porque el lazo que une
lo humano a lo divino no es, en este caso, lo que deberfa ser. Ademas,
si se toma en cuenta el hecho de que la piedad, en tiempos de Platén,
es una nocién que no se limita a los lazos entre seres humanos y seres
divinos, sino que también se extiende a ciertas relaciones de tipo familiar
0 mas comunitatio, este lazo inadecuado con lo divino, tal vez, da un mal
augurio de la relacién de Eutifrén con su padre y de la de Sécrates con
su comunidad.

Pero ¢acaso se puede atribuir alguna clase de quietud o de estabilidad
a los dioses tal y como se hallan descritos en el Eutifron? Las referen-
cias a los dioses proporcionadas por la mitologfa y que aparecen en el
didlogo mas bien indican que éstos viven en conflicto permanente y que
por ende sus disputas no pueden ser fuente de acuerdo entre seres hu-
manos. Sin embargo, hay indicios claros de que el Sécrates del Eutifron
no sélo tiene serias reservas con respecto a esa vision tradicional® sino
que también se siente libre de explorar puntos de vista alternativos. Asi

3 Esta maravillosa sugerencia que evoca mas bien el horizonte cultural mesoame-
ricano, me la hizo M. N. Lapoujade. Para una interpretacién de los sactificios huma-
nos practicados por los mexicas en términos de actos culturales de revitalizacién, véase
DUVERGER (1983), pp. 146-50. A veces, los sacrificados encarnaban a los dioses. Cft.
Ibidem, pp. 143-7.

#*Para los rituales de oracion, de sacrificio y de ofrendas en la Grecia clasica, y tam-
bién para la diversidad de estas dltimas, véase VAN STRATEN (1981), pp. 81-102.

% Eutifrén, 6b-c y 8d-e.

Topicos 31 (20006)



160 NICOLE OOMS

el examen de la posibilidad de que, por lo menos, haya unanimidad entre
los dioses a la hora de determinar qué es pio y qué es impfo. Asi tam-
bién, la tesis de que los predicados morales corresponden a propiedades
objectivas que no dependen en absoluto de la percepcién que se pueda

36 en el contexto de la elaboracién

tener de éstas. En un didlogo posterior,
de una distincién entre opinién verdadera y conocimiento, Platén hara
reaparecer las estatuas de Dédalo y ofrecerd un criterio para poder hablar
de estabilidad en términos epistemolégicos. Con todo, serd menester es-
perar al Fedon, esto es a la postulacion de las Formas, para encontrarnos
con una nocién de lo divino que apatece claramente como fundamento

del realismo moral, tanto ontoldgica como epistemolégicamente.

Donde es tiempo de recordar que las estatuas de que trata
esta sabrosa historia, no sélo se mueven, sino que también
mueven a risa

Quedémonos con las nociones de artefactos animados y de drama-
turgia. Afladamos la de comedia e, incluso, de bufonerfa sugeridas por

37 Hemos conservado episodios comicos en los que

la palabra “broma
estatuas aparecen y desaparecen, caminan y hablan en escena; asi, hay un
fragmento de didlogo entre un actor y un Hermes de madera provisto de
voz y de autokinesis gracias a Dédalo’®.

En el Eutifron, levantar estatuas que interpretan el papel de
proposicion descartada o préfuga es un acto que, asi se le otorgue una
significacion expiatoria, propiciatoria o laudatoria, es, en cualquier caso,
esencialmente ludico. Es entonces menester preguntarse qué clase de risa
le da mejor acogida a esa bella broma.

*Véase Mendn, 97d-98b. La aparicion de las estatuas de Dédalo en el contexto de la
transformacién de una opinién verdadera en conocimiento merece un estudio aparte.

T onduue, 11c6 y 8.

*¥Ver MORRIS (1992), pp. 222-3 para el fragmento del autor cémico (homénimo)
Platén. Ver también todo el capitulo titulado ‘Magic and Sculpture’ para la precariedad de
los lazos histéricos entre Dédalo y la escultura en el siglo V, cuando éstos no provienen
de fuentes irénicas.

Topicos 31 (2000)



DEDALO Y PLATON: EL ESPACIO ESCULTORICO DEL EUTIFRON 161

Si de mofa se trata, la risa serd burlona, y la victima designada es sin
duda Eutifrén: segiin Socrates es €, y nadie mas, el responsable de esa
produccién de artefactos incontrolables a guisa de frutos filoséficos. Y,
claro esta, segun la importancia que se le otorgue al personaje, uno podra
pasar de la burla al sarcasmo. Pero el acusado protesta y resiste. Nada nos
impide entonces leer el didlogo como un golpe montado por Sécrates.
En particular, la magnifica salva final en términos de circularidad es, sin
lugar a dudas, un efecto enteramente orquestado por Sécrates. La risa se
torna sardonica: estamos frente a un perverso o, por lo menos, ante un
manipulador. Ambos tipos de risa son unilaterales y mantienen al lector
a distancia de los interlocutores. Se trata de un “refrse de”, y la risa es
denigrante.

La risa puede ponerse nerviosa. Lejos de lograr obsequiarles a los
dioses un A6yog que los honre, el filésofo y el adivino erigen a la luz del
dfa, y expuestos a la mirada de todos, unos artefactos que ningin templo
abriga y de cuyos movimientos ellos ni siquiera son duefios. Da pena, e
incluso temor, quiza. Esta vez, son los dos interlocutores juntos quienes
se ven cubiertos de ridiculo, y la risa es mas contenida.

Risa burlona, risa sardénica y risa nerviosa tienen, a su vez, un co-
mun denominador: parten de una suerte de condena por parte del lector,
quien parece encontrarse ya dentro de un recinto en el cual es patte activa
de uno que otro proceso judicial —el de Sécrates o el del padre de Euti-
fron. La broma es pesada, los dientes rechinan y la bella madera de las
estatuas cruje bajo el peso de un metal que amenaza con matatlas.

Pero las estatuas son dgiles, y los interlocutores bromean juntos
cuando las invitan a pasar. Aquéllas son vida. Representan la vida del
pensamiento, expresan avatares suyos. Vistas desde esta perspectiva, las
estatuas recobran el aliento, la broma se aligera, la risa se torna clara y se
eleva, y nosotros lectores podemos reirnos con quienes no son ya “los”
sino “nuestros” interlocutores. Se deja asi lugar para un “reirse” que ya
no es irremediablemente unilateral, sino que también puede ser tanto si-
métrico como reflexivo. En otras palabras se accede al sentido del humor
en todas sus dimensiones, por no decir al sentido del humor sin mds. Y
nos es ahora posible entrar al espacio abierto del didlogo, convivitr con

Topicos 31 (20006)



162 NICOLE OOMS

las estatuas y sus creadores, y procurar, por ejemplo, resolver el siguiente
enigma: spuede un ser humano lograr una liga entre vida y quietud?>

Fuentes consultadas

BARBER, Robin (1990): “The Greeks and their Sculpture” en Owls to
Athens. Essays on Classical Subjects presented to Sir Kenneth Dover
and edited by E. M. Craik, Oxford: Clarendon Press.

BENVENISTE, Emile (1932): “Le sens du mot KOLOSSOS et les noms
grecs de la statue”, Revue de Philologie, de Littérature et d’Histoire
anciennes, pp. 110-135.

BURKERT, Walter (1977): Griechische Religion der archaischen und
klassischen Epoche. Die Religionen der Menschheit, Band 15, Stuttgart:
Verlag W. Kohlhammer.

BURNET, John (1924): Plato’s Euthyphro, Apology of Socrates and
Crito, Oxford.

CSAPO, E. y SLATER, W. J. (1995): The context of Ancient Drama, Ann
Arbor, Univ. of Michigan Press.

DETIENNE, Marcel (1998): Apollon, le couteau 4 la main (Une appro-
che expétimentale du polythéisme grec), Bibl. des Sciences Humaines,
Gallimard, Mesnil-sur ’Estrée.

¥El lector avido de precisiones conceptuales habri notado que no siempre he tra-
ducido la palabra A6y0g, y que cuando aparece vertida al espafiol, lo estd en mas de
15 diferentes maneras; por ejemplo, proposicion, hipdtesis, y argumentacion aparecen a
menudo, y vienen bien para reflejar el hecho de que una estatua es una estructura. Sin
embargo, hemos visto que esta nocién es todavia demasiado estatica, y me parece que
quien buscara un nicleo semantico para ahondar en lo que Adyo0¢ significa en el presente
contexto hatfa mejor en centrarse en las multiples acepciones del verbo mpotifnut (cft.
supra, p. 147 y el parrafo dedicado a la uiunoig; véase también el LIDDELL-SCOTT-
JONES, s.v2).

Topicos 31 (2000)



DEDALO Y PLATON: EL ESPACIO ESCULTORICO DEL EUTIFRON 163

DUKE, E. A,; HICKEN, W. E; NICOLL, W. S. M.; ROBINSON, D. B;
STRACHAN, J. C. G. (1995): Platonis Opera, Tomus I, Oxonii.

DUVERGER, Christian (1983): La flor letal. Economia del sacrificio
azteca, trad. de Juan José Utrilla, México: FCE.

FRONTISI-DUCROUX, Francoise (1975): Dédale  mythologie de
Partisan en Gréce ancienne, Paris: Maspero.

KEULS, Eva C. (1978): Plato and Greek Painting, Leiden: E. J. Brill.

MORRIS, Sarah P. (1992): Daidalos and the Origins of Greek Art, Co-
lumbia Studies in the Classical Tradition, Vol. V, Princeton: University
Press.

HARE, John E. (ed.) (1981): Plato’s Euthyphro. A presentation of the
Greek text with notes by E. John Hare, Pennsylvania: Bryn Mawr
Commentaries.

DORION, Louis-André (ed. y trad.) (1997): PLATON: Lachés, Euthyph-
ron, Paris: GF Flammarion.

CANTO-SPERBER, Monique (ed., trad., notas) (1991): PLATON:
Ménon, Paris: GF Flammarion.

GOMEZ-LOBO, Alfonso (trad., andlisis y notas) (1996): PLATON:
Eutifron, Col. Los Clasicos, Santiago de Chile: Ed. Universitaria.

VAN STRATEN, E T. (1981): “Gifts for the Gods” en VERSNEL, H.S.
(ed.): Faith, Hope and Worship, Leiden: E. J. Brill.

Topicos 31 (20006)





