
i
i

“ooms” — 2007/5/15 — 16:59 — page 147 — #147 i
i

i
i

i
i

DÉDALO Y PLATÓN: EL ESPACIO ESCULTÓRICO

DEL EUTIFRÓN
o de los graciosos razonamientos que pasaron entre
Sócrates y Eutifrón, y de lo que, por mal de éstos,

sucedió con aquéllos

Nicole Ooms
Universidad Nacional Autónoma de México*

ooms@correo.unam.mx

A Ramón Xirau

Abstract

Unless one views metaphor as a prephilosophical tool to be erradicated from
proper philosophy, the reader of Plato’s dialogues will find it interesting to inves-
tigate both the significance and the power of the great number of metaphors

*Recibido: 21-11-06. Aceptado: 25-01-07.
*Instituto de Investigaciones Filológicas / Centro de Estudios Clásicos / Coordina-

ción de Humanidades/UACSHUM. Originalmente, lo esencial de este texto fue escrito
en francés para honrar una invitación que me extendiera María Noel Lapoujade para
participar, en calidad de ponente, en el Primer Congreso de Estudios de lo Imaginario
que organizó ella en 1997, cuando me hallaba concluyendo mi tesis de doctorado en la
Universidad de Londres. María Noel Lapoujade presenció, con fervor, inspiración y a
veces con furor, cada etapa de la puesta en pie de este texto. André Laks ha, no sé si
con o sin piedad, llevado a cabo la ingrata tarea de comentar por escrito la primera ver-
sión completa. Ambos propiciaron importantes reflexiones y sustanciales modificacio-
nes consiguientes. El resultado final, sin embargo, no les es imputable. También quisiera
agradecer a Luc Brisson, Alfonso Gómez-Lobo, Aïkaterini Lefka, Abdiel Macías, André
Motte y Pedro C. Tapia Zúñiga. Ellos saben por qué. Los subtítulos se inspiran en la
prosa de Miguel de Cervantes. El texto va dedicado a Ramón Xirau, otro gran artesano
de la lengua española.

Tópicos 31 (2006), 147-163



i
i

“ooms” — 2007/5/15 — 16:59 — page 148 — #148 i
i

i
i

i
i

148 NICOLE OOMS

to be found in these works. The present text focuses on the comparison made
by Plato at the end of his Euthyphro between the results of the enquiry about
piety, on the one hand, and the living statues supposedly created by Daedalus,
on the other hand. The claim I make here is that this metaphor has at least four
virtues: 1) it offers ways of revisiting the reasons why the arguments failed; 2) it
illustrates a peculiar sense of mimesis often disregarded by Plato’s interpreters;
3) it gives the enquiry on piety a cultural context that illuminates the conceptual
frame of such enquiry as well as the very notion of piety in Ancient Greece; fi-
nally, (4), the metaphor is a joke whose several possible interpretations may say
something about the interlocutors of this platonic dialogue as well as about our-
selves as Plato’s readers.
Key words : Plato, Euthyphro, Daedalus, statuary, piety, mimesis, logos, joke.

Resumen

Al final del Eutifrón, Platón compara jocosamente los resultados del diálo-
go entre el filósofo y el adivino en torno a la piedad, con estatuas vivientes que
parecen no poder quedarse en su lugar y que cierta tradición atribuye a Dédalo.
El presente texto explora las virtudes que tiene esta metáfora tanto para examinar
la naturaleza de los frutos filosóficos de la investigación sobre lo pío y lo im-
pío, como para reflexionar sobre la naturaleza de la piedad en la Grecia clásica.
También se afirma que la mención de las estatuas en movimiento propicia una
reflexión sobre un sentido dinámico de mimesis a menudo dejado a un lado por
los comentaristas de Platón. Finalmente, la exploración del horizonte cultural de
la metáfora y de su relación con el tema del diálogo también toma en cuenta la
mención explícita hecha por Platón de que la comparación entre discursos y es-
tatuas es una broma.
Palabras clave : Platón, Eutifrón, Dédalo, estatuaria, piedad, mimesis, logos,
broma.

En el Eutifrón, cinco hipótesis procuran explicar lo pío y lo impío:

I. “Yo digo que lo pío es justamente lo que estoy haciendo ahora:
enjuiciar al que comete injusticia [. . . ] y no enjuiciarlo es impío”.

II. “Es pío, sin duda, lo que es caro a los dioses y lo que no les es caro
es impío”.

III. “[. . . ] lo pío es lo que todos los dioses aman, y, al contrario, [. . . ] lo
que todos los dioses odian es impío”.

IV. “ Esta es la parte de lo justo, [. . . ] que me parece que es piadosa y
pía: la que se refiere al cuidado de los dioses”.

Tópicos 31 (2006)



i
i

“ooms” — 2007/5/15 — 16:59 — page 149 — #149 i
i

i
i

i
i

DÉDALO Y PLATÓN: EL ESPACIO ESCULTÓRICO DEL EUTIFRÓN 149

V. “[. . . ] la piedad sería una ciencia del dar y del pedir a los dioses”1.

Apenas han sido desechadas tres de estas propuestas, cuando Sócra-
tes vuelve a la pregunta inicial:2 le pide a Eutifrón que diga qué es lo pío,
y qué, lo impío.

Donde surgen por vez primera estatuas sujetas a mudanza3

Eutifrón declara no saber cómo decir lo que piensa, porque, dice
él: “lo que proponemos (προτÐθηµι) siempre se pone a dar vueltas al-
rededor de nosotros (περιèρχεται. . . �µØν) y no quiere quedarse quieto
donde lo hemos puesto”4. Esto es, Eutifrón afirma: a) que él y Sócrates
proponen algo, a lo cual ellos mismos colocan en algún lugar; b) que ese
algo, lejos de permanecer donde lo han puesto, efectúa un movimiento
envolvente a su alrededor, a saber, alrededor de Sócrates y de Eutifrón.

Es este último quien introduce prácticamente todos los elementos
de la metáfora, pero es Sócrates quien la torna explícita, no sin preci-
sar que el responsable del movimiento es uno y no dos: Eutifrón es el
único en haber propuesto una tesis; sus declaraciones son comparadas
con las obras de Dédalo, uno de los antepasados de Sócrates. De ser
Sócrates el autor de las tesis, su parentesco con Dédalo5 explicaría que

1Cfr. I: 5d7 ss.; II: 6e11-7a; III: 9d2-3; IV: 12e5 ss.; V: 14d 1-2. Mínimas modifi-
caciones aparte, la traducción de los pasajes es la de A. GÓMEZ-LOBO (1996). Separo
II de III porque estas dos proposiciones se ven desplazadas o refutadas de un modo
distinto.

2El pasaje que estudiamos abre y cierra con un âc �ρχ¨ς (11b2 y 15c11) que remite
a la formulación inicial de la pregunta (5c8). Volveré a esta noción de punto de partida a
la hora de examinar la de círculo.

3Eutifrón 11b6-e2.
4
íπου. . . ÉδρÔοµαι. Ibídem, 11b7-8. Traducción de A. Gómez-Lobo, ligeramente

modificada ya que no traduce �µØν. Lo hice a mi conveniencia, aunque con reservas. A.
Laks piensa que se trata de un dativo ético: según esta interpretación, la idea es que lo
que ocurre, esto es, el movimiento de las tesis, les sucede a los dos.

5No se sabe qué pensar de la relación entre Sócrates y Dédalo (¿familiar, de demo
o bien profesional?). Ver MORRIS (1992), pp. 234-5. Las genealogías ofrecidas por el
corpus platónico son muy libres: la presente tiene afinidad con la que encontramos en
Alcibíades 121a, donde Hefestos y Zeus aparecen como los antepasados de Dédalo y

Tópicos 31 (2006)



i
i

“ooms” — 2007/5/15 — 16:59 — page 150 — #150 i
i

i
i

i
i

150 NICOLE OOMS

lo proferido y puesto en pie (τÐθηµι), esto es, “las obras [gestadas] en las
palabras”6, se les escapen. Pero, puesto que el autor es Eutifrón, quien
no tiene a Dédalo por ancestro,7 se necesita otra broma8 para dar cuenta
del hecho de que sus hipótesis se escapan (�ποδιδρ�σκω) y se niegan a
quedarse donde él las ha puesto.

Eutifrón parece conceder el punto relativo a la paternidad de las te-
sis, pero no por ello deja de sostener que Sócrates es quien les infundió
el movimiento que las hace girar alrededor de ellos. Si dependieran de
Eutifrón, se quedarían en su lugar. Es Sócrates el Dédalo que pone mo-
vimiento en (âντÐθηµι) las obras. Sócrates contesta que semejante poder
lo convertiría en alguien más hábil que aquel hombre en cuanto a su arte
(τ�ν τèχνην) porque, en el caso de Dédalo, sus poderes se limitaban a
hacer que sus propias obras no se quedaran en el mismo sitio (âποÐει οÎ

µèνοντα); Sócrates en cambio podría infundir movimiento tanto a sus
obras como a las de los demás. Y lo más extraordinario de semejante arte
estaría en que el experto (σοφìς) sería tal sin quererlo (�κων). Nada más
deseable, a su modo de ver, que unos razonamientos que “permanezcan
en su lugar”9 y “ahí se estén, inmóviles”10. Esto sería de más valor que,
juntos, el saber (σοφÐα) de Dédalo y la fortuna de Tántalo11.

Este intercambio jocoso entreteje tres problemas: el de la paternidad
de los λìγοι, el del origen de sus movimientos y el de una frontera mal
establecida entre dos apreciaciones del movimiento de la obra. Por un la-

de Sócrates. Pero compárese con Leyes III 677d. Para una crítica del hecho de atribuir
a Sócrates o a su padre la profesión de cantero con base en este pasaje del Eutifrón,
ver el comentario de BURNET al diálogo (1924), pp. 50-1. Vale advertir que si se pu-
diese reconstruir una ascendencia paternal que relacionara a Sócrates con Dédalo, se
“legitimaría” del lado paterno una estatuaria del λìγος. La profesión de la madre, lo
sabemos, da lugar a una obstetricia del λìγος (Teeteto 148e ss.). En ambos casos, el
λìγος aparece como un ser animado.

6
τ� âν τοØς λìγοις êργα, 11c3.

7El contexto muestra claramente que el �µετèρου προγìνου no incluye a la familia
de Eutifrón.

8¿Declarar que Eutifrón es un Proteo? La palabra griega traducida por “broma” es
σκÀµµα.

9
µèνειν.

10
�κιν τως ÉδρÜσθαι.

11La paráfrasis a partir del texto griego que aparece en este párrafo es mía.

Tópicos 31 (2006)



i
i

“ooms” — 2007/5/15 — 16:59 — page 151 — #151 i
i

i
i

i
i

DÉDALO Y PLATÓN: EL ESPACIO ESCULTÓRICO DEL EUTIFRÓN 151

do, dicho movimiento sería producto de alguien que es perito en un arte,
y por el otro, él mismo mostraría a un artista que no tiene control sobre
sus propias obras, o que lo ha perdido.

El lector notará que la referencia a Dédalo no da ninguna precisión
en cuanto a las obras que éste llevó a cabo. Es posible que, dado el
contexto de una conversación entre un ateniense y un habitante de la isla
de Naxos, para quienes la comparación resulta familiar,12 ésta no requiera
explicaciones, pero el lector de hoy necesita otras fuentes u otro bagaje
para saber que se trata de estatuas13.

En este punto, la metáfora introdujo en torno a los interlocutores
tres estatuas que simbolizan las tres primeras respuestas dadas por Euti-
frón. Ninguna de ellas ha conservado su lugar, porque han sido desplaza-
das por las preguntas y las objeciones de Sócrates. ¿Es menester pensar
que la segunda vino a ocupar el lugar de la primera, la cual se encuen-
tra ahora en un punto que ella deberá abandonar tan pronto lo exija un
nuevo cuestionamiento socrático? Esta lectura pondría a nuestras esta-
tuas en una suerte de ronda alrededor de los interlocutores y regularía los
movimientos de unas sobre las otras. Sin embargo, el texto no habla de la
repercusión que pudiera tener el movimiento de una estatua sobre el de
otra. Nada indica entonces que uno pueda trazar una figura al imprimir
un movimiento de conjunto a estas tres estatuas.

Su posición inicial y su función específica podrían no interesarle a un
lector que no vea en el diálogo otra cosa que la reiteración de una misma
pregunta. En cambio, si se lee el texto como si hiciera una pregunta que el

12A contrastar con el Menón, donde el interlocutor de Socrates es un tesalio para
quien esta referencia cultural no es obvia (cfr. Menón 97 d6-7).

13Por ejemplo el Menón, cfr. nota supra. Ninguna de las referencias platónicas a
Dédalo precisa la clase de movimientos que animaban a estas estatuas. El escolio al pasaje
del Menón habla de la innovación que consiste en abrir los párpados de las estatuas
con el fin de darles la apariencia de visión, y el hecho de separar sus piernas para dar
la ilusión de marcha. Se menciona también el hecho de atarlas para evitar que se echen
a correr, como si aquéllas vivieran. El escoliasta del pasaje que nos ocupa habla de una
separación de los miembros: de ahí vendría la mención ulteriormente común de estatuas
en movimiento y que se desplazan “alrededor de” [el verbo es también περÐειµι]. Para el
texto griego de los escolios, ver MORRIS (1992), pp. 241-242. He sacado gran provecho
de las notas de Monique CANTO-SPERBER a su traducción del Menón (1991).

Tópicos 31 (2006)



i
i

“ooms” — 2007/5/15 — 16:59 — page 152 — #152 i
i

i
i

i
i

152 NICOLE OOMS

diálogo reformula en distintas direcciones, para luego destacar una(s) de
éstas, se pondrá de relieve la peculiaridad del curso de esta investiga-
ción, y se dará una función específica a cada respuesta, y a cada estatua,
una primera posición y un desplazamiento propios. De éstas, la segunda
posibilidad me parece más acertada. Tres estatuas desalojadas de su po-
sición inicial efectúan tres movimientos envolventes alrededor de su(s)
autor(es), y, hasta este momento, los movimientos son independientes
unos de otros.

Aquí, Sócrates manifiesta su intención de relevar a Eutifrón y
propone una cuarta proposición, la cual afirma que pía es la parte de
lo justo que se ocupa del cuidado de los dioses. La discusión descarta
esta hipótesis y lleva a considerar la piedad como una ciencia del dar y
del pedir a los dioses. Al reinterpretar las ofrendas hechas a los dioses en
términos de lo que les place, Sócrates hizo que se encontraran la segunda
y la quinta proposiciones: lo que los dioses gustan no es algo distinto de
lo que quieren. La presente conclusión alcanza a la segunda propuesta
de Eutifrón y se halla, por ende, expuesta a la misma interpretación y
a la misma refutación, a menos que se pongan en cuestión estas últimas.
La metáfora reaparece y, esta vez, circunscribe un espacio.

Que trata de cómo vuelven a aparecer estatuas andantes14

Si lo pío es una vez más lo que los dioses quieren, no es de extrañar,
dice Sócrates, que las afirmaciones de Eutifrón “de plano no se quedan
quietas”15 sino que “caminan”16. Y, prosigue Sócrates, “¿me acusas a mí
de ser un Dédalo que las hace caminar, siendo tú mucho más experto que
Dédalo al hacerlas caminar en círculo?”17 En seguida, le pregunta si se da

14Eutifrón, 15b7-c2.
15

οÉ λìγοι φαÐνονται µ� µèνοντες. Modifico un tanto la versión chilena (el énfasis
es mío).

16
βαδÐζοντες, 15b7-8.

17Nótese la progresión: poner en movimiento a las obras de otra persona es un
mayor logro que limitarse a mover a las propias, pero animar de un movimiento circular
es más refinado que animar de un movimiento envolvente, y, a fortiori, que animar sin
más.

Tópicos 31 (2006)



i
i

“ooms” — 2007/5/15 — 16:59 — page 153 — #153 i
i

i
i

i
i

DÉDALO Y PLATÓN: EL ESPACIO ESCULTÓRICO DEL EUTIFRÓN 153

cuenta de que “la argumentación (λìγος) ha dado una vuelta regresando
al mismo punto”. Al hacerlo, Sócrates precisa la orientación de la marcha
envolvente: los rodea, al regresar a una posición previa; es decir, o bien
el movimiento de la quinta estatua hizo que ésta regresara a la posición
inicial de la segunda, o bien dicho movimiento la condujo ahí adonde la
objeción socrática había enviado a esta última.

Si se toma en cuenta el hecho de que el texto no habla de un terminus
ad quem del movimiento de las estatuas, parece preferible la primera in-
terpretación. De ahí que la quinta proposición se vea desplazada por las
preguntas de Sócrates, hasta que vuelva a pasar por un punto antes ocu-
pado y luego abandonado. Una postura alcanza una posición anterior-
mente juzgada insostenible, y el texto griego habla de círculo. ¿Cómo
comprender esto?

Del más raro suceso que pueda avenirle a estatua alguna

Eliminemos de inmediato el equívoco que pudiese suscitar mi for-
mulación en términos de posición insostenible: no estamos frente a una
falacia de tipo “argumento circular”. El texto muestra claramente que
el argumento no presupone lo que ha de demostrar, no incluye la con-
clusión dentro de sus premisas. Pero entonces, ¿cómo comprender la
expresion “caminar en círculo”18 aplicada al λìγος? En el presente caso,
hablar de argumentación en círculo designa el efecto obtenido por la dis-
cusión y la interpretación de una hipótesis (V), que viene a tomar la for-
ma de una hipótesis anteriormente descartada (II). Dos posibilidades, al
menos, se abren entonces: o bien se revisa el hecho de haber descartado
ésta, y se la rehabilita, o bien la nueva hipótesis habrá de padecer la suerte
de la otra, e irse por el mismo camino19.

La argumentación, pues, efectuó un movimiento envolvente y “re-
gresó al mismo lugar”,20 expresión que no hace sino retomar la conclu-

18
κÔκλωú περιÐοντα.

19Para semejante avatar de la argumentación ver Lisis, 222d.
20

π�λιν εÊς ταÎτäν, 15b11-c1.

Tópicos 31 (2006)



i
i

“ooms” — 2007/5/15 — 16:59 — page 154 — #154 i
i

i
i

i
i

154 NICOLE OOMS

sión de Sócrates:21 “Por lo tanto, parece que, de nuevo,22 lo pío es lo que
los dioses aman”. Un círculo. La metáfora es espacial, y por ende, es po-
sible visualizar ese círculo23. Recordemos que las tres primeras hipótesis
han sido descritas como tres estatuas que efectúan un movimiento en-
volvente alrededor de Sócrates y de Eutifrón. Cada una de ellas tiene un
punto preciso de surgimiento, un pedestal, si se quiere, a partir del cual
se ve cuestionada, puesta en marcha y dejada a su suerte de caminante,
tan pronto surja la siguiente. La aparición de las dos últimas hipótesis
(“la parte de lo justo que es piadosa es la que se refiere al cuidado de
los dioses” y “la piedad es ciencia del dar y del pedir a los dioses”) tie-
nen la misma suerte que las primeras. En términos de estatuas, tienen su
propio pedestal, y se ven puestas en movimiento por sus autores; pero
la última, no sólo baja de su pedestal como lo hicieron sus hermanas,
sino que se sube luego al pedestal de la segunda. Y es así como se da,
cerrado o no, un círculo, al centro del cual pondría yo a los dos inter-
locutores sin esperanzas de poder alcanzar sus muchas propuestas, cual
Tántalo atormentado, cerca y, sin embargo, irremediablemente separado
del anhelado sustento.

También se podría pensar en un segundo efecto circular, si se juntan
las dos exhortaciones socráticas invitando a retomar la búsqueda desde
el principio, esto es, regresar a la pregunta inicial hecha en 5c8 (los dos
âc �ρχ¨ς mencionados en la nota 2). En efecto, Sócrates da la impresión
de circunscribir el círculo que acabamos de recorrer por medio de una
circunferencia de mayor tamaño, la cual no permitiría discernir el punto
de partida del punto de llegada de la investigación, porque ambos se con-
fundirían en una sola pregunta, la de saber en qué consisten lo pío y lo
impío. Sin embargo, las exhortaciones que hace Sócrates de regresar a la
pregunta inicial no se ven atendidas ni por Eutifrón ni por el mismo Só-

21Eutifrón, 15b4-5.
22

αÞ reiterado con el π�λιν.
23En este punto, tienta el tomar un compás y reducir la metáfora a una figura bi-

dimensional. Apuesto a que haciéndolo en este momento de mi desarrollo, cada lector
del Eutifrón manifestaría tanto su comprensión del texto de Platón como su (falta de)
simpatía por el presente análisis. Es L. Brisson quien me invitó a pensar en la mención
de Tántalo; véase también L. A. DORION (1997) y la nota 121 a su traducción.

Tópicos 31 (2006)



i
i

“ooms” — 2007/5/15 — 16:59 — page 155 — #155 i
i

i
i

i
i

DÉDALO Y PLATÓN: EL ESPACIO ESCULTÓRICO DEL EUTIFRÓN 155

crates, cuando éste toma el relevo de aquél. Eutifrón rechaza dos veces
la invitación: la primera, cuando declara ya no saber cómo decir lo que
piensa en vista de los resultados previos (11b6-8), y la segunda, al despe-
dirse abruptamente de su interlocutor e irse (15e3-4). Y cuando Sócrates
ofrece sustituir a Eutifrón, lejos de regresar a la pregunta inicial, recurre
a la suposición de que la piedad es una parte de la justicia; con base en
este nuevo punto de partida, él pasa a cuestionar a su interlocutor24.

La metáfora de los sólidos en movimiento precisó la noción de círcu-
lo que Platón adscribe a la mayor parte de la argumentación del Eutifrón.
También mostró que en el pasaje que leímos al menos, este movimiento
—que no es viciosamente circular— es único. Sin embargo, precisar el
sentido que conviene dar a las expresiones âν κÔκλωú y âc �ρχ¨ς no es,
lo veremos, ni la única, ni la mayor virtud de la metáfora.

Donde, además de estatuas en marcha, también se cuenta
de µÐµησις

Volvamos al conjunto de nuestras estatuas, tal y como aparecen al
final del pasaje que hemos analizado. Esa metáfora, que da a cada una
de las hipótesis producidas por el diálogo la apariencia de una estatua en
marcha, no se centra en la composición de una estatua, en su estructu-
ra o en su color, en fin, en nociones estáticas. Se recordará que ni siquiera
se menciona el nombre del artefacto: su evocación se logra exclusiva-
mente por medio de verbos de movimiento. El resultado de conjunto es
una pluralidad de desplazamientos en un espacio abierto ; así lo consi-
dero porque el círculo obtenido por medio de una estatua que vuelve a
pasar por un lugar previamente ocupado por otra está formado de pun-
tos por los que solamente se transita. Y este énfasis en el “transitar por”
antes que “ocupar” un punto le da a la metáfora un perfil peculiar.

24Un proceder que se parece mucho a la apertura de la segunda parte de la encuesta
del Menón, —cfr. 86d ss.— y muy poco a la reiteración de una cuestión de tipo τÐ âστι.

Tópicos 31 (2006)



i
i

“ooms” — 2007/5/15 — 16:59 — page 156 — #156 i
i

i
i

i
i

156 NICOLE OOMS

Según Eva Keuls,25 en Platón encontramos dos acepciones de
µÐµησις. La más conocida es la del libro décimo de la República, y se
refiere a la actividad que consiste en reproducir la apariencia de algo,
esto es, a un proceso con el cual se pretende obtener algo idéntico a
un modelo. Es una noción estática de µÐµησις (se trata de producir lo
mismo), y también es una noción que implica una jerarquía entre mode-
lo imitado y copia, la cual es inevitablemente inferior a dicho modelo.

Esta acepción inventada por Platón, no sería más que la extensión de
un primer sentido igualmente presente en los textos platónicos y cuyas
raíces han de buscarse en el drama26. Este sentido original haría referen-
cia al hecho de poner en escena, interpretar experiencias o hechos, sean
divinos o humanos, por medio de gestos, mímicas, ritmos, sonidos, et-
cétera. Se trata, por ende, de una noción esencialmente dinámica que,
desde el ámbito de la danza, de la música y de la actuación, se habría
extendido a la pintura y a la escultura, esto es, a prácticas más estáticas.
La diferencia entre las dos nociones de µÐµησις se torna clara si se hace
hincapié en el hecho de que la concepción dinámica tiene siempre una
connotación de personificación, de encarnación, de disfraz, en fin, refie-
re a un fenómeno que se presenta como siendo otro, como el fruto de
una sustitución y no de una imitación27.

Ver las estatuas del Eutifrón como el resultado de una concepción
dinámica de la µÐµησις me parece una tentación irresistible. Cada una de
ellas toma el lugar de una hipótesis a la cual ellas sustituyen, la represen-
tan. Esta dramatización hace que las estatuas se yergan una tras otra en
un mismo espacio, y se pongan en marcha alrededor de sus autores. Así,
Platón pone en escena la investigación filosófica: se trata de un escenario
abierto, en el cual aparece cada una de las etapas de la búsqueda, dice lo
que tiene que decir, es desplazada por su autor o se le escapa, y se pone en

25Eva C. KEULS: Plato and Greek Painting, Columbia Studies in the Classical Tra-
dition, Vol. V; Leiden: 1978. En este párrafo y el siguiente, parafraseo ampliamente esta
obra.

26El primero en desarrollar esta tesis fue H. KÖLLER en Die Mimesis in der Anti-
ke. Nachahmung, Darstellung, Ausdruck, Berlin 1954. Para las diferentes acepciones de
µÐµησις en el primer sentido, véase KEULS (1978), pp. 15 ss. y 22-24.

27Ibídem.

Tópicos 31 (2006)



i
i

“ooms” — 2007/5/15 — 16:59 — page 157 — #157 i
i

i
i

i
i

DÉDALO Y PLATÓN: EL ESPACIO ESCULTÓRICO DEL EUTIFRÓN 157

marcha. Puesto que el texto no nos da elementos para poder coordinar
los movimientos de las estatuas, no debemos imaginarlas formando una
ronda, pero se puede pensar que una vez en marcha, se quedan en escena.
En efecto, una postura que parecía insostenible, un punto de vista que
parecía superado, puede verse reactivado. Siempre puede uno preguntar-
se si se tuvo razón al considerarlo inestable, y si no debería devolvérsele
su primera posición28. El diálogo filosófico se vuelve un campo de fuer-
zas. Un poco más de vuelo, y tendremos a un Platón entremezclando
mito y escultura para crear una dramaturgia del λìγος, el cual se despla-
za y se aparece con distintas máscaras, o bien adopta distintas formas.
Sin embargo, hay un pero. Y es que si le hacemos caso a Sócrates, la
puesta en movimiento del λìγος no era el resultado esperado. Es tam-
bién para sentenciar la presente investigación que las estatuas aparecen,
y dicha sentencia no parece serle favorable.

Que trata de ofrendas fuera de lugar

En los últimos momentos de una encuesta sobre la piedad, Platón
levanta estatuas que caminan. ¿Es esto significativo para lo que verdade-
ramente importa en el diálogo, a saber lo pío y lo impío?

Si bien no se habla de estatuas explícitamente, un verbo intraducible
en este contexto traiciona su presencia: ÉδρÔοµαι. Este verbo se refiere al
‘erigir’ y ‘al consagrar’, ya sea de un santuario, de un altar, o de una es-
tatua29. Uno piensa en estatuas grandes, imagenes de los dioses, hechas
para habitar los templos que son sus casas. Estas imágenes son eminen-
temente sedentarias. Durante la procesión de las Grandes Panateneas,
no se pasea a la antigua estatua de Atenea Polias, sino su nuevo peplo: es

28¿Habrá que pensar en las estatuas en movimiento como si fueran coreutas despla-
zándose alrededor de nuestros dos actores? ¿Acaso, imitan ésas a un coro ditirámbico,
o evocan el movimiento de parábasis en comedia? Pero, ¿y qué con la imposibilidad de
asignarles una ubicación precisa? Para los escasos datos de los que disponemos por lo
tocante a los movimientos de los coros, ver E. CSAPO y W. J. SLATER (1995), pp. 353-4.

29Se trata de un modo ritual de organizar el espacio. Para la simultaneidad del gesto
de consagrar y de erigir o fundar, ver DETIENNE (1998), pp. 101-4, y 128-9. Ver también
BURKERT (1977), p. 149. El verbo aparece dos veces en el Eutifrón (11b8 y d8). Para
los distintos nombres de las estatuas, ver BENVENISTE (1932).

Tópicos 31 (2006)



i
i

“ooms” — 2007/5/15 — 16:59 — page 158 — #158 i
i

i
i

i
i

158 NICOLE OOMS

esto lo que uno sube a la Acrópolis con el propósito de adornar a aqué-
lla. En la Grecia de Platón, son raras las procesiones que transportan las
imágenes de los dioses30.

Otra posibilidad es pensar en las estatuas de Dédalo, ya no en térmi-
nos monumentales, sino como estas pequeñas estatuas de madera que
eran parte de las ofrendas depositadas en los templos. Su pequeñez
no explicaría el que fueran móviles, aunque sí el que fueran particular-
mente muebles, en sentido literal31.

En semejante contexto, el acto de levantar estatuas, y el acto de le-
vantar estatuas cuyo movimiento no está controlado, adquieren todo su
relieve. Erigir estatuas no tiene sentido fuera de una relación con los dio-
ses y de expectativas por parte del ser humano que se las dedica; en una
palabra, semejante actividad es esencialmente ritual: expresa la piedad del
ser humano que busca agradar al dios, es piadosa por definición32. Está
claro, entonces, que ninguna metáfora pudo ser mejor que ésta, si se trata
de evocar discursos que procuran expresar lo que es pío. Estos discursos,
el texto platónico los increpa por no “quedarse quietos”. Ahora bien, sa-
bemos que en la religión griega, la estatua ofrendada puede representar
cosas diversas. En primer lugar, puede representar a quien la obsequia,
pero no me inclino hacia esta posibilidad en el presente contexto, porque
me parece que tornaría incomprensible la crítica de Platón en términos
de movimiento. Y, más generalmente hablando, tampoco encuentro el

30Para el contraste entre orientales y griegos al respecto, ver BURKERT (1977), p.
153, donde también evoca la procesión del peplo mencionada en Eutifrón, 6c.

31Françoise FRONTISI-DUCROUX (1975) considera que hay suficiente evidencia de
que las estatuas atribuidas a Dédalo pertenecían a esa clase de imágenes labradas en la
madera (cìανα), a veces cubiertas de metal. Ver su capítulo ‘Statues vivantes’.

32El término usado en el Menón para referirse a una estatua (a saber, �γαλµα),
proviene del verbo �γ�λλοµαι (sentirse bien, tomar placer en algo), una noción que,
como lo nota con justeza A. Lefka, está desprovista de sentido estático. La estatua tiene
la función de darles placer a los dioses, y si bien el Eutifrón no usa la palabra, la idea
de agradar a la divinidad está muy presente en el diálogo. Bajo la interpretación en tér-
minos de paradoja que aquí se ofrece, me atrevo a decir que la palabra �γαλµα brilla
por su ausencia. (Para la adscripción de la palabra �γαλµα a un género inanimado, en
contraposición con otros términos aplicados a la estatua, ver BENVENISTE [1932], p.
133).

Tópicos 31 (2006)



i
i

“ooms” — 2007/5/15 — 16:59 — page 159 — #159 i
i

i
i

i
i

DÉDALO Y PLATÓN: EL ESPACIO ESCULTÓRICO DEL EUTIFRÓN 159

apoyo textual que me permitiría pensar que Platón transforma al ser hu-
mano en una ofrenda que camina33. En segundo lugar, la ofrenda puede
representar al dios, mas aquí, no parece ser el caso. Queda la posibili-
dad de que la estatua no represente al dios sino que refiera únicamente a
uno de sus atributos,34 y en tal caso, el atributo parece ser una suerte de
quietud. Paradójicamente, el acto piadoso falla, esto es, no puede agradar
al dios porque su producto, al desplazarse, no da cuenta de la estabilidad
o de la quietud divina. Se trata de un obsequio pío en principio, pero
impío de hecho.

El λìγος-estatua dice entonces algo significante con respecto a la
relación del dador con la divinidad. El lector tiene la sospecha de que si
la muestra de piedad desemboca en algo impío, es porque el lazo que une
lo humano a lo divino no es, en este caso, lo que debería ser. Además,
si se toma en cuenta el hecho de que la piedad, en tiempos de Platón,
es una noción que no se limita a los lazos entre seres humanos y seres
divinos, sino que también se extiende a ciertas relaciones de tipo familiar
o más comunitario, este lazo inadecuado con lo divino, tal vez, da un mal
augurio de la relación de Eutifrón con su padre y de la de Sócrates con
su comunidad.

Pero ¿acaso se puede atribuir alguna clase de quietud o de estabilidad
a los dioses tal y como se hallan descritos en el Eutifrón? Las referen-
cias a los dioses proporcionadas por la mitología y que aparecen en el
diálogo más bien indican que éstos viven en conflicto permanente y que
por ende sus disputas no pueden ser fuente de acuerdo entre seres hu-
manos. Sin embargo, hay indicios claros de que el Sócrates del Eutifrón
no sólo tiene serias reservas con respecto a esa visión tradicional35 sino
que también se siente libre de explorar puntos de vista alternativos. Así

33Esta maravillosa sugerencia que evoca más bien el horizonte cultural mesoame-
ricano, me la hizo M. N. Lapoujade. Para una interpretación de los sacrificios huma-
nos practicados por los mexicas en términos de actos culturales de revitalización, véase
DUVERGER (1983), pp. 146-50. A veces, los sacrificados encarnaban a los dioses. Cfr.
Ibídem, pp. 143-7.

34Para los rituales de oración, de sacrificio y de ofrendas en la Grecia clásica, y tam-
bién para la diversidad de estas últimas, véase VAN STRATEN (1981), pp. 81-102.

35Eutifrón, 6b-c y 8d-e.

Tópicos 31 (2006)



i
i

“ooms” — 2007/5/15 — 16:59 — page 160 — #160 i
i

i
i

i
i

160 NICOLE OOMS

el examen de la posibilidad de que, por lo menos, haya unanimidad entre
los dioses a la hora de determinar qué es pío y qué es impío. Así tam-
bién, la tesis de que los predicados morales corresponden a propiedades
objectivas que no dependen en absoluto de la percepción que se pueda
tener de éstas. En un diálogo posterior,36 en el contexto de la elaboración
de una distinción entre opinión verdadera y conocimiento, Platón hará
reaparecer las estatuas de Dédalo y ofrecerá un criterio para poder hablar
de estabilidad en términos epistemológicos. Con todo, será menester es-
perar al Fedón, esto es a la postulación de las Formas, para encontrarnos
con una noción de lo divino que aparece claramente como fundamento
del realismo moral, tanto ontológica como epistemológicamente.

Donde es tiempo de recordar que las estatuas de que trata
esta sabrosa historia, no sólo se mueven, sino que también
mueven a risa

Quedémonos con las nociones de artefactos animados y de drama-
turgia. Añadamos la de comedia e, incluso, de bufonería sugeridas por
la palabra “broma”37. Hemos conservado episodios cómicos en los que
estatuas aparecen y desaparecen, caminan y hablan en escena; así, hay un
fragmento de diálogo entre un actor y un Hermes de madera provisto de
voz y de autokinesis gracias a Dédalo38.

En el Eutifrón, levantar estatuas que interpretan el papel de
proposición descartada o prófuga es un acto que, así se le otorgue una
significación expiatoria, propiciatoria o laudatoria, es, en cualquier caso,
esencialmente lúdico. Es entonces menester preguntarse qué clase de risa
le da mejor acogida a esa bella broma.

36Véase Menón, 97d-98b. La aparición de las estatuas de Dédalo en el contexto de la
transformación de una opinión verdadera en conocimiento merece un estudio aparte.

37
σκÀµµα, 11c6 y 8.

38Ver MORRIS (1992), pp. 222-3 para el fragmento del autor cómico (homónimo)
Platón. Ver también todo el capítulo titulado ‘Magic and Sculpture’ para la precariedad de
los lazos históricos entre Dédalo y la escultura en el siglo V, cuando éstos no provienen
de fuentes irónicas.

Tópicos 31 (2006)



i
i

“ooms” — 2007/5/15 — 16:59 — page 161 — #161 i
i

i
i

i
i

DÉDALO Y PLATÓN: EL ESPACIO ESCULTÓRICO DEL EUTIFRÓN 161

Si de mofa se trata, la risa será burlona, y la víctima designada es sin
duda Eutifrón: según Sócrates es él, y nadie más, el responsable de esa
producción de artefactos incontrolables a guisa de frutos filosóficos. Y,
claro está, según la importancia que se le otorgue al personaje, uno podrá
pasar de la burla al sarcasmo. Pero el acusado protesta y resiste. Nada nos
impide entonces leer el diálogo como un golpe montado por Sócrates.
En particular, la magnífica salva final en términos de circularidad es, sin
lugar a dudas, un efecto enteramente orquestado por Sócrates. La risa se
torna sardónica: estamos frente a un perverso o, por lo menos, ante un
manipulador. Ambos tipos de risa son unilaterales y mantienen al lector
a distancia de los interlocutores. Se trata de un “reírse de”, y la risa es
denigrante.

La risa puede ponerse nerviosa. Lejos de lograr obsequiarles a los
dioses un λìγος que los honre, el filósofo y el adivino erigen a la luz del
día, y expuestos a la mirada de todos, unos artefactos que ningún templo
abriga y de cuyos movimientos ellos ni siquiera son dueños. Da pena, e
incluso temor, quizá. Esta vez, son los dos interlocutores juntos quienes
se ven cubiertos de ridículo, y la risa es más contenida.

Risa burlona, risa sardónica y risa nerviosa tienen, a su vez, un co-
mún denominador: parten de una suerte de condena por parte del lector,
quien parece encontrarse ya dentro de un recinto en el cual es parte activa
de uno que otro proceso judicial –el de Sócrates o el del padre de Euti-
frón. La broma es pesada, los dientes rechinan y la bella madera de las
estatuas cruje bajo el peso de un metal que amenaza con matarlas.

Pero las estatuas son ágiles, y los interlocutores bromean juntos
cuando las invitan a pasar. Aquéllas son vida. Representan la vida del
pensamiento, expresan avatares suyos. Vistas desde esta perspectiva, las
estatuas recobran el aliento, la broma se aligera, la risa se torna clara y se
eleva, y nosotros lectores podemos reírnos con quienes no son ya “los”
sino “nuestros” interlocutores. Se deja así lugar para un “reírse” que ya
no es irremediablemente unilateral, sino que también puede ser tanto si-
métrico como reflexivo. En otras palabras se accede al sentido del humor
en todas sus dimensiones, por no decir al sentido del humor sin más. Y
nos es ahora posible entrar al espacio abierto del diálogo, convivir con

Tópicos 31 (2006)



i
i

“ooms” — 2007/5/15 — 16:59 — page 162 — #162 i
i

i
i

i
i

162 NICOLE OOMS

las estatuas y sus creadores, y procurar, por ejemplo, resolver el siguiente
enigma: ¿puede un ser humano lograr una liga entre vida y quietud?39

Fuentes consultadas

BARBER, Robin (1990): “The Greeks and their Sculpture” en Owls to
Athens. Essays on Classical Subjects presented to Sir Kenneth Dover
and edited by E. M. Craik, Oxford: Clarendon Press.

BENVENISTE, Emile (1932): “Le sens du mot KOLOSSOS et les noms
grecs de la statue”, Revue de Philologie, de Littérature et d’Histoire
anciennes, pp. 110-135.

BURKERT, Walter (1977): Griechische Religion der archaischen und
klassischen Epoche. Die Religionen der Menschheit, Band 15, Stuttgart:
Verlag W. Kohlhammer.

BURNET, John (1924): Plato’s Euthyphro, Apology of Socrates and
Crito, Oxford.

CSAPO, E. y SLATER, W. J. (1995): The context of Ancient Drama, Ann
Arbor, Univ. of Michigan Press.

DETIENNE, Marcel (1998): Apollon, le couteau à la main (Une appro-
che expérimentale du polythéisme grec), Bibl. des Sciences Humaines,
Gallimard, Mesnil-sur l’Estrée.

39El lector ávido de precisiones conceptuales habrá notado que no siempre he tra-
ducido la palabra λìγος, y que cuando aparece vertida al español, lo está en más de
15 diferentes maneras; por ejemplo, proposición, hipótesis, y argumentación aparecen a
menudo, y vienen bien para reflejar el hecho de que una estatua es una estructura. Sin
embargo, hemos visto que esta noción es todavía demasiado estática, y me parece que
quien buscara un núcleo semántico para ahondar en lo que λìγος significa en el presente
contexto haría mejor en centrarse en las múltiples acepciones del verbo προτÐθηµι (cfr.
supra, p. 147 y el párrafo dedicado a la µÐµησις; véase también el LIDDELL-SCOTT-
JONES, s.v.).

Tópicos 31 (2006)



i
i

“ooms” — 2007/5/15 — 16:59 — page 163 — #163 i
i

i
i

i
i

DÉDALO Y PLATÓN: EL ESPACIO ESCULTÓRICO DEL EUTIFRÓN 163

DUKE, E. A.; HICKEN, W. F.; NICOLL, W. S. M.; ROBINSON, D. B.;
STRACHAN, J. C. G. (1995): Platonis Opera, Tomus I, Oxonii.

DUVERGER, Christian (1983): La flor letal. Economía del sacrificio
azteca, trad. de Juan José Utrilla, México: FCE.

FRONTISI-DUCROUX, Francoise (1975): Dédale mythologie de
l’artisan en Grèce ancienne, Paris: Maspero.

KEULS, Eva C. (1978): Plato and Greek Painting, Leiden: E. J. Brill.

MORRIS, Sarah P. (1992): Daidalos and the Origins of Greek Art, Co-
lumbia Studies in the Classical Tradition, Vol. V, Princeton: University
Press.

HARE, John E. (ed.) (1981): Plato’s Euthyphro. A presentation of the
Greek text with notes by E. John Hare, Pennsylvania: Bryn Mawr
Commentaries.

DORION, Louis-André (ed. y trad.) (1997): PLATON: Lachès, Euthyph-
ron, París: GF Flammarion.

CANTO-SPERBER, Monique (ed., trad., notas) (1991): PLATON:
Ménon, París: GF Flammarion.

GÓMEZ-LOBO, Alfonso (trad., análisis y notas) (1996): PLATÓN:
Eutifrón, Col. Los Clásicos, Santiago de Chile: Ed. Universitaria.

VAN STRATEN, F. T. (1981): “Gifts for the Gods” en VERSNEL, H.S.
(ed.): Faith, Hope and Worship, Leiden: E. J. Brill.

Tópicos 31 (2006)




