
i
i

“hurtado” — 2007/5/15 — 16:59 — page 135 — #135 i
i

i
i

i
i

NOTAS SOBRE DE UTILITATE CREDENDI

Guillermo Hurtado
Universidad Nacional Autónoma de México

gmhp@servidor.unam.mx

Abstract
This article examines some of the arguments of Saint Augustine’s De utilitate

credendi, with the purpose of incorporate them in contemporary philosophical
discussions about belief, testimony and tradition.
Key words : Saint Augustine, belief, faith, naturalism.

Resumen
Este artículo examina algunos de los argumentos de San Agustín en De

utilitate credendi con el propósito de incorporarlos a las discusiones filosóficas
contemporáneas sobre la creencia, el testimonio y la tradición.
Palabras clave : San Agustin, creencia, fe, naturalismo.

De utilitate credendi es un texto normalmente clasificado entre las
obras apologéticas de San Agustín de Hipona. A esto se debe, me pare-
ce, que el texto rara vez sea citado en discusiones filosóficas laicas. Mi
propósito en este trabajo es mostrar que este escrito de Agustín no só-
lo es importante para la apologética cristiana, sino para lo que llamo
doxología , es decir, la teoría general de la creencia1. En lo que sigue, ha-
ré una lectura selectiva del De utilitate credendi [De ut cred ] con el fin

*Recibido: 22-09-06. Aceptado: 04-12-06.
1El estudio filosófico de la noción de creencia ha estado frecuentemente supedita-

do al de la noción de conocimiento. A mí me parece, sin embargo, que el estudio filosó-
fico de la creencia debería ser previo y, hasta cierto punto, independiente del estudio del
conocimiento. Desde mi posición, la epistemología es una parte —la más avanzada, si
se quiere, pero sólo una parte— de la doxología entendida como teoría de la creencia.
Una diferencia importante entre ambas disciplinas es la manera en la que se relacio-
nan sus dimensiones normativas y descriptivas. Yo sospecho —aunque no argumentaré
aquí a favor de ello— que el predominio de la epistemología sobre la doxología ha sido
responsable, en buena medida, de algunos de los callejones sin salida de aquella.

Tópicos 31 (2006), 135-146



i
i

“hurtado” — 2007/5/15 — 16:59 — page 136 — #136 i
i

i
i

i
i

136 GUILLERMO HURTADO

de conectarlo con algunas discusiones filosóficas más recientes sobre la
creencia, el testimonio y la tradición.

1. ¿Es correcto creer lo que no se sabe?

Antes de analizar los argumentos de De ut cred conviene recordar
el marco histórico en el que fue escrito. Agustín redacta De ut cred en
contra de los maniqueos, secta que no aceptaba la autoridad de la iglesia
católica. Los maniqueos sostenían que la religión debía estar basada en
principios evidentes para la razón. Agustín mismo simpatizó con esta
secta durante algún periodo de su vida, pero, como lo cuenta en sus
Confesiones, se alejó de ella después de convencerse de que no ofrecía
el conocimiento firme sobre la divinidad que prometía.

El blanco del argumento central de De ut cred es la norma doxás-
tica, que Agustín atribuye a los maniqueos, de que no debemos creer lo
que no sabemos. Los argumentos de Agustín en contra de esta norma
no se apoyan en la doctrina sobre la creencia religiosa que puede en-
contrarse en los Evangelios,2 sino que son estrictamente filosóficos y se
basan en consideraciones generales acerca de la naturaleza de la creen-
cia. Lo que arguye Agustín es que de aceptar la norma de que sólo hay
que creer lo que se sabe, se iría en contra de los fundamentos de la vida
humana. Lo que intenta Agustín es una especie de reducción al absurdo
práctico y, a fin de cuentas, vital, de la norma en cuestión.

Si bien el blanco de los argumentos de Agustín en De ut cred no es
el escepticismo, podría decirse que la norma doxástica de no debemos
creer lo que no sabemos es cercana o parecida a otras normas doxásti-
cas que propondría el escéptico, por ejemplo, no debemos creer lo que
no sabemos que sabemos, o no debemos creer lo que no sabemos con
certeza. Estas reglas son tan estrictas que de adoptarlas habríamos de

2En el Evangelio se cuenta que cuando Tomás oyó que Jesús había resucitado, dijo:
“Si no viere las heridas de los clavos en sus manos, y si no metiere mi dedo en la herida
de su costado no creeré.” Días después, se aparece Jesús y le pide a Tomás que mire
sus manos y toque su herida. Tomás entonces exclama: “¡Mi señor y mi Dios!” Y Jesús
le contesta: “Porque me viste has creído. ¡Dichosos lo que crean sin ver!” La lección es
muy clara: creer sin ver (i.e. sin saber) es camino de la bienaventuranza.

Tópicos 31 (2006)



i
i

“hurtado” — 2007/5/15 — 16:59 — page 137 — #137 i
i

i
i

i
i

NOTAS SOBRE DE UTILITATE CREDENDI 137

poner en duda la totalidad de nuestras creencias, sobre todo, si, como
propone Descartes, imaginamos situaciones descabelladas, como la del
genio maligno, en las que podríamos estar equivocados acerca de aquello
que creemos saber o creemos saber con certeza. Como veremos, Agustín
considera que normas doxásticas como las anteriores son sencillamente
inaceptables porque van en contra de las condiciones más básicas de la
vida humana3.

En contra de los maniqueos, Agustín sostiene en De ut cred que no
es indigno que la creencia religiosa esté basada en la autoridad de la Igle-
sia en vez de que lo esté en el ejercicio autónomo de la razón por parte
de los creyentes o, como fue el caso para los que conocieron a Jesucristo
y vieron sus milagros, en datos empíricos inobjetables. No es indigno,
por lo tanto, creer en Dios sin poseer pruebas empíricas de su existencia
o sin tener razones válidas y sólidas que concluyan su existencia4.

Sin embargo, el argumento de Agustín no se restringe al caso de
la creencia religiosa. Lo que él pretende mostrar es que algunas de nues-
tras creencias más básicas carecen de datos o de pruebas y que, sin em-
bargo, no pueden ponerse en duda sin cometer un error. Agustín plantea
el caso de la creencia de que la que dice ser nuestra madre es nuestra ver-
dadera madre. ¿Sabemos con seguridad que ella es nuestra madre? Esta
creencia está basada, después de todo, en el testimonio de las comadro-
nas o los médicos que se ocuparon del parto. Son ellos los que dan fe
que de X nació un niño Y. Su testimonio se toma como verídico por
la confianza depositada en ellos. Pero ellos podrían mentir. Luego, si

3No debemos confundir las normas doxásticas de los escépticos con otras más
moderadas que sostienen que no debemos creer sin algún grado de reservas en aquello
que no sabemos con certeza. Estas normas de prudencia doxológica tienen vigencia en
distintos campos de la actividad humana. El error filosófico consistiría en generalizarlas
más allá de los contextos específicos en los que se utilizan. Sobre esto, véase mi ensayo
“Por qué no soy falibilista”. Sobre las nociones de duda y de sospecha involucradas en
estas normas, véase también mi ensayo “Dudas y sospechas”.

4Agustín no ofrece en De ut cred una definición de “saber” pero da como un ejem-
plo del saber el ver. Lo que sí hace Agustín es distinguir entre los actos de comprender,
creer y opinar: el primero, nos dice, está libre de todo defecto, el segundo admite alguna
falta y el tercero es imperfecto. Agustín también afirma que lo que comprendemos se lo
debemos a la razón, lo que creemos a la autoridad y lo que conjeturamos al error.

Tópicos 31 (2006)



i
i

“hurtado” — 2007/5/15 — 16:59 — page 138 — #138 i
i

i
i

i
i

138 GUILLERMO HURTADO

aceptamos el principio que para saber que P hay que ver P o tener un
razonamiento demostrativo de P, no podemos contar la creencia anterior
como un caso de conocimiento. Ahora bien, si no sabemos que nuestra
madre es nuestra madre, ¿es racional dejar de creer en ello? ¿Sería co-
rrecto desapegarse de la mujer que nos ha tratado como su hijo y verla
como una mujer más o incluso como una impostora?

La respuesta de Agustín es que dejar de creer en este caso no sólo
es doxásticamente incorrecto, sino, a fin de cuentas, inhumano. El que
sea correcto creer que P no sólo depende de las evidencias o los ra-
zonamientos que tengamos en favor de P —es decir, de aquello que la
epistemología toma en cuenta para determinar cuándo se sabe algo—
sino de consideraciones que tienen que ver con otros valores o virtudes
humanas5.

Conviene comparar este razonamiento con otro ofrecido por Agus-
tín en Contra Académicos. Lo que allí pretendía Agustín era, por una par-
te, mostrar que el escepticismo académico es una posición autorrefutable
y, por otra parte, que algunas de nuestras creencias son evidentemente
verdaderas. En De ut cred, Agustín no sostiene que no creer que la mujer
que dice ser nuestra madre sea nuestra verdadera madre sea inconsistente
o irracional o necesariamente falso. Puede ser verdad, por supuesto, que
ella sea una impostora, y puede ser racional llegar a sospechar o incluso

5Razona así Agustín: “Supuesto, pues, que no se deba creer más que lo que se sabe,
¿qué razón hay para que los hijos cuiden a los padres y les correspondan con su amor,
si no los creen padres suyos? No se les puede conocer por la razón; por el testimonio
de la madre podemos llegar a creer que una determinada persona es nuestro padre; pero
tratándose de la madre, se la tiene por madre propia, las más de las veces no por testi-
monio suyo sino de las comadronas, de las nodrizas o de las criadas; porque ¿no puede
suceder que se le substraiga el verdadero hijo y se le suplante con otro, y que engañada
ella, transmita su error a los demás? Sin embargo, creemos, y creemos sin asomo de du-
da, una cosa que reconocemos que no se puede saber. ¿Quién no ve que, de no ser así,
se atenta contra la piedad, el vínculo más sagrado del género humano, con la mayor per-
fidia? ¿Podrá haber un hombre que, por necio que sea, estime censurables los cuidados
para con los que creemos nuestros padres, aun cuando no lo fueran? Por el contrario,
¿no pensaría que merece el exterminio quien, por temor a que no lo fueran, niega el
amor a sus posibles padres verdaderos? Múltiples razones pueden aducirse para poner
en claro que de la sociedad humana no quedaría nada firme si nos determináramos a no
creer más que lo que podemos percibir por nosotros mismos” (De Ut Cred, XII, 26).

Tópicos 31 (2006)



i
i

“hurtado” — 2007/5/15 — 16:59 — page 139 — #139 i
i

i
i

i
i

NOTAS SOBRE DE UTILITATE CREDENDI 139

dejar de creer que ella sea nuestra madre genuina, y nada hay de incohe-
rente o inconsistente en ello. No lo es porque existen circunstancias en
las que nuestras posibles dudas acerca de la legitimidad de nuestra madre
estén basadas en datos o evidencias confiables que apuntan hacia ello;
por ejemplo, si descubriera documentos en los que se incrimina a mi su-
puesta madre de robo de infantes o me hiciera una prueba de ADN, etc.
En estos casos, es evidente que él concedería que dejar de creer que la
que dice ser nuestra madre lo sea en verdad y, en consecuencia, modifi-
car la naturaleza de la relación que tenemos con ella —por ejemplo, el
respeto, las obligaciones o los sentimientos que hacia ella tenemos— es
algo aceptable o por lo menos comprensible.

Lo que sostiene Agustín en De ut cred es que sospechar o dudar o
dejar de creer que nuestra madre es nuestra madre con base únicamente
en la norma de que no debemos creer lo que no sabemos es reproba-
ble. La manera en la que arguye a favor de lo anterior es mostrar un
caso en que la norma doxástica en cuestión tendría consecuencias que
merecen calificarse como inhumanas. Luego, la norma no puede ser ge-
neral, es decir, no puede aplicarse en el caso de todas y cada uno de
nuestras creencias.

Me parece que una premisa implícita del razonamiento de Agustín
es que las normas que adoptamos en nuestra vida —sean éstas doxás-
ticas, morales, legales, etc.— no pueden socavar ni ir en contra de los
cimientos de la vida humana6.

6En W. JAMES: “The will to believe”, en The will to believe and other essays in
popular philosophy, New York: Longmans Green 1898 —un texto muy cercano en
motivación filosófica y espiritual al De ut cred— James rechaza la norma de que sólo
podemos creer lo que sabemos, pero su argumento es más elaborado que el de Agustín.
Según James hay ocasiones en las que cabe suspender el juicio ante ciertas cuestiones
que se nos presentan. En estos casos podemos aceptar la norma doxástica de que no
hemos de creer sin razones o datos suficientes. Sin embargo, sostiene James, hay otras
circunstancias de la vida en las que no podemos dejar de creer, incluso si no disponemos
de elementos intelectuales para formarnos una creencia. En estas ocasiones, tenemos
que arriesgarnos a creer en P o en no-P, pero no podemos —porque la fuerza de las
cosas así nos lo impone— suspender el juicio. El error del defensor de la norma criticada
es no percibir las diferencias que hay entre las distintas situaciones y tratar todos los casos
de la misma manera. Un reproche semejante podría hacerse al escéptico o al falibilista.

Tópicos 31 (2006)



i
i

“hurtado” — 2007/5/15 — 16:59 — page 140 — #140 i
i

i
i

i
i

140 GUILLERMO HURTADO

2. Creencia, testimonio y confianza

El lazo entre las madres y los hijos es uno de los cimientos de la
vida humana. Pero Agustín considera otros lazos en los que se basan
nuestros testimonios, como el de la amistad y el que hay entre el maes-
tro y el alumno, que también son de importancia en nuestras vidas. Así
como el hijo no debe dudar por norma de la madre, el amigo no debe
dudar por principio del amigo, ni el alumno del maestro. Mientras que
el amigo acepta el testimonio del amigo porque confía en él, el alumno
lo hace, además, porque reconoce la autoridad del maestro. Esto últi-
mo le interesa a Agustín, ya que a partir de ahí, él pretende legitimar la
autoridad del testimonio de la Iglesia Católica7.

¿Pero cómo sabemos quiénes son en verdad nuestros amigos y quié-
nes nuestros maestros? Agustín se hace estas preguntas en De ut cred.
Una primera respuesta es que de la misma manera en la que no debemos
dudar sin causa ni razón que nuestra madre sea nuestra verdadera madre,
no debemos hacerlo acerca de nuestros amigos y maestros. Sin embargo,
los casos no son equiparables. Es rarísimo que alguien finja ser la madre
de alguien más, pero sucede con mucha frecuencia que alguien finja ser
amigo de otro. Y también es harto común que alguien pretenda ser au-

7La defensa de la creencia en materia religiosa que propone Agustín en De ut cred
puede verse como un antecedente de Pascal en sus Pensées (B. PASCAL: Pensamientos,
Madrid: Espasa Calpe 1995) y de James en The will to believe. En los tres casos se sos-
tiene que aunque no sepamos que Dios existe, creer en él no sólo es aceptable desde
una perspectiva doxástica, sino que es lo más recomendable por razones prácticas. El
argumento de Pascal no tiene la generalidad del de James, que se extiende a todos aque-
llos casos en los que nos es imperativo creer o no creer algo y no disponemos de los
elementos epistémicos para elegir entre una u otra actitud. El de Agustín es tan general
como el de James, ya que su conclusión es que en la mayoría de nuestras creencias no
tenemos los elementos suficientes para saber y que, sin embargo, dejar de creer sería
reprobable desde un punto de vista práctico, moral y existencial. Pero la principal dife-
rencia entre el argumento de Agustín y los de Pascal y James es que el del primero va
dirigido en contra de los maniqueos —que creen en Cristo pero no en la doctrina de la
Iglesia Católica— mientras que los otros van dirigidos en contra del ateo o agnóstico.
Las consecuencias filosófica de esta diferencia dialéctica son importantes. Agustín no
sólo defiende una creencia más o menos aislada —la creencia en la existencia de Dios—
sino una red entera de creencias que constituyen una tradición específica.

Tópicos 31 (2006)



i
i

“hurtado” — 2007/5/15 — 16:59 — page 141 — #141 i
i

i
i

i
i

NOTAS SOBRE DE UTILITATE CREDENDI 141

toridad en algún campo, cuando en realidad no lo es. Todo esto sucede,
pero no es una razón para que nunca confiemos en nuestros amigos o
maestros. Mientras no tengamos razones reales para dudar, lo normal,
lo natural, lo humano, es confiar en ellos. Sin embargo, lo anterior no
equivale a que aceptemos sin más a cualquiera que se presente y nos diga
que quiere ser nuestro amigo o que pretenda ser nuestro maestro. Son
los hechos lo que nos muestran cuando alguien es en verdad amigo o
maestro.

A Agustín le preocupa sobremanera la cuestión de cómo distinguir
al maestro genuino del que no lo es en asuntos divinos. Pero no hace
falta tener los intereses religiosos de Agustín para preocuparse por este
tema. Después de todo, el maestro genuino en cualquier campo de ex-
periencia es el que nos enseña la verdad sobre ese campo. Pero si desco-
nocemos esa verdad, ¿cómo saber quién nos la puede enseñar? Agustín
se plantea el problema de cómo alguien que no sabe nada acerca de un
tema P puede distinguir entre el que sabe y el que no sabe que P. En el
caso de la religión, sólo nos queda, afirma Agustín, confiar en que Dios
nos va a iluminar para encontrar al verdadero maestro —tesis que había
defendido antes en De Magistro. Pero si no aceptamos la doctrina de
la iluminación, ¿cómo saber quién tiene, en verdad, autoridad en cierto
campo? ¿Cómo saber quién predica la religión verdadera? Pongamos un
ejemplo más trivial. S está enfermo. Un médico M1 le dice que debe
extirparse un tumor y otro médico M2 le dice que debe atacarlo con ra-
diación. ¿A quién ha de creer S? Como S no es médico, no puede hacer
un juicio epistémico sobre los diagnósticos; tiene que depositar su con-
fianza en uno de ellos. Si no lo quiere hacer de manera ciega o intuitiva,
tendrá que apoyarse en la opinión que de M1 y M2 tengan sus colegas
médicos; o en el testimonio de otros pacientes de M1 y M2; o dejarse
guiar por el prestigio público de M1 o M2 o por la fama de las escuelas
médicas en las que estudiaron (no es por ornato que los médicos cuelgan
sus diplomas). Para tomar su decisión, basada en su creencia de cuál de

Tópicos 31 (2006)



i
i

“hurtado” — 2007/5/15 — 16:59 — page 142 — #142 i
i

i
i

i
i

142 GUILLERMO HURTADO

los dos diagnósticos es el acertado, a S no le queda más que confiar en
alguien o en algo8.

3. Agustín, ¿naturalista?

Un lector contemporáneo encontrará semejanzas entre las ideas de
Agustín sobre la legitimidad vital de creer sin saber con algunas afirma-
ciones de Wittgenstein acerca de las creencias que se hallan en el lecho de
nuestras prácticas9. Parece, entonces, que podría incluirse a Agustín en el
grupo de los llamados por Strawson “naturalistas suaves”10. A diferen-
cia de los “naturalistas duros”, como Quine, los suaves, como Hume y
Wittgenstein, no buscan reducir la epistemología a cuestiones dirimibles
por las ciencias naturales, pero rechazarían, junto con ellos, todas aque-
llas posiciones que sostienen que el saber y la creencia están en un ámbito
normativo independiente del ámbito de lo natural.

Hago un par de aclaraciones a la propuesta de leer a Agustín co-
mo un tipo de naturalista epistémico. En vez de hablar de un naturalismo
fuerte y otro suave, yo preferiría hacerlo de uno cientificista y otro hu-
manista. Es en éste último que yo incluiría a Agustín junto con el Ortega
y Gasset de Ideas y creencias y el Wittgenstein de On Certainty. Mientras
que el primer tipo de naturalismo pretende que la doxología se reduzca
a las ciencias naturales o que, al menos, conforme un continuo con ellas,
el segundo ubicaría a la doxología en el campo de las humanidades. Yo
también distinguiría dos vertientes dentro del naturalismo: la instintiva
y la cultural. Mientras que Hume y —a veces— Wittgenstein hablan de
un impulso animal que nos hace creer, Agustín hablaría de una actitud

8Hay veces en los que parece que no tenemos más opción que creer que P, aunque
no confiemos en aquel S que sostiene P. En casos así quizá cabe la distinción entre creer
y aceptar. En situaciones como éstas diríamos que no creemos en sentido estricto en la
opinión o el testimonio de S, sino que lo aceptamos por diversas causas.

9Por ejemplo, en el parágrafo 344 de On Certainty se dice que: “My life con-
sists in my being content to accept many things”. No está de más recordar que para
Wittgenstein estas creencias no son saberes, a diferencia de lo que opinaba Moore.

10Cfr. P. STRAWSON: Naturalism and Skepticism: some varieties, London: Methuen
1985.

Tópicos 31 (2006)



i
i

“hurtado” — 2007/5/15 — 16:59 — page 143 — #143 i
i

i
i

i
i

NOTAS SOBRE DE UTILITATE CREDENDI 143

humana y con esto pienso que él se referiría no sólo a elementos instinti-
vos, sino a otros sociales y culturales que son parte indisoluble de la vida
de los humanos y conforman una segunda naturaleza. Dejar de creer en
que nuestra madre es nuestra madre con base en la norma de que sólo
hemos de creer lo que sabemos es, para Agustín, inhumano, no sólo por
ir en contra de nuestros instintos morales más profundos, sino por ser
algo antisocial y, a fin de cuentas, lesivo.

La diferencia entre los naturalismos de Agustín y de Hume también
puede apreciarse en la importancia que otorga aquél al testimonio y a la
tradición como fuentes de la creencia. Mientras que Hume afirmaba que
la naturaleza nos hace creer ciertas cosas, Agustín sostenía que la tradi-
ción —nuestra segunda naturaleza— nos hace creer otras cosas no me-
nos importantes. Esta diferencia entre el naturalismo de ambos autores
determina las opiniones distintas que tenían acerca de la creencia religio-
sa. Para Hume el terror es la principal causa de la creencia religiosa, para
Agustín, en cambio, la creencia religiosa está fundada en la confiabilidad
de la tradición heredada por la Iglesia. En lo que sigue quisiera retomar
algunas de las cosas que nos dice Agustín en De ut cred sobre la creencia
en Dios para generalizarlas a otros casos. La originalidad de Agustín se
halla, como veremos, no sólo en la manera en la que muestra que muchas
de nuestras creencias dependen del testimonio, sino también en la ma-
nera en la que nos muestra que éste depende, a su vez, de las tradiciones
y de las instituciones.

4. Testimonio, tradición e institución

Hemos visto que Agustín sostiene que es incorrecto dudar sin causa
real del testimonio de nuestros padres, amigos y maestros. Pero lo que
él pretende en De ut cred es sostener que tampoco hemos de dudar
del testimonio de la Iglesia Católica. Su razonamiento puede reformu-
larse de esta manera: las creencias religiosas —como quizá la mayoría de
nuestras creencias— no se dan de manera aislada, sino que lo hacen en
el seno de una red de creencias que conforman una tradición. El testi-
monio original de los apóstoles ha logrado convertirse a lo largo de los

Tópicos 31 (2006)



i
i

“hurtado” — 2007/5/15 — 16:59 — page 144 — #144 i
i

i
i

i
i

144 GUILLERMO HURTADO

siglos en una tradición de creencias y prácticas gracias a la Iglesia, que lo
ha preservado y transmitido. De ese testimonio original procede la au-
toridad de la Iglesia. Luego, cuestionar esa autoridad, es socavar aquello
que sustenta nuestra fe.

Agustín reconoce que en la religión, como en otros campos, hay una
pluralidad de tradiciones. ¿Cómo elegir entonces una de ellas? O dicho
de manera más exacta: ¿cómo elegir entre creer que P, tal como lo indica
una tradición T1, o creer que no-P, como lo indica una tradición T2? En
De ut cred Agustín ofrece tres criterios para determinar qué tradición
religiosa es más confiable: su antigüedad, su difusión y su asentimiento.
En el caso de la disputa entre católicos y maniqueos, Agustín afirma que
la religión católica tiene mayor antigüedad, difusión y asentimiento que la
doctrina maniquea y que, por ello, un cristiano debe preferir la doctrina
católica.

Hay que prestar atención al hecho de que Agustín no afirma que
los tres criterios sean una garantía de la verdad de la creencia apoyada
en la tradición T. En otras palabras, Agustín en ningún momento de-
fiende las falacias de autoridad o de multitud. No, lo que dice es que la
creencia que es preferible aceptar es aquella que pertenece a la tradición
que cumple mejor con los tres criterios dados. A mí me parece que estos
tres criterios no sólo se utilizan hoy en día en el campo religioso, sino
otros, incluso muy lejanos.

Queda un problema por resolver. Supongamos que dos tradiciones
antagónicas tienen la misma antigüedad, difusión y asentimiento. ¿Cómo
elegir entre ellas? Si bien Agustín no plantea este problema en De ut cred,
podemos encontrar hacia el final del texto una posible respuesta basada
en un criterio causal de la robustez de la autoridad de las tradiciones. La
fortaleza de la tradición católica, dice Agustín, emana de los milagros:
con ellos se ganó la autoridad, con la autoridad se mereció la fe, ésta
hizo que se congregaran muchedumbres, con éstas se ganó la antigüedad,
y con ella, por último, se robusteció la religión (§32). Sería interesante
explorar qué equivalente a los milagros hay en tradiciones no religiosas
para determinar su grado de robustez.

Tópicos 31 (2006)



i
i

“hurtado” — 2007/5/15 — 16:59 — page 145 — #145 i
i

i
i

i
i

NOTAS SOBRE DE UTILITATE CREDENDI 145

Acabo ya. De utl cred es un texto apologético cuyo propósito es
defender la fe católica de la crítica maniquea. Pero esta defensa de la fe
se torna en una defensa de la iglesia católica en tanto que institución.
Una lectura contemporánea de este texto puede generalizar sus argu-
mentos para reflexionar acerca de la importancia de las instituciones en
la preservación, difusión y transmisión de las creencias. Las creencias que
conforman nuestras culturas dependen de la existencia y el buen funcio-
namiento de instituciones diseñadas para preservar, difundir y fortalecer
esos cuerpos de creencias. A lo largo de la historia, las iglesias han sido
instituciones de este tipo. En el mundo secularizado, hay otras institu-
ciones que cumplen con roles semejantes; por dar unos ejemplos: los
estados, las universidades y las empresas. La lección perdurable de Agus-
tín es que la doxología no puede ocuparse sólo de individuos aislados
—como sucedía en la tradición cartesiana— sino que también ha de ha-
cerlo de estas instituciones11.

Bibliografía

AGUSTÍN DE HIPONA: “De la utilidad de creer”, en Obras de San
Agustín, Vol. IV, Obras apologéticas, Madrid: BAC 1948.

———: “Contra Académicos”, en Obras de San Agustín, Vol. III,
Madrid: BAC.

DESCARTES, R.: Meditaciones metafísicas, México: Espasa Calpe 1982.

GADAMER, H.: Verdad y método, Salamanca: Sígueme 1988.

11He discutido provechosamente acerca de De utilitate credendi con Mario Gen-
sollen y con Héctor Zagal. Ambos han publicado artículos sobre este tema en los que
hacen referencia a una versión antigua de este trabajo que llevaba el título de “Creencia,
testimonio y tradición en De utilitate credendi”. En la bibliografía ofrezco las fichas
completas de dichos artículos.

Tópicos 31 (2006)



i
i

“hurtado” — 2007/5/15 — 16:59 — page 146 — #146 i
i

i
i

i
i

146 GUILLERMO HURTADO

GENSOLLEN, M: “¿Es moralmente reprobable sostener o adoptar
creencias religiosas?”, Tópicos, 27 (2004), pp. 167-185.

HUME, D.: A Treatise on Human Understanding, Oxford 1978.

———: Diálogos sobre religión natural, México: Fondo de Cultura
Económica 1979.

HURTADO, G: “Por qué no soy falibilista”, Crítica, Vol. XXXII, No. 96
(diciembre de 2000), pp. 59-97.

———: “Dudas y sospechas”, Theoría, 16 (junio de 2004), pp. 29-43.

JAMES, W.: “The will to believe”, en The will to believe and other essays
in popular philosophy, New York: Longmans Green 1898.

PASCAL, B.: Pensamientos, Madrid: Espasa Calpe 1995.

ORTEGA Y GASSET, J.: Ideas y creencias, Revista de Occidente 1940.

STRAWSON, P.: Naturalism and Skepticism: some varieties, London:
Methuen 1985.

VILLORO, L: Creer, saber, conocer, México: Siglo XXI 1989.

WITTGENSTEIN, L: Sobre la certeza, Barcelona: Gedisa 2003.

ZAGAL, H.: “Confianza y asentimiento. La reconstrucción de un argu-
mento del De utilitate credendi de San Agustín”, Thémata, 34 (2005), p.
285.

Tópicos 31 (2006)




