NOTAS SOBRE DE UTILITATE CREDENDI

Guillermo Hurtado
Universidad Nacional Autonoma de México
gmhp@servidor.unam.mx

Abstract

This article examines some of the arguments of Saint Augustine’s De utilitate
credendi, with the purpose of incorporate them in contemporary philosophical
discussions about belief, testimony and tradition.

Key words: Saint Augustine, belief, faith, naturalism.

Resumen

Este articulo examina algunos de los argumentos de San Agustin en De
utilitate credendi con el propésito de incorporarlos a las discusiones filos6ficas
contemporaneas sobre la creencia, el testimonio y la tradicion.

Palabras clave: San Agustin, creencia, fe, naturalismo.

De utilitate credendi es un texto normalmente clasificado entre las
obras apologéticas de San Agustin de Hipona. A esto se debe, me pare-
ce, que el texto rara vez sea citado en discusiones filosoficas laicas. Mi
proposito en este trabajo es mostrar que este escrito de Agustin no sé-
lo es importante para la apologética cristiana, sino para lo que llamo
doxologia, es decir, la teorfa general de la creencial. En lo que sigue, ha-
ré una lectura selectiva del De utilitate credendi [De ut cred] con el fin

"Recibido: 22-09-06. Aceptado: 04-12-06.

'El estudio filoséfico de la nocién de creencia ha estado frecuentemente supedita-
do al de la nocién de conocimiento. A mi me parece, sin embargo, que el estudio filos6-
fico de la creencia debetfa ser previo y, hasta cierto punto, independiente del estudio del
conocimiento. Desde mi posicién, la epistemologia es una parte —la mas avanzada, si
se quiere, pero sélo una parte— de la doxologia entendida como teorfa de la creencia.
Una diferencia importante entre ambas disciplinas es la manera en la que se relacio-
nan sus dimensiones normativas y descriptivas. Yo sospecho —aunque no argumentaré
aqui a favor de ello— que el predominio de la epistemologfa sobre la doxologia ha sido
responsable, en buena medida, de algunos de los callejones sin salida de aquella.

Tépicos 31 (2006), 135-146



136 GUILLERMO HURTADO

de conectarlo con algunas discusiones filos6ficas mds recientes sobre la
creencia, el testimonio y la tradicion.

1. ¢Es correcto creer lo que no se sabe?

Antes de analizar los argumentos de De ut cred conviene recordar
el marco historico en el que fue escrito. Agustin redacta De ut cred en
contra de los maniqueos, secta que no aceptaba la autoridad de la iglesia
catolica. Los maniqueos sostenian que la religion debia estar basada en
principios evidentes para la razén. Agustin mismo simpatiz6 con esta
secta durante algin periodo de su vida, pero, como lo cuenta en sus
Confesiones, se alejé de ella después de convencerse de que no ofrecia
el conocimiento firme sobre la divinidad que prometia.

El blanco del argumento central de De ut cred es la norma doxas-
tica, que Agustin atribuye a los maniqueos, de que no debemos creer lo
que no sabemos. Los argumentos de Agustin en contra de esta norma
no se apoyan en la doctrina sobre la creencia religiosa que puede en-
contrarse en los Evangelios,” sino que son estrictamente filos6ficos y se
basan en consideraciones generales acerca de la naturaleza de la creen-
cia. Lo que arguye Agustin es que de aceptar la norma de que sélo hay
que creer lo que se sabe, se irfa en contra de los fundamentos de la vida
humana. Lo que intenta Agustin es una especie de reduccion al absurdo
practico y, a fin de cuentas, vital, de la norma en cuestion.

Si bien el blanco de los argumentos de Agustin en De ut cred no es
el escepticismo, podria decirse que la norma doxastica de no debemos
creer lo que no sabemos es cercana o parecida a otras normas doxasti-
cas que propondria el escéptico, por ejemplo, no debemos creer lo que
no sabemos que sabemos, o no debemos creer lo que no sabemos con
certeza. Estas reglas son tan estrictas que de adoptarlas habriamos de

En el Evangelio se cuenta que cuando Tomas oy6 que Jesus habia resucitado, dijo:

“Si no viere las heridas de los clavos en sus manos, y si no metiere mi dedo en la herida

de su costado no creeré.” Dias después, se aparece Jesus y le pide a Tomas que mire
> y

sus manos y toque su herida. Tomas entonces exclama: “{Mi sefior y mi Dios!” Y Jests

122

le contesta: “Porque me viste has creido. {Dichosos lo que crean sin ver!” La leccion es

muy clara: creer sin ver (i.e. sin saber) es camino de la bienaventuranza.

Topicos 31 (2000)



NOTAS SOBRE DE UTILITATE CREDENDI 137

poner en duda la totalidad de nuestras creencias, sobre todo, si, como
propone Descartes, imaginamos situaciones descabelladas, como la del
genio maligno, en las que podriamos estar equivocados acerca de aquello
que creemos saber o creemos saber con certeza. Como veremos, Agustin
considera que normas doxasticas como las anteriores son sencillamente
inaceptables porque van en contra de las condiciones mas basicas de la
vida humana’.

En contra de los maniqueos, Agustin sostiene en De ut cred que no
es indigno que la creencia religiosa esté basada en la autoridad de la Igle-
sia en vez de que lo esté en el ejercicio auténomo de la razén por parte
de los creyentes o, como fue el caso para los que conocieron a Jesucristo
y vieron sus milagros, en datos empiricos inobjetables. No es indigno,
por lo tanto, creer en Dios sin poseer pruebas empiricas de su existencia
o sin tener razones vilidas y sélidas que concluyan su existencia®.

Sin embargo, el argumento de Agustin no se restringe al caso de
la creencia religiosa. Lo que ¢él pretende mostrar es que algunas de nues-
tras creencias mas basicas carecen de datos o de pruebas y que, sin em-
bargo, no pueden ponerse en duda sin cometer un error. Agustin plantea
el caso de la creencia de que la que dice ser nuestra madre es nuestra ver-
dadera madre. ;Sabemos con seguridad que ella es nuestra madre? Esta
creencia estd basada, después de todo, en el testimonio de las comadro-
nas o los médicos que se ocuparon del parto. Son ellos los que dan fe
que de X nacié un nifio Y. Su testimonio se toma como veridico por
la confianza depositada en ellos. Pero ellos podrian mentir. Luego, si

’No debemos confundir las normas doxasticas de los escépticos con otras mas
moderadas que sostienen que no debemos creer sin algin grado de reservas en aquello
que no sabemos con certeza. Estas normas de prudencia doxolégica tienen vigencia en
distintos campos de la actividad humana. El error filoséfico consistiria en generalizarlas
mas alld de los contextos especificos en los que se utilizan. Sobre esto, véase mi ensayo
“Por qué no soy falibilista”. Sobre las nociones de duda y de sospecha involucradas en
estas normas, véase también mi ensayo “Dudas y sospechas”.

*Agustin no ofrece en De ut cred una definicién de “saber” pero da como un cjem-
plo del saber el ver. Lo que si hace Agustin es distinguir entte los actos de comprender,
creer y opinar: el primero, nos dice, esta libre de todo defecto, el segundo admite alguna
falta y el tercero es imperfecto. Agustin también afirma que lo que comprendemos se lo
debemos a la razén, lo que creemos a la autoridad y lo que conjeturamos al error.

Topicos 31 (20006)



138 GUILLERMO HURTADO

aceptamos el principio que para saber que P hay que ver P o tener un
razonamiento demostrativo de P, no podemos contar la creencia anterior
como un caso de conocimiento. Ahora bien, si no sabemos que nuestra
madre es nuestra madre, ¢es racional dejar de creer en ello? ¢Seria co-
rrecto desapegarse de la mujer que nos ha tratado como su hijo y verla
como una mujer mas o incluso como una impostora?

La respuesta de Agustin es que dejar de creer en este caso no solo
es doxasticamente incorrecto, sino, a fin de cuentas, inhumano. El que
sea correcto creer que P no sélo depende de las evidencias o los ra-
zonamientos que tengamos en favor de P —es decir, de aquello que la
epistemologia toma en cuenta para determinar cuando se sabe algo—
sino de consideraciones que tienen que ver con otros valores o virtudes
humanas®.

Conviene comparar este razonamiento con otro ofrecido por Agus-
tin en Contra Académicos. Lo que alli pretendia Agustin era, por una pat-
te, mostrar que el escepticismo académico es una posicién autorrefutable
Y, por otra parte, que algunas de nuestras creencias son evidentemente
verdaderas. En De ut cred, Agustin no sostiene que no creer que la mujer
que dice ser nuestra madre sea nuestra verdadera madre sea inconsistente
o irracional o necesariamente falso. Puede ser verdad, por supuesto, que
ella sea una impostora, y puede ser racional llegar a sospechar o incluso

3Razona asi Agustin: “Supuesto, pues, que no se deba creer més que lo que se sabe,
¢qué razén hay para que los hijos cuiden a los padres y les correspondan con su amor,
si no los creen padres suyos? No se les puede conocer por la razén; por el testimonio
de la madre podemos llegar a creer que una determinada persona es nuestro padre; pero
trataindose de la madre, se la tiene por madre propia, las mas de las veces no por testi-
monio suyo sino de las comadronas, de las nodrizas o de las criadas; porque ¢no puede
suceder que se le substraiga el verdadero hijo y se le suplante con otro, y que engafiada
ella, transmita su error a los demas? Sin embargo, creemos, y creemos sin asomo de du-
da, una cosa que reconocemos que no se puede saber. ;Quién no ve que, de no ser asf,
se atenta contra la piedad, el vinculo més sagrado del género humano, con la mayor per-
fidia? ¢Podra haber un hombre que, por necio que sea, estime censurables los cuidados
para con los que creemos nuestros padres, aun cuando no lo fueran? Por el contrario,
¢no pensarfa que merece el exterminio quien, por temor a que no lo fueran, niega el
amor a sus posibles padres verdaderos? Multiples razones pueden aducirse para poner
en claro que de la sociedad humana no quedarfa nada firme si nos determinaramos a no
creer mas que lo que podemos percibir por nosotros mismos” (De Ut Cred, X11, 20).

Topicos 31 (2000)



NOTAS SOBRE DE UTILITATE CREDENDI 139

dejar de creer que ella sea nuestra madre genuina, y nada hay de incohe-
rente o inconsistente en ello. No lo es porque existen circunstancias en
las que nuestras posibles dudas acerca de la legitimidad de nuestra madre
estén basadas en datos o evidencias confiables que apuntan hacia ello;
por ejemplo, si descubriera documentos en los que se incrimina a mi su-
puesta madre de robo de infantes o me hiciera una prueba de ADN, etc.
En estos casos, es evidente que ¢l concederia que dejar de creer que la
que dice ser nuestra madre lo sea en verdad y, en consecuencia, modifi-
car la naturaleza de la relacién que tenemos con ella —por ejemplo, el
respeto, las obligaciones o los sentimientos que hacia ella tenemos— es
algo aceptable o por lo menos comprensible.

Lo que sostiene Agustin en De ut cred es que sospechar o dudar o
dejar de creer que nuestra madre es nuestra madre con base dnicamente
en la norma de que no debemos creer lo que no sabemos es reproba-
ble. La manera en la que arguye a favor de lo anterior es mostrar un
caso en que la norma doxastica en cuestion tendria consecuencias que
merecen calificarse como inhumanas. Luego, la norma no puede ser ge-
neral, es decir, no puede aplicarse en el caso de todas y cada uno de
nuestras creencias.

Me parece que una premisa implicita del razonamiento de Agustin
es que las normas que adoptamos en nuestra vida —sean éstas doxas-
ticas, morales, legales, etc— no pueden socavar ni ir en contra de los

cimientos de la vida humana®.

SEn W. JAMES: “The will to believe”, en The will to believe and other essays in
popular philosophy, New York: Longmans Green 1898 —un texto muy cercano en
motivacion filoséfica y espiritual al De ut cred— James rechaza la norma de que sélo
podemos creet lo que sabemos, pero su argumento es mas elaborado que el de Agustin.
Segtn James hay ocasiones en las que cabe suspender el juicio ante ciertas cuestiones
que se nos presentan. En estos casos podemos aceptar la norma doxéstica de que no
hemos de creer sin razones o datos suficientes. Sin embatgo, sostiene James, hay otras
circunstancias de la vida en las que no podemos dejar de creer, incluso si no disponemos
de elementos intelectuales para formarnos una creencia. En estas ocasiones, tenemos
que arriesgarnos a creet en P o en no-P, pero no podemos —porque la fuerza de las
cosas asi nos lo impone— suspender el juicio. El error del defensor de la norma criticada
es no percibir las diferencias que hay entre las distintas situaciones y tratar todos los casos
de la misma manera. Un reproche semejante podtia hacerse al escéptico o al falibilista.

Topicos 31 (20006)



140 GUILLERMO HURTADO
2. Creencia, testimonio y confianza

El lazo entre las madres y los hijos es uno de los cimientos de la
vida humana. Pero Agustin considera otros lazos en los que se basan
nuestros testimonios, como el de la amistad y el que hay entre el maes-
tro y el alumno, que también son de importancia en nuestras vidas. Asi
como el hijo no debe dudar por norma de la madre, el amigo no debe
dudar por principio del amigo, ni el alumno del maestro. Mientras que
el amigo acepta el testimonio del amigo porque confia en él, el alumno
lo hace, ademas, porque reconoce la autoridad del maestro. Esto ulti-
mo le interesa a Agustin, ya que a partir de ahi, él pretende legitimar la
autoridad del testimonio de la Iglesia Catdlica’.

¢Pero cémo sabemos quiénes son en verdad nuestros amigos y quié-
nes nuestros maestros? Agustin se hace estas preguntas en De ut cred.
Una primera respuesta es que de la misma manera en la que no debemos
dudar sin causa ni razén que nuestra madre sea nuestra verdadera madre,
no debemos hacerlo acerca de nuestros amigos y maestros. Sin embargo,
los casos no son equiparables. Es rarfsimo que alguien finja ser la madre
de alguien mas, pero sucede con mucha frecuencia que alguien finja ser
amigo de otro. Y también es harto comin que alguien pretenda ser au-

"La defensa de la creencia en materia religiosa que propone Agustin en De ut cred
puede verse como un antecedente de Pascal en sus Pensées (B. PASCAL: Pensamientos,
Madrid: Espasa Calpe 1995) y de James en The will to believe. En los tres casos se sos-
tiene que aunque no sepamos que Dios existe, creer en €l no sélo es aceptable desde
una perspectiva doxdstica, sino que es lo mas recomendable por razones practicas. El
argumento de Pascal no tiene la generalidad del de James, que se extiende a todos aque-
llos casos en los que nos es imperativo creer o no creer algo y no disponemos de los
clementos epistémicos pata elegir entre una u otra actitud. El de Agustin es tan general
como el de James, ya que su conclusioén es que en la mayorfa de nuestras creencias no
tenemos los elementos suficientes para saber y que, sin embargo, dejar de creer serfa
reprobable desde un punto de vista practico, moral y existencial. Pero la principal dife-
rencia entre el argumento de Agustin y los de Pascal y James es que el del primero va
dirigido en contra de los maniqueos —que creen en Cristo pero no en la doctrina de la
Iglesia Catélica— mientras que los otros van dirigidos en contra del ateo o agnédstico.
Las consecuencias filoséfica de esta diferencia dialéctica son importantes. Agustin no
s6lo defiende una creencia mas o menos aislada —la creencia en la existencia de Dios—
sino una red entera de creencias que constituyen una tradicion especifica.

Topicos 31 (2000)



NOTAS SOBRE DE UTILITATE CREDENDI 141

toridad en algun campo, cuando en realidad no lo es. Todo esto sucede,
pero no es una razén para que nuaca conflemos en NUEStros amigos o
maestros. Mientras no tengamos razones reales para dudar, lo normal,
lo natural, lo humano, es confiar en ellos. Sin embargo, lo anterior no
equivale a que aceptemos sin mas a cualquiera que se presente y nos diga
que quiere ser nuestro amigo o que pretenda ser nuestro maestro. Son
los hechos lo que nos muestran cuando alguien es en verdad amigo o
maestro.

A Agustin le preocupa sobremanera la cuestiéon de cémo distinguir
al maestro genuino del que no lo es en asuntos divinos. Pero no hace
falta tener los intereses religiosos de Agustin para preocuparse por este
tema. Después de todo, el maestro genuino en cualquier campo de ex-
periencia es el que nos ensefa la verdad sobre ese campo. Pero si desco-
nocemos esa verdad, ¢cémo saber quién nos la puede ensefiar? Agustin
se plantea el problema de cémo alguien que no sabe nada acerca de un
tema P puede distinguir entre el que sabe y el que no sabe que P. En el
caso de la religién, sélo nos queda, afirma Agustin, confiar en que Dios
nos va a iluminar para encontrar al verdadero maestro —tesis que habfa
defendido antes en De Magistro. Pero si no aceptamos la doctrina de
la iluminacién, ¢como saber quién tiene, en verdad, autoridad en cierto
campo? :Como saber quién predica la religién verdadera? Pongamos un
ejemplo mas trivial. S estd enfermo. Un médico M1 le dice que debe
extirparse un tumor y otro médico M2 le dice que debe atacarlo con ra-
diacion. ¢A quién ha de creer S? Como S no es médico, no puede hacer
un juicio epistémico sobre los diagnosticos; tiene que depositar su con-
fianza en uno de ellos. Si no lo quiere hacer de manera ciega o intuitiva,
tendrd que apoyarse en la opiniéon que de M1 y M2 tengan sus colegas
médicos; o en el testimonio de otros pacientes de M1 y M2; o dejarse
guiar por el prestigio publico de M1 o M2 o por la fama de las escuelas
médicas en las que estudiaron (no es por ornato que los médicos cuelgan
sus diplomas). Para tomar su decisioén, basada en su creencia de cual de

Topicos 31 (20006)



142 GUILLERMO HURTADO

los dos diagnésticos es el acertado, a S no le queda mas que confiar en
alguien o en algo®.

3. Agustin, ¢naturalista?

Un lector contemporaneo encontrara semejanzas entre las ideas de
Agustin sobre la legitimidad vital de creer sin saber con algunas afirma-
ciones de Wittgenstein acerca de las creencias que se hallan en el lecho de
nuestras précticas(). Parece, entonces, que podria incluirse a Agustin en el
grupo de los llamados por Strawson “naturalistas suaves”!’. A diferen-
cia de los “naturalistas duros”, como Quine, los suaves, como Hume y
Wittgenstein, no buscan reducir la epistemologia a cuestiones dirimibles
por las ciencias naturales, pero rechazarfan, junto con ellos, todas aque-
llas posiciones que sostienen que el saber y la creencia estin en un ambito
normativo independiente del ambito de lo natural.

Hago un par de aclaraciones a la propuesta de leer a Agustin co-
mo un tipo de naturalista epistémico. En vez de hablar de un naturalismo
fuerte y otro suave, yo preferiria hacerlo de uno cientificista y otro hu-
manista. Es en éste ultimo que yo incluirfa a Agustin junto con el Ortega
y Gasset de Ideas y creencias y el Wittgenstein de On Certainty. Mientras
que el primer tipo de naturalismo pretende que la doxologia se reduzca
a las ciencias naturales o que, al menos, conforme un continuo con ellas,
el segundo ubicaria a la doxologia en el campo de las humanidades. Yo
también distinguirfa dos vertientes dentro del naturalismo: la instintiva
y la cultural. Mientras que Hume y —a veces— Wittgenstein hablan de
un impulso animal que nos hace creer, Agustin hablarfa de una actitud

Hay veces en los que parece que no tenemos mds opcién que creer que P, aunque
no confiemos en aquel S que sostiene P. En casos asi quiza cabe la distincién entre creer
y aceptar. En situaciones como éstas ditfamos que no creemos en sentido estricto en la
opinién o el testimonio de S, sino que lo aceptamos por diversas causas.

’Por ejemplo, en el parigrafo 344 de On Certainty se dice que: “My life con-
sists in my being content to accept many things”. No estd de mas recordar que patra
Wittgenstein estas creencias no son saberes, a diferencia de lo que opinaba Moore.

0Cfr. P. STRAWSON: Naturalism and Skepticism: some varieties, London: Methuen
1985.

Topicos 31 (2000)



NOTAS SOBRE DE UTILITATE CREDENDI 143

humana y con esto pienso que él se referiria no sélo a elementos instinti-
vos, sino a otros sociales y culturales que son parte indisoluble de la vida
de los humanos y conforman una segunda naturaleza. Dejar de creer en
que nuestra madre es nuestra madre con base en la norma de que sélo
hemos de creer lo que sabemos es, para Agustin, inhumano, no sélo por
ir en contra de nuestros instintos morales mas profundos, sino por ser
algo antisocial y, a fin de cuentas, lesivo.

La diferencia entre los naturalismos de Agustin y de Hume también
puede apreciarse en la importancia que otorga aquél al testimonio y a la
tradicién como fuentes de la creencia. Mientras que Hume afirmaba que
la naturaleza nos hace creer ciertas cosas, Agustin sostenfa que la tradi-
cién —nuestra segunda naturaleza— nos hace creer otras cosas no me-
nos importantes. Esta diferencia entre el naturalismo de ambos autores
determina las opiniones distintas que tenfan acerca de la creencia religio-
sa. Para Hume el terror es la principal causa de la creencia religiosa, para
Agustin, en cambio, la creencia religiosa estd fundada en la confiabilidad
de la tradicién heredada por la Iglesia. En lo que sigue quisiera retomar
algunas de las cosas que nos dice Agustin en De ut cred sobre la creencia
en Dios para generalizatlas a otros casos. La originalidad de Agustin se
halla, como veremos, no sélo en la manera en la que muestra que muchas
de nuestras creencias dependen del testimonio, sino también en la ma-
nera en la que nos muestra que éste depende, a su vez, de las tradiciones
y de las instituciones.

4. Testimonio, tradicion e institucion

Hemos visto que Agustin sostiene que es incorrecto dudar sin causa
real del testimonio de nuestros padres, amigos y maestros. Pero lo que
él pretende en De ut cred es sostener que tampoco hemos de dudar
del testimonio de la Iglesia Catélica. Su razonamiento puede reformu-
larse de esta manera: las creencias religiosas —como quiza la mayoria de
nuestras creencias— no se dan de manera aislada, sino que lo hacen en
el seno de una red de creencias que conforman una tradicién. El testi-
monio original de los apéstoles ha logrado convertirse a lo largo de los

Topicos 31 (20006)



144 GUILLERMO HURTADO

siglos en una tradicién de creencias y practicas gracias a la Iglesia, que lo
ha preservado y transmitido. De ese testimonio original procede la au-
toridad de la Iglesia. Luego, cuestionar esa autoridad, es socavar aquello
que sustenta nuestra fe.

Agustin reconoce que en la religiéon, como en otros campos, hay una
pluralidad de tradiciones. ;Cémo elegir entonces una de ellas? O dicho
de manera mas exacta: ;como elegir entre creer que P, tal como lo indica
una tradiciéon T'1, o creer que no-P, como lo indica una tradicién T2? En
De ut cred Agustin ofrece tres criterios para determinar qué tradicion
religiosa es mas confiable: su antigiiedad, su difusién y su asentimiento.
En el caso de la disputa entre catdlicos y maniqueos, Agustin afirma que
la religion catdlica tiene mayor antigliedad, difusién y asentimiento que la
doctrina maniquea y que, por ello, un cristiano debe preferir la doctrina
catolica.

Hay que prestar atenciéon al hecho de que Agustin no afirma que
los tres criterios sean una garantia de la verdad de la creencia apoyada
en la tradiciéon T. En otras palabras, Agustin en ningin momento de-
fiende las falacias de autoridad o de multitud. No, lo que dice es que la
creencia que es preferible aceptar es aquella que pertenece a la tradicién
que cumple mejor con los tres criterios dados. A mi me parece que estos
tres criterios no sélo se utilizan hoy en dia en el campo religioso, sino
otros, incluso muy lejanos.

Queda un problema por resolver. Supongamos que dos tradiciones
antagbnicas tienen la misma antigliedad, difusion y asentimiento. ¢Cémo
elegir entre ellas? Si bien Agustin no plantea este problema en De ut cred,
podemos encontrar hacia el final del texto una posible respuesta basada
en un criterio causal de la robustez de la autoridad de las tradiciones. La
fortaleza de la tradicién catdlica, dice Agustin, emana de los milagros:
con ellos se gané la autoridad, con la autoridad se mereci6 la fe, ésta
hizo que se congregaran muchedumbres, con éstas se gand la antigiiedad,
y con ella, por dltimo, se robusteci6 la religion (§32). Serfa interesante
explorar qué equivalente a los milagros hay en tradiciones no religiosas
para determinar su grado de robustez.

Topicos 31 (2000)



NOTAS SOBRE DE UTILITATE CREDENDI 145

Acabo ya. De utl cred es un texto apologético cuyo proposito es
defender la fe catélica de la critica maniquea. Pero esta defensa de la fe
se torna en una defensa de la iglesia catdlica en tanto que institucion.
Una lectura contemporanea de este texto puede generalizar sus argu-
mentos para reflexionar acerca de la importancia de las instituciones en
la preservacion, difusién y transmision de las creencias. Las creencias que
conforman nuestras culturas dependen de la existencia y el buen funcio-
namiento de instituciones disefiadas para preservar, difundir y fortalecer
esos cuerpos de creencias. A lo largo de la historia, las iglesias han sido
instituciones de este tipo. En el mundo secularizado, hay otras institu-
ciones que cumplen con roles semejantes; por dar unos ejemplos: los
estados, las universidades y las empresas. La leccién perdurable de Agus-
tin es que la doxologfa no puede ocuparse sélo de individuos aislados
—como sucedia en la tradicién cartesiana— sino que también ha de ha-

cerlo de estas instituciones'!.

Bibliografia

AGUSTIN DE HIPONA: “De la utilidad de creet”, en Obras de San
Agustin, Vol. IV, Obras apologéticas, Madrid: BAC 1948.

—— “Contra Académicos”, en Obras de San Agustin, Vol. 111,
Madrid: BAC.

DESCARTES, R.: Meditaciones metafisicas, México: Espasa Calpe 1982.

GADAMER, H.: Verdad y método, Salamanca: Sigueme 1988.

"He discutido provechosamente acerca de De utilitate credendi con Mario Gen-
sollen y con Héctor Zagal. Ambos han publicado articulos sobre este tema en los que
hacen referencia a una versién antigua de este trabajo que llevaba el titulo de “Creencia,
testimonio y tradicién en De utilitate credendi”. En la bibliografia ofrezco las fichas
completas de dichos articulos.

Topicos 31 (20006)



146 GUILLERMO HURTADO

GENSOLLEN, M: “¢Es moralmente reprobable sostener o adoptar
creencias religiosas?”, Topicos, 27 (2004), pp. 167-185.

HUME, D.: A Treatise on Human Understanding, Oxford 1978.

: Dialogos sobre religion natural, México: Fondo de Cultura
Econémica 1979.

HURTADO, G: “Por qué no soy falibilista”, Critica, Vol. XXXII, No. 96
(diciembre de 2000), pp. 59-97.

: “Dudas y sospechas”, Theotia, 16 (junio de 2004), pp. 29-43.

JAMES, W “The will to believe”, en The will to believe and other essays
in popular philosophy, New York: Longmans Green 1898.

PASCAL, B.: Pensamientos, Madrid: Espasa Calpe 1995.
ORTEGA Y GASSET, J.: Ideas y creencias, Revista de Occidente 1940.

STRAWSON, P.: Naturalism and Skepticism: some vatieties, London:
Methuen 1985.

VILLORO, L: Creer, saber, conocer, México: Siglo XXI 1989.
WITTGENSTEIN, L: Sobre Ia certeza, Barcelona: Gedisa 2003.
ZAGAL, H.: “Confianza y asentimiento. La reconstruccion de un argu-

mento del De utilitate credendi de San Agustin”, Thémata, 34 (2005), p.
285.

Topicos 31 (2000)





