ENTREVISTA A ELiAs PALTI.
F1L ESTADO DE LA HISTORIA INTELECTUAL EN LATINOAMERICA

Hrctor ANDRES ECHEVARRIA CAZARES
Yorruis GuzmAN Toro

Nota: La siguiente entrevista fue realizada en mayo de 2017 por Héctor Andrés Echevarria
Cazares y Yorluis Guzman Toro, estudiantes visitantes en la maestria de Historia
Conceptual de la Universidad Nacional de San Martin, en Buenos Aires, Argentina. El
escenario fue un café en las afueras del cementerio de La Recoleta. Aparte de la
generosidad intelectual de Elias Palti, agradecemos la disposicion de Marina Farinetti y
Claudio Ingerflom por brindarnos las herramientas metodoldgicas y conceptuales para

llevar a cabo esta entrevista.

Elias Palti es uno de los principales exponentes de la historia intelectual en
América Latina. Es doctor en Historia por la Universidad de California en
Berkeley y realizé estudios posdoctorales en el Colegio de México y en la
Universidad de Harvard. Se desempefia como docente en diversos centros
de estudio como la Universidad Nacional de Quilmes, la Universidad de

Héctor Andrés Echevarria Cazares - Instituto de Investigaciones Historicas
Universidad Michoacana de San Nicolas de Hidalgo

Correo electrénico: hector.echevarriac@gmail.com

Yorluis Guzman Toro - Universidad Nacional de San Martin, uNsam
Tzintzun. Revista de Estudios Histéricos - 70 (julio-diciembre 2019)

ISSN: 1870-719X - ISSN-€:2007-963X

175



HEcTtor ANDRES EcHEVARRIA CAZARES — YORLUIS GUZMAN TORO

Buenos Aires y la Universidad Nacional de San Martin. Es investigador del
Consejo Nacional de Investigaciones Cientificas y Técnicas (CONICET).

La obra de Elias Palti es vasta e interdisciplinaria. Explora las diversas
tradiciones de la historia intelectual, como la Begriffsgeschichte o historia
conceptual de Reinhart Koselleck, la teoria de los lenguajes politicos de la
Escuela de Cambridge y el método arqueologico de Michel Foucault, entre
otras. Su interés en la historia latinoamericana lo ha llevado a problematizar
el conjunto de categorias, esencialismos, dicotomias y estereotipos
recurrentes en la practica politica e historiografica de Latinoamérica. Entre
sus principales publicaciones destacan: Giro lingiiistico e historia intelectual,
La nacién como problema. Los historiadores y la “cuestion nacional”; La
invencion de una legitimidad. Razon y retorica en el pensamiento mexicano
del siglo xix (Un estudio sobre las formas del discurso politico); Verdades y
saberes del marxismo. Reacciones de una tradicion politica ante su “crisis™; El
tiempo de la politica. El siglo xix reconsiderado; y Una arqueologia de lo politico,
ademas de numerosos capitulos en libros colectivos y mas de un centenar
de articulos en revistas especializadas.

HISTORIA CONCEPTUAL E HISTORIA INTELECTUAL

Héctor Andrés Echevarria Cazares (HAEC): ;Cual es la frontera que divide
la historia conceptual de la historia intelectual como herramienta para
estudiar la realidad concreta?

Elias Palti (EP): En primer lugar, les agradezco a ambos la oportunidad
de charlar acerca de cémo entiendo yo la historia intelectual. Yendo entonces
a tu pregunta, Héctor, te puedo dar mi perspectiva al respecto, la que no
necesariamente coincide con la visiéon de otros de los cultores de esta
disciplina. Yo entiendo a la historia intelectual como una categoria mas
abarcativa que comprenderia a la historia conceptual como una de sus
vertientes. El término “historia conceptual” suele referir a la Begriffsgeschichte
alemana, cuyo principal representante, como sabes, es Reinhart Koselleck.
Existen, ademas de ellas, otras dos corrientes fundamentales que han
reconfigurado nuestros modos de comprender la historia intelectual. Ellas
son la escuela de Cambridge, cuyos referentes son John Pocock y Quentin

176 Tzintzun. Revista de Estudios Histéricos - 70 (julio-diciembre 2019) - ISSN: 1870-719X - ISSN-:2007-963X



ENTREVISTA A ELiAS PALTI...

Skinner, y la historia intelectual francesa, corriente algo mas vaga dentro de
la cual los nombres mas relevantes, segun entiendo, son Michel Foucault y
Pierre Rosanvallon. En realidad, estas corrientes divergen entre si en puntos
fundamentales, pero hay cierto punto de contacto entre ellas, que es el que
nos permite hablar de ellas como participando de una corriente en comun,
y que las aparta, a su vez, de la vieja tradicion de “historia de ideas” ;Qué es
lo que las une? En todas ellas se observa una suerte de movimiento estratégico
que traslada el plano de la reflexion acerca de los discursos. Aunque por
distintas vias, todas ellas buscan traspasar el plano de los contenidos de los
discursos para tratar de acceder a sus condiciones de posibilidad. Es decir,
como habra de configurarse un determinado terreno discursivo en el interior
del cual pudieron articularse esas ideas determinadas, y eventualmente como
se fue reconfigurando el mismo a lo largo del tiempo.

En el caso de la escuela alemana, como saben, el Geschichtliche
Grundbegriffe es, segun lo indica su nombre, un diccionario de conceptos
politicos y sociales fundamentales, aunque Koselleck solo en el tltimo
volumen, aparecido veinte aflos después de publicado el primero de ellos,
advierte que nunca habia definido qué deberia entenderse por un concepto
fundamental. Y en el prélogo a ese volumen ofrece una definiciéon que
entiendo que es ilustrativa de lo que sefnalaba recién. Un concepto
fundamental, dice alli, es aquél que todos utilizan en un contexto discursivo
dado. En su polémica con Pocock, afirma que son estos conceptos
fundamentales los que articulan un cierto lenguaje dentro del cual las
distintas ideas podran eventualmente confrontarse. Si somos consecuentes
con esta definicion, no tendria sentido entonces hablar, como suele hacerse,
de unlenguaje liberal, de un lenguaje republicano, de un lenguaje socialista,
porque un lenguaje justamente trasciende las distintas ideologias, establece
el terreno para su mutua interaccion. Es decir, un lenguaje no se confunde
con las ideas sino que define las condiciones de posibilidad de articulacion
de las ideas. Este mismo desplazamiento produce la Escuela de Cambridge.
En definitiva, esta es la esencia del llamado “giro lingtiistico”, y que llevara a
la misma a “redescubrir” la tradicién retérica clasica. Segun la definicion
de Aristoteles, la retorica es el arte de percibir en cada caso los medios
disponibles de persuasion. Lo que define a la retérica como disciplina es la
idea de la posicionalidad de los discursos. Lo que vuelve persuasivo a un

Tzintzun. Revista de Estudios Histéricos - 70 (julio-diciembre 2019) - ISSN: 1870-719X - ISSN-€:2007-963X 177



HEcTtor ANDRES EcHEVARRIA CAZARES — YORLUIS GUZMAN TORO

discurso es siempre relativo a un determinado contexto de enunciacion;
depende de qué se habla, quién lo habla, etc. En determinado contexto, una
afirmacidn resulta sumamente persuasiva y en otro contexto no dice nada.
Ello es asi porque todo intercambio comunicativo que resulta efectivo se
sostiene siempre sobre un conjunto de supuestos compartidos. Los conceptos
fundamentales, segun la definicion de Koselleck, funcionan en ese sentido,
como articulando un cierto contexto de debate, indican ese conjunto de
supuestos compartidos que hace posible la confrontacion entre las distintas
ideologias o corrientes de pensamiento en un contexto discursivo dado.
HAEC: Por ejemplo, eso también se ve en el arte, en el derecho, etc.
EP: En distintos terrenos, y esos terrenos se van reconfigurando
histéricamente. No importaria tanto explicar como cambian las distintas
ideas o ideologias sino como se reconfigura el terreno dentro del cual esas
ideas pudieron desplegarse. Y eso supone reconstruir el suelo de supuestos
que articulan un contexto de debate dado. La retérica clasica se orientaba
justamente a esto. El silogismo retdrico en Aristoteles es el enthymema. El
enthymema es el silogismo al que le falta la premisa mayor. Por ejemplo:
“Sécrates es hombre, por lo tanto Sdcrates es mortal”. Lo que esta ausente
ahi es la premisa mayor: “Todos los hombres son mortales” Por eso fue
descartado con el tiempo, porque se pensaba que el silogismo retérico
indicaba una mera carencia. Sin embargo, en la retdrica clasica es
fundamental esa ausencia, ya que apuntaba justamente a ese suelo de
presupuestos que permite un intercambio comunicativo, todo aquello que
nunca se encuentra explicitado en el propio discurso, justamente porque se
encuentra presupuesto, pero que hace posible el intercambio comunicativo.
Reconstruir esos lenguajes politicos no significa tanto ver qué es lo que
los actores dicen, sino lo que esta implicito pero nunca explicitado, aquello
que dan todos por sentado, ya sea para formar acuerdos o para antagonizar.
Por lenguaje politico se entiende aqui aquello que conforma estos contextos
de debate en cuyo interior puede eventualmente desplegarse el antagonismo
entre las diversas ideologias o corrientes de pensamiento en cada momento
dado. Por ello resulta fundamental distinguir ambos planos. Un lenguaje
politico, al igual que los lenguajes naturales, no consiste en un conjunto de
ideas o enunciados, sino que es un modo particular de producir enunciados.
Y estos son infinitamente diversos en cuanto a sus contenidos. Yo puedo

178 Tzintzun. Revista de Estudios Histéricos - 70 (julio-diciembre 2019) - ISSN: 1870-719X - ISSN-€:2007-963X



ENTREVISTA A ELiAS PALTI...

decir una cosa y también todo lo contrario en perfecto espanol. Lo mismo
ocurre con los lenguajes politicos. Estos pueden dar lugar a ideologias muy
distintas y aun contradictorias. De alli que un plano en el plano de las ideas,
no necesariamente suponga un cambio al nivel de los lenguajes, y viceversa:
la recurrencia de ciertas ideas puede ocultar una transformacion profunda
en el plano de las estructuras discursivas subyacentes, y de las que las ideas
toman su sentido concreto.

LA APROPIACION DE KOSELLECK EN LATINOAMERICA

HAEC: Bajo esta comprension tan interesante, Dr. Elias, de la historia
conceptual como herramienta metodologica para la historia intelectual,
;Cual es el estado que guarda en relacién con la practica o con el cultivo de
la disciplina en Latinoamérica? ;Como ha sido la logica de apropiacion?

Yorluis Guzman Toro (YGT): Otra cosa que también habria que agregar,
porque siempre que se trata de comprender la situacion de la historia
conceptual en Latinoamérica se afirma que hay una ruptura. Al estudiar
Latinoamérica comunmente se piensa que hay una ruptura con Europa.
Junto a esa pregunta va a surgir la dupla tradicion-modernidad, y la
indagacion de si esa dupla también se traslada a la relacion que puede haber
entre Europa y Latinoamérica. Siempre se piensa en esa dicotomia entre
continuidad o ruptura. ;Cémo entender esta légica que implica una red compleja
de ideas, de conceptos que se transforman a si mismos y se reconfiguran?
;Como superar esa dupla, esa dicotomia paralos estudios de Latinoamérica?

EP: Si, las dos problematicas estan muy ligadas, obviamente. En primer
lugar la dupla entre tradiciéon y modernidad resulta interesante en cuanto
busca sefialar la presencia de discontinuidades en el nivel del lenguaje
politico. Ahora, en toda la tradicién de la historia de ideas, y también en el
caso de la historia conceptual alemana, esto suele resolverse en un planteo
dicotémico, da lugar a un esquema dualista, como es la oposicién entre
tradicion y modernidad. Es decir, tiende a sugerir que en Occidente se
habrian producido solo dos grandes paradigmas, dos grandes sistemas de
pensamiento: el premoderno y el moderno.

Tzintzun. Revista de Estudios Histéricos - 70 (julio-diciembre 2019) - ISSN: 1870-719X - ISSN-€:2007-963X 179



HEcTtor ANDRES EcHEVARRIA CAZARES — YORLUIS GUZMAN TORO

Este esquema plantea una serie de problemas. En primer lugar, la
datacion resulta siempre ambigua, no queda nunca claro cuando termina
lo tradicional y cuando empieza la modernidad. Koselleck, por ejemplo,
coloca el punto de partida de la modernidad en un momento muy tardio,
esto es, el Sattelzeit, que va de 1750 a 1850. Y esto lleva a englobar todo lo
que viene antes de 1750 bajo la misma categoria de “premoderno”. Siguiendo
este esquema, todo el pensamiento que va de San Agustin a Spinoza, Hobbes
y Locke seria igualmente premodernos, lo que resulta, en realidad, bastante
absurdo. Si no podemos distinguir a Spinoza, o Locke, de San Agustin, o
Santo Tomas, algo no anda del todo bien en este esquema. Inversamente, lo
mismo sucede con el concepto de “modernidad” en el que se van a agrupar
formas de pensamiento, o lenguajes politicos claramente heterogéneos entre
si. Todo el pensamiento que va de Descartes y Kant hasta Heidegger y
Derrida, serfa todo igualmente “moderno”. El punto es que este marco
dicotémico niega de antemano la posibilidad de descubrir rupturas
conceptuales tanto antes como después del Sattelzeit, de la frontera que
separa “tradicion” de “modernidad”, y asi termina ofreciendo un marco
demasiado genérico y simplista para comprender la historia intelectual,
perdiendo de vista profundas transformaciones operadas en el plano de los
lenguajes politicos tanto en el periodo precedente como el subsecuente.

Ahora, mds preocupante resulta el hecho de que pronto, incluso ese
matiz temporal adherido a ese esquema, también se termina diluyendo y
ambas categorias, las de “tradiciéon” y “modernidad”, dejan de aparecer como
indicando periodos histéricos que puedan situarse en el tiempo para
convertirse en suertes de esencias transhistoricas, cuya mutua oposicion
recorreria toda la historia intelectual. Un buen ejemplo es el de Benjamin
Constant. El afirmaba que todas las formas de pensamiento politico se
reducen a dos formas basicas de concebir la libertad, que llamaba la “libertad
de los antiguos” (la libertad como participacion en las decisiones publicas)
y la “libertad de los modernos” (la libertad como no injerencia del Estado
en los asuntos privados). Isaiah Berlin traducira luego este mismo esquema
en términos de la “libertad positiva” y “libertad negativa” Y esta antinomia
identificaria todas las formas de pensamiento politico. Todas ellas serian
distintas expresiones de algunas de ambas formas de entender la libertad.
En definitiva, toda la historia del pensamiento politico no seria mas que

180 Tzintzun. Revista de Estudios Histéricos - 70 (julio-diciembre 2019) - ISSN: 1870-719X - ISSN-€:2007-963X



ENTREVISTA A ELiAS PALTI...

una oscilacion eterna entre esos dos polos, como el bien y el mal en las
antiguas cosmologias.

Yendo ahora al pensamiento latinoamericano, éste apareceria como una
anomalia respecto del supuesto modelo de “modernidad”, lo que, siguiendo
este esquema dicotomico, solo podria interpretarse como resultado de la
presencia de resabios de pensamiento “tradicional”. Y esto nos lleva a otro
problema que tienen estos esquemas: estos son siempre tautoldgicos. Si algo
no es “moderno’, entonces es “tradicional” y ello es necesariamente asi
porque en dicho esquema no cabe otra posibilidad. Este caracter tautoldgico
de este esquema deriva, a su vez, de su naturaleza apriorista. Uno podria
supuestamente definir, por ejemplo, qué es la democracia, qué es la libertad,
qué es la justicia, etc., independientemente de si alguien alguna vez dijo
eso. Es como el viejo chiste de que si la realidad no corresponde con la
teoria, peor para la realidad. El que alguien haya dicho o no eso que el modelo
o tipo ideal establece es solo un accidente o circunstancia que no hace a su
definicion. Si nunca nadie lo dijo, la culpa sera de esos autores que no habrian
sabido comprender el “verdadero” concepto de libertad, democracia, etc.,
en cuestion. El esquema resulta asi inmune a toda contrastacion histdrica.

Lo que subyace alli, en tltima instancia, es un cierto impulso normativo,
el pretender dictaminar acerca de la historia. Siempre que se parte de estos
esquemas fundados en modelos de pensamiento o “tipos ideales”, la mirada
hacia el pasado habra de centrarse en descubrir simplemente de qué lado
de la contradiccidn caen las ideas de cada autor o sistema de pensamiento.
En el fondo, la investigacidn histérica no nos descubrira nada que no
sepamos ya de antemano, salvo los detalles de orden empirico (donde situar
a cada uno de los autores analizados). Y, como decia antes, en este esquema,
América Latina cae siempre del lado “malo” de la antinomia, sea cual fuere el
modo en que ella se formule. Ella entra siempre como una suerte de anomalia
respecto del supuesto “tipo ideal” de racionalidad y modernidad politicas.

La pregunta entonces es: ;Como podemos superar esta vision
dicotémica? (Pierre) Rosanvallon nos ofrece una clave para ello, cuando
afirma que de lo que se trata es de dejar de pensar en términos de modelos
y pensar en términos de “problemas”. Para ¢él, todos los conceptos politicos
no constituyen modelos; de hecho, no indican nada que se pueda definir.

Tzintzun. Revista de Estudios Histéricos - 70 (julio-diciembre 2019) - ISSN: 1870-719X - ISSN-€:2007-963X 181



HEcTtor ANDRES EcHEVARRIA CAZARES — YORLUIS GUZMAN TORO

Los conceptos politicos son indefinibles, solo se tratan de indices de aporias,
y es esta indefinibilidad ultima de los conceptos politicos, lo que abre el
campo a las disputas en torno de los mismos. Conceptos como el de
democracia no remiten a ningtin conjunto de principios, de valores o de
instituciones que se puedan listar, sino que indican basicamente un
problema. En tanto que indice de la soberania popular, la democracia designa
simplemente una aporia, que consiste en el hecho de que el mismo que es
soberano sea también el subdito. Se trata, en realidad, de una paradoja: si
hay unos que son soberanos debe haber otros que son stibditos, que el mismo
que es soberano sea su propio subdito es, en realidad, un contrasentido.

;Qué es lo que cambia, entonces, cuando dejamos de ver la historia
intelectual en términos de “modelos” y abordamos los conceptos politicos
como indices de problemas? Lo que cambia es algo fundamental, porque
solo este cambio de perspectivas permite dar sentido a los debates que se
suscitaron histéricamente en torno a las categorias nucleares del discurso
politico. Si nosotros pensamos que existe alguna definicion correcta de
democracia, un cierto modelo o tipo ideal de democracia moderna, entonces
todos los debates que se suscitaron en torno a tal concepto pierden su sentido.
La historia intelectual se reduciria a una serie de aproximaciones mas o
menos deficientes de ese supuesto modelo. Todo aquello que se apartaria
del mismo, solo podria interpretarse como expresando una serie de
malentendidos. Si determinados autores se problematizaron ese supuesto
modelo, serfa simplemente porque no lograron entender ese “verdadero”
concepto de democracia que el historiador en cuestiéon conoce, o cree
conocer. En definitiva, la historia intelectual se vuelve asi en una especie de
comedia de enredos. Ya no se entiende por qué se disputo a lo largo de la
historia en torno de estos conceptos. Visto desde esta perspectiva, si se
hubiese comprendido de entrada el verdadero sentido de democracia, nos
habriamos ahorrado dos mil afos de historia intelectual.

En definitiva, solo se puede dar sentido a estos debates cuando
aceptamos que si hubo quienes se problematizaron estas categorias, es porque
ellas mismas son problematicas. Es decir, si hubo disputa en torno a su
definicion, no es por falta de comprension por parte de los autores en
cuestion, sino porque no hay forma de fijar el sentido de estas categorias,

182 Tzintzun. Revista de Estudios Histéricos - 70 (julio-diciembre 2019) - ISSN: 1870-719X - ISSN-€:2007-963X



ENTREVISTA A ELiAS PALTI...

porque ellas resultan indefinibles por naturaleza. Y es justamente esta
indefinibilidad dltima lo que determina su caracter politico.

Volviendo entonces al caso latinoamericano, ese cambio de punto de
vista permite reconstruir la historia intelectual local desde una perspectiva
que ya no coloque a la misma en el lugar de una mera anomalia local, sin
relevancia alguna, por lo tanto, para la historia intelectual, en general. El
estudio de la historia intelectual local cobra asi una nueva relevancia, ya
que nos permite comprender como es que se ponen de manifiesto en ciertos
contextos especificos aquellas aporias inherentes a la propia modernidad
politica. Estos ya no serian vistos como expresando resabios de pensamiento
tradicional, sino ilustrativos de problematicas mas vastas que trascienden
el mero marco local para plantear cuestiones que exceden dicho marco y,
lejos de tratarse de meras “desviaciones” de algin supuesto “modelo’,
permitirian asi interrogar la validez de los propios “modelos’, es decir, poner
a prueba aquellos marcos tedricos sobre los que se funda hoy la disciplina y,
eventualmente, cuestionar los mismos.

HACIA UNA NUEVA HISTORIA INTELECTUAL EN LATINOAMERICA

HAEC: Entonces, profesor Elias, a partir de Koselleck se abordan los
conceptos fundamentales, o esta idea de fundamentalidad que emerge a
partir de la irrupcién de la modernidad, y hablamos también que los
problemas, los debates latinoamericanos también poseen estos elementos,
sPodriamos hablar de ciertos problemas fundamentales latinoamericanos?
;Como se determinaria esta fundamentalidad en el caso de que la hubiese?

EP: En realidad, debo ahora corregir algo de lo que decia anteriormente,
o precisarlo mejor. No creo que se pueda hablar en esos términos. Hablar
de Latinoamérica como constituyendo un contexto sigue siendo algo muy
vago. El concepto de Latinoamérica es todavia muy amplio y genérico.
Habria aqui que desagregar contextos especificos. No hay un problema que
atraviese a todo el subcontinente. Las distintas regiones viven sus propios
momentos histéricos, y justamente la tarea de la historia intelectual, creo
yo, o de la historia politica intelectual es ésa: identificar cuales son los puntos
de controversia en torno a los cuales se articul6 el lenguaje politico en cada
momento y lugar particular. Esto nos lleva a otra de las cuestiones

Tzintzun. Revista de Estudios Histéricos - 70 (julio-diciembre 2019) - ISSN: 1870-719X - ISSN-€:2007-963X 183



HEcTtor ANDRES EcHEVARRIA CAZARES — YORLUIS GUZMAN TORO

fundamentales para la nueva historia intelectual, que consiste en romper
con cierto esencialismo latinoamericanista, esto es, pensar que hay una
“identidad latinoamericana’, que los paises de la regién compartirian por
igual una serie de problemas que les son inherentes y los habitan desde su
origen hasta hoy.

Hay una imagen que brinda Bernard Bailyn en The Peopling of British
North América. Alli analiza el poblamiento de la Nueva Inglaterra y resulta
bastante critico respecto a la historiografia tradicional que muestra a estos
primeros pobladores como los padres de la democracia y la libertad
norteamericanas. Analizando la correspondencia que enviaban los puritanos
a sus parientes en Inglaterra, Bailyn muestra que, en realidad, no hubo en
toda la historia gente mas oscurantista que ellos. Pretender ver en esa gente
el origen y el nacimiento de la democracia y la libertad seria un absurdo
completo. Pero esto le sirve de base para plantearse un problema tedrico
mas general.

El ejemplo que da Bailyn es el de una nave que viajé a Jupiter (Voyager
I) y saco fotos de Saturno. Vistos a no sé cuantos millones de kilémetros de
distancia, dice Bailyn, los anillos de Saturno aparecen como una masa
uniforme. Pero, cuando se los fotografia desde apenas unos cientos de miles
de kilémetros de distancia, se descubre que en realidad, se trata solo una
ilusién luminica que emana de una enorme cantidad de rocas y hielo, de
muy diversas formas, tamafios, consistencias y composicién. Lo mismo,
dice, cabria para la idea de una cultura, sea norteamericana o
latinoamericana; esa imagen de unidad no seria mas que una mera ilusién
luminica. Cuando uno se aproxima un poco a América Latina se pierde esa
imagen de homogeneidad, y se descubre la presencia de una inmensa
variedad de ideas, formas de identidades, culturas, tradiciones y visiones
del mundo. Hablar de una sola cultura latinoamericana como si fuera una
totalidad homogénea pierde ya todo sentido.

Uno de los grandes problemas de la historia intelectual latinoamericana
tiene que ver con que todavia sigue impregnada de cierto esencialismo propio
de las visiones nacionalistas del siglo xix. La corriente mds influyente en
este sentido fue la llamada “filosofia latinoamericana” que tuvo su auge en
los afos 60’s, producto en buena medida del impacto de la Revolucién
cubana, esta tiende a unificar a América Latina e identificarla como una

184 Tzintzun. Revista de Estudios Histéricos - 70 (julio-diciembre 2019) - ISSN: 1870-719X - ISSN-€:2007-963X



ENTREVISTA A ELiAS PALTI...

suerte de tierra de promisidon. Un resabio de eso todavia puede verse hoy en
algunos autores como (Fredric) Jameson, quien sigue hablando del Tercer
Mundo como albergando residuos emancipadores, opuestos a la logica
racionalista del capitalismo. América Latina seria el lugar de la naturaleza
incontaminada, corroborando una visién romantica e idealista de la misma.

En los anos 70s, como resultado de la serie de dictaduras que se
impusieron en la regién, se difunde una visiéon opuesta. América Latina
pasara a ser vista como una regién condenada, en la que la democracia
seria inasimilable. Y ello seria atribuido, en una misma vena esencialista, a
la “cultura local”. Lejos de ser una tierra de futuro, ésta seguiria aferrada a
su pasado, a su herencia colonial, signada por el pecado original de la
conquista. Y, desde estas perspectivas “culturalistas”, cuyo principal
representante sera Richard Morse, aunque comprende a una inmensa gama
de historiadores y pensadores, nada de lo ocurrido subsecuentemente habria
de alterar esta situacion.

YGT: Siempre esa logica entre continuidad y ruptura como soporte
final a la hora de pensar Latinoamérica en todo momento. Siempre es el
término el que termina definiendo, porque incluso el tema de la utopia es
pensada desde la mismaldgica de continuidad y ruptura. Habra un momento
en cual se va a romper definitivamente de todo el resabio que pueda tener
del sistema capitalista y toda esta expansion, y finalmente América Latina
se va a convertir en la tierra de la esperanza.

EP: Si, siempre oscila entre esas dos visiones posibles, pero en tltima
instancia en ambas visiones opuestas subyace el mismo concepto esencialista
de América Latina, que, lejos de ayudar a comprender la historia intelectual
local, es uno de los grandes obstaculos que habria que intentar replantearse.
El pasar a ver la historia intelectual o de los conceptos politicos como
problemas, apunta justamente en esa direccidn: no se trata ya de ver si
América Latina se ajusta a tal o cual modelo, sino observar como esas aporias
constitutivas de lo politico se desplegaron concretamente en cada contexto
particular. América Latina y la historia latinoamericana no serian distintas
en ese sentido a cualquier otro caso que quiera estudiarse; los modos en los
cuales esas aporias funcionaron en cada contexto especifico podrian
arrojarnos claves para entender aspectos fundamentales de la politica
moderna, al igual que el estudio de cualquier otro caso nacional o regional.

Tzintzun. Revista de Estudios Histéricos - 70 (julio-diciembre 2019) - ISSN: 1870-719X - ISSN-€:2007-963X 185



HEcTtor ANDRES EcHEVARRIA CAZARES — YORLUIS GUZMAN TORO

Y, en ese sentido, podria plantear interrogantes que hacen a los propios
marcos tedricos seguin los cuales se despliega hoy esta disciplina.

Uno de los grandes obstaculos de los historiadores latinoamericanistas,
que sefala el limite altimo que impone este esquema de los “modelos” y las
“desviaciones” locales, reside, justamente, en que dentro de este esquema,
desde la region no se podran ya nunca poner en cuestion esos modelos, los
cuales funcionan simplemente como presupuestos, como dados. Se da asi
la paradoja hoy de que los tinicos que entienden, o creen entender, cual es
el ideal liberal plasmado supuestamente en Locke son los
latinoamericanistas, porque entre los estudiosos de Locke hoy no hay ningun
acuerdo al respecto. Esto se puede ver en el libro de uno de los miembros de
la Escuela de Cambridge, John Dunn (The political thought of John Locke).
En él, Dunn expone la infinidad de interpretaciones diversas en torno de su
pensamiento, desde los que sefialan que (Locke) era un calvinista fanatico a
un revolucionario extremo. Ahora, ningin latinoamericanista o historiador
de América Latina podria cuestionarse esto, porque si nos
problematizaramos el mismo, ya no podriamos ponernos a discutir si Mora
o Alberdi fueron verdaderos liberales o no, hasta qué punto se apartaron de
las ideas de Locke. Hay que suponer asi que la idea liberal es una, evidente
y transparente, tal como aparece en las definiciones de los manuales, siempre
simplistas por naturaleza, sin nunca alcanzar a interrogarse acerca de esos
modelos, porque si no nunca llegamos a lo que supuestamente tendriamos
nosotros que buscar, que es hasta qué punto estos autores se apartaron o no
de tal modelo de pensamiento liberal. La historiografia de ideas
latinoamericanista esta asi condenada al provincianismo, a preocuparse
simplemente por tratar de observar las supuestas desviaciones locales de
los modelos sin cuestionarse nunca acerca de la validez de esos mismos
modelos (y la serie de antinomias que le son propias) como marco analitico
para comprender la historia intelectual. El punto es que, desde el momento
en que ponemos en duda la validez de los modelos putativos, todo ese
esquema de los modelos y las desviaciones se viene abajo. Ya no se puede
seguir haciendo la historia intelectual como se venia haciendo hasta aqui.
Resulta necesario entonces replantearse todo de nuevo, reformular
radicalmente nuestros marcos tedricos.

186 Tzintzun. Revista de Estudios Histéricos - 70 (julio-diciembre 2019) - ISSN: 1870-719X - ISSN-:2007-963X



ENTREVISTA A ELiAS PALTI...

HAEC: De los esencialismos. Por ejemplo, una de las escuelas que se
cultivaron mucho en Latinoamérica fue el indigenismo, que también se
puede abordar como problema, alejandose de una idea romantica y unitaria.

EP: Si, son todas construcciones conceptuales que tienen mucho de
arbitrario, porque el concepto de “indigena” en realidad no existia entre los
propios indigenas; eso es un invento de los europeos. Los indigenas no se
vefan a si mismos como indigenas; ellos eran los tlaxcaltecas, olmecas,
mexicas, etc. Solo desde afuera se ve a los indigenas como indigenas. Todo
concepto posee una historia que hay que rastrear sin tratar de imponer una
normatividad sobre ella. En determinado momento, a esa clase de conceptos
referidos a las identidades étnicas se les va a adicionar connotaciones
valorativas positivas. Pero tanto éstas como sus contrarias, nunca hay que
tomarlas como meros reflejo de la realidad, sino que hay que volverlas ellas
mismas objetos de analisis, observar, en cada caso, qué trasuntan, tratar de
comprender a qué funciones estan sirviendo en el interior de un determinado
discurso, a qué propositos sirven, en este caso, el concepto de indigenismo.
Digamos que lo que es necesario entender a qué serie de supuestos responde,
qué casilla viene a llenar dentro de una determinada grilla conceptual.

Encontramos acé otro de los problemas cuando se refiere a “América
Latina” como una suerte de caso anomalo en la historia del pensamiento.
Como vimos, suele decirse, para el siglo xi1x, que aqui nunca hubo
liberalismo, puesto que el liberalismo era inadecuado en una sociedad
tradicionalista. Nuevamente eso es comprender mal el régimen de los
conceptos. No se pueden tomar los conceptos como meras expresiones de
la realidad. Si nosotros abordamos el concepto “liberal” a partir de las
definiciones de manual, esto es, asociado a la idea de una sociedad integrada
por individuos libres, auténomos e iguales, es muy facil notar que, en
realidad, no solo en América Latina, sino que en ningun lado hubo
liberalismo. Ninguna sociedad, ni aqui ni en ningun lado estuvo nunca
conformada por individuos libres, auténomos e iguales. Si tomamos esta
definicion literalmente, no tiene sentido. Pero claro, la historiografia de las
ideas latinoamericana parte de esa definiciéon como vélida, sin nunca
cuestionarsela, y, tan pronto como constata que en América Latina eso no
se dio, entonces concluye que en América Latina nunca hubo liberalismo,

Tzintzun. Revista de Estudios Histéricos - 70 (julio-diciembre 2019) - ISSN: 1870-719X - ISSN-€:2007-963X 187



HEcTtor ANDRES EcHEVARRIA CAZARES — YORLUIS GUZMAN TORO

en fin, que esta region representaria una anomalia en el marco del
pensamiento politico del siglo xix.

Lo que hay que entender es como operan los conceptos, cuya funcién
no es meramente la de describir la realidad. La pregunta no es si existi6 o
no un modelo de sociedad liberal en una determinada regidn, sino qué fue
lo que llevé a determinados sujetos a imaginarse a si mismos como tales, o
eventualmente como extrafios a ese modelo. Hay aqui implicito un problema
de orden metodoldgico. La historia de ideas suele tomar sus herramientas
analiticas de su propio objeto de estudio. En el caso del liberalismo, se toma
el propio concepto “liberal” como herramienta para analizar la realidad y
de este modo no puede ya volverse ese mismo concepto en un objeto de
analisis, es decir, tratar de entender cudles son las condiciones de posibilidad
del surgimiento de ese mismo concepto, y no meramente como las distintas
expresiones se acercan o no a ese modelo. De lo que se trata es de separar
los planos, y no entender los conceptos como conteniendo ellos mismos
sus propias metacategorias a partir de las cuales se puede comprender esos
mismos conceptos, sin llegar a interrogarse nunca acerca de sus mismas
condiciones histéricas de posibilidad, y, en definitiva, de la radical
contingencia de sus mismos fundamentos. En ultima instancia, segun
entiendo, aqui radica el nucleo de la gran transformacion operada en el
campo de la historia intelectual, este giro autorreflexivo que le lleva a
problematizarse permanentemente sus propias categorias analiticas.

YGT: En ese sentido, ya para comprender la evolucién de esta nueva
historia intelectual en Latinoamérica, ;En qué centro concreto de
investigacion se ha ido desarrollando? ;Cuales han sido sus avances en el
ambito académico? ;Y qué han aportado netamente sus representantes desde
Latinoamérica a esa nueva historia conceptual?

EP: Ha habido una expansiéon muy grande de la nueva historia
intelectual, y de la historia conceptual, en particular, en América Latina. La
historia conceptual tuvo un impulso muy, muy fuerte, gracias a la accién
fundamental de una persona, que es Javier Fernandez Sebastian, quien fue
el que ayudé de manera decisiva a difundir la teoria koselleckiana en el
mundo hispanoamericano. Es un caso quiza extrafio de como una figura logré
que se difundiera tan rapidamente una corriente historiografica. Ahora, si

188 Tzintzun. Revista de Estudios Histéricos - 70 (julio-diciembre 2019) - ISSN: 1870-719X - ISSN-€:2007-963X



ENTREVISTA A ELiAS PALTI...

tuvo la repercusion que tuvo la obra de Javier, se debid en gran parte a que
existia una demanda preexistente, y ello no solo en el ambito hispanoamericano.

Algo que me llamé mucho la atencion fue que en el altimo congreso de
la Sociedad Internacional de Teoria de la Historia, el tedrico mas citado de
todos fuera Koselleck, lo que no ocurria tiempo atrds. En realidad, la teoria
koselleckiana se difundié mas luego de la muerte de Koselleck. Y en América
Latina, creo, tiene mas peso que, por ejemplo, la Escuela de Cambridge, la
cual tuvo una asimilacion algo mds marginal. La influencia de la escuela
francesa se da, sobre todo a partir del impacto que produjo la obra de
Foucault. Su influencia se hizo sentir, sin embargo, de forma mas marcada
en otros ambitos. En el campo especifico de la historia intelectual la presencia
de Foucault no es tan decisiva.

Volviendo a la influencia de la teoria koselleckiana en el campo de la
historia intelectual latinoamericana, entiendo que la misma representa un
gran aporte, pero también plantea algunos problemas. Como suele ocurrir
en estos casos, lo que es una teoria compleja y sofisticada, una vez que se
difunde, tiende a reducirsela a una férmula, se vuelve una metodologia
desprendida de la teoria que la sustenta, convirtiéndose asi en una especie
de receta de cocina. Normalmente, se identifica la historia conceptual en
un sentido restringido, esto es, simplemente estudiar la trayectoria de cada
concepto en particular, perdiendo de vista el objetivo mas general de
Koselleck, que no era analizar cada concepto de forma individual, sino tratar de
reconstruir a partir de ellos los grandes horizontes o universos conceptuales.
Entiendo que de lo que se trata no es tomar la teoria koselleckiana como
una mera metodologia, sino indagar sus mismos presupuestos, los
fundamentos de indole epistemologica en que la misma se sostiene.

En cuanto a la difusién de la historia intelectual, en general, hay que
mencionar la importancia del Centro de Historia Intelectual de la
Universidad Nacional de Quilmes, del que formo parte. Su labor ha sido
clave para la expansion de la disciplina en la regién. Creo que es el tnico
centro especializado en este campo en América Latina. Aunque existen
muchos investigadores que cultivan la historia intelectual, normalmente lo
hacen de manera individual, o formando parte de instituciones no especificas
en este campo.

Tzintzun. Revista de Estudios Histéricos - 70 (julio-diciembre 2019) - ISSN: 1870-719X - ISSN-€:2007-963X 189



HEcTtor ANDRES EcHEVARRIA CAZARES — YORLUIS GUZMAN TORO

HAEC.: La cuestidn de las traducciones son decisivas también para la
difusiéon de un autor.

EP: Suele ocurrir también, que se traduce cierta parte de la obra de un
autor y se difunde solo un costado de esa teoria perdiéndose de vista el
sistema de pensamiento mas general que le subyace.

UNA ARQUEOLOGIA DE LO POLITICO

HAEC: Para concluir, profesor Elias Palti, ; Nos puede explicar en términos
generales los presupuestos en los cuales se sustenta su nuevo libro Una
arqueologia de lo politico?

EP: La idea de arqueologia evidentemente remite a Foucault, a su
Arqueologia del saber, es decir, al estudio de los distintos regimenes de saber
que se sucedieron en Occidente desde el siglo xvir hasta el presente. En un
sentido creo que la obra de Foucault sirve para introducir cierta correccion
en el concepto de Sattelzeit de Koselleck. En Las palabras y las cosas, que es
el libro en el que me baso, Foucault, en realidad, no discute con Koselleck
sino con Heidegger, e introduce una distincion en el planteo de éste.
Heidegger sittia la modernidad en un momento muy temprano, en el siglo
xv1. Foucault, por el contrario, plantea que lo que Heidegger esta haciendo
es proyectar al siglo xvi una idea del sujeto que aparece recién a fines del
siglo xvir y comienzos del x1x, que es, justamente, el periodo que Koselleck
denomina como Sattelzeit. El surgimiento de un concepto moderno de
sujeto, segun lo analiza alli Foucault, se relaciona estrechamente con esa
gran reformulacion conceptual estudiada por Koselleck y de la cual, segin
muestra, nace, entre otros, el concepto de Historia (con mayusculas) como
un sustantivo colectivo singular. En el siglo xvi —al que hace referencia
Heidegger— todavia no existia un concepto de sujeto, ni tampoco de
Historia, pero esto no significa que a fines de siglo xvi y comienzos del siglo
xvII no se haya producido una ruptura conceptual fundamental, y que da
origen a lo que Foucault llama la “era clasica” o la “era de la representacion”

La emergencia de esta “era de la representacion” supuso un cambio
conceptual fundamental: es el momento en que Dios se fuga del mundo, ya
no se encuentra inmediatamente presente, sino re-presentado. ;Qué quiere
decir esto? No se abandona la idea de que hay una justicia eterna, unica,

190 Tzintzun. Revista de Estudios Histéricos - 70 (julio-diciembre 2019) - ISSN: 1870-719X - ISSN-€:2007-963X



ENTREVISTA A ELiAS PALTI...

pero lo que tenemos ahora ante nuestros ojos son siempre interpretaciones
de esa verdad. Esa verdad no se hace presente sino que se encuentra siempre
re-presentada. Lo mismo ocurre con la idea de justicia. Persiste la idea de
una justicia universal, trascendente, pero los cddigos legales positivos son
convencionales, y si bien todos ellos invocan una idea de justicia ninguno
se puede identificar plenamente con ese ideal de justicia. Junto con la idea
de la re-presentacidn surge también la idea de la existencia siempre de un
residuo no representable, de una brecha siempre presente entre la esencia y
su manifestacion. Esto que sefiala Foucault, y que Koselleck omite, nos ayuda
a entender mejor también el Sattelzeit, porque el Sattelzeit es, de hecho, una
suerte de respuesta a esa gran crisis conceptual abierta en el siglo xvi. Es
entonces que se desarrollan estos grandes significantes, la serie sustantivos
colectivos singulares, como Derecho, Estado, Historia, etc., analizada por
Koselleck. De alguna forma esos nuevos significantes vienen a llenar ese
vacio, ese lugar vacante dejado por la muerte de Dios, en suma, vienen a
dar un sentido a nuestra existencia colectiva en un mundo ya secularizado.

En mi libro Una arqueologia de lo politico, retomo este proyecto
arqueoloégico foucaultiano, pero lo que trato de demostrar, mas
especificamente, es que esos regimenes de saber que analiza Foucault tienen,
a su vez, un sustrato politico, se corresponden con regimenes especificos de
ejercicio del poder. ;Qué es lo que se descubre en la era de la representacion
y que dalugar alo que élllama la “época clasica”? Es justamente la naturaleza
representativa del poder. Es decir, que el poder del monarca no es més que
la representacidon de una fuerza social que viene a encarnarse en él pero que
lo excede, que nunca llega a agotarse en su figura. Es el periodo Barroco, el
mundo del artificio, cuando Calderdn de la Barca decia que “la vida es suefio”.
Como dice el famoso mondlogo de Segismundo: “El rey suefia que es rey y
todos lo obedecen” Esta idea también aparece en el Ricardo II de Shakespeare,
que es el simbolo de Kantorowicz para justificar su formulacion de los “dos
cuerpos del rey”.

;Qué significa esto? Hay una escena en esa obra que condensa muy
bien esa idea. Cuando Ricardo II es depuesto, no puede entender cémo
aquellos que unos minutos atrds lo adoraban como un dios, ahora lo
desprecian como a un vulgar villano. Es entonces que Ricardo le dice a su
esposa: “sPiensas que todo fue un suefio del que finalmente hemos

Tzintzun. Revista de Estudios Histéricos - 70 (julio-diciembre 2019) - ISSN: 1870-719X - ISSN-€:2007-963X 191



HEcTtor ANDRES EcHEVARRIA CAZARES — YORLUIS GUZMAN TORO

despertado?” La que sigue es la famosa escena cuando Ricardo se mira al
espejo sin lograr ver nada y entonces lo arroja partiéndose en mil pedazos.
SiRicardo no puede ya verse es porque, una vez despojado de su investidura,
su ser se disuelve, es la investidura lo que le daba una identidad. Y ello vale
no solo para el rey: todos los roles sociales no son mas que eso, figuras,
convenciones, artificios. Son puras ilusiones, pero no por ellos son menos
efectivas; por el contrario, son esas ilusiones las que constituyen la sociedad.
Ese es el gran descubrimiento del siglo xv11, de la era de la representacion, la
naturaleza ilusoria (re-presentativa) de nuestra existencia colectiva, y, en
particular, del poder politico.

Vemos aqui la existencia de un vinculo estrecho entre los episternes que
analiza Foucault y los cambios producidos en el plano de los regimenes de
ejercicio del poder. Es precisamente este vinculo lo que busco recrear en
Una arqueologia de lo politico. De este modo pretendo historizar el concepto
de lo politico que aparece con Carl Schmitt. Por ello quiero decir que lo
politico es algo histérico, cambiante, no solo en tanto que categoria, sino
que también lo es en tanto que realidad empirica. Esto significa que es posible
trazar cdmo surgio este campo de lo politico y cdmo se fue reconfigurando
alo largo de los siglos, que es, en definitiva, lo que se propone hacer este libro.

Podria tratar ahora de sintetizar aquello que constituye el punto de
partida de este estudio, que es como surgi6 historicamente este campo de lo
politico, cdmo el mismo emerge del interior de ese universo teoldgico al
cual terminaria dislocando.

Aqui hay que introducir un nuevo concepto. La idea representativa del
poder politico se relaciona, a su vez, con algo nuevo que surge entonces. Lo
que emerge junto con el absolutismo es la vision de que el principio de
unidad que constituye a la comunidad como tal le viene a ella desde fuera.
La comunidad no es el resultado de mecanismos inherentes suyos, sino el
resultado de un trabajo, que es justamente el trabajo de lo politico. Esto
significa que la comunidad nunca es perfectamente congruente respecto de
si misma. Ella nunca se encuentra plenamente constituida como tal, resulta
inconsistente en sus términos presentes.

Es esta idea de la incongruencia constitutiva de la comunidad la que
abre el horizonte de lo politico. Los conceptos se vuelven entonces conceptos

192 Tzintzun. Revista de Estudios Histéricos - 70 (julio-diciembre 2019) - ISSN: 1870-719X - ISSN-€:2007-963X



ENTREVISTA A ELiAS PALTI...

politicos (0, mas precisamente, teoldgico-politicos), en el sentido de que se
transforman en nociones limite. El concepto de soberania sirve de ejemplo.
Uno podria decir que antes del siglo xvi1 existia una cierta idea de soberania,
pero ;Qué es lo nuevo que aparece ahora en ese concepto, qué viene a
designar ahora el mismo? Este indicaria una paradoja que le es inherente.
Por un lado, el concepto de soberania excluye toda idea de limite, porque si
se le pusiera un limite al soberano ello significaria que existiria algun poder
colocado por encima del suyo que pudiese juzgarlo, con lo que la soberania
se destruiria. Pero, por otro lado, presupone la idea de limite, porque si no
hubiera ningun limite puesto al poder del soberano, éste se volveria en su
contrario, en un tirano, es decir, se destruiria también como tal. Es aqui que
surge la idea de pacto. Esta es la que funda la soberania y al mismo tiempo
amenaza con destruirla de forma permanente. En suma, sin la idea de pacto,
la soberania no puede constituirse, pero con la idea de pacto, esta ya no
puede sostenerse.

Volviendo ahora a la pregunta anterior: ;Qué es lo nuevo que aparece
entonces y que sefiala la emergencia de este campo de lo politico? En realidad,
no son ninguno de estos conceptos en si mismos. La idea de pacto puede
rastrearse incluso en la Biblia, cuando Dios hizo un pacto con el pueblo de
Israel. También podrian hallarse antecedentes del concepto de soberania
en el pensamiento premoderno. Lo nuevo que aparece entonces, y que marca
una profunda fisura en la historia politica-conceptual, es esa relacion
contradictoria e indisociable a la vez que se establece entre ambos. Es ello lo
que los vuelve conceptos politicos, es decir, nociones limites. Esto debe
entenderse, no en el sentido tradicional que se trataria de algin ideal
inalcanzable en la practica (algo demasiado bueno para ser cierto), sino en
el sentido de que, en el momento en que se realizaran, se destruirian (como
vimos, si el soberano pudiese realizarse plenamente como tal, en ese mismo
momento se destruiria, es decir, se volveria indistinguible de su contrario,
el tirano).

Lo mismo ocurre con la idea de comunidad. Esta se vuelve una nocién
limite. Como vimos, ésta solo puede constituirse como tal a partir de la
institucion de un centro de autoridad en torno al cual ella pueda articularse.
Segun decia Francisco Sudrez, un cuerpo sin cabeza es mutilado y
monstruoso. Pero esto significa que el concepto de comunidad se vuelve un

Tzintzun. Revista de Estudios Histéricos - 70 (julio-diciembre 2019) - ISSN: 1870-719X - ISSN-€:2007-963X 193



HEcTtor ANDRES EcHEVARRIA CAZARES — YORLUIS GUZMAN TORO

concepto imposible. Es decir, esta solo podria constituirse como tal al precio
de destruirse, de escindirse, esto es, introduciendo en su seno esa fisura que
separe a gobernantes de gobernados, en fin, introduciendo en ella las
relaciones de poder.

Es este complejo entramado conceptual el que nace en el siglo xvi, y
que se ira reconfigurando sucesivamente en el curso de los siglos siguientes.
La propuesta central del libro es analizar como funciona ese campo de lo
politico en cada momento, articulando diversos regimenes de ejercicio del
poder. ;Qué es un régimen de ejercicio del poder? La respuesta es: un
determinado modo de produccion de un efecto de trascendencia a partir
de la pura inmanencia. Esto significa lo siguiente.

Como vimos, en el siglo xv1, en la era de la representacion, se abandona
la idea de que hay una justicia eterna, pero ésta se nos habria vuelto
radicalmente inaccesible. Lo que tenemos ahora ante nosotros son siempre
interpretaciones de ese ideal de justicia, sin que ningtin orden legal
convencional pueda ya identificarse plenamente con él. No obstante, todo
orden legal debe invocarla, establecer algtin tipo de vinculo con ese ideal de
justicia, porque de lo contrario nadie lo obedeceria. Lo que analizo en mi
libro es, pues, la forma en que funcionan esos distintos regimenes de ejercicio
del poder, esos diversos modos de produccion de un efecto de trascendencia,
un sentido de justicia a partir de la legalidad. Estos distintos regimenes de
ejercicio del poder suponen, en fin, la reconfiguraciéon del campo mismo
de lo politico, cuyo analisis es el objeto ultimo de una arqueologia de lo
politico.

194 Tzintzun. Revista de Estudios Histéricos - 70 (julio-diciembre 2019) - ISSN: 1870-719X - ISSN-€:2007-963X





