po1:10.22134/trace.84.2023.871

«JOUER POUR DE VRAI»: REALITE DE LENGAGEMENT
PHYSIQUE ET CADRE FICTIONNEL DANS LES JEUX
D' AFFRONTEMENT

«PLAYING FOR REAL»: THE REALITY OF PHYSICAL
ENGAGEMENT AND FICTIONAL FRAMEWORK
IN CONFRONTATIONAL GAMES

Véronique Roussely*
Fecha de recepcién: 15 de junio de 2022 « Fecha de aprobacién: 31 de julio de 2023.

Resumen: En la regién de Zitlala, en México, tienen lugar varias veces al afio peleas
rituales en las que los protagonistas se enfrentan por parejas en un intercambio de
golpes reales, sin buscar la dominacién ni la aniquilacién fisica del adversario. A partir
del estudio de este caso empirico —lejos de ser una singularidad regional— intentaremos,
en este articulo, identificar las caracteristicas especificas de estas formas de enfrenta-
miento inspirdindonos en la nocién de «juego». A continuacién, veremos cémo y en qué
medida estos enfrentamientos, claramente delimitados en el espacio y en el tiempo, no
son combates ficticios o simples simulacros, sino que proceden de una accién auténtica
dentro de un espacio ficcional que crea las condiciones para la construccién de otra reali-
dad en la que el intercambio de golpes adquiere un significado distintivo.

Palabras clave: combate; juego de confrontacién; juego; marco ficcional; experiencia
corporal.

Abstract: In the Zitlala region of Mexico, ritual fights take place several times a year in
which the protagonists clash in pairs in a real exchange of blows without however seeking
domination or physical annihilation of the opponent. From the study of this empirical
case —far from being a regional singularity— we will, in this article, try to identify
specific characteristics of these forms of confrontation by drawing inspiration from the

* Chercheure associée 8 'UMR SENS-Montpellier 3, Francia, verossely@yahoo.fr.

60 TracE 84, cEMcA, JuLIo 2023, pigs. 60-87, ISSN: 2007-2392



notion of «play». We will then see how and to what extent these confrontations, clearly
delimited in space and time, are not fictitious fights or simulacra but proceed from an
authentic action within a fictional space which creates the conditions allowing the cons-
truction of another reality where the exchange of blows takes on a distinctive meaning.

Keywords: combat; fighting play; play; fictional framework; corporal experience.

Résumé: Dans la région de Zitlala, au Mexique, se déroulent plusieurs fois par an des
combats rituels ot les protagonistes s’affrontent par paire, dans un échange de coups bien
réels, sans toutefois rechercher la domination ou I'anéantissement physique de I'adver-
saire. A partir de létude de ce cas empirique — loin d%étre une singularité régionale—
on va, dans cet article, tenter de dégager des caractéristiques spécifiques de ces formes
d’affrontements en s'inspirant de la notion du «jouer». On verra alors comment et
dans quelle mesure ces confrontations, clairement délimitées dans lespace et le temps,
ne sont pas des combats fictifs ou de simples simulacres, mais procédent d’une action
authentique au sein d’un espace fictionnel qui crée les conditions permettant la construc-
tion d’un autre réel ot I'échange de coups prend un sens distinctif.

Mots-clés: combat; jeu d’affrontement; jouer; cadre fictionnel; expérience corporelle.

«Jouer pour de vrai»: Réalité de lengagement physique et cadre fictionnel dans les jeux d’affrontement 61



Au Mexique, dans la région du municipio de Zitlala, ont lieu a des dates précises
différents types d’affrontements rituels ou les protagonistes s’affrontent sans
retenue. Malgré les risques physiques encourus, ces combats ne sont générale-
ment pas considérés comme violents par les Zitlalteques «parce qu’il n’y a pas
de haine».

Bien que revétant des formes et organisations particulieres suivant les villa-
ges et les époques, ces combats nous semblent suffisamment proches pour étre
étudiés conjointement, tout en les reliant aux multiples jeux d’affrontement exis-
tant ou ayant existé de par le monde et qui paraissent étre une constante des
sociétés humaines a travers le temps et les continents. Les sources historiques et
ethnologiques abondent en effet dexemples de pratiques corporelles d’affron-
tement montrant que de tout temps et en tout lieu les hommes ont «joué» a se
battre dans des contextes et registres tres divers —jeux populaires, célébrations
rituelles— ne relevant ni d’une survivance guerriére ni du sport. Se déroulant en
régle générale les jours de féte, sans aire de pratique définie et exempts de toute
limite de temps, ces joutes soctroyaient temporairement lespace public, générant
désordres et parfois rixes généralisées et se terminaient fréquemment autour d’un
banquet ot 'alcool se consommait sans retenue.

Frappés de nombreuses interdictions et sujets aux mutations sociales impli-
quant une pacification des meeurs (Elias 1973), la plupart ont aujourd’hui disparu
et, parmi ceux qui ont perduré, nombreux se sont transformés en profondeur,
adoptant les principes de sportivisation' en vigueur. Cette métamorphose des
jeux en sports est observable partout et s'inscrit dans un mouvement général
deuphémisation de la violence dans les pratiques corporelles (Elias et Dunning
1994).

Depuis les années soixante-dix, plusieurs auteurs” ont mentionné les combats de
Zitlala dans leurs travaux, les présentant comme des rituels agricoles dorigines
préhispaniques en «danger de disparition».Or, paradoxalement dans une com-
munauté pourtant de moins en moins rurale, lopposé sest produit, suscitant
méme, depuis les années 2000, un véritable attrait parmi la population locale
et régionale qui se presse en grand nombre pour y participer, tant en spectateur
quen lutteur.

Les politiques patrimoniales, développées par les autorités municipales et
régionales au tournant du xxi°siecle, participent de ce renouveau; toutefois, pour
comprendre dans sa complexité ce paradoxe, il est apparu nécessaire délargir la
réflexion au-dela d’une certaine doxa symbolique qui tend a privilégier le «dire »
sur le «faire» en se concentrant, non pas tant sur la signification ou le sens de

62 Véronique Roussely



ces combats, mais sur l'observation des corps en action et l'expérience corporelle
qu’ils induisent. Cette approche par le corps a permis de les «désingulariser» et
den dégager des caractéristiques complexes et hétérogénes en s'inspirant de la
notion du «jouer».

Pour explorer ces pratiques humaines, aussi nombreuses que variées et long-
temps délaissées par la recherche, je propose, a partir de Iétude empirique de ces
combats rituels, d’apporter des éléments pour approfondir la réflexion sur ce que
«jouer » peut vouloir signifier dans ce contexte de jeux d’affrontement ou, pour
le formuler autrement, sur ce qui fait «jeu» dans ces combats. Aussi, plutot
que de vouloir restituer une origine «traditionnelle» a ces combats, on étudiera
leur signification et leur actualisation a partir des dynamiques corporelles —I'acte
de «jouer»— et de I'analyse minutieuse des interactions qui engagent le corps.
Je pense, en effet, que cette dimension charnelle présente, en plus du discours
des acteurs, un grand intérét heuristique.

Dans un premier temps, on tentera de saisir 'importance des jeux d’affron-
tement dans les pratiques corporelles; puis, apreés une présentation rapide des
différentes formes d’affrontements de la région de Zitlala, on verra de quelle
maniére ces combats peuvent rentrer dans la catégorie du «jouer», avant de
définir le cadre dans lequel sexprime l'action. Ensuite, on analysera les gestes
des peleas pour comprendre ce qui se passe dans ce cadre fictionnel ou les ac-
teurs se donnent de véritables coups sans pour autant «se battre pour de vrai».
Pour finir, on se penchera sur l'expérience corporelle et sensorielle vécue lors de
ces affrontements.

Les jeux d’affrontement

Le passage du jeu «traditionnel » au sport moderne s’affirme au x1x° siécle dans
un contexte bien précis de développement de I'économie de marché et d’indus-
trialisation de la société et se caractérise par une prise en main institutionnelle
de la pratique avec Iétablissement de régles écrites a vocation universelle, la mise
en place de catégories dans un souci de parité physique entre les adversaires,
la normalisation du jeu avec délimitation de l'espace et du temps, la rationalisa-
tion du geste et de la technique.

Les jeux non sportifs, multiples et disparates, ne se référant pas quant a eux
a des entités formalisées, se transforment continuellement en se déclinant en
d’infinies variantes. Néanmoins, comme 1'a montré Sébastien Darbon (2014),

«Jouer pour de vrai»: Réalité de lengagement physique et cadre fictionnel dans les jeux d’affrontement 63



on ne peut les considérer a partir d’'une perspective évolutionniste ot ils se rédui-
raient 4 une sorte de jeu archaique ou primitif, et se succéderaient en senri-
chissant progressivement au cours des siecles pour devenir iz fine des pratiques
sportives. Ces jeux, ou rituels d’affrontement, ne répondent simplement pas aux
mémes reégles ni aux mémes finalités que le sport,bien que les deux systemes
puissent coexister et partager un certain nombre de traits communs, notamment
autour de l'engagement physique.

Toutefois, méme si elles ont été pour ainsi dire évincées ou marginalisées
par la prédominance de I'institution sportive, certaines de ces pratiques réappa-
raissent et s'intégrent au gott du jour en mettant en avant une tradition ancestrale,
parfois inventée, pour répondre au cahier des charges de la culture mondiali-
sée. «Jeux traditionnels» que Pierre Parlebas (2016,97) considére comme des
«quasi-sports»:

Cette catégorie tend a se détacher de la multitude en cherchant 4 s'institution-
naliser comme le fait le sport mais sans y aboutir pleinement. Ces jeux sportifs
traditionnels sont désormais sous la tutelle de fédérations, associations.
Souvent riches d’une longue tradition de terroir et se voulant embléma-
tiques d’'une identité régionale, ces jeux s'affirment comme faisant partie du
patrimoine culturel d’une région [...]. Ils sont situés 2 mi-chemin du local et
du mondial.

Mais outre cet engouement «culturel» circonstanciel, d’autres pratiques
connaissent également un regain d’intérét, tel le jeu de soule qui depuis les années
1980 se développe dans plusieurs régions francaises (Fournier 2009; Loudcher
2009). Organisée sous forme d’«autogestion physico-ludique», cette activité,
revendiquée a la fois comme conviviale et «subversive» par les acteurs, tente de
sémanciper au maximum de certaines régles et contraintes omniprésentes dans
la vie sociale — controle des gestes, du temps et de lespace.

Parmi les jeux entrant dans cette catégorie figure le Calcio storico, jeu de
ballon pratiqué en Italie, & Florence, au mois de juin et dans lequel des techniques
de lutte libre sont largement employées; le Kirkwall ba'game, observable durant
les fétes de fin d’année aux iles Orcades qui voient les habitants s’affronter
aprement dans une mélée générale pour la possession d’un ballon; ou encore le
Vit Cdu au Viet Nam ou, le 5¢jour du 1 mois lunaire, il s’agit de placer dans
le camp adverse une boule en bois de 17 kg dans de rugueuses confrontations.

Dans un autre registre, citons la réactualisation —ou la création— des batailles
de nourriture, autrefois récurrentes lors des carnavals et fétes populaires, en

64 Véronique Roussely



premier lieu desquelles on notera celle d’Ivrea en Italie o, en mars 2019, lors des
jours gras, prés de 50000 participants regroupés par quartiers se sont affrontés a
coup doranges (plusieurs centaines de tonnes) dans une ambiance joyeusement
brutale. A Bufiol en Espagne, depuis 1945, chaque dernier mercredi du mois
d’aott sert de cadre a la fomatina, gigantesque bagarre de tomates dont plus de
cent soixante tonnes furent utilisées en 2019 par quelque vingt-deux mille parti-
cipants’. Quoique sensiblement différents, mais se rejoignant par certains aspects
—jeux avec utilisation de projectiles—, mentionnons les combats lithoboli-
ques (avec ou sans frondes) entre villages, dont les Andes boliviennes et péru-
viennes sont le théatre plusieurs fois par an, et qui, jusqu’a la fin du x1x°siecle,
étaient familiers a de nombreuses régions, notamment dans le sud de la France
(pedrades), en Espagne ou en Corée (Quisefit 2012).

Les exemples de revitalisation de pratiques anciennes, considérées désuétes
jusque dans les années 2000, sont multiples comme la féte des pailbasses qui se
tient chaque année a Cournonterral pres de Montpellier, laquelle donne lieu dans
tout le village a deffrénées courses-poursuites dont le but est de senduire de
lie de vin déposée a I'avance en plusieurs endroits. Cette féte connait un succes
populaire grandissant, a I'instar des courses camarguaises* ou il s’agit d’affronter
des taureaux lachés dans une aréne ou encore, plus loin de nous, du Kékpar® au
Kazakhstan, similaire au Bouzkachi® afghan, jeu rude ou les protagonistes a cheval
tentent de semparer d’'une dépouille caprine dans une lutte acharnée.

Ces quelques exemples nous montrent la diversité et le dynamisme des jeux
d’affrontement que Ton peut assimiler a une catégorie de pratiques physiques
«autrement agonistique ». Cette catégorie, qui reléve aussi bien du combat que du
jeu, se révele difficile a penser tant notre imaginaire et nos conduites corporelles
ont été, depuis pres d’un siecle, colonisés par le sport hégémonique.

Cependant, malgré de grandes diftérences formelles, je pense que l'on peut
percevoir entre ces pratiques pugilistiques une unité, non pas dans le jeu lui-
méme (game) mais dans le «jouer» (play) (Caillois 1957), cest-a-dire dans I'acte,
le processus, tel que le souligne Roberte Hamayon (2012) dans son étude sur les
jeux sibériens.

Ainsi, ces jeux de combats, qui peuvent apparaitre violents a certains égards,
sont en réalité une activité sociale, il est vrai imprégnée d’une réelle rudesse,
sous-tendue par un ensemble de régles tacites qui permettent d’atteindre ce que
Claudie Voisenat (2019, 513) nomme «une sorte d’idéal du jeu qui se situe pré-
cisément & mi-chemin de la violence et de sa simulation ».

«Jouer pour de vrai»: Réalité de lengagement physique et cadre fictionnel dans les jeux d’affrontement 65



Les combats de la région de Zitlala

La région de Zitlala est située dans La Montafia, contrée rurale indienne de
moyenne altitude particulierement déshéritée de I'Etat du Guerrero. Cet Etat,
lui-méme un des plus démunis du Mexique en dépit de son attrait touristique
important (Acapulco, Taxco, Ixtapa/Zihuatanejo) est confronté a une violence
politique endémique sur fond de conflits agraires a laquelle sajoutent plus récem-
ment des rivalités liées au narcotrafic.

Actuellement, de nombreux habitants y maintiennent une activité vivriére
domestique qui leur permet peu ou prou d’assumer leur propre subsistance
—mais principalement, aliment de base au Mexique— mais dont la production
demeure souvent insuffisante pour pourvoir aux autres nécessités du quotidien.
De 1, une constante émigration —saisonniere ou non— affectant pratiquement
toutes les familles. Toutefois, cette mobilité n'a pas empéché que perdure une
vie cérémonielle intense, ponctuée de trés nombreuses fétes. Au contraire méme,
car dans la plupart des cas, les migrants entretiennent des liens trés étroits avec
leur communauté dorigine et I'afflux de devises joue un réle non négligeable
dans la célébration de festivités a caractére souvent religieux et a I'intérieur des-
quelles les combats rituels occupent une place d’importance tout en se situant
résolument hors du culte catholique : absence de symboles ecclésiaux (croix, saint,
vierge...).

Il existe dans la région plusieurs types de combats ou les protagonistes,
regroupés par quartiers ou par villages et entre lesquels se trouvent également,
en nombre moindre, femmes et enfants, sopposent deux par deux, sans ordre établi,
au sein d’un espace ou nexistent ni régles écrites ni limite de temps. Durant les
combuats, les coups séchangent sans retenue et le jour suivant la majorité des parti-
cipants en gardent les stigmates: dents cassées, nez déplacés, hématomes multiples,
entailles diverses et variées, mais tous senorgueillissent de sétre affrontés.

* Le 5mai (illustrations 1 et 2) qui marque la fin de la saison séche, ce
sont les combats dits de zigres ot les participants’, la téte protégée par
dépais et résistants masques de cuir représentant généralement une téte de
jaguar, s'assénent de violents coups au moyen d’une impressionnante matra-
que en corde nouée, la reata.

*  Le 25 avril a Pochahuisco (hameau dépendant de Zitlala) et les 2 et 3 mai
(illustration 3) , dans le village voisin d’Acatlin, d’autres tigres sopposent
mais cette fois en usant de leurs poings protégés par dépais gants.

66 Véronique Roussely



* Les 2 et 3mai, toujours dans le cadre d'une pétition de pluie, dans la
localité de La Esperanza (illustrations 4 et 5), se déroulent des combats a
poings nus réputés pour leur rudesse et leur large participation féminine.

* Dans un autre contexte rituel, 2 mardi-gras, ont lieu les combats des
Xochimilcas (illustrations 6 et 7) ou des hommes des différents quar-
tiers du chef-lieu, vétus de I'habit traditionnel des femmes zitlalteques,
saffrontent au cceur du village également a poings nus. Depuis les
années 1980, les femmes et les enfants peuvent participer.

D’apres plusieurs témoignages recueillis sur le terrain entre 2011 et 2013,
certaines formes ont été abandonnées: au lieu dit Huitzacarrillo, ol se tenaient
tous les dimanches de juin a septembre des combats a poings nus entre divers
quartiers de Zitlala, et a Teyapan, ou les jeunes gens des villages d’Acatlin et
de Zitlala s’affrontaient dans des combats lithoboliques avant que les sesiores le
fassent a poings nus. Ils ont disparu dans les années quatre-vingt suite aux inter-
dictions prononcées du fait de leur dangerosité et des dommages qu'ils occasion-
naient aux habitations et aux cultures environnantes.

R

Illustrations 1 et 2. Peleas de tigres de Zitlala (5 mai 2012 et 5 mai 2013).
Toutes les illustrations de cet article sont de 'auteure.

«Jouer pour de vrai»: Réalité de lengagement physique et cadre fictionnel dans les jeux d’affrontement 67



Illustration 3. Pelea de tigres d’Acatlin (3 mai 2012).

Illustrations4 et 5. Combats 2 poings nus de La Esperanza (2 mai 2012 et 3 mai 2013).

68 Véronique Roussely



Ilustrations 6 et 7. Combats des Xochimilcas a Zitlala (8 mars 2011).

Ces combats de la région de Zitlala ne sont pas rigidement standardisés
et se déclinent de plusieurs maniéres. Néanmoins, en regard des variations et
des différentes formes, on peut dégager des constantes et des traits communs
qui permettent de les étudier a partir du «jouer»: aucune ambition détre victo-
rieux, de résultats ou de quéte de classement, contrairement au sport ou vaincre
I'«adversaire» détermine lenjeu; autocontréle implicite et absence d’animosité
—pas toujours— entre des participants avant tout partenaires d’'un méme combat;
enfin, maitrise communautaire sur le déroulement de 1'événement. Et si d’une
maniére générale, les finalités des jeux d’affrontement pour les acteurs sont trés
variables et vont de pratiques rituelles ou propitiatoires au divertissement en pas-
sant par l'affirmation de la vaillance individuelle, d'un groupe ou d’'une commu-
nauté, elles supposent nécessairement une réelle implication physique dans le
combat, loin d’une représentation théatrale ou folklorique.

Le «jouer»
Lors de ces combats o le gain d’une victoire et la suprématie physique ne sont
pas les objectifs, les coups sont pourtant portés sans ménagement; ce contre-

pied a nos catégories analytiques habituelles implique une autre signification des
coups: on ne se trouve pas ici dans la logique du rapport de force observé lors

«Jouer pour de vrai»: Réalité de lengagement physique et cadre fictionnel dans les jeux d’affrontement 69



d’un combat réel, dans la mesure ou les acteurs ne cherchent pas a se neutraliser
ou s‘anéantir comme dans le cas d’une bagarre de rue ou d’'un affrontement
guerrier; on ne se trouve pas non plus dans la logique compétitive du combat
sportif, du fait notamment de I'absence de réglement institutionnalisé, d'entrai-
nements spécifiques ou de déclaration de vainqueur venant conclure un affron-
tement. De méme, on nest pas en présence d’un simulacre de combat en raison
d’un engagement physique bien présent ou chacun des protagonistes se doit den
accepter les aspects incisifs sur et dans son corps.

A partir du «jouer», on tentera ici d’analyser cet espace tout a la fois subtil
et fluctuant mais en précisant au préalable, et de nombreux chercheurs l'ont
montré, que si le «jouer» est une notion universelle présente dans toutes les
sociétés humaines et animales, elle connait de nombreuses variations selon les ré-
gions et les époques. Limportance du «jouer» chez 'homme est largement
documentée depuis Johan Huizinga (1951 [1938]), qui en pointe 'antériorité
sur la culture, et les travaux de Roger Caillois (1958) qui le classifie en quatre
«catégories fondamentales»: agon, alea, mimicry et ilinx. Pour Roberte Hamayon
(2012), le «jouer» donne le cadre du jeu; il est un agir, un «faire», selon ses
termes, mais sur un mode «décalé ».

Le «jouer» se distingue donc de la réalité ordinaire et permet, a 'intérieur
du cadre ou de lespace social qu’il crée, de vivre une expérience physique et/ou
mentale dans laquelle, le temps de l'affrontement établissant un autre niveau
d’intensité entre le toléré et le tolérable, les interactions auront un sens diffé-
rent que si elles sétaient produites dans le flux quotidien de la vie. Pour Gregory
Bateson (1956, 194), le «jouer» se situe dans cet entre-deux qu’il nomme la Zimbo
zone (zone de limbe) ol on peut «aller jusqu’a l'extréme limite d’un comporte-
ment sans entrer dans la classe suivante et sans risquer les conséquences inhé-
rentes a celle-ci» (Piette 2005, 40). En l'occurrence ici, si les affrontements ne
sont pas «pour de vrai», ils ne sont pas «faux» pour autant. « Ce qui est propre
au jeu, cest que ce terme désigne des contextes dont les actes constituants ont
une pratique et une réalisation différentes de celles qu’ils auraient dans un cadre
de non-jeu» (Bateson 1988, 132-33).

Pour revenir plus spécifiquement aux combats de la région de Zitlala, on
peut les rapprocher de la catégorie de «combats figurés», proposée par Laurent
Sébastien Fournier (2019, 455) a partir de lexpression «mock battle» —ou bataille
simulée— issue de I'anthropologie britannique, qui tente de définir ces jeux
d’affrontement consistant a «faire semblant de se battre». Mais ce «faire-
semblant» ne débouche pas obligatoirement sur un constat de duperie ou

70 Véronique Roussely



d’artificialité car, en jouant ainsi, les joueurs sengagent physiquement dans le jeu;
ils agissent dans un cadre fictionnel, certes hors de l'existence ordinaire, mais dans
la réalité physique des interactions corporelles.

Ainsi, ces différents combats sont a comprendre comme des expressions a
Iintérieur desquelles se nouent des relations ou prime avant tout I'aventure
corporelle et ot le sens du combat se partage dans action. «[...] le faire-semblant
doit étre et demeurer un faire-semblant pour de vrai» (Lageira 2015, 163) afin
que les acteurs jouent le jeu. Jeu par ailleurs non réductible a un divertissement
et pourvu d’un cadre relativement large d’interprétation. Cette architecture
mouvante et dynamique s’affirme en tant que création parallele au réel et
néanmoins imbriquée dans la réalité sociohistorique de la société dans laquelle
il s'objectivise. Elle établit un autre registre de réalité ou la «modalisation de
Paction [ici l'affrontement] est rendue possible par I'instauration d’un cadre sym-
bolique qui introduit un déplacement par rapport au cours ordinaire des choses»
(Delchambre 2017, § 4). Et toute action qui sort du cadre sera mise « hors-jeu».

Cadre fictionnel

«Roberte Hamayon rapproche le jeu de la fiction, ou plus précisément elle
suggere que le cadre créé par/pour le jeu présente des affinités avec la fiction»
(ibid. § 11). En s’inspirant de ses travaux, on tichera dans un premier temps
desquisser les contours du cadre fictionnel des combats puis on observera les
gestes, les interactions qui sexpriment entre les individus a I'intérieur de ce cadre.
Dans le contexte des combats de la région de Zitlala, on se trouve dans «le
registre de 'ambivalence, de l'entre-deux, de 'interstice » (Piette 1997,§ 9):ilya
combat et non-combat. C'est-a-dire que l'on assiste a une:
coprésence simultanée (au méme endroit et en méme temps), dans un méme
geste, un méme discours de deux termes qui paraissent incompatibles|...].
Clest le cas de la production simultanée d’un geste agressif et du signal comme
métamessage: «ceci est un jeu», l'un et 'autre aboutissant dans une situation
réelle dans laquelle on se dispute et on ne se dispute pas (ibid. § 12).

Car si le cadre se dessine dans lespace et le temps de la féte, y participent
également l'action —le geste, le faire— et les interactions entre les acteurs qui
donnent corps a cette réalité agonistique provisoire, 4 ce cadre fictionnel éphé-
mére et fluctuant. A travers léchange de coups réels, les protagonistes vont vivre

«Jouer pour de vrai»: Réalité de lengagement physique et cadre fictionnel dans les jeux d’affrontement 71



une expérience corporelle sensori-affective dans une relation de réciprocité
nécessaire pour rester a I'intérieur de lespace fictionnel, sans basculer dans I'agres-
sivité non controlée du véritable combat.

D’autre part, contrairement au sport, le cadre spatial nest pas ici un lieu
dédié a la pratique mais une appropriation temporaire d'une parcelle précise de
lespace public. En dehors de ce territoire concret, les acteurs retombent dans la
réalité ordinaire. Ainsi, si dans le temps du «jeu» des combats se déroulent hors
de la «scéne», par exemple dans les rues adjacentes, les coups reprendront leur
signification habituelle et seront percus immédiatement comme une bagarre
réelle et provoqueront ire et indignation. De la méme facon, si des affronte-
ments ont lieu hors du temps imparti au rituel, par exemple juste apres, ils seront
associés a une forme de violence. Le temps des combats est donc borné par un
«avant» et un «aprés» — analysé ci-dessous brievement— et hors de cet espace-
temps, on quitte cette réalité alternative du «jouer».

Dans le temps liminaire, les protagonistes se rassemblent chez le capizan,
généralement un pugiliste reconnu et respecté qui sest employé pendant plu-
sieurs jours a lancer les invitations. Au fur et a mesure de l'arrivée des futurs
combattants a qui il offre un repas, parfois au son d’une fanfare selon ses possi-
bilités financiéres, 'ambiance monte en intensité, favorisée par une abondante
consommation de mezcal® et de biere. Cest le moment ot le groupe se constitue:
on se compte, mesure sa force, se prépare mentalement.

Dans le temps d’apres le rituel des combats, les groupes ne s’attardent pas sur
les lieux et regagnent rapidement leurs quartiers ou villages respectifs pour féter
chez le capitin, dans l'entre-soi, non pas une victoire mais 'action commune, la
fin du jeu qui a nécessité une grande dépense dénergie et implication corporelle
de tous les acteurs.

Si a l'intérieur de cet espace-temps au sein duquel se déroulent des combats
ou gestes et interactions ont un sens différent de la réalité ordinaire, on ne peut
pour autant les qualifier de factices ou de simulés. Car le cadre fictionnel permet
justement la création d’une réalité construite a laquelle il faut se donner pour y
croire —un coup de poing, rituel ou non, restant un coup de poing— et qui de
fait va transformer le sens d’interactions vécues du quotidien —se battre— en
autre chose qui nest pas vraiment se battre. C'est-a-dire que si le geste demeure le
méme, l'interprétation, elle sen différencie. C'est précisément le cadre fiction-
nel qui donne le sens a cet entre-deux ot on ne se trouve pas plus en présence
d’«un vrai combat» que d’un non —ou faux— combat.

72 Véronique Roussely



La notion de «fiction» est difficile a cerner et ne se réduit pas a lopposition
fiction/réalité ou fiction/vérité (Colleyn 2005, 148). Polysémique, elle tente de
définir lespace mouvant entre la réalité et lirréelet, contrairement aux acceptions
du sens commun, on doit I'entendre dans celui de fabrication ou de construction
et non en termes de faux ou d’invention (Leservoisier 2005, 17). Et si le procédé
littéraire relatif a la fiction a été amplement étudié, quen est-il lorsque celle-ci
sexpérimente dans la chair et y laisse des traces bien réelles. Peut-on parler d’une
expérience corporelle fictive ?

En reprenant 'approche de Roberte Hamayon (2012), on peut avancer qu’il
ne s'agit pas de combats fictifs ou de combats-fictions a plus d’un titre, en particu-
lier par le fait qu’ils induisent un engagement et des conséquences physiques bien
concrets ou, comme dans le jeu, leur déroulement se révele incertain. Aussi, a
Iinverse de la fictionqui est par définition achevée et sur laquelle on ne peut agir,
ils sont un agir en train de se faire et pour cette raison «jouer» se trouve étre un
acte établi dans un cadre fictionnel et non une fiction en soi. En ce sens, ces com-
bats, loin détre feints, procédent d’'une action authentique dans ce cadre oscil-
lant entre le ludique et le rituel mais qui donne les conditions offrant un moyen
d’atteindre, pour reprendre Claudie Voisenat (2019), «une complicité, desprit
mais aussi de corps, qui permet a chacun de porter et recevoir des coups qui ne
seraient pas acceptés» dans un autre contexte. Une complicité «qui permet aussi
d’accepter d’avoir mal, voire d’étre blessé, sans en tenir rigueur a 'autre» (513).

Par ailleurs, I'ivresse importante participe pleinement de la création de ce
moment, elle le sublime méme, et est d'une certaine maniere confortée par des
autorités municipales offrant «rituellement» vingt litres de mezcal aux groupes de
combattants. Si nombre dentre eux senivrent pour se donner du courage, pour
apaiser la douleur des coups, pour dominer la peur, elle concourt par 1a méme a
Iaction collective et permet l'expression d’une identité temporaire, libératrice des
pensées et des sentiments. Toutefois, cette situation volontaire et potentiellement
explosive nécessite un strict autocontréle pour ne pas saffranchir des limites de
l'affrontement et verser dans des comportements non conformes au cadre rituel.

Cette ivresse collective et Iénergie qulelle induit grisent méme celui qui n'y
participe pas et sopposent radicalement au domaine sportif ou le pratiquant en
état débriété perd de sa précision technique —et donc une grande partie de
son efficacité — et sort du cadre de la situation exigée.

«Jouer pour de vrai»: Réalité de lengagement physique et cadre fictionnel dans les jeux d’affrontement 73



Analyse des combats rituels de Zitlala

Lobservation attentive des gestes du combat sera déterminante pour compren-
dre la perception de la réalité corporelle qu'elle conditionne tout en essayant de
répondre a ce paradoxe: comment peuvent séchanger de véritables coups sans
pour autant se battre « pour de vrai».

Lusage de la force

Lorsque Ton regarde les combats de Zitlala pour la premiére fois, on est étonné
de la vigueur des coups de poing ou de reasa’ portés avec toute la force dont le
corps est capable sur le moment. Fuerza, fierza entend-on parmi le public si
Iéchange lui parait trop tendre.

Néanmoins, comme je l'ai relaté ailleurs (Roussely 2018, 253), la notion
de force nlest pas a confondre avec celle de puissance. L'usage brut de la force
—sans le sens de brutalité — est rendu ici possible par le faible recours a des
techniques pugilistiques, contrairement a la rationalité sportive, et I'analyse
des gestes des combattants montre trés peu de coups directs d'un grand pouvoir
percutant mais plutot des mouvements amples et circulaires qui atteignent leurs
cibles, téte et haut du corps essentiellement, presque toujours en fin de course.

Limpact des coups nest donc pas techniquement optimisé et peu trau-
matisant, 4 la différence la aussi du domaine sportif ot donner un coup puis-
sant’” nécessite un entrainement — plus ou moins poussé selon les ambitions du
pratiquant— mais toujours dans le sens d’améliorer le geste technique pour
atteindre une élévation de cette puissance.

De plus, dans les différents combats du municipio' de Zitlala, la variabilité
de lespace de combat d’un lieu a 'autre —fixe et délimité dans le cadre sportif—
ajoute un handicap a lefficacité pugilistique, tel quon peut lobserver a La
Esperanza ou le combattant doit veiller constamment a maintenir son équilibre
sur le sol instable du champ labouré, ou dans les combats des xochimilcas de la
cabecera qui doivent prendre en compte la mobilité de la foule sur le zdcalo™.
La puissance du coup se dilue alors dans d’autres mouvements, a lopposé de
l'acte sportif ou les acteurs se concentrent exclusivement sur lefficience de leurs
gestes. Et si a Zitlala, entrainement et performance ne figurent pas au registre
des protagonistes, le combat en soi exige tout de méme une certaine connais-
sance de l'affrontement car se battre sans techniques sportives appropriées

74 Véronique Roussely



n’implique pas de le faire n'importe comment et ne sous-entend pas non plus une
taiblesse des frappes. Hématomes, entailles et blessures diverses sont d’ailleurs la
pour témoigner du contraire.

En définitive, [échange de coups —donner et recevoir— est un point fonda-
mental pour les acteurs et présuppose le non-emploi des techniques de défense
que sont les esquives et les blocages. Face a ce handicap consenti, le combattant
de Zitlala se montre tel un homme courageux sans crainte de la confrontation
et qui, bien quétant ni habile technicien ni tacticien, posséde cette maitrise sur
la peur face aux coups adverses, une des clés de l'affrontement quand il s’agit
d’accepter d’en recevoir autant que d'en donner, comme nous lexplique un pugi-
liste notoire:

Imagine quon te donne un bon coup et que toi tu nen rends aucun, l'autre
prend de suite I'avantage. Mais si on te frappe fort et que tu réponds aussi fort,
alors tout séquilibre. Ensuite, le coup suivant, il te le donnera plus tranquille-
ment parce quil se sent moins sir de sa force, car tu lui as rendu la pareille™.

Tout le contraire évidemment pour le pratiquant de sports de combat ou de
boxe sportive qui cherche a éviter autant que possible les coups, et qui, pour cette
raison, trouve difficile de rentrer dans de telles catégories d’affrontements. Rares
d’ailleurs sont ceux qui ont tenté lexpérience et nont pu que constater leur inex-
périence face au stoicisme indispensable a I'acceptation des coups.

Toutefois, 'absence desquive ou de blocages nest pas absolue car le com-
battant ne soffre pas délibérément ou passivement aux poings de l'autre. Il rend
ce qu'il recoit. Dans ce contexte, I'aspect technique de recevoir, bien que limité,
peut sobserver chez les plus expérimentés en accompagnant le coup pour réduire
I'impact, tandis que d’autres, moins aguerris, évitent les frappes en reculant d'une
maniére instinctive. En résumé, les notions d’«esquive travaillée» ou de blocage
existant dans la plupart des formes de combats sportifs ou guerriers nont pas ici
de raison d’étre et encouragent parfois le public & conspuer celui qui cherche par
trop a se soustraire aux coups.

Aguantar

«Endurer, encaisser» — «aguantar» en espagnol — est une autre notion que lon
peut dégager de lobservation des combats.

«Jouer pour de vrai»: Réalité de lengagement physique et cadre fictionnel dans les jeux d’affrontement 75



Cette idée dendurance est trés présente chez les combattants, ne serait-ce qu'a
Toccasion des parades qui préceédent les affrontements ou, tout en dansant,
ils parcourent des heures durant les chemins escarpés de leurs quartiers respectifs.
Mais, en dehors du fait d’accepter de recevoir les coups, comme évoqué précé-
demment, elle touche également I'aspect du temps du combat dont les seules
limites, 4 I'inverse la encore du champ sportif ou le controle du temps est primor-
dial, sont le fait du renoncement d’un ou des deux protagonistes, et impose de
faire preuve de résistance aussi longtemps que coure le combat qui peut parfois
séterniser au-dela des cinq minutes.

Mais aguantar implique en outre la capacité de prendre sur soi, de se contr6-
ler, d’autant plus dans cet espace-temps extréme qui requiert de maintenir le
climax nécessaire a la rencontre sans tomber dans la bagarre générale, jamais
trés loin. Plus encore, le terme suppose non seulement une collaboration de tous
les participants a préserver cet équilibre des forces pour permettre au combat de
se poursuivre — «pour faire un beau combat»— tout en contrélant ses émo-
tions et pulsions naturelles — colére, énervement, etc.— mais aussi, sur un plan
purement technique, dexercer un contrdle permanent sur soi-méme pour garder
'avantage sur son vis-a-vis sans pour autant le «démolir », ainsi que lexprime un
capitin de La Esperanza:

Parfois, ce nest pas nécessaire de taper trop fort, il faut savoir aguantar. Par
exemple, lorsquion t’a collé quelques bons coups mais que tu tiens le coup;
l'autre en face va alors se dire «celui-1a je lui en ai balancé des bonnes mais il
montre qu’il ne va jamais céder, alors jarréte car a quoi bon continuer »*.

Et bien que les combattants soient adversaires au moment de 'affrontement,
ils participent d'une méme «performance» et la relation dopposition, plutot
que de sous-entendre une dissymétrie entre gagnant et perdant, s’inscrit au
contraire dans une relation de coopération collective essentielle au bon dérou-
lement de la rencontre dans laquelle aucun profit nest a tirer quant a dominer
l'adversaire. Par ailleurs, si le cadre fictionnel qui permet le «jouer a se battre»
se situe dans une zone de limbe (voir supra) fragile et délicate, ou Ton cherche a
atteindre 'acmé sans céder au polemos (guerre), cette attitude nécessite un auto-
controle collectif puissant que I'on a pu constater en de maintes occasions ot les
observateurs sur le terrain réagissent comme un seul homme dés que I'affron-
tement sort du cadre, quand, par exemple, un combattant continue de frapper
son vis-a-vis alors que celui-ci ne peut plus prendre part 4 Iéchange ou se trouve
en mauvaise posture.

76 Véronique Roussely



Apres avoir délimité le cadre qui permet de «jouer a se battre» et la maniére
de donner de véritables coups sans pour autant détruire ou anéantir son adver-
saire, on va a présent s'interroger sur le « pourquoi» en seffor¢ant d’apporter des
éléments de réflexion sur le «jouer» plus généralement et chercher & approfon-
dir cette question, non pas a partir d'une approche symbolique mais a partir
des expériences corporelle et sensorielle enchevétrées qu'induisent ces combats.
Et si certaines de ces peleas sont rentrées dans un processus de patrimonialisa-
tion, ces combats permettent, au travers du vécu de la plupart des protagonistes,
une nouvelle subjectivité autour du devenir, de se sentir et étre pergu comme un
«combattant», ce qui d’une certaine fagon déplace la problématique de lefficacité
rituelle et de ses resignifications dans un contexte de moins en moins rural auquel
ils s'identifiaient jusqu’alors.

Expérience corporelle et sensorielle’

Llexpérience corporelle du jeu-combat est un en-soi sensori-affectif treés pré-
gnant qui permet au sujet de se transformer en se plagant en situation réelle
d’affrontement et, d’'une maniére générale, s'apparente a un «espace de vérité»
ou sont engagés et mobilisés de nombreux ressorts de notre sensibilité physique
et psychique.

A Zitlala, Iépreuve des combats, en tant que «parcours charnel», permet
d’intérioriser un modele particulier de comportement o sexpriment la vaillance,
lendurance, la force, autant de «sensations paralinguistiques» pouvant se réflé-
chir dans les interactions sociales, tant chez les combattants que sur les autres
acteurs périphériques, et contribuant a consolider 'appartenance communautaire.

Techniques de soi

Cette confrontation physique peut se comprendre comme une «technique de soi
sur soi» dans le sens ot l'entendait Michel Foucault (1994), cest-a-dire les di-
verses facons dont les étres humains agissent sur eux-mémes et par lesquelles
les acteurs rentrent dans un processus de construction d’une subjectivation qui
sappuie sur lexpérience corporelle. Et comme le fait remarquer Jean-Pierre
Warnier (2002, 5) : «Les sujets ne sont plus exactement les mémes aprés et avant
ces actions», surtout lorsquelles sont renouvelées. Il est certain en effet qu'apres

«Jouer pour de vrai»: Réalité de lengagement physique et cadre fictionnel dans les jeux d’affrontement 77



le combat, au-dela de la satisfaction de 'avoir mené a terme, le pugiliste sest
«distingué» et ne se sent plus tout a fait le méme. Il a d, pour ce faire, surmonter
l'appréhension des coups, dominer la douleur, contenir la peur, notions d’autant
plus difficiles 2 maitriser —notamment la premiére fois— qu’il n’a pas recours
a4 un entrainement pour acquérir de telles dispositions corporelles et mentales.
Cette expérience esquisse de nouvelles perceptions ressenties par tous les com-
battants impliqués régulierement et affite certaines de leurs facultés senso-
rielles qui peuvent rejaillir en d’autres circonstances de la vie sociale. De nom-
breuses études montrent en effet qu'une pratique corporelle suivie, notamment
dans le domaine des arts martiaux et des sports de combat, entraine sur le pra-
tiquant des transformations dans son rapport au monde et qui, se reflétant sur
sa personnalité, les vit souvent comme une véritable technique d’amélioration
de soi.

A Zitlala, les combattants apprennent a connaitre les coups, non pas tant
dans une maitrise technique, mais plutét dans lexpérimentation, dans leur chair.
Cette mise en situation «sans colére et sans haine» d’une situation de combat
a des effets qui vont au-dela des motsou l'on découvre, ou l'on apprivoise des
sensations, ou s’inscrit dans l'inconscient un bagage mémoriel qui s'identifie
a une lecon de vaillance. Les acteurs engagés affichent cette conscience que
lexpérience des combats les marque dans leur subjectivité et transmet un savoir-
étre et un savoir-agir sous la forme d’un comportement et de présentation de
soi. Plusieurs dentre eux mont raconté que cet esprit de détermination leur avait
sauvé plusieurs fois la mise: «dans la vie, quand tu montres que tu es vraiment
prét a te battre, beaucoup tournent les talons. Ca évite des problemes »'¢.

Dans ce processus de subjectivation, les combats sont un passage obligé. On
ne devient pas un tigre de Zitlala seulement en se couvrant la téte d'un masque,
ou un «xochimilca» en portant la enagua, jupe traditionnelle zitlaltéque; il faut
d’abord se battre, sengager physiquement. Clest la condition premiére pour étre
un combattant, pour soi et pour les autres.

Toutefois, si cest une expérience de constitution individuelle d’un sujet, clest
aussi une conscience incarnée de sa potentialité en tant que groupe social, et donc
en tant que groupe de pression. Dans ce sens, les combats alimentent a la fois
des relations individuelles et collectives tout en induisant un dynamisme social
intracommunautaire et renforcent par cette interaction la cohésion et lesprit de
solidarité du groupe face au monde, et aussi face a I'arbitraire des autorités.

A Zitlala, cette expérience permet aux habitants de certaines communau-
tés avoisinantes, de par leur présence massive et remarquable lors des combats,

78 Véronique Roussely



de se prévaloir comme groupe d’importance par rapport a la cabecera et dans le
municipio en général. D’autant quétre combattant participe a l'affirmation
d’une certaine idée d’insoumission, image valorisée dans ce petit chef-lieu du
Guerrero qui depuis les débuts de la colonisation s’honore de n'avoir jamais été
village-sujet.

Dans le contexte du «jouer», ces épreuves corporelles vécues et recherchées,
ou douleur, peur et plaisir senchevétrent, exaltent et intensifient lexpérience et
donnent corps au cadre fictionnel en s’inscrivant dans la chair des protagonistes
qui par 'affrontement apprennent a les connaitre.

La douleur et ses stigmates

Douleur et plaisir — sensations treés variables qui confinent a l'intime —
coexistent & travers leur antagonisme et pour nombre de philosophes sont méme
indissociables. Sans tomber dans des explications d'ordre psychanalytiques ou
la souffrance subie ou infligée serait une source de plaisir, la douleur' et ses stig-
mates corporels vécus dans le contexte des combats de Zitlala sont investis de
significations. Hématomes, bosses, entailles diverses, dents cassées, etc., visibles
aux yeux de tous et de soi-méme, sont percus comme une distinction positive et
non comme la marque d’une défaite ou d’une victoire face a un adversaire et nont
de sens que vécus solidairement et non endurés dans la solitude et le silence d’'une
maladie. Ephéméres ou définitifs, superficiels ou graves, mais toujours insépa-
rables du combat, ces stigmates sont arborés avec une certaine fierté et dans une
joyeuse convivialité les jours suivants en compagnie de la famille ou du groupe,
dans la sphere privée de I'«entre-soi». Elles donnent a voir a la communauté
lengagement physique, la force de caractére et le courage de celui ou celle qui les
porte. Chez les femmes aussi ces marques témoignent de leur participation et
se portent sans chercher a les dissimuler. Dans ce contexte, «ces traces viennent
représenter l'individu tout en le distinguant» (Le Hénaff et al. 2008, 561).
Néanmoins, la douleur et ses stigmates dont le corps se fait I'illustration ne consti-
tuent pas une finalité recherchée mais, en se plagant en tant que signes révélateurs
de la rudesse de I'affrontement, apparaissent telle une conséquence inévitable de
Iéchange des coups et font parfois I'objet de propos amers: «la douleur le jour
suivant te montre ta vanité, et tu te poses la question de savoir ce que tu as gagné
a ne méme plus pouvoir te retourner dans le lit sans 'aide de ta femme qui par-
fois se montre furieuse d’avoir un mari éclopé»'® convient un pugiliste, lui qui

«Jouer pour de vrai»: Réalité de lengagement physique et cadre fictionnel dans les jeux d’affrontement 79



pourtant, por puro gusto (par pur plaisir) ne manque jamais un combat de son
village. Un plaisir paradoxal, parfois teinté d’abattement que connaissent tous
les pugilistes, un jour ou l'autre.

La peur

Comme toutes les émotions, la peur est autant une construction sociale qu'une
réaction organique avec des effets physiologiques identifiés (modification du
taux d’adrénaline entrainant de nombreuses variations du point de vue cardio-
vasculaire, épidermique, respiratoire, gastro-intestinal, etc.). A Tlinstar de la
douleur, elle est un signal d’alarme nécessaire a la survie, mais nest pas forcément
indicatrice de danger objectif.

La peur est une donnée récurrente dans les propos des combattants, mais
aussi dans ceux des non-combattants pour lesquels elle est une raison suffisante
pour assister sans participer. La peur, connue de tous —ou presque—, nlest pas
considérée comme une marque de faiblesse. Elle est acceptée et nest jamais un
sujet tabou. Durant l'affrontement, on tente de la maitriser, de maintenir le
regard sur son adversaire, de ne pas fuir pour pouvoir déclencher I'attaque. Dans
ce contexte, «avoir peur» nest donc pas une expérience négative a laquelle on
voudrait se soustraire. On s’y frotte, la tutoie méme avec plaisir, non pour la
vaincre, mais plutot pour la domestiquer, pour ne pas se laisser dominer par elle.
«]I faut rester acteur, actif, transformer une crainte subie en un risque assumé et
de fait, les stratégies pour déjouer, et donc jouer avec la peur, sont innombrables »
(Jeudy-Ballini et Voisenat 2004,7).

Imprévisible, la peur imprégne I'atmosphére d’avant le combat, lorsquelle
s'invite insidieusement dans le corps des protagonistes. Certains boivent du
mezcal et dansent pour attiser leur courage; d’autres, plus graves, se concentrent
un peu a [écart.

Dans ces combats au corps a corps, il n’y a pas d’autre alternative que d’aller
jusquau bout de la raison pour laquelle on sest engagé, de «remplir son contrat»
avec soi-méme, sans quintervienne de décision arbitrale ou de limite de temps
imposée. Lentrée en lice, cest-a-dire le court instant précédant le combat, peut
prendre deux formes selon l'état de peur a assumer. Soit on se jette sur son vis-a-
vis sans préambule avec toute Iénergie possible comme reméde pour enrayer la
peur, soit, avant que le premier coup ne soit lancé, on suit une sorte de round
dobservation qui peut prendre quelque temps (parfois plus d’'une minute), surtout

80 Véronique Roussely



chez les plus jeunes. Clest certainement a4 ce moment d’anticipation du combat
que le sentiment de peur est le plus prégnant. Les combattants se tournent
autour, sans se quitter des yeux. Les visages sont tendus et les bras en position de
boxeurs, 4 hauteur du visage, semblent figés dans I'attente du coup. La tension
est extréme entre les deux protagonistes qui rassemblent leur courage pour
s'affronter. Il y a bien sir la peur de prendre des coups, mais aussi celle de donner
ou de recevoir un mal golpe (mauvais coup) qui pourrait étre fatal, ce qui, dans
les deux cas, impose de dépasser un stade d’appréhension.

Quand les lutteurs tardent a déclencher l'affrontement, des voix se font
entendre —souvent dans des termes peu aménes— pour les engaillardir a pallier
leurs hésitations. Par ailleurs, la peur nest pas 'apanage des plus craintifs et, dans
ce contexte ou on doit la maitriser dans l'action, on peut lire le courage qui en
découle comme une technique de soi sur soi. Alors, plutot que de la refouler, on
la laisse sexprimer pour mieux la dépasser.

Cette situation de peur en fait une composante déterminante qui stimule le
courage dans la vie sociale car un lien étroit le relie mentalement a la peur.

Pour étre courageux, il faut avoir peur. [...] Bien sr, la peur propre au courage
nest pas une émotion poussée 4 son paroxysme et entravant 'action, mais bien
une peur qu’il est possible de dépasser. [...] Ainsi, si le courageux fait preuve de
la force de caractére nécessaire a I'action, ce serait a partir d’'une connaissance
lui venant du moins en partie de sa peur (Vermot-Petit-Outhenin 2012, 131).

El gusto (le plaisir)

D’un point de vue physique et émotionnel, il nest jamais facile d’affronter
Iépreuve rituelle du combat et on peut se demander en toute logique ou se situe
pour les acteurs le plaisir de cette forme de confrontation. Mais quentend-on
par por gusto, expression qui revient fréquemment dans les réponses des acteurs
a la question «pourquoi se battre?» et qui pourrait se traduire ici par «pour le
plaisir» dans son sens premier «ce qu’il plait & quelqu’un de faire, dordonner»
(Rey 2010 [1993], 1662).

Le plaisir, autre aspect du domaine émotionnel, est, comme la peur avec qui
il partage certaines caractéristiques, difficile a cerner et se trouve, a I'instar des
sens et des sentiments, socialement et historiquement construit. Dans ce registre,
Jean-Pierre Warnier a montré que les propositions de Marcel Mauss concernant

«Jouer pour de vrai»: Réalité de lengagement physique et cadre fictionnel dans les jeux d’affrontement 81



les «techniques du corps» peuvent sélargir aux émotions. Elles se cultivent. « Pour
que le sujet pergoive certaines choses (des ardmes, des sons, des configurations
graphiques, une esthétique, des sensations kinesthésiques), il est impératif que
tout cela ait été enregistré dans ses répertoires perceptifs » (Warnier 2004, 18).

Ainsi, le plaisir se constitue déléments étroitement imbriqués relevant de la
chimie organique —des chercheurs en neurologie ont démontré que plusieurs
zones du cerveau peuvent le stimuler— et de la construction sociale. On le
connait intuitivement, on 'a tous ressenti au cours de notre existence mais il nest
pas mesurable en soi, «nous ne connaissons du plaisir que son effet sur nous;
il nous met en mouvement, déclenche des réactions physiologiques [...], mais il
nest pas lié 4 une représentation précise, a 'instant méme ot nous léprouvons »
(Nicolle 2012, 11).

Méme si, depuis un certain temps, les liens des combats avec le sacré se sont
distendus et que dans I'actualité le sens des affrontements se recentre sur d’autres
finalités, il reste le plaisir de se mettre en jeu car chaque combat porte en lui
Iincertitude et les aléas de la rencontre. Cest d’ailleurs ce caractére imprévisible
du déroulement de I'action qui donne sa spécificité a ces combats et les diffé-
rencie ontologiquement de la notion de performance qui suppose quant a elle
une répétition et un dénouement sous controle.

Les combats inspirent aux participants un sentiment de plaisir complexe et
contrasté. Il se situe dans le senti d’'une harmonie synchronique du collectif,
perception d’une intimité partagée qui se construit et se vit dans I'action, contri-
buant a la création d'un «entre-soi» ou le plaisir réside autant dans l'action
commune quindividuelle et par la méme du dépassement de soi. Ce dépasse-
ment de soi, de sa peur et de la douleur est trés valorisé et procure un plaisir que
connaissent d’'une facon générale tous les pugilistes et boxeurs, méme aprés un
affrontement sans enjeu comme lors des séances de combats dentrainement.

Cette expérience sensible tres intense —a la fois subjective et groupale—
se prolonge et da gusto (provoque du plaisir), parfois du déplaisir, dans le temps
d’aprés les combats, surtout le jour suivant chez le capitin ol tous se rassemblent
pour prolonger lintensité de lexpérience, lorsque le corps collectif du groupe
revit les affrontements et se construit une mémoire dont les effets vont au-dela
des mots et agissent sans eux.

82 Véronique Roussely



Conclusion

On a vu combien les combats de la région de Zitlala ne sont pas simples a
saisir, d’abord parce que ne répondant pas a des régles précises, ils sont sujets
a de constantes et nombreuses transformations dans la forme et dans le sens,
notamment depuis le développement des processus de valorisation patrimo-
niale & I'intérieur desquels sélaborent de nouvelles significations et de nouveaux
enjeux. Ensuite, parce qu’ils ne rentrent pas dans une catégorie analytique pré-
cise, quelle soit sportive, rituelle ou reléve du jeu traditionnel; ils empruntent a
chacune d’entre elles dans des proportions variables.

Toutefois, malgré cette complexité a les définir anthropologiquement, la
recherche a montré que, loin détre une singularité ethnographique locale, ces
formes d’affrontement «informellement régulées» s'inscrivent dans un registre de
pratiques physiques humaines trés variées —et peu répertoriées— largement répan-
dues dans le monde avant le xx*siecle. Cependant, en plus des effets des phéno-
meénes globaux de patrimonialisation et de marchandisation des pratiques cultu-
relles, bien étudiés par les anthropologues, on constate dans de nombreuses
contrées depuis le début des années 2000, peut-étre en raison d’une lassitude face
au développement hégémonique du sport et a la perte de lesprit du jeu «gratuit»,
un nouvel intérét pour ces pratiques coutumiéres dont certaines se réactualisent,
connaissent un nouvel essor et gagnent en importance, voire s'inventent®.

Incorporer les joutes zitlalteques a cette pluralité nous amene a explorer un
champ de praxis corporelles de jeux/confrontations qui se différencient ontolo-
giquement du sport et 4 les rapprocher, non pas tant du jeu en soi, mais dans le
cadre fictionnel de l'acte de jouer. En effet, on I'a vu, lengagement physique
ne résulte pas ici d’'un simulacre de combat ni d’'une performance du fait des coups
réellement appliqués — chacun des protagonistes se devant den accepter les as-
pects incisifs dans sa chair. Mais il ne reléve pas non plus du combat au sens
guerrier du terme dans la mesure ou il ne répond pas a la nécessité de domi-
ner son vis-a-vis, la neutralisation physique nétant pas la fin recherchée, l'issue
important peu. Autrement dit, si les affrontements ne sont pas «pour de vrai»,
ils ne sont pas pour autant «faux» ou «fictifs», paradoxe qui implique une autre
signification de Iéchange pugilistique et donne une autre acception de l'affron-
tement humain.

Pour comprendre le sens de ces affrontements dans leur dynamique, une
grille de lecture & partir de lobservation matérielle des combats et de leur mise en
ceuvre dans le cadre fictionnel de I'acte du jouer a permis de mettre en évidence

«Jouer pour de vrai»: Réalité de l'engagement physique et cadre fictionnel dans les jeux d’affrontement 83
p gag physiq J



I'importance de lexpérience corporelle vécue et recherchée par les acteurs et
de donner quelques éléments de réflexion d’'intérét heuristique pour une étude
anthropologique des rituels, incluant les questions de la corporalité et des
émotions.

Références

Alvarez Urbajtel, Aurelia Shajna. 1988. «Cambio y resistencia cultural en Zitlala,
Guerrero» (tesis de licenciatura, Escuela Nacional de Antropologia e Historia).

Bateson, Gregory. 1988 [1979]. La nature et la pensée. Paris: Le Seuil.

— 1956. «The Message “This is Play”». En Group Processes: Transaction of the
Second Conference, édité par Bertram Schaffner, 145-242. New York: Josiah Macy /
Jr. Fondation.

Caillois, Roger. 1967 [1958]. Les jeux et les hommes: Le masque et le wvertige. Paris:
Gallimard.

— 1957.«Unity of play: Diversity of games». Diogenes, 5 (19): 92-121.

Canger, Una. 1973. Field notes from Zitlala, Guerrero. Copenhagen: Institute of Linguis-
tics, University of Copenhagen.

Colleyn, Jean-Paul. 2005. «Fiction et fictions en anthropologie». L'Homme, 175-176:
147-163. doi:10.4000/lhomme.29528.

Darbon, Sébastien. 2014. Les fondements du systéme sportif: Essai d'anthropologie histo-
rigue. Paris: UHarmattan.

Delchambre, Jean-Pierre. 2017. «Le “jouer” ou linstauration d’un rapport a la réalité
alafois décalé et producteur deffets concrets ». SociologieS. doi:10.4000/sociologies.6037.

Diaz Vizquez, Rosalba. 2003. E/ ritual de la lluvia en la tierra de los hombres-tigre.
Meéxico: Consejo Nacional para la Cultura y las Artes.

Elias, Norbert. 1973 [1969]. La civilisation des meeurs. Paris: Calmann-Lévy.

Elias, Norbert, et Eric Dunning. 1994 [1986]. Sport et civilisation : La violence maitrisée.
Paris: Fayard.

Ferret, Carole. 2018. «Le Zékpar, un jeu sérieux: Démélage d’'une mélée hippique
centrasiatique ». Ethnographiques.org, 36. doi:10.25667/ethnographiques/2018-36/005.

Foucault, Michel. 2001 [1994]. Dits et écrits, I1: 1976-1988. Paris: Gallimard.

Fournier, Laurent Sébastien. 2019. «Introduction: “Meéme pas mal !"«Combats figurés
et esthétisations festives de la violence». Ethnologie francaise 49 (3): 455-62. doi:
10.3917/ethn.193.0455.

84 Véronique Roussely



2009. «Le jeu de“soule”en France aujourd’hui: Un revivalisme sans patrimo-
nialisation ». Ethnologie frangaise 39 (3): 471-81. d0i:10.3917/ethn.093.0471.

Gomez Avendaiio, Elias. 2007. «El mito de peticién de lluvias en Zitlala». Oxzotitldn.
Itinerancias antropoldgicas 1 (1): 17-19.

Hamayon, Roberte. 2012. Jouer. Une étude anthropologique. Paris : La Découverte.

Huizinga, Johan. 1951 [1938]. Homo ludens: Essai sur la_fonction sociale du jeu. Paris:
Gallimard.

Jeudy-Ballini, Monique, et Claudie Voisenat. 2004. « Ethnographier la peur». Terrain,
43:5-14. doi:10.4000/terrain.1803.

Kessel, Joseph. 1967. Les cavaliers. Paris : Gallimard.

Lageira, Jacinto. 2015. «Lagir du jeu». Revue du Mauss, 45: 155-67. doi:10.3917/
rdm.045.0155.

Le Hénaff, Yannick, Stéphane Héas, Dominique Bodin et Luc Robéne. 2008. « Héma-
tomes, éraflures, cicatrices: Les marques corporelles (involontaires?) comme métis
du rugby». Revue du Mauss, 32 (2): 553-74. d0i:10.3917/rdm.032.0553.

Leservoisier, Olivier, ed. 2005. Terrains ethnographiques et hiérarchies sociales: Retour
réflexif sur la situation denquéte. Paris : Karthala.

Loudcher, Jean-Francois. 2009. « Les représentations corporelles dans le jeu de soule:
De T'activité historique au fait anthropologique et touristique ». Les Cahiers Internatio-
naux du Tourisme, 3: 35-51.

Neft Nuixa, Francoise. 1994. E/ rayo y el arco iris: La fiesta indigena en la montaria de
Guerrero y el oeste de Oaxaca. México: Instituto Nacional Indigenista.

Nicolle, Jean-Marie. 2012. Le Plaisir. Paris : Bréal.

Olivera, Mercedes. 1979. « Huemitl de mayo en Citlala: ;:Ofrenda para Chicomecéatl
o para la Santa Cruz?». En Mesoamérica: Homenaje al doctor Paul Kirchhoff, édité par
J. Barbro Dahlgren, 143-58. México: Instituto Nacional de Antropologia e Historia.

Orozco Gémez, Fernando. 2001. « Fiesta de la Santa Cruz de Zitlala» (tesis de licencia-
tura, Escuela Nacional de Antropologia e Historia).

Parlebas, Pierre, dir. 2016. Jeux traditionnels, sport et patrimoine culturel: Cultures et
éducation. Paris: Harmattan.

Piette, Albert. 2005.«Féte, spectacle, cérémonie: des jeux de cadres». Hermes 43 (3):
39-46. d0i:10.4267/2042/23988.

1997. «Pour une anthropologie comparée des rituels contemporains: Rencontre
avec des “batesoniens”». Terrain, 29 : 139-50. doi:10.4000/terrain.3261.

Quisefit, Laurent. 2012. «La violence lithobolique en Corée: Jeu de guerre, simulacre
cathartique et rituel agricole». En Le Sport et la guerre, xix*-xx siécles, édité par Luc
Robeéne, 53-62. Rennes: Presses Universitaires de Rennes.

«Jouer pour de vrai»: Réalité de lengagement physique et cadre fictionnel dans les jeux d’affrontement 85



Rey, Alain, dir. 2010 [1993]. Dictionnaire historique de la langue francaise. Paris: Le
Robert.

Roussely, Véronique. 2018. Les combats rituels de Zitlala au Mexique: Se battre ‘por gusto”.
Paris: 'Harmattan.

Sinchez Andraka, Juan. 1983. Zitlala, por el mdgico mundo indigena guerrerense.
Chilpancingo: Fondo de Apoyo Editorial del Gobierno del Estado de Guerrero.
Sudrez Jacome, Cruz. 1978. «Peticién de lluvia en Zitlala, Guerrero». Boletin INAH,

22:3-13.

Vermot-Petit-Outhenin, Stéphanie. 2012. Avoir peur. Paris: Rue de I'échiquier.

Voisenat, Claudie. 2019. « Faire 'Ours: Jeux, enjeux et limites de la mimésis ». Ethnologie
Frangaise, 49(3): 507-21.

Warnier, Jean-Pierre. 2004. « Pour une praxéologie de la subjectivation politique». En
Matiére & politique. Le pouvoir, les corps, les choses, édité par Jean-Francois Bayart et
Jean-Pierre Warnier, 7-31. Paris: Karthala.

2002. «Les jeux guerriers du Cameroun de I'Ouest: Quelques propos icono-
clastes ». Techniques & Culture, 39. doi:10.4000/tc.188.

86 Véronique Roussely



Notes

Citons en particulier les luttes mongole, turque, gambienne, sénégalaise et le ssiriim coréen.
Voir notamment les travaux de Canger (1973); Sudrez Jicome (1978); Olivera (1979);
Sénchez Andraka (1983); Alvarez Urbajtel (1988); Neff (1994); Orozco Gémez (2001);
Diaz Vizquez (2003) ; Gémez Avendaiio (2007).

On en dénombrait prés de 50000 en 2012 avant que la municipalité ne limite les entrées a
22000. Forte de son succes, la fomatina sexporte dans plusieurs pays (Argentine, Chili,
Colombie, Costa Rica, Chine, Corée du Sud) et a entamé, en 2017, le processus de candidature
au PCI.

La course camarguaise est un jeu taurin occitan (documenté au début du xv*siecle) sans mise a
mort: dans une aréne, les «raseteurs» doivent semparer des attributs (cocardes) fixés au front
et aux cornes d’un beeuf, tandis que des « tourneurs» sont chargés de bien orienter 'animal.
Voir Ferret (2018).

Décrit par Kessel dans son roman Les cavaliers (1967).

Quelques femmes participent depuis 2018.

Eau-de-vie locale produite a partir de plusieurs variétés d’agaves et titrant a plus de 40°.
Massue en corde nouée.

Au niveau physique, la puissance est la force multipliée par la vitesse,ce qui implique que
pour gagner en puissance, il est nécessaire dexécuter les actions motrices avec une intensité
maximum, cest-a-dire allier force a vitesse.

Le municipio, héritier de la colonisation espagnole, est une agglomération de villages et de
hameaux administrée par une cabecera (chef-lieu), souvent éponyme de celui-ci.

Place principale.

Carnet de terrain, avril 2012.

Carnet de terrain, avril 2013.

Ce point reprend en partie une recherche publiée précédemment (Roussely 2018).

Carnet de terrain, mai 2013.

On emploiera ici ce terme dans le sens de douleur physique en faisant abstraction des autres
compléments qui lui sont aussi associés (morale, psychique, etc.).

Carnet de terrain, mai 2012.

A titre dexemples citons le Pillow fight day, bataille de polochons géante organisée dans de
nombreuses villes du monde —depuis 2008 via les réseaux sociaux— et qui réunit, chaque
année au début du mois d’avril, des milliers de participants dans des échanges parfois brutaux,
ou encore celle a jets de légumes, de préférence avariés, ot, depuis 1998 a Berlin, a la fin du
mois d’aott, plusieurs centaines d’habitants —quelque huit cents en 2008 — des quartiers de
Kreutzberg et Friedrichshain s’affrontent sur le pont Oberbaum.

«Jouer pour de vrai»: Réalité de lengagement physique et cadre fictionnel dans les jeux d’affrontement 87



