
Trace 80, cemca, julio 2021, págs. 296-302, ISSN: 2007-2392296

R
E

S
E

Ñ
A

doi: 10.22134/trace.80.2021.827

Feminismos a la contra.  
Entre-vistas al Sur Global

Luis Martínez Andrade. 2019. Feminismos a la contra: Entre-vistas al Sur Global. Santander: 
La Vorágine. isbn: 978-84-947950-9-1.

Roque Urbieta Hernández*

—¿Cómo va usted —me decían— a dirigir un movimiento feminista  
si usted está fanáticamente enamorada de la causa de un hombre?  
¿No reconoce así la superioridad total del hombre sobre la mujer?  

¿No es esto contradictorio?
No, no lo es. Yo lo «sentía». Ahora lo sé.

La verdad, lo lógico, lo razonable es que el feminismo  
no se aparte de la naturaleza misma de la mujer.

Y lo natural en la mujer es darse, entregarse por amor,  
que en esa entrega está su gloria, su salvación, su eternidad.

[…]
Yo creo que Perón y su causa son suficientemente grandes y dignos como  
para recibir el ofrecimiento total del movimiento feminista de mi Patria.

Eva Perón, La razón de mi vida

Desde el surgimiento de los feminismos como 
teoría y práctica emancipatoria se desarrollaron en 
los centros de investigación especializaciones que 
combinan los estudios de movimientos sociales, los  
estudios de género y los estudios étnicos. El presente 
documento tiene como fin reseñar el libro del soció-
logo Luis Martínez Andrade titulado Feminismos a  
la contra: Entre-vistas al Sur Global tomando en 
consideración el contexto en el cual fue publicado, 
sus aportes y límites en tanto que sujeto de crítica 
a los llamados «feminismos hegemónicos».

El libro que el lector tiene en sus manos posee 
la valentía de reunir a las principales autoridades  

* 	 Mondes Américains, École des Hautes Études en Sciences Sociales (ehess), Francia, y 
Universidad Autónoma de Madrid, España, roque.urbieta83@gmail.com.



Feminismos a la contra. Entre-vistas al Sur Global 297

académicas del mundo de los feminismos diversos situados en el Sur Global.  
Su autor nos trae aires renovados en busca de respuestas en palabras de las protago-
nistas de los movimientos feministas diversos. Este «acercamiento a los feminismos 
del Sur Global», como lo denomina en la presentación el también egresado de 
l’École des Hautes Études en Sciences Sociales (ehess por su siglas en francés), 
explora los entramados de las luchas diferenciadas de mujeres contra un régimen 
de pensamiento heteropatriarcal y colonialista integrado en el sistema económico  
neoliberal. Desde diferentes puntos del planeta, la entrevista como género de 
investigación se emplea para dar testimonio del camino de los feminismos cues-
tionando las formas de hablar y representar el universalismo conceptual de «ser 
mujer», dando un énfasis especial al significado de «interseccionalidad», en tanto  
que posicionamiento político de articular acciones de movilización popular y  
resistencia al pensamiento heteropatriarcal.

Inscrito en el marco del pensamiento crítico «anticolonial», el libro contiene 
un prólogo de la filósofa Patricia Manrique quien, en principio, se interroga sobre la 
emergencia del feminismo del Sur en los múltiples espacios de opresión dentro 
del movimiento de mujeres en el Norte Global, de forma que traza el recorrido y  
los tropiezos de la dominación ejercido por el llamado «feminismo hegemónico».  
A partir de una «sociología de la liberación», este volumen da cuenta de una 
«teoría crítica anticolonial» que entiende como la crítica de la «modernidad/ 
colonialidad elaborada desde los márgenes por feministas de diferentes generacio-
nes y de distintos lugares geopolíticos de enunciación» (pág. 65). Luis Martínez, 
en su introducción, destaca como una gran contribución el analizar las «subver-
siones feministas en la teología en clave de liberación» como una corriente de  
pensamiento que interpela las relaciones de poder en la iglesia «articulando además  
una crítica a la sociedad capitalista»; al mismo tiempo, invita a la «reflexión  
doctrinal, litúrigica y pastoral de la iglesia» (pág. 44). 

En este trabajo encontramos la reunión de dieciséis voces que dinamitan la 
diversidad de los feminismos como un «movimiento a escala global pero inscrito  
en lo local y desde su carácter situado» (pág. 67), de manera que a lo largo de las entre- 
vistas notamos las tensiones en las diferentes corrientes del feminismo contem-
poráneo a través de las miradas de mujeres cuyas trayectorias políticas están  
emparentadas por la dominación y la opresión de la estructura económica del  
patriarcado neoliberal. Uno de los puntos nodales en las respuestas de estas  
mujeres académicas y activistas de movimientos sociales múltiples es la violencia 
como experiencia común durante el proceso de denunciar el discurso colonial y 
explotador del mandato masculino-imperial de la modernidad. 



Roque Urbieta Hernández298

Con la aparición de las mujeres como sujetos políticos en la historia global 
se han puesto en evidencia las estrategias sociales para repensar las relaciones de 
desigualdad y abuso de la cultura machista; como consecuencia, surgen propuestas  
en los márgenes económicos —llamados por las autoras otros mundos— que permi-
ten recrear la resistencia ante los efectos colonizadores del discurso imperialista- 
patriarcal. En este sentido, la puesta en escena de las mujeres indígenas y afro-
descentientes es una forma de organización clave en el momento de bordar asi-
metrías y diferencias en la producción de lazos de hermandad entre mujeres. 
Aunque esto evidencia los conflictos en el momento de hacer uso de la autoridad  
de hablar de, por y sobre formas totalizadoras y universales de ser mujer. A saber, 
brota en palabras de las entrevistadas una lista de feminismos que pluralizan 
y confirman la crisis en la lucha por buscar legitimación ante la autoridad 
hablando en nombre de, por y sobre los sujetos oprimidos. Feminismos a la contra 
contiene una suerte de catarsis teórica que parte de las viviencias de las mujeres en 
caminos de conflicto que luchan por ser reconocidas como sujetos de derecho en el 
momento de acceder a espacios de representación. Estos diálogos nos regresan a  
la génesis del feminismo descolonial anticapitalista y antiimperialista, pese a que  
sus interlocutoras son conscientes, a manera de autocrítica, de la reproducción de 
las relaciones de dominación en los sectores académicos donde ellas ocupan un 
espacio de poder y representación de las voces de una heterogeneidad de sentires/
pensares en ser mujeres (en plural). Así, las luchas feministas están en el centro 
de las reflexiones en estas dieciséis entrevistas pero, lamentablemente, su autor 
excluye de la conversación con estas militantes los efectos de la justicia de género 
como un aporte central dentro del movimiento feminista desde sus orígenes. 

En sí, el libro de Luis Martínez arroja luces por la erudición con la cual  
interroga a estas mujeres, quienes, además, han despojado de la máscara del colo-
nialismo discursivo a la hegemonía masculina de la academia euronorteamericana- 
céntrica. Para ello reconstruye los inicios disruptivos de la juvetud militante  
feminista en la disputa por la igualdad, la distribución justa de la riqueza y la 
democratización del conocimiento. Hay que ponderar la familia como marco 
específico en sus trayectorias políticas —en tanto que activistas—, lecturas aca-
démicas, formas de organización y participación en sectores sindicales, la uni-
versidad, redes de apoyo, interpelaciones coloniales y confrontaciones idelógicas. 
La experiencia migratoria juega un rol político determinante en el momento de 
situarse como sujetos dominados, subordinados y oprimidos por el poder patriar-
cal, sea en Europa, Estados Unidos de América, América Latina, África o Medio 
Oriente. Así, estas voces surgen de la marginalización hasta devenir autoridades 



Feminismos a la contra. Entre-vistas al Sur Global 299

epistémicas que hacen uso de la descolonización en tanto que lugar de enunciación 
contra las diferentes máscaras del patriarcado neocolonial. 

La riqueza de las entrevistadas es tener el privilegio de surgir de la raíz de  
los movimientos populares de mujeres expuestos en los diversos puntos geográ-
ficos más allá del núcleo euronorteamericano-céntrico. A partir de estos nudos 
descoloniales viajamos por una cartografía de pensamientos emancipatorios cuyas  
referencias son clave para los sectores académicos y los movimientos sociales compro-
metidos por la liberación del cuerpo y el espíritu de las mujeres. Es entonces cuando  
descubrimos el valor del conocimiento del pensamiento feminista crítico des-
colonial y sus límites ante la crisis de la modernidad /colonialidad.

Reflexiones como las expuestas por la antropóloga feminista Rita Segato llevan 
al lector a cuestionar cómo la historia colonial sometió a las mujeres durante el 
proceso de modernización rechazando «otros valores con foco en las relaciones  
de arraigo territorial y comunitario capaces de construir un mundo vincular»  
(pág. 81). Este mecanismo de poder y despojo, explica la entrevistada a Luis  
Martínez, se interpreta como una «guerra de palabras». De ahí que en esta «fase 
apocalíptica del capital» en la que nos hemos sumergido como sociedad contem-
poránea, continúa la escritora del libro Contra-pedagogías de la crueldad, «la bajísi-
ma capacidad vincular es la personalidad modal de nuestro tiempo» (pág. 82). La 
noción de dueñidad es la que cosifica el cuerpo femenino como espectáculo en el 
escenario al concebir la «vida como cosa». En ese sentido, agrega otra de las en-
trevistadas del feminismo descolonial Amal Eqeiq, es obligatorio «pensar desde  
fuera y más allá de la estructura epistemológica colonial» (pág. 94). Existen diferen-
tes estrategias para llenar esos momentos históricos en la interpretación de la 
dominación colonial siendo el campo del arte un instrumento de resistecia que 
«captura otras historias» (pág. 94). Como palestina, ella cuenta con el capital cultural 
para poner a dialogar metodológicamente su experiencia entre las fronteras ima-
ginarias de la literatura y el feminismo.

El diálogo entre Luis Martínez y estas escritoras va más allá de sus aportes 
empíricos como feministas y abraza las vivencias dentro de los movimientos de 
liberación hasta aproximarse a las primeras lecturas que llevaron a estas mujeres a 
interrogarse en torno a la «toma de conciencia», tanto étnica como de clase y de  
género. Todas estas categorías políticas edificadas en los centros educativos y  
de investigación están siendo desestabilizadas en el mundo de la «mentalidad colo-
nial», como fue el caso del relato de la feminista judía Sonia Dayan-Herzbrun,  
quien, además, apuesta por replantear a los colonizados como «productores de 
conocimiento» (pág. 107). Los dispositivos del saber, entonces, son una fuente 



Roque Urbieta Hernández300

de poder y producción de reconocimiento. El libro del sociólogo recurre a re-
construir la historia de vida de sus entrevistadas, según nos explica Nouria Ouili, 
quien nos recuerda su experiencia como mujer migrante y su posición de subal-
ternidad en relación a las mujeres blancas y educadas durante los inicios en su 
incursión en los espacios de militancia política. 

Por otra parte, recupera los saberes de las organizaciones de los territorios 
de los pueblos indígenas en América Latina, ahí, Silvia Federeci nos regala un 
cúmulo de ejemplos que permiten comprender qué elementos simbólicos y cultu-
rales intervienen en la reproducción de la comunidad, entendida como una forma 
de hacer política a partir de la organización social de las comunidades indígenas. 
Lo «común», en este sentido, adquiere una dimensión a modo de ritualización 
para determinar «quién y quién no es miembro de la comunidad» (pág. 126). Así, 
lo «común» no es una expresión oral, sino formas de sentir y de vivir. La entrevista 
a esta feminista hace notar las contradicciones y los límites de los propios «mo-
vimientos comunitarios», al concebir al «Estado como nuestro aliado o amigo», 
pese a que su testimonio ejemplifica cómo durante la presidencia de Luiz Inácio 
Lula da Silva en Brasil este «no realizó la reforma agraria que tanto esperaba el 
pueblo» (pág. 130). Por su parte, Mariana Mora se acerca a describir a quienes 
integran el «feminismo hegemónico», señalando a mujeres mestizas de las clases 
medias urbanas, blancas, influenciadas por feministas marxistas, las cuales ponen  
el acento en «una diferencia de clase». Por ello, en sus palabras, es obligatorio res-
ponder «cómo transformar las relaciones de desigualdad no solo frente al Estado o  
a los hombres, sino entre ellas mismas» (pág. 139). Gracias a un feminismo desde los  
márgenes, las demandas populares por la autonomía y el fortalecimiento de «redes  
de vida» ante una «maquinaria de muerte» ha sido una tarea que las mujeres lideran en el 
momento histórico de enfrentar múltiples violencias en la sociedad contemporánea. 

Ya en el continente americano, Karina Ochoa habla sobre el núcleo del femi-
nismo descolonial partiendo de su experiencia con el feminismo autónomo y la 
lucha dentro de los espacios universitarios, los espacios populares y el medio rural, 
todos ellos lugares políticos claves en el auge de las mujeres como actrices que  
resignifican las relaciones sociales de dominación y poder. Su análisis profundiza 
en el origen de un pensamiento crítico anticolonial producto de «una larga historia y 
trayectoria de pensamiento en América Latina» (pág. 154). La blanquitud como 
parte del proceso ideológico del mestizaje a lo largo de la historia colonial en el 
continente legitimó la subordinación de los pueblos indígenas, en particular de 
las mujeres, a modo de fomentar «privilegios raciales». 



Feminismos a la contra. Entre-vistas al Sur Global 301

Una de las preocupaciones en estas experiencias de académicas militantes es  
poner en el centro del debate las formas en que se construyen masculinidades hege- 
mónicas violentas. Para ello, han tenido que repensar sus propias categorías de análi- 
sis y maneras de interactuar con los diferentes actores políticos a fin de compren-
der el reforzamiento de la violencia como mecanismo de control y opresión de la 
sociedad. En este punto, la feminista Aída Hernández reconoce el auge de una  
nueva generación de mujeres indígenas que se reapropian del concepto de  
feminismo para trazar alianzas en un momento histórico de violencia extrema 
que afecta tanto a mujeres como a hombres. Para Francesca Gargallo, por su 
parte, la empatía es un lugar de sororidad en el momento de producir hermandad 
femenina dado que debilita la «cultura del dinero y la visibilidad de las mujeres 
ricas como únicas garantes de liberación femenina» (pág. 180). El regreso a la 
teología de la liberación feminista con los aportes de la investigadora mexicana 
Marilú Rojas Salazar ha sido fundamental para explicar la incursión de las pri-
meras liderezas mujeres en repensar la comunidad cristiana desde la casa como 
espacio público. Por su parte, Márgara Millán retoma la experiencia zapatista 
como base empírica para elaborar una teoría crítica descolonial que interpela  
al etnocentrismo de las izquierdas al desmantelar el racismo y el sexismo con el 
cual se ha legitimado su poder de mandato en procesos revolucionarios. 

El recorrido de las entrevistas cierra con los aportes de Sayak Valencia, 
Leîla Benhadjoudja, Françoise Vergès, Eleni Varikas e Yvoire de Rosen, quie-
nes integran un grupo de feministas que radicalizan los marcos de análisis en  
torno a la combinación de demandas populares, la denuncia de la nueva fase  
del neocolonialismo y la producción de memorias colectivas que permiten,  
juntas, resignificar las luchas de las mujeres ante el extractivismo epistémico, la 
invisibilidad de las mujeres afrodescendientes y las múltiples formas de expre-
sarse de la violencia.

Breves silencios en la noción de «feminismo hegemónico»  
en sociedades multilingües

Feminismos a la contra llega en un periodo histórico determinante dentro del 
movimiento feminista global donde organizaciones sociales de extrema derecha  
se reapropian de las demandes populares de los derechos de las mujeres para legi- 
timarse en coyunturas de crisis económicas y crisis de migración. Por tanto, el 
presente libro nos deja ciertas reflexiones críticas en torno a los silencios identificados  



Roque Urbieta Hernández302

en las entrevistas de Luis Martínez en el momento de cuestionar a estas activis-
tas, pues si bien una de las interrogantes clave es a qué se refieren con y quiénes 
representan o integran el feminismo hegemónico en el contexto de «hablar» (ya 
sea en el Norte o el Sur Global), las respuestas están en las ausencias de las  
fuentes primarias, por ejemplo, las mujeres indígenas o «minorías sexuales» fabricadas 
gracias a los textos de estas académicas. Ciertamente, se aborda el tema del trans-
feminismo, siendo una mujer cisgénero quien desarrolla dicha noción en tanto 
que marco conceptual, pero ¿dónde están las transexuales del Sur Global o aquellas 
transexuales inmigrantes cuyas experiencias precarias no están siendo valoradas o  
reconocidas por la propia academia feminista diversa? Ahora, no hay que hacerse  
mujer para autoasumirse como feminista. El feminismo diverso apuesta por deve- 
nir popular y aspira a volverse hegemónico en la era de la poshegemonía. De ahí 
que otra variable a considerar en este volumen sea preguntarse cómo se expresa la 
reproducción social de la violencia entre las mismas mujeres, poniendo en tensión 
la sororidad entre ellas durante el momento de producir hermandad femenina.

Las respuestas significan una suerte de autorrepresentación en busca de reco-
nocimiento ante extremas violencias provenientes de la instrumentalización de  
los feminismos ideológicamente enmarcados en sectores conservadores y de dere-
cha, o bien por actores políticos que apuestan por un pensamiento progresista 
que limitan y condicionan los espacios de hombres y mujeres que se autoafirman 
como feministas. Es decir, ¿qué tan legítimo es que mujeres con principios xenófobos 
y antiinmigrantes se reapropien de las prácticas políticas feministas para limitar 
la participación de minorías subalternizadas en nombre de la lucha de sus dere-
chos igualitarios? El volumen que el lector tiene en sus manos deberá buscar 
respuestas en torno a la amenaza del feminismo ante los movimientos populis-
tas de derecha y de izquierda, pues es una práctica tradicional hacer uso de los  
derechos de las mujeres y la justicia de género como discurso que apela a la  
construcción del pueblo-nación, y que no encontramos en los testimonios de  
las militantes entrevistadas por Luis Martínez.


