por: 10.22134/trace.78.2020.735

HoSTILIDAD PERPETUA, TRANSFORMACIONES
TRANSITORIAS: PERSONA, CUERPO Y MORALIDAD
ENTRE LOS TSOTSILES DE CHAMULA, CHIAPAS

PERPETUAL HOSTILITY, TRANSITORY
TRANSFORMATIONS: PERSON, BODY AND MORALITY
BETWEEN THE TSOTSILES OF CHAMULA, CHIAPAS

David Montoya*

Fecha de recepcién: 17 de julio de 2019 * Fecha de aprobacién: 15 de julio de 2020.

Resumen: El actual estudio etnogrifico da cuenta de que lo chon —un aspecto de la
persona, generalmente, asociado a lo animal/— estd relacionado con un estado de perma-
nente hostilidad, presente en el mundo desde tiempos primordiales. Este aspecto, a la vez
que potencia la vulnerabilidad entre los humanos, resalta la fortaleza de otros seres, como
Dios y el Pukuj. En la bisqueda de lidiar con esa atmdésfera de hostilidad y, de mitigar
su propia vulnerabilidad, la humanidad experimenta multiples transformaciones
morales-corporales.

Palabras clave: chon; tsotsiles; humanidad; vulnerabilidad; moral.

Abstract: This ethnographic study shows that the chon —an aspect of the person, gene-
rally associated with the animal— is related to an state of permanent hostility, given in
the world since primordial times. Although this aspect, while enhancing vulnerability
among humans, highlights the strength of other beings such as God and the Pukuj.
Therefore, to deal with this atmosphere of hostility and, therefore, to mitigate its
own vulnerability, humanity undergoes multiple transformations moral-bodily.

Keywords: chon; Tsotsiles; humanity; vulnerability; morale.

* uNAM, doctorando del Programa de Estudios Mesoamericanos-Facultad de Filosofia y Letras

(FFyL), Instituto de Investigaciones Filoldgicas (11r), México, david_monlo@hotmail.com.

TRrace 78, cEmca, yuLio 2020, pags. 67-87, ISSN: 2007-2392 67



Résumé : Cette étude ethnographique montre que le chon —un aspect de la personne,
généralment associé a /‘animal— est lié a I'état d’hostilité qui caractérise le monde. Cet
aspect, tout en renforgant la vulnérabilité des humains, met en évidence la force d’autres
étres tels que Dieu et les Pukuj. Dans sa quéte pour faire face a cette atmospheére
d’hostilité et, par conséquent, pour atténuer sa propre vulnérabilité, 'humanité subit de
multiples transformations morales-corporelles.

Mots-clés: chon ; Tsotsiles ; vulnérabilité ; humanité ; moral.

68 David Montoya



Poco tiempo después de haber comenzado el trabajo etnogrifico en la regién de
Los Altos de Chiapas (agosto de 2009), se percibié que a la mayoria de la gente, en
especial de Chamula, le preocupaba el estado de su chon, un alter ego de aspecto
animal. Muchos padecimientos eran atribuidos al estado de este animal com-
padiero. Para ellos, la fortaleza (4ipal) y 1a vida misma de una persona no puede
ser concebida de manera separada a la de sus chonetik, puesto que chon, alma y
cuerpo conforman una unidad: la persona humana. Esto no es nada nuevo, en
muchos estudios interesados sobre la nocién de persona y la complejidad del pro-
ceso salud-enfermedad-tratamiento se da cuenta de ello (Holland 1963; Guiteras
1988; Pitarch 1996; Page Pliego 2005, Figuerola Pujol 2010), aunque con mayor
atencion en aquellos padecimientos causados por la afeccién de alguna de las mul-
tiples almas. Esa preocupacién por su chon parece estar relacionada con un estado
de permanente hostilidad, presente en el mundo desde tiempos primordiales:
¢Cémo lidiar con un mundo donde el peligro estd continuamente al acecho?

Con la finalidad de aportar al conocimiento sobre la persona, cuerpo y mo-
ralidad entre los tsotsiles, en el presente articulo se expondrd que lo chon es un
aspecto de la persona, que es innato y estd en sintonia con el estado de hostili-
dad primordial del mundo. Lo chon, a la vez que potencia la vulnerabilidad de
los humanos, enfatiza la supremacia de seres como Dios y Pukuj. En otras
palabras, coloca a los humanos en desventaja frente a estos otros seres. En la
busqueda de lidiar con esa atmésfera de hostilidad, de mitigar su propia vulne-
rabilidad, y evadir la enfermedad, la humanidad experimenta multiples trans-
formaciones morales-corporales.

La precariedad humana

En muchos relatos se da cuenta de la creacién y posterior transformacién (ani-
malizacién) de las humanidades pasadas. Entre los tsotsiles de Chamula se dice,
en sintesis, que Dios no estaba complacido con las primeras humanidades porque
no sabian rezar ni perdonar y se comian a sus propios hijos. Fue entonces que Dios,
con la intencién de ahogarlos, envié un diluvio. Todo quedé bajo el agua, salvo
las cimas de las montafias Tsonte'vits y Huitepec, donde algunos encontra-
ron refugio. Cuando la lluvia cesd, Dios bajé a la tierra y noté que algunos se-
guian con vida. Entonces les pregunté: «;Cémo han logrado sobrevivir?». A lo
que respondieron: «Comiendo frutos». Cada sobreviviente, entones, fue convertido
en mono, 7zax, y hay quienes afirman que también en ardillas, chuchetik.

Hostilidad perpetua, transformaciones transitorias: Persona, cuerpo y moralidad entre los tsotsiles de Chamula, Chiapas 69



Lo anterior desvela un estado primordial de hostilidad, de caos, donde los
humanos se comian entre si. La conversién en max o chuch sugiere una adecuacién
o adaptacién corporal propia de la moralidad de aquella humanidad. Los maxetik
son humanos, pero relativos a un nivel inferior a los bats’i vinik, los legitimos hu-
manos’ (Montoya 2016). Max es una palabra empleada para denotar varios aspectos.
Por un lado, es usada para referirse a los monos del género Azeles, como Hunn
(1977) y Laughlin (2009) han dado cuenta. De manera paralela, también alude
a aquellos personajes de carnaval que destacan tanto por sus llamativos atavios,
que contrastan el color negro con el rojo (véase Rosario-Zermefio y Montoya
2019), como por su comportamiento, en alusién a «los monos de la selva» (Pozas 1982).
Por otro lado, la nifiez también estd asociada con lo max; este término, generalmen-
te, se emplea para aquellos nifos que ain no han sido bautizados, en general,
menores de tres afios (Gossen 1979 y 1980). Finalmente, la poblacién ladina, inclui-
dos turistas y grinkos, estd vinculada con los sobrevivientes a la gran inundacién.

Aunque lo max tiene diferentes connotaciones, todas convergen en ciertos
aspectos de moralidad: los monos del género Areles comen frutas silvestres, no
saben cultivar, cocinar ni rezar, ademds, exhiben sus genitales. Los nifios, duran-
te los primeros cinco afios, no pueden colaborar lo suficiente en las tareas del
hogar y en el campo de lo relacional, ya sea con humanos o Dios y otros no hu-
manos, son bastante limitados. Inclusive, durante esta etapa su condicién humana
aun no estd definida.! En cuanto a los ladinos, sucede algo similar: no saben orar,
no tienen respeto, comen alimentos grasosos, no trabajan ni cultivan, ademas
hablan el idioma antiguo: espafol (o inglés) y, hasta hace algunas décadas, entre
los chamulas era comun la idea de que se comian entre si (véase Gossen 1979).

Si bien es cierto que los chuchetik tienen poca semejanza fisica con los hu-
manos, también pueden caminar en dos extremidades y se alimentan, entre otras
cosas, a base de maiz crudo, nunca como tortilla. Ciertamente, la habilidad de
escalar y caminar en dos patas es considerada una suerte de vestigio de su pa-
sado cosmogdnico. Fue su capacidad de trepar a la cima de las montafias lo que
les salvé de perecer en aquella inundacién. Por tales caracteristicas, los monos
y las ardillas constituyen una misma familia o grupo taxonémico: «the monkey
complex», como lo ha sefialado Hunn (1977) entre los tseltales de Tenejapa.?

Lo max, en suma, se trata de una condicién inestable que transita entre el
dominio Aumano y el dominio animal. Es en virtud de su moralidad que lo max,
en general, obedece a una légica poco humanizada o semidomesticada. Bajo este
supuesto, por ejemplo, cambios en la vestimenta, en la lengua o en la alimenta-
cién, asociados al fenémeno migratorio, son referidos bajo la expresion /a kataj

70 David Montoya



skuxlejal que, como algunas personas lo han explicado en espanol, denota a alguien
que quiere volverse kaxlan; esto es,implica una transformacién moral. En contex-
to ritual, persiste esta misma idea. Cuando un cargo, como el Paxon —quien
figura como Dios Sol-, se viste con el #s'akiel, o conjunto de vestidos y objetos
rituales (véase Martinez 2017), se concibe como un acto de transfiguracion, ail,
derivado de karasajel, ‘transformacién o cambio’ en la apariencia del cuerpo
(Martinez 2017); claro es que esta transformacién corporal exige una alimen-
tacion especial, comida ritual, y una conducta apropiada; de manera general,
los cambios en la apariencia, el cuerpo, conllevan una transformacién moral y
viceversa.

Lo chon y la vulnerabilidad humana

El estado de hostilidad, como condicién inicial, es ademas un efecto de la compo-
sicién de la persona. Para los tsotsiles, cuando una persona nace, al mismo tiem-
po, en el bosque, nace un ser con apariencia animal (Gossen 1975 y 1988; Groark
2017; Guiteras 1988; Kohler 1995; Vogt 1979).° Este compaiiero o alter ego ani-
mal cominmente es referido como chon* y reside en un corral en la elevacién
con mayor altitud de la regién: el Tsonte’vits, donde se mantiene protegido por
una entidad genéricamente referida como Duerio, Yajval.

De toda la diversidad de animales, los mamiferos de cinco dedos correspon-
den a la mayoria de los chonerik de los humanos, pero también es posible, aunque
con menor frecuencia, que se incluya a especies de otros grupos como aves e, inclu-
s0, a fenémenos meteorolégicos. El estatus social de un humano estd en asocia-
cién con el tipo de chon que posea; asi, los grandes carnivoros ocupan el lugar
de mayor prestigio: los jaguares, por ejemplo, son considerados bankilal chonetik
(‘grande, mayor’); los coyotes, olo/ chonetik (‘mediano’), y los conejos, bikit chone-
tik (‘pequeio’).’

Durante el suefio, los humanos suelen percibir el mundo como lo hicieran
sus chonetik, inclusive, se dice que algunas personas con un chon tigre o coyote, sin
darse cuenta, han llegado a atacar o matar al chon de otra persona y solo a través
de la participaciéon de un especialista han logrado ser conscientes de su ataque.
Por lo general, la identidad del chon se mantiene en lo privado, con ello no solo
se reduce el riesgo de ser afectado por algin enemigo potencial, sino de no ser
reconocido en caso de haber perjudicado a alguien. Como estd ampliamen-
te documentado en otras regiones de tradicién mesoamericana, se dice que el

Hostilidad perpetua, transformaciones transitorias: Persona, cuerpo y moralidad entre los tsotsiles de Chamula, Chiapas 71



humano y su a/fer ego animal comparten alguna entidad animica, por tanto, lo que
le suceda a uno, repercutird sobre el otro. Siempre que alguien caza o mata por ac-
cidente a un animal en el bosque tendra la sospecha de si en realidad perjudicé
a un humano.® De la misma manera, el chon se ve afectado por la contraparte
humana. Un hombre cuya esposa habia dado a luz la noche anterior hizo notar
que, aunque la situacién de su esposa no era delicada, su recuperacién depen-
dia de su chon, dado que este habia perdido fortaleza (kipal/) a consecuencia del
parto. Para fomentar la recuperacién de su chon, ella debia alimentarse durante
tres dias consecutivos a base de carne roja.

Ciertamente, los humanos comparten algunas cualidades con su choz, ya sea
algin tipo de conducta, temperamento o su apariencia misma. Una persona con-
siderada, tanto por ladinos como por chamulas, por su capacidad para establecer
alianzas con la poblacién ladina y de manejarse de acuerdo con sus propios
intereses en Chamula, sin que lo sepa, lleva el sobrenombre de Zorro, porque quie-
nes lo conocen aseguran que ese es su chon. Solo aquellas personas que pueden
transitar entre el dominio humano y lo ¢4/ a voluntad tienen la habilidad de
controlar a su chon; el resto, en cambio, es consciente de la existencia de este y
hace todo lo posible para evitar que sea liberado del corral del Duefio, donde
se mantiene a salvo de los peligros de la noche.

De manera general, la incertidumbre sobre la identidad del chon forma parte
de esa atmosfera de hostilidad que caracteriza al mundo. Lo chon es un aspecto
que sitda a los humanos en desventaja frente a otros seres.

La supremacia de otros seres: Dios y Pukuj

Contar con animales comparieros no es una cualidad exclusiva de los humanos, sino
de los sujetos que habitan el mundo. Asi, aves rapaces diurnas y nocturnas, tigres
(felinos silvestres con piel moteada),” cérvidos, vacas y reptiles, generalmente,
estan asociados a seres como Dios y Pukuj. Las aves rapaces diurnas, los cérvidos,
tigres y vacas siempre estin en asociacién con Dios; las rapaces nocturnas y
los reptiles, con Pukuj. Cualquiera de las partes corporales de los chonerik de
Dios es utilizada como medio de proteccién. Por ello, es comtn apreciar siluetas
de venados dibujadas en las fachadas de las viviendas o crdneos con astas exhibidos
en alguna parte de la vivienda (imagen 1). No falta quien muestre una pata de
ave rapaz diurna en su vehiculo o el ejemplar entero en el patio central de su casa.
En partes o en su totalidad, estos animales siempre aluden al Yajvalel Vinajel,

72 David Montoya



al Duefio del Cielo.® Por el contrario, nadie exhibe a un tecolote y, menos, a un
reptil. Quien lo haga serd sefialado como brujo (7'a%’ chamel, ‘el que echa el mal’),
en asociacién directa con el Pukuj. Inclusive, si de camino a casa, en la milpa o en
la propia vivienda, alguien se cruzara con alguno de estos, debera exterminarlo,
de lo contrario es de esperarse una afeccién negativa. Para muchas personas,
hallar a un chon de este tipo sobre los caminos o veredas es encontrarse con el
Pukuj mismo y, generalmente, este encuentro es atribuido a la accién intencio-
nal de un tercero (sea humano o no).

Imagen 1 - Motivos de venado al interior de vivienda.

Fotografia del autor, 2015.

En un estudio para conocer la explicacién que los chamulas atribuyen a la
muerte por ingesta de hongos silvestres, Rosario Zermefio (2016) sefiala que,
durante el suefio, la afecciéon se manifiesta cuando el afectado ingiere una o varias
serpientes, a veces en correspondencia con el nimero de hongos ingeridos, pero
es hasta que el Pukuj, como serpiente, devora a un pollo, cuando el afectado mue-
re. Posiblemente la accién realizada por el chon del Pukuj hacia el envene-
nado haya sido ejercida directamente sobre una de las almas imprescindible para
la existencia humana: el ave del corazén (véase Guiteras Holmes 1988; Pitarch
Ramén 1996).

Hostilidad perpetua, transformaciones transitorias: Persona, cuerpo y moralidad entre los tsotsiles de Chamula, Chiapas 73



Por otra parte, uno de los chonetik caracteristicos del Duefio del Cielo, Yajvalel
Vinajel, es el #igrey, como ha sido ampliamente documentado, estd fuertemente
asociado al poder.” Durante el carnaval, la piel de tigre es utilizada en la danza
del chilon™ para fortalecer las relaciones sociales entre Dios, otros no humanos
y los miembros de la comunidad (imagen 2) (véase Montoya 2016). Segin un
relato proveniente de Chenalhd, la piel de tigre ayuda a resolver conflictos en la
Tierra (véase Arias 1990, 28-36), ya que Dios Padre, después de matar a la ma-
yoria de los tigres que en la antigiedad amenazaran a la humanidad, se cubrié
la espalda con sus pieles y con ellas viajé por el mundo entero para resolver los
problemas que, en aquel entonces, la humanidad enfrentaba. Bricker (1973, 110)
afirma que «la piel de jaguar es la representacién del jaguar de Dios [...]. Cuan-
do un hombre usa la piel, se hace pasar por el jaguar que traté de defender
a Cristo». Es posible pensar que la presencia de la piel, durante el carnaval,
sea la presencia misma de Dios. Después de todo, en la mayor parte del afio la
piel permanece resguardada —junto con otros elementos que constituyen a Dios—
en unas cajas que, en conjunto, son identificadas como una unidad: el Yajvalel
Vinajel; el contenido solo es desplegado o exhibido en contextos muy especiales:
Semana Santa, Carnaval, Fiesta de San Juan y San Mateo; esto es, cuando la
presencia de Dios se vuelve indispensable.

Elvinculo #igre-Dios es claro en muchos contextos: durante la danza del chilon,
por ejemplo, al colocarse la piel sobre la espalda se forja un estrecho vinculo con
Dios, a tal punto que el poder contenido en la piel es transmitido o extendido a
todo aquel que se cubrié con ella.’ Por ello, los chamulas son muy selectivos con
quienes participan en esta danza. Si bien integran a todos los chamulas presentes,
excluyen a la mayoria de los ladinos, salvo a aquellos vinculados al poder politico,
como el gobernador del estado o a su representante.

En contraparte, cualquier otro visitante es incorporado a una danza seme-
jante, pero donde participan los kolernal maxetik, ‘monos libres’ o ‘monos lokos’,
aquellos que carecen de Duefio y que figuran como sobrevivientes de la prime-
ra humanidad. Los elementos que ellos utilizan son la cerveza, el pox y la piel
de tigre (snukulil bolom), pero esta ultima solo es piel y no es referida como
Yajvalel Vinajel, Duefio del Cielo; esto es, no recibe el mismo tratamien-
to ritual. Cada danza, en paralelo, obedece a dos moralidades diferentes: la pri-
mera, referente a la condicién de humanidad de los dassi vinik; la segunda, a
la de los kolemal maxetik, a la que también pertenecen los ladinos.

La mayoria de los chonetik de Dios son ambivalentes, por lo que siempre
serd mds conveniente tenerlos como aliados, de protectores. El #igre, por ejemplo,

74 David Montoya



\ ;

N\

\
NN
% .\ N\ A\
ALK \

\ 4 A\ -
AN A\ 4

. \ :’

)

Imagen 2 - Kolemal max colocando piel de tigre durante el chilon.
Fotografia del autor, 2013.

Hostilidad perpetua, transformaciones transitorias: Persona, cuerpo y moralidad entre los tsotsiles de Chamula, Chiapas 75



también es considerado un ser peligroso. En algunos municipios de Los Altos estd
asociado con una enfermedad letal que se manifiesta en el cuerpo de la victima
por medio de manchas rojas y negras, como lo ha documentado Pitarch (2013a)
entre los tseltales de Cancic, esto sugiere la posibilidad de que esta enferme-
dad haya sido la que antiguamente amenazara a la humanidad, como indica el

relato de Chenalhé.

Las ovejas de san Juan, vestiduras de poder

Asi como Dios, Pukuj y los humanos tienen sus chonetik, los santos no son la
excepcion. En un relato sobre la fundaciéon de Chamula, se dice que san Juan, san
Pedro y san Andrés iban en busca de un lugar dénde vivir; cuando pasaron por lo
que actualmente se conoce como Chenalhd, san Pedro se quedé a vivir alli, por
eso ahora se llama San Pedro Chenalhé, en alusién a su santo patrono. San An-
drés y san Juan reanudaron su camino vy, al pasar por lo que hoy es Larrainzar,
san Andrés alli se quedd. San Juan continué hasta que llegé a la cima del cerro
mis alto de la region, el Tsonte'vits, pero como ese lugar no fue agradable para
sus ovejas (chijetik), entonces descendié a lo que actualmente es la cabecera mu-
nicipal de Chamula, lugar con abundantes pastizales y agua para los chijetik. Era
tal la disponibilidad de agua que un gran lago cubria la mayor parte de la plani-
cie; asi que san Juan se dio a la tarea de desecarlo y volverlo un lugar habitable.
De ahi que se afirme que el nombre Chamula derive de chamo’, ‘muerte del agua’
o ‘donde el agua murié’. Una vez resuelto el problema, san Juan dejé a sus ovejas
en aquel lugar y decidi6 regresar al Tsonte'vits, su actual morada.

En esta sintesis de la fundacién de Chamula, no es claro si las ovejas'” son
chonetik de san Juan; pero no seria extrafio pensar de manera afirmativa, pues, por
una parte, en la iglesia de Chamula la figura de san Juan estd en compania de
ovejas. En un relato documentado por Ramén Pitarch en San Juan Cancic
se da cuenta de que san Juan Evangelista tiene todos los naguales del mundo, uno
de los mds importantes es una mula en la que siempre va montado, es su nagual
porque «san Juan tiene que viajar por todo el mundo» (Pitarch 2013b, 106).

Estd ampliamente documentado que los ovinos son muy apreciados por los
tsotsiles, especificamente por los chamulas; en general, todas las familias cuen-
tan con un rebafio, el cual, en promedio, se compone de unas diez ovejas (véase
Alemdn Santillin et al. 2001; Gémez Lépez y Perezgrovas Garza 1990).

La relacién con estas no solo consiste en llevarlas a pastar y cuidar de su lana.

76 David Montoya



Cada integrante del rebafio tiene un nombre propio o, al menos, tiene un apo-
do que la distingue del resto y que obedece a su comportamiento o a su aparien-
cia fisica; cuando llegan a adquirir una enfermedad grave, que no puede ser tra-
tada a base de remedios caseros, entonces sus duefios acuden a la iglesia y,
como si se tratara de un humano, se le pide a san Sebastidn o a san Juan para pro-
piciar su recuperacion. Periédicamente se les ofrece sal e, inclusive, pueden enfer-
mar de locura; esto es, cuando presentan anomalias en los patrones de conducta
y no se comportan como el resto del rebafio. Es casi una generalidad que la carne
de las ovejas no es aprovechada y, por el contrario, la lana es sumamente valorada,
pues a partir de esta se elaboran las principales vestimentas que distinguen a los
chamulas de otros tsotsiles de la region.™

En la vestimenta se exhibe, tanto como sea posible, el vello o lana de las ovejas.
Una expresion, referida por una persona, sintetiza esta afirmacién: «Mientras
mis largo sea [el pelo], mis chingon». ;Qué es exactamente lo que esta persona
queria transmitir? Se puede inferir, de primera mano, que lo chingén no solo
exige el cuidado de mas ovejas o, en su defecto, disponer de dinero suficiente
para comprar lana, sino del pleno dominio de la técnica para reproducir una
textura lo mds fiel posible al pelaje de la oveja (imagen 3). Portar una vesti-
menta con el vello largo y brilloso es indispensable para aquellos que disponen
de un nivel jerirquico elevado. Exhibir una superficie corporal con estas cua-
lidades no debe parecer extrano, ya que la correspondencia entre el poder y el
vello es una idea compartida con otros pueblos de tradicién mesoamericana,’
pero que ha sido poco explorada en esta region.

Tsatsal es la palabra tsotsil empleada para referirse al poder; asi, #sazsal kop
denota a alguien que tiene buena retdrica, es decir, cuyas palabras generan el
efecto de convencer, ‘palabra poderosa’, literalmente. Tsazsal kuxlejal, por su
parte, se emplea para sefialar el modo de vida de una persona con mucho pres-
tigio: aquel que no solo tiene gran capacidad de retérica, sino que ademads
posee una apariencia fisica que implica respeto; al que no le falta el dinero vy,
de manera paralela, al que estd bien relacionado con los miembros de su comu-
nidad, del afuera y con personas no humanas (entre otras razones, con fines de
proteccién).’® Dios, asi como los santos, en distintas plegarias, son referidos como
tsatsal vinik, tsatsal kaxlan; ‘hombre poderoso’, ladino poderoso’. En términos
generales, ser poderoso es andlogo a ser chingdn.

Tatsal, ‘poder’, estd asociada con la palabra soss, ‘pelo, cabello, lana’ (véase
Laughlin 2009, 343); por tanto, no solo es sugerente lo que implica el gentili-
cio #sotsil, sino el esfuerzo por exhibir el vello en sus vestimentas. Los ovinos, aun-

Hostilidad perpetua, transformaciones transitorias: Persona, cuerpo y moralidad entre los tsotsiles de Chamula, Chiapas 77



78

David Montoya

Imagen 3 - Chij y vestimentas.
Fotografias del autor, 2018.



que domésticos e inofensivos, son chingones al ser parte misma de san Juan; por
ello, vestirse de ovejas es andlogo a decir «soy hijo de san Juan», como antiguamen-
te se respondia cuando un ladino preguntaba por su lugar de procedencia. La
ropa o vestidura confeccionada a base de este chon es un aspecto importante de
la fisicaldad chamula y, por tanto, desvela una clara distincién de los demis
tsotsiles, basada en la asociacién con muk’ulil san Juan, el gran san Juan. Vestirse
a base del chon de san Juan implica una moralidad propia de un hijo de san Juan.

Transformaciones transitorias

Como se ha explicado lineas atrds, la persona es una unidad conformada por una
multiplicidad de seres desplegados en dos dominios claramente identificables:
en el primero, donde habita la parte humana, predominan los animales domesti-
cados y se rige, principalmente, por el Sol y, el segundo, el dominio Otro, donde
predominan los animales silvestres y habitan los espiritus; y es, para fines prac-
ticos, antagénico del primero. El interior de las montanas, los bosques y la tierra
caliente son un buen referente. Pertenecer a uno y otro dominio presenta serias
desventajas, puesto que las amenazas se duplican. Aunque, como se dard cuenta
posteriormente, esa misma multiplicidad también permite desarrollar estrate-
gias para lidiar con la hostilidad del mundo.

Vivir en estado de alerta o bajo la sospecha de ser atacado, inclusive por un
pariente consanguineo, no implica que toda persona sea considerada un enemi-
go en potencia, mds bien se actia con reserva. Cuando un chon es afectado, los
primeros sospechosos son aquellos parientes con quienes se lleva una relacién
conflictiva o indiferente, esta ultima puede ser mds peligrosa que la primera. El
tenel, por ejemplo, es una manera de debilitar al chon de un menor. Alguien
con fenel se vuelve una persona tirada u olvidada; se trata de alguien que no
recibe atencién adecuada por parte de alguno o varios de los parientes adultos.

En general, es tal la atmésfera de hostilidad y vulnerabilidad que, como ya
sefialaba Henri Favre (1964), «la mayoria de las muertes, para los chamulas, son
consideradas homicidios» (307). Esta 16gica relacional recuerda lo descrito en
los relatos de creacién de las humanidades pasadas, donde comerse entre si era
una prictica comun. Si el estado de hostilidad, de caos, es algo dado, entonces
lidiar con €l requiere de una serie de negociaciones entre humanos con Dios y otros
no humanos. Ante un mundo donde el peligro constantemente se encuentra al
acecho, es necesario establecer alianzas con aquellos que se sabe que son pode-

Hostilidad perpetua, transformaciones transitorias: Persona, cuerpo y moralidad entre los tsotsiles de Chamula, Chiapas 79



rosos. Lo prioritario no es tanto adquirir una posicién privilegiada para ver a los
otros como seres de nivel inferior, la principal preocupacién es mitigar el peligro,
evitar las afecciones negativas y no necesariamente buscar someter a otros.

Bajo esta légica, por ejemplo, opera el compadrazgo: emparentarse con huma-
nos, ladinos incluidos, y no humanos de prestigio.!” Tantos mas compadres, mds
alianzas. Un corazén noble y fuerte estd mediado por el nimero de alianzas por
compadrazgo, como lo ha sugerido una persona que, al menos para el afio
2016, contaba con treinta y ocho compadres. Su meta era superar los cincuenta,
pues, segun dio a entender, con esa cantidad de alianzas seria suficiente para darse
a conocer como buena persona, pues tendria muchos amigos. Cuantos mas cono-
cidos, mds personas lo identificarian y, con ello, la red de compadres se incre-
mentaria. Este reconocimiento por los integrantes de su comunidad es transferi-
ble a los miembros de su red, en lo que parece ser un juego de superposicion de
identidades y que, a la vez, constituye una red de poder en si misma. La alianza
con el no humano, en cambio, es mds reservada, pues se sospecha que otro hu-
mano pueda interceder con fines perjudiciales con el santo aliado durante el bautizo.

El nimero de aliados es finito y depende de la capacidad de cada persona
para socializar, puesto que la eficacia de las alianzas no depende exclusivamente
de la cantidad, sino de mantener las relaciones. Por ello, la persona mencionada
se habia propuesto como limite alcanzar los cincuenta compadres, puesto que al
no poder atender a toda su red conseguiria exactamente lo opuesto: incrementar
su vulnerabilidad. En teoria, conformar y mantener una alianza es un método
eficaz para prevenir una afeccién perjudicial, sin embargo, los esfuerzos nunca
son suficientes, pues existe el riesgo de conmutacién entre aliado y enemigo.

Inspirado en Viveiros de Castro (2002), Pedro Pitarch (2013c¢) ha sugerido
que entre los tseltales las constantes conversiones religiosas no se producen
«por razones de cardcter doctrinario», «el atractivo reside en lo que cada igle-
sia ofrece para vivir con salud y prosperidad, evitando el mal y la enfermedad,
mediante una modificacién parcial de los procedimientos de fabricacién y man-
tenimiento del cuerpo» (167). Parece que no seria desatinado pensar bajo esta
perspectiva las conversiones en Chamula, pues durante mis de treinta afos
—a partir de 1965, aproximadamente—, este municipio ocupé los primeros luga-
res de persecucién y expulsiones de poblacién evangélica en su territorio, pero
después de que la religion evangélica se volviera una de las mds importantes
en la entidad chiapaneca (véase Uribe Cortez y Martinez Velasco 2012),'8
la intolerancia religiosa dentro de Chamula se diluyd, a tal punto que, en la ac-
tualidad, no solo hay templos evangélicos en el municipio, sino que ahora

80 David Montoya



las mayordomias pueden ser cubiertas por chamulas evangélicos. Es cierto que
en esta situacién intervienen otros factores politicos y econémicos que operan a
distintas escalas, lo que lo hace ain mas complejo, como lo documentan Uribe
Cortez y Martinez Velasco (2012), pero también es cierto que al tratar de inda-
gar sobre la légica que opera en muchas de las conversiones, exclusivamente
desde un enfoque histérico-social, se caeria en un equivoco.

Una de las conversiones que mds llama la atencién es el caso de Manuel San
Juan, a quien se le adjudica la expulsién de mas de un millar de familias evan-
gélicas de Chamula. Sus acciones en favor de la tradicién hicieron que tanto
tradicionales como evangglicos le reconocieran como todo un profesional para gol-
pear y expulsar a los conversos. Como ¢l mismo afirma en una entrevista para
un periédico de cobertura nacional: «Mil doscientas personas sacamos esa vez,
cuando yo empezaba a cargar santos y a participar en las fiestas de la costumbre
[...] Cuando yo gritaba: “Vamos a sacar a los evangélicos!”, la gente respondia:
“;Si, vamos!”, y les pegdbamos y los corriamos» (Henriquez 2008).

La vida de Manuel, sin embargo, dio un giro radical cuando un lider pro-
testante, a quien habia expulsado de Chamula, le avisé por medio de un suefio
que debia cambiarse de ropa. Al cabo de un afio, Manuel se volvié protestante y,
en la actualidad, junto a su casa, construye un templo evangélico. Hoy, la figura
de Manuel San Juan es un medio bastante recurrido por grupos evangélicos
para inspirar a otros tsotsiles. Asi como Manuel, miles de tsotsiles se suman a
las conversiones, aunque, cominmente, de manera parcial o transitoria. Que se
autodefinan como tradicionales, luego como evangélicos y de nuevo tradicionales
o de una y otra forma de manera simultinea desvela que la multiplicidad es tam-
bién una cualidad de la moralidad. Camébiarse de ropa, como se le pidié a Manuel
durante su sueno, tiene de fondo una légica andloga a cuando el Paxon se pone
el #5'akiel durante el carnaval: se trata de una transformacién (kasajel) transitoria.
Las conversiones son cambios o transformaciones morales que se realizan de
manera continua segun el contexto."”

Estas transformaciones transitorias son bien reconocidas por muchas orga-
nizaciones religiosas. En una visita realizada, en junio de 2017, a la comunidad
musulmana de Imam Malik en San Cristébal de Las Casas, uno de sus fundadores,
de origen espafiol, senalé que el interés de la organizacién no se concentra tanto en
las poblaciones indigenas, aun cuando la mayoria de sus integrantes sean tsotsiles
expulsados de Chamula. Argumenté que, si bien tienen mayor apertura al cam-
bio, en comparacién con los ladinos, y, por tanto, son compatibles con el modo
de vida que implica ser musulman, esa misma libertad o apertura imposibilita su

Hostilidad perpetua, transformaciones transitorias: Persona, cuerpo y moralidad entre los tsotsiles de Chamula, Chiapas 81



permanencia en el modo de vida del islam. Por tal motivo, el verdadero interés
de los fundadores se dirige hacia las nuevas generaciones, aquellos que nacen
musulmanes; esto es, los hijos de los chamulas conversos al islam.*

Aunque es claro que se requiere de un estudio mds profundo para abordar
un tema tan complejo, sobre todo bajo enfoques novedosos, donde la unidad de
andlisis trascienda a la sociedad humana y, por tanto, se integren a los no huma-
nos en un mismo nivel de importancia, es posible apreciar, de manera general,
que la adhesion a otras iglesias tiene que ver con su capacidad de transforma-
cién moral-corporal para lidiar con la hostilidad que caracteriza al mundo. El
interés principal es librar la enfermedad y obtener proteccién.*

Comentarios finales

Como he dado cuenta, chon y persona son dos aspectos que, aunque distinguen
de forma clara dos maneras de relacionarse, conforman una unidad.? Lo chon,
relacionado con ese estado primordial de hostilidad, a la vez que potencializa
la vulnerabilidad de los humanos, evidencia la fortaleza de Dios, Pukuj y otros
no humanos. Es decir, lo chon pone en cierta desventaja a los humanos frente a
otros seres. Si bien es cierto que, para los humanos, lo chon es un aspecto que los
hace vulnerables y, por tanto, pertenece a ese ambiente de peligrosidad que
caracteriza al mundo y que refleja lo caético que es; también es cierto que esa
multiplicidad les permite desarrollar estrategias para lidiar con ¢€l.

Las transformaciones son adaptaciones morales estratégicas que se desarro-
llan segun la circunstancia, por ello, son transitorias y no permanentes. El1 mal,
la enfermedad y, en general, cualquier tipo de afeccién generada en ese otro aspec-
to son circunstancias que conllevan a una transformacion transitoria. Las alian-
zas por compadrazgo —con san Juan, con Dios, con grupos de ladinos, con
partidos politicos—, asi como la fabricacién del cuerpo a través de la alimen-
tacién y el vestido son algunos ejemplos para lidiar con esa hostilidad, para redu-
cir su vulnerabilidad.

82 David Montoya



Referencias

Aguirre Mendoza, Imelda. 2020. «La teoria de la fuerza entre los teenek de San Luis
Potosi». En Cuerpo y Persona: Aportes antropologicos en México, El Salvador y Venezuela,
coordinado por Patricia Gallardo Arias, 185-206. México: Secretaria de Cultura /
Instituto Nacional de Antropologia e Historia.

Alemin Santillan, Trinidad, Juan Lépez Méndez, Angel Martinez Vizquez y Lorenzo
Herndndez Lépez. 2001. «La percepcién de las enfermedades de los ovinos por las
mujeres tzotziles de la regién de Los Altos de Chiapas, México». Etnoecologica 5 (7):
60-74. http://etnoecologia.uv.mx/Etnoecologica/Etnoecologica_vol5_n7/Articulo%20
Trinidad%20Aleman.pdf.

Arias, Jacinto.1990. San Pedro Chenalhd: Algo de su historia, cuentos y costumbres. Tuxtla
Gutiérrez: Gobierno del Estado de Chiapas / Consejo Estatal de Fomento a la
Investigacién y Difusién de la Cultura / Instituto Chiapaneco de Cultura.

Baudez, Claude Frangois. 2012. «Le passage de la frontiere». Azeliers d’Anthropologie, 37.
doi: 10.4000/ateliers.9198.

Bricker, Victoria Reifler. 1973. Ritual humor in Highland Chiapas. Texas: University of Texas.

Eroza Solana, Enrique. 2016. E/ cuerpo como texto y eje vivencial del dolor: Las narrativas
del padecimiento entre los tsotsiles de San Juan Chamula. México: Centro de Investigaciones
y Estudios Superiores en Antropologia Social / Publicaciones de la Casa Chata.

Favre, Henri. 1964. «Notas sobre el homicidio entre los chamulas». Estudios de Cultura
Maya, 4: 305-322. doi:10.19130/iifl.ecm.1964.4.244.

Fernandez Liria, Carlos. 1995. «Enfermedad, familia y costumbre en el periférico
de San Cristébal de Las Casas». América Indigena 55 (1-2): 235-277. https://
repositorio.cesmeca.mx/bitstream/handle/11595/442/01%20Fern%C3%A1ndez.
pdfrsequence=1&isAllowed=y.

Figuerola, Helios. 2010. Los dioses, los hombres y las palabras en la comunidad de San Juan
Evangelista Cancuc en Chiapas. Monografias 12. México: Universidad Nacional
Auténoma de México.

Galinier, Jacques. 2004. The World Below: Body and Cosmos in Otomi Indian Ritual. Boulder,
Colorado: University Press of Colorado.

Gomez Lépez, Maruch y Rail Andrés Perezgrovas Garza.1990. «El sistema tradicional
del manejo de ovinos». En Los carneros de San Juan: Ovinocultura indigena en los
Altos de Chiapas, editado por Rail Perezgrovas Garza, 62-294. México: Centro de
Estudios Indigenas / Universidad Auténoma de Chiapas.

Gossen, Gary H. 1975. «Animal Souls and Human Destiny in Chamula». Man 10 (3):
448-461. doi: 10.2307/2799813.

1979. «Cuatro mundos del hombre: Tiempo e historia entre los chamulas»,
Estudios de Cultura Maya, 12: 179-190. doi:10.19130/1ifl.ecm.1979.12.527.

1980. Los chamulas en el mundo del Sol: Tiempo y espacio en una tradicion oral
maya. Presencias 17. México: Consejo Nacional para la Cultura y las Artes / Instituto
Nacional Indigenista.

Hostilidad perpetua, transformaciones transitorias: Persona, cuerpo y moralidad entre los tsotsiles de Chamula, Chiapas 83



1988. «La logica del cuerpo y del cosmos entre los chamulas de Chiapas,
México». En Mito y ritual en América, compilado por Manuel Gutiérrez Estévez,
111-124. Madrid: Alhambra.

Groark, Kevin P. 2017. «Entre suefios y realidades: La cultura onirica entre los tzotziles
de San Juan Chamula en Los Altos de Chiapas». EntreDiversidades: Revista de Ciencias
Sociales y Humanidades, 9: 43-85. doi:10.31644/ED.9.2017.a02.

Guiteras Holmes, Calixta. 1988. Los peligros del alma: Vision del mundo de un tzotzil. La
Habana: Editorial de Ciencias Sociales.

Henriquez, Elio. 2008. «Manuel San Juan: De expulsor de evangélicos a promotor de esa
te», La Jornada,21 de diciembre, www.jornada.unam.mx/2008/12/21/index.php?secti
on=estados&article=023n1est.

Holland, William R. 1963. Medicina maya en los Altos de Chiapas. Traducido por Daniel
Cazés. Presencias 4. México: Instituto Nacional Indigenista / Consejo Nacional para
la Cultura y las Artes.

Hunn, Eugene S.1977. Tzeltal Folk Zoology: The Classification of Discontinuities in Nature
(Language, Thought, and Culture). Berkeley: Academic Press.

Kohler, Ulrich. 1995. Chonbilal Chulelal-Alma Vendida: Elementos fundamentales de la
cosmologia y religion mesoamericanas en una oracion maya-tzotzil. México: Instituto de
Investigaciones Antropoldgicas / Universidad Nacional Auténoma de México.

Laughlin, Robert M. 2009. Mo/ cholobil kop ta sotzleb. El gran diccionario tzotzil de San
Lorenzo Zinacantin. México: Consejo Nacional para la Cultura y las Arte / Direccién
General de Culturas Populares.

Martinez Gonzilez, Roberto. 2010. «La animalidad compartida: El nahualismo a la
luz del animismo». Revista Espafiola de Antropologia Americana 40 (2): 256-263.
https://revistas.ucm.es/index.php/REAA/article/view/REAA1010220256A.

2011. E/ nahualismo. México: Instituto de Investigaciones Histéricas / Universidad
Nacional Auténoma de México.

Martinez, Rocio Noemi. 2017. «7¥'akiel. Vestidos rituales, pricticas de transfiguracién
y temporalidades superpuestas en la fiesta del %%in fajimol (Chenalhé y Polhé,
Chiapas)». Numero especial, Journal de la Société des Américanistes, Hors-série,
331-359. doi: 10.4000/jsa.15491.

Montoya Lépez, David. 2016. «El max, el mono y la persona: categorias inestables y
complejidad relacional en San Juan Chamula, Chiapas» (tesis de maestria, Universidad
Nacional Auténoma de México).

Morquecho, Gaspar. 2004. Bajo la mirada del islam: Un acercamiento a la identidad politica
y religiosa de los musulmanes en San Cristobal de Las Casas. México: Ediciones Pirata.
Neurath, Johannes. 2008. «Alteridad constituyente y relaciones de trdnsito en el ritual
huichol: Iniciacién, antiiniciacién y alianza», Cuicuilco 15 (42): 29-44. http://www.

scielo.org.mx/pdf/cuicui/v15n42/v15n42a3.pdf.

Olivier, Guilhem. 2010. «El simbolismo sacrificial de los Mimixcoa: Caceria, guerra,
sacrificio e identidad entre los mexicas». En E/ sacrificio humano en la tradicion religiosa
mesoamericana, editado por Leonardo Lépez Lujin y Guilhem Olivier, 453-482. México:

84 David Montoya



Instituto Nacional de Antropologia e Historia / Instituto de Investigaciones Histéricas /
Universidad Nacional Auténoma de México.

2015. Caceria, sacrificio y poder en Mesoamérica: Tras las huellas de Mixcoatl,
«serpiente de Nube». México: Fondo de Cultura Econémica / Instituto de Investigacio-
nes Histéricas de la Universidad Nacional Auténoma de México / Centro de Estu-
dios Mexicanos y Centroamericanos.

Page Pliego, Jaime Tomas. 2005. E/ mandato de los dioses: Etnomedicina entre los tzotziles
de Chamula y Chenalhd, Chiapas. Cientifica 11. México: Instituto de Investigacio-
nes Antropoldgicas / Universidad Nacional Auténoma de México.

Pitarch, Pedro. 1996. Ch'ulel: Una etnografia de las almas tzeltales. México: Fondo de
Cultura Econémica.

2013a. La palabra fragante: Cantos chamdnicos tzeltales. México: Artes de México
/ Consejo Nacional para la Culutra y las Artes.

2013b. «Conjeturas sobre la identidad de los santos tzeltales». En La cara oculta
del pliegue: Antropologia indigena, editado por Pedro Pitarch, 95-116. México: Artes de
Meéxico / Consejo Nacional para la Cultura y las Artes.

— 2013c. «Infidelidades indigenas». En La cara oculta del pliegue: Antropologia
indigena, editado por Pedro Pitarch, 165-180. México: Artes de México / Consejo
Nacional para la Cultura y las Artes.

2020. «Lia linea del pliegue: Ensayo de topologia mesoamericana». En Me-
soamérica: Ensayos de etnografia tedrica, coordinado por Pedro Pitarch, 193-230. S.1.:
Nola Editores.

Pitt-Rivers, Julian. 2017. «Spiritual Power in Central America: The Naguals of Chiapas».
En From Hospitality to Grace: A Julian Pitt-Rivers Omnibus, editado por Giovanni da
Col y Andrew Shryock, 227-248. Chicago: Hau Books.

Pozas, Ricardo. 1982. Chamula: un pueblo indio de los Altos de Chiapas. La Habana: Editorial
de Ciencias Sociales.

Romero, Laura Elena. 2011. «Ser humano y hacer el mundo: La terapéutica nahua en la
Sierra Negra de Puebla» (tesis doctoral, Universidad Nacional Auténoma de México).

Rosario-Zermefio, Fabiola del. 2016. «<El hongo-serpiente y los envenenamientos en San
Juan Chamula». Ponencia presentada en el X Congreso Nacional de Etnobiologia,
Meérida, Yucatdn, septiembre 2016.

Rosario-Zermerio, Fabiola y David Montoya. 2019. «El K'in tajimoltik, el mono, el kaxlan
y el tigre: Una mirada a la complejidad relacional en San Juan Chamula», PROA:
Revista de antropologia e arte 1(9): 157-170. https://www.ifch.unicamp.br/ojs/index.
php/proa/article/view/3075.

Uribe Cortez, Jaime y German Martinez Velasco. 2012. «Cambio religioso, expulsiones
indigenas y conformacién de organizaciones evangélicas en Los Altos de Chiapas».
Politica y Cultura, 38: 141-161. http://www.scielo.org.mx/pdf/polcul/n38/n38a8.pdf.

Villa Rojas, Alfonso. 1963. «El nagualismo como recurso de control social entre los grupos
mayenses de Chiapas, México». Estudios de Cultura Maya 3: 243-260. doi:10.19130/
iifl.ecm.1963.3.689.

Hostilidad perpetua, transformaciones transitorias: Persona, cuerpo y moralidad entre los tsotsiles de Chamula, Chiapas 85



Viveiros de Castro, Eduardo. 2002. 4 inconstincia da alma selvagem e outros ensaios da

antropologia. Sio Paulo: Cosac & Naify.

Vogt, Evon Z.1979. Ofrendas para los dioses. México: Fondo de Cultura Econémica.

Notas

11

86

Esta misma idea se comparte en otros grupos, por ejemplo, entre los nahuas de la Sierra Negra
(véase Romero 2011 y en este volumen).

Hunn (1977), sin una explicacién de por medio, sefiala que las tres especies de monos (dos monos
aulladores, Alouatta palliata 'y Alouatta Pigra, y uno arafia, Afeles geoffroyi) que se distribuyen en
Chiapas, asi como dos especies de ardillas (la ardilla voladora, Glaucomys Volans, y la ardilla gris,
Sciurus aureogaster) conforman el grupo taxonémico «the monkey complex».

Para mis detalles sobre otros grupos, véanse Figuerola 2010; Martinez Gonzalez 2010 y 2011;
Romero 2011; Villa Rojas 1963, por mencionar algunos.

También se usa la palabra chanul/ y su empleo subraya la cualidad relacional entre el humano y
su animal, ya que la existencia de uno solo es posible por la del otro. La palabra vayije/ o uayjel
también hace referencia al a/ter ego animal, pero su uso estd asociado con los ak’ chamel, aquellas
personas con capacidad para echar mal a otros.

Gossen (1975 y 1988) sefiala que la gente rica tiene un jaguar o coyote chanul; mientras que los
pobres tienen conejos o ardillas.

En otros grupos, como los otomies, se piensa que uno mismo puede matar, de manera accidental,
a su propio animal compafiero mientras caza y asi producir la propia muerte (Galinier 2004, 209).
Aunque tigre, préstamo del espafiol, es la palabra utilizada para referirse al jaguar, su uso se ha
extendido a cualquier felino silvestre con piel moteada.

Pitt-Rivers (2017) menciona que las aves con la capacidad de volar mas alto estdn relacionadas
con la «fuerza espiritual» porque desde las alturas «ven el mundo tal y como es». En este sentido,
sefiala que, en San Andrés Larrainzar, los cargos politicos y religiosos mds importantes estdn
relacionados con este tipo de aves. En Chamula, por el contrario, parecen estar restringidas a
Dios y al Pukuj.

Olivier (2010 y 2015) documenta ampliamente el vinculo de poder entre los grandes felinos con
aquellos quienes se visten con sus pieles.

Chilon proviene de la palabra chilchon, que significa ‘cascabelear’, en alusién al sonido que emiten
los cascabeles atados a la piel de zigre.

Entre los tsotsiles de Chenalhé, Martinez G. (2017) ha documentado que los vestidos utilizados
para la celebracién del carnaval, denominados #s'akie/, tienen un tratamiento especial, pues
tienen alma, una suerte de agencia propia de los ancestros de aquel municipio. La piel de tigre y
otros elementos relativos a Cristo-Sol reciben un tratamiento semejante al descrito por Martinez
G.y, porlo que se ha podido documentar, la agencia de Cristo-Sol puede ser transmitida a quienes
participan en el cuidado de estos elementos, por ejemplo, el cargo Nichim y sus asistentes.

Las ovejas que refiero en este texto son las denominadas «borrego criollo de Chiapas». Llevan este
nombre porque, en la actualidad, las tierras altas de Chiapas son el Gnico lugar donde, gracias al
manejo que recibieron, atn se puede encontrar (ver Gémez Lépez y Perezgrovas Garza 1990).
Aqui el uso de la palabra nagual alude al animal compafiero.

David Montoya



16

18

20

21

22

Entre las prendas, se encuentran las siguientes prendas de vestir: #se4, falda o enagua elaborada
a partir de la lana del ¢4if; chuj: poncho negro de lana con mangas, utilizado de manera cotidia-
na por los chamulas; jerail: poncho blanco de lana sin mangas, utilizado en situaciones especia-
les por cualquier chamula.

Véase a Aguirre Mendoza (2020), sobre la teoria de fuerza entre los #eenek de San Luis Potosi, y
a Baudez (2012), sobre la relacién entre fonalli y cabello entre los mexicas.

Aunque kusxlejal suele traducirse como ‘vida', especificamente refiere a un estado de no alteracion
por consumo de bebidas embriagantes, sustancias que propician actuar como en el dominio Otro.
La programacién de un bautizo estd en funcién de la celebracién a un santo. Asi, los dias entre
el 20 y 25 de junio cuentan con mds bautizos realizados en alusién a san Juan Bautista, el santo
patrono. En las plegarias, el padre del bautizado pide al santo —san Juan, por ejemplo— para
que el nifio llegue a ser un hombre, que sea cabeza de su propia familia. A cambio, padre e hijo
se comprometen a ofrecerle regalos (moton, veeb, vuchvb) mientras sigan con vida. Ese santo,
entonces, ocupa un lugar privilegiado en el altar doméstico.

El éxito de los evangélicos lleg6 a tal punto que, a principios del siglo xx1, quedé electo gober-
nador del estado de Chiapas Pablo Salazar Mendiguchia (periodo 2000-2006), un reconocido
personaje evangélico.

Johannes Neurath (2008) da cuenta que entre los huicholes hay una actualizacién constante
entre ser ancestro, vecino e indigena, segin la situacién.

Véase Morquecho (2004) para mas detalles sobre las comunidades islimicas de San Cristébal de
Las Casas, Chiapas.

El estudio de Fernandez Liria (1995) sugiere que una de las razones de la conversién religiosa
de los chamulas es evadir las enfermedades y la brujerfa. Eroza Solana (2016), en este mismo
sentido, sefiala que la conversion religiosa es un proceso no consumado, donde siempre existe la
posibilidad de retornar a las practicas tradicionales de atencién a la salud (108-109).

Esto mismo suscribe a la persona en su cualidad de pliegue (véase Pitarch Ramén 2020).

Hostilidad perpetua, transformaciones transitorias: Persona, cuerpo y moralidad entre los tsotsiles de Chamula, Chiapas 87





