
67Trace 78, cemca, julio 2020, págs. 67-87, ISSN: 2007-2392

S
E

C
C

IÓ
N

 T
E

M
Á

T
IC

A

doi: 10.22134/trace.78.2020.735

Hostilidad perpetua, transformaciones 
transitorias: Persona, cuerpo y moralidad 
entre los tsotsiles de Chamula, Chiapas

Perpetual hostility, transitory 
transformations: Person, body and morality 
between the tsotsiles of Chamula, Chiapas
David Montoya*

Fecha de recepción: 17 de julio de 2019 • Fecha de aprobación: 15 de julio de 2020.

Resumen: El actual estudio etnográfico da cuenta de que lo chon –un aspecto de la 
persona, generalmente, asociado a lo animal– está relacionado con un estado de perma-
nente hostilidad, presente en el mundo desde tiempos primordiales. Este aspecto, a la vez  
que potencia la vulnerabilidad entre los humanos, resalta la fortaleza de otros seres, como 
Dios y el Pukuj. En la búsqueda de lidiar con esa atmósfera de hostilidad y, de mitigar  
su propia vulnerabilidad, la humanidad experimenta múltiples transformaciones  
morales-corporales.

Palabras clave: chon; tsotsiles; humanidad; vulnerabilidad; moral.

Abstract: This ethnographic study shows that the chon –an aspect of the person, gene-
rally associated with the animal– is related to an state of permanent hostility, given in 
the world since primordial times. Although this aspect, while enhancing vulnerability  
among humans, highlights the strength of other beings such as God and the Pukuj.  
Therefore, to deal with this atmosphere of hostility and, therefore, to mitigate its  
own vulnerability, humanity undergoes multiple transformations moral-bodily.

Keywords: chon; Tsotsiles; humanity; vulnerability; morale.

* unam, doctorando del Programa de Estudios Mesoamericanos-Facultad de Filosofía y Letras
(ffyl), Instituto de Investigaciones Filológicas (iif), México, david_monlo@hotmail.com.



David Montoya68

Résumé : Cette étude ethnographique montre que le chon –un aspect de la personne, 
généralment associé à l ’animal– est lié à l’état d’hostilité qui caractérise le monde. Cet 
aspect, tout en renforçant la vulnérabilité des humains, met en évidence la force d’autres  
êtres tels que Dieu et les Pukuj. Dans sa quête pour faire face à cette atmosphère  
d’hostilité et, par conséquent, pour atténuer sa propre vulnérabilité, l’humanité subit de  
multiples transformations morales-corporelles.

Mots-clés: chon ; Tsotsiles ; vulnérabilité ; humanité ; moral.



Hostilidad perpetua, transformaciones transitorias: Persona, cuerpo y moralidad entre los tsotsiles de Chamula, Chiapas 69

Poco tiempo después de haber comenzado el trabajo etnográfico en la región de 
Los Altos de Chiapas (agosto de 2009), se percibió que a la mayoría de la gente, en  
especial de Chamula, le preocupaba el estado de su chon, un alter ego de aspecto 
animal. Muchos padecimientos eran atribuidos al estado de este animal com-
pañero. Para ellos, la fortaleza (kipal) y la vida misma de una persona no puede 
ser concebida de manera separada a la de sus chonetik, puesto que chon, alma y  
cuerpo conforman una unidad: la persona humana. Esto no es nada nuevo, en  
muchos estudios interesados sobre la noción de persona y la complejidad del pro- 
ceso salud-enfermedad-tratamiento se da cuenta de ello (Holland 1963; Guiteras 
1988; Pitarch 1996; Page Pliego 2005, Figuerola Pujol 2010), aunque con mayor  
atención en aquellos padecimientos causados por la afección de alguna de las múl- 
tiples almas. Esa preocupación por su chon parece estar relacionada con un estado  
de permanente hostilidad, presente en el mundo desde tiempos primordiales: 
¿Cómo lidiar con un mundo donde el peligro está continuamente al acecho?

Con la finalidad de aportar al conocimiento sobre la persona, cuerpo y mo-
ralidad entre los tsotsiles, en el presente artículo se expondrá que lo chon es un 
aspecto de la persona, que es innato y está en sintonía con el estado de hostili- 
dad primordial del mundo. Lo chon, a la vez que potencia la vulnerabilidad de  
los humanos, enfatiza la supremacía de seres como Dios y Pukuj. En otras 
palabras, coloca a los humanos en desventaja frente a estos otros seres. En la  
búsqueda de lidiar con esa atmósfera de hostilidad, de mitigar su propia vulne-
rabilidad, y evadir la enfermedad, la humanidad experimenta múltiples trans-
formaciones morales-corporales.

La precariedad humana

En muchos relatos se da cuenta de la creación y posterior transformación (ani-
malización) de las humanidades pasadas. Entre los tsotsiles de Chamula se dice,  
en síntesis, que Dios no estaba complacido con las primeras humanidades porque 
no sabían rezar ni perdonar y se comían a sus propios hijos. Fue entonces que Dios,  
con la intención de ahogarlos, envió un diluvio. Todo quedó bajo el agua, salvo 
las cimas de las montañas Tsonte’vits y Huitepec, donde algunos encontra- 
ron refugio. Cuando la lluvia cesó, Dios bajó a la tierra y notó que algunos se- 
guían con vida. Entonces les preguntó: «¿Cómo han logrado sobrevivir?». A lo  
que respondieron: «Comiendo frutos». Cada sobreviviente, entones, fue convertido 
en mono, max, y hay quienes afirman que también en ardillas, chuchetik.



David Montoya70

Lo anterior desvela un estado primordial de hostilidad, de caos, donde los 
humanos se comían entre sí. La conversión en max o chuch sugiere una adecuación  
o adaptación corporal propia de la moralidad de aquella humanidad. Los maxetik 
son humanos, pero relativos a un nivel inferior a los bats’i vinik, ‘los legítimos hu-
manos’ (Montoya 2016). Max es una palabra empleada para denotar varios aspectos. 
Por un lado, es usada para referirse a los monos del género Ateles, como Hunn 
(1977) y Laughlin (2009) han dado cuenta. De manera paralela, también alude  
a aquellos personajes de carnaval que destacan tanto por sus llamativos atavíos, 
que contrastan el color negro con el rojo (véase Rosario-Zermeño y Montoya  
2019), como por su comportamiento, en alusión a «los monos de la selva» (Pozas 1982).  
Por otro lado, la niñez también está asociada con lo max; este término, generalmen- 
te, se emplea para aquellos niños que aún no han sido bautizados, en general,  
menores de tres años (Gossen 1979 y 1980). Finalmente, la población ladina, inclui- 
dos turistas y grinkos, está vinculada con los sobrevivientes a la gran inundación.

Aunque lo max tiene diferentes connotaciones, todas convergen en ciertos 
aspectos de moralidad: los monos del género Ateles comen frutas silvestres, no 
saben cultivar, cocinar ni rezar, además, exhiben sus genitales. Los niños, duran-
te los primeros cinco años, no pueden colaborar lo suficiente en las tareas del  
hogar y en el campo de lo relacional, ya sea con humanos o Dios y otros no hu-
manos, son bastante limitados. Inclusive, durante esta etapa su condición humana  
aún no está definida.1 En cuanto a los ladinos, sucede algo similar: no saben orar, 
no tienen respeto, comen alimentos grasosos, no trabajan ni cultivan, además 
hablan el idioma antiguo: español (o inglés) y, hasta hace algunas décadas, entre 
los chamulas era común la idea de que se comían entre sí (véase Gossen 1979).

Si bien es cierto que los chuchetik tienen poca semejanza física con los hu-
manos, también pueden caminar en dos extremidades y se alimentan, entre otras 
cosas, a base de maíz crudo, nunca como tortilla. Ciertamente, la habilidad de  
escalar y caminar en dos patas es considerada una suerte de vestigio de su pa-
sado cosmogónico. Fue su capacidad de trepar a la cima de las montañas lo que 
les salvó de perecer en aquella inundación. Por tales características, los monos 
y las ardillas constituyen una misma familia o grupo taxonómico: «the monkey 
complex», como lo ha señalado Hunn (1977) entre los tseltales de Tenejapa.2

Lo max, en suma, se trata de una condición inestable que transita entre el 
dominio humano y el dominio animal. Es en virtud de su moralidad que lo max, 
en general, obedece a una lógica poco humanizada o semidomesticada. Bajo este 
supuesto, por ejemplo, cambios en la vestimenta, en la lengua o en la alimenta-
ción, asociados al fenómeno migratorio, son referidos bajo la expresión la kataj  



Hostilidad perpetua, transformaciones transitorias: Persona, cuerpo y moralidad entre los tsotsiles de Chamula, Chiapas 71

skuxlejal que, como algunas personas lo han explicado en español, denota a alguien  
que quiere volverse kaxlan; esto es, implica una transformación moral. En contex- 
to ritual, persiste esta misma idea. Cuando un cargo, como el Paxon –quien  
figura como Dios Sol–, se viste con el ts’akiel, o conjunto de vestidos y objetos 
rituales (véase Martínez 2017), se concibe como un acto de transfiguración, bail,  
derivado de katasajel, ‘transformación o cambio’ en la apariencia del cuerpo  
(Martínez 2017); claro es que esta transformación corporal exige una alimen-
tación especial, comida ritual, y una conducta apropiada; de manera general, 
los cambios en la apariencia, el cuerpo, conllevan una transformación moral y  
viceversa.

Lo chon y la vulnerabilidad humana

El estado de hostilidad, como condición inicial, es además un efecto de la compo-
sición de la persona. Para los tsotsiles, cuando una persona nace, al mismo tiem- 
po, en el bosque, nace un ser con apariencia animal (Gossen 1975 y 1988; Groark 
2017; Guiteras 1988; Köhler 1995; Vogt 1979).3 Este compañero o alter ego ani- 
mal comúnmente es referido como chon4 y reside en un corral en la elevación  
con mayor altitud de la región: el Tsonte’vits, donde se mantiene protegido por 
una entidad genéricamente referida como Dueño, Yajval.

De toda la diversidad de animales, los mamíferos de cinco dedos correspon-
den a la mayoría de los chonetik de los humanos, pero también es posible, aunque  
con menor frecuencia, que se incluya a especies de otros grupos como aves e, inclu- 
so, a fenómenos meteorológicos. El estatus social de un humano está en asocia- 
ción con el tipo de chon que posea; así, los grandes carnívoros ocupan el lugar 
de mayor prestigio: los jaguares, por ejemplo, son considerados bankilal chonetik 
(‘grande, mayor’); los coyotes, olol chonetik (‘mediano’), y los conejos, bikit chone- 
tik (‘pequeño’).5

Durante el sueño, los humanos suelen percibir el mundo como lo hicieran 
sus chonetik, inclusive, se dice que algunas personas con un chon tigre o coyote, sin 
darse cuenta, han llegado a atacar o matar al chon de otra persona y solo a través 
de la participación de un especialista han logrado ser conscientes de su ataque.  
Por lo general, la identidad del chon se mantiene en lo privado, con ello no solo  
se reduce el riesgo de ser afectado por algún enemigo potencial, sino de no ser 
reconocido en caso de haber perjudicado a alguien. Como está ampliamen- 
te documentado en otras regiones de tradición mesoamericana, se dice que el 



David Montoya72

humano y su alter ego animal comparten alguna entidad anímica, por tanto, lo que  
le suceda a uno, repercutirá sobre el otro. Siempre que alguien caza o mata por ac- 
cidente a un animal en el bosque tendrá la sospecha de si en realidad perjudicó 
a un humano.6 De la misma manera, el chon se ve afectado por la contraparte 
humana. Un hombre cuya esposa había dado a luz la noche anterior hizo notar 
que, aunque la situación de su esposa no era delicada, su recuperación depen-
día de su chon, dado que este había perdido fortaleza (kipal) a consecuencia del  
parto. Para fomentar la recuperación de su chon, ella debía alimentarse durante  
tres días consecutivos a base de carne roja.

Ciertamente, los humanos comparten algunas cualidades con su chon, ya sea 
algún tipo de conducta, temperamento o su apariencia misma. Una persona con-
siderada, tanto por ladinos como por chamulas, por su capacidad para establecer  
alianzas con la población ladina y de manejarse de acuerdo con sus propios 
intereses en Chamula, sin que lo sepa, lleva el sobrenombre de Zorro, porque quie- 
nes lo conocen aseguran que ese es su chon. Solo aquellas personas que pueden 
transitar entre el dominio humano y lo ch’ul a voluntad tienen la habilidad de 
controlar a su chon; el resto, en cambio, es consciente de la existencia de este y 
hace todo lo posible para evitar que sea liberado del corral del Dueño, donde  
se mantiene a salvo de los peligros de la noche. 

De manera general, la incertidumbre sobre la identidad del chon forma parte 
de esa atmósfera de hostilidad que caracteriza al mundo. Lo chon es un aspecto 
que sitúa a los humanos en desventaja frente a otros seres.

La supremacía de otros seres: Dios y Pukuj

Contar con animales compañeros no es una cualidad exclusiva de los humanos, sino 
de los sujetos que habitan el mundo. Así, aves rapaces diurnas y nocturnas, tigres 
(felinos silvestres con piel moteada),7 cérvidos, vacas y reptiles, generalmente, 
están asociados a seres como Dios y Pukuj. Las aves rapaces diurnas, los cérvidos,  
tigres y vacas siempre están en asociación con Dios; las rapaces nocturnas y  
los reptiles, con Pukuj. Cualquiera de las partes corporales de los chonetik de  
Dios es utilizada como medio de protección. Por ello, es común apreciar siluetas 
de venados dibujadas en las fachadas de las viviendas o cráneos con astas exhibidos  
en alguna parte de la vivienda (imagen 1). No falta quien muestre una pata de 
ave rapaz diurna en su vehículo o el ejemplar entero en el patio central de su casa. 
En partes o en su totalidad, estos animales siempre aluden al Yajvalel Vinajel,  



Hostilidad perpetua, transformaciones transitorias: Persona, cuerpo y moralidad entre los tsotsiles de Chamula, Chiapas 73

al Dueño del Cielo.8 Por el contrario, nadie exhibe a un tecolote y, menos, a un 
reptil. Quien lo haga será señalado como brujo (j’ak’ chamel, ‘el que echa el mal’), 
en asociación directa con el Pukuj. Inclusive, si de camino a casa, en la milpa o en 
la propia vivienda, alguien se cruzara con alguno de estos, deberá exterminarlo,  
de lo contrario es de esperarse una afección negativa. Para muchas personas,  
hallar a un chon de este tipo sobre los caminos o veredas es encontrarse con el 
Pukuj mismo y, generalmente, este encuentro es atribuido a la acción intencio- 
nal de un tercero (sea humano o no).

Imagen 1 - Motivos de venado al interior de vivienda.
Fotografía del autor, 2015.

En un estudio para conocer la explicación que los chamulas atribuyen a la 
muerte por ingesta de hongos silvestres, Rosario Zermeño (2016) señala que, 
durante el sueño, la afección se manifiesta cuando el afectado ingiere una o varias 
serpientes, a veces en correspondencia con el número de hongos ingeridos, pero  
es hasta que el Pukuj, como serpiente, devora a un pollo, cuando el afectado mue- 
re. Posiblemente la acción realizada por el chon del Pukuj hacia el envene- 
nado haya sido ejercida directamente sobre una de las almas imprescindible para  
la existencia humana: el ave del corazón (véase Guiteras Holmes 1988; Pitarch 
Ramón 1996).



David Montoya74

Por otra parte, uno de los chonetik característicos del Dueño del Cielo, Yajvalel 
Vinajel, es el tigre y, como ha sido ampliamente documentado, está fuertemente 
asociado al poder.9 Durante el carnaval, la piel de tigre es utilizada en la danza 
del chilon10 para fortalecer las relaciones sociales entre Dios, otros no humanos 
y los miembros de la comunidad (imagen 2) (véase Montoya 2016). Según un  
relato proveniente de Chenalhó, la piel de tigre ayuda a resolver conflictos en la  
Tierra (véase Arias 1990, 28-36), ya que Dios Padre, después de matar a la ma-
yoría de los tigres que en la antigüedad amenazaran a la humanidad, se cubrió 
la espalda con sus pieles y con ellas viajó por el mundo entero para resolver los  
problemas que, en aquel entonces, la humanidad enfrentaba. Bricker (1973, 110)  
afirma que «la piel de jaguar es la representación del jaguar de Dios […]. Cuan- 
do un hombre usa la piel, se hace pasar por el jaguar que trató de defender  
a Cristo». Es posible pensar que la presencia de la piel, durante el carnaval, 
sea la presencia misma de Dios. Después de todo, en la mayor parte del año la  
piel permanece resguardada –junto con otros elementos que constituyen a Dios– 
en unas cajas que, en conjunto, son identificadas como una unidad: el Yajvalel  
Vinajel; el contenido solo es desplegado o exhibido en contextos muy especiales: 
Semana Santa, Carnaval, Fiesta de San Juan y San Mateo; esto es, cuando la 
presencia de Dios se vuelve indispensable.

El vínculo tigre-Dios es claro en muchos contextos: durante la danza del chilon, 
por ejemplo, al colocarse la piel sobre la espalda se forja un estrecho vínculo con 
Dios, a tal punto que el poder contenido en la piel es transmitido o extendido a 
todo aquel que se cubrió con ella.11 Por ello, los chamulas son muy selectivos con 
quienes participan en esta danza. Si bien integran a todos los chamulas presentes, 
excluyen a la mayoría de los ladinos, salvo a aquellos vinculados al poder político, 
como el gobernador del estado o a su representante.

En contraparte, cualquier otro visitante es incorporado a una danza seme-
jante, pero donde participan los kolemal maxetik, ‘monos libres’ o ‘monos lokos’, 
aquellos que carecen de Dueño y que figuran como sobrevivientes de la prime-
ra humanidad. Los elementos que ellos utilizan son la cerveza, el pox y la piel  
de tigre (snukulil bolom), pero esta última solo es piel y no es referida como  
Yajvalel Vinajel, Dueño del Cielo; esto es, no recibe el mismo tratamien- 
to ritual. Cada danza, en paralelo, obedece a dos moralidades diferentes: la pri-
mera, referente a la condición de humanidad de los bats’i vinik; la segunda, a  
la de los kolemal maxetik, a la que también pertenecen los ladinos.

La mayoría de los chonetik de Dios son ambivalentes, por lo que siempre 
será más conveniente tenerlos como aliados, de protectores. El tigre, por ejemplo, 



Hostilidad perpetua, transformaciones transitorias: Persona, cuerpo y moralidad entre los tsotsiles de Chamula, Chiapas 75

Imagen 2 - Kolemal max colocando piel de tigre durante el chilon.
Fotografía del autor, 2013.



David Montoya76

también es considerado un ser peligroso. En algunos municipios de Los Altos está 
asociado con una enfermedad letal que se manifiesta en el cuerpo de la víctima 
por medio de manchas rojas y negras, como lo ha documentado Pitarch (2013a) 
entre los tseltales de Cancúc, esto sugiere la posibilidad de que esta enferme-
dad haya sido la que antiguamente amenazara a la humanidad, como indica el  
relato de Chenalhó.

Las ovejas de san Juan, vestiduras de poder

Así como Dios, Pukuj y los humanos tienen sus chonetik, los santos no son la 
excepción. En un relato sobre la fundación de Chamula, se dice que san Juan, san 
Pedro y san Andrés iban en busca de un lugar dónde vivir; cuando pasaron por lo 
que actualmente se conoce como Chenalhó, san Pedro se quedó a vivir allí, por  
eso ahora se llama San Pedro Chenalhó, en alusión a su santo patrono. San An-
drés y san Juan reanudaron su camino y, al pasar por lo que hoy es Larraínzar,  
san Andrés allí se quedó. San Juan continuó hasta que llegó a la cima del cerro 
más alto de la región, el Tsonte’vits, pero como ese lugar no fue agradable para  
sus ovejas (chijetik), entonces descendió a lo que actualmente es la cabecera mu-
nicipal de Chamula, lugar con abundantes pastizales y agua para los chijetik. Era 
tal la disponibilidad de agua que un gran lago cubría la mayor parte de la plani-
cie; así que san Juan se dio a la tarea de desecarlo y volverlo un lugar habitable.  
De ahí que se afirme que el nombre Chamula derive de chamo’, ‘muerte del agua’ 
o ‘donde el agua murió’. Una vez resuelto el problema, san Juan dejó a sus ovejas 
en aquel lugar y decidió regresar al Tsonte’vits, su actual morada.

En esta síntesis de la fundación de Chamula, no es claro si las ovejas12 son 
chonetik de san Juan; pero no sería extraño pensar de manera afirmativa, pues, por 
una parte, en la iglesia de Chamula la figura de san Juan está en compañía de  
ovejas. En un relato documentado por Ramón Pitarch en San Juan Cancúc  
se da cuenta de que san Juan Evangelista tiene todos los naguales del mundo, uno 
de los más importantes es una mula en la que siempre va montado, es su nagual 
porque «san Juan tiene que viajar por todo el mundo» (Pitarch 2013b, 106).13

Está ampliamente documentado que los ovinos son muy apreciados por los 
tsotsiles, específicamente por los chamulas; en general, todas las familias cuen-
tan con un rebaño, el cual, en promedio, se compone de unas diez ovejas (véase  
Alemán Santillán et  al. 2001; Gómez López y Perezgrovas Garza 1990).  
La relación con estas no solo consiste en llevarlas a pastar y cuidar de su lana.  



Hostilidad perpetua, transformaciones transitorias: Persona, cuerpo y moralidad entre los tsotsiles de Chamula, Chiapas 77

Cada integrante del rebaño tiene un nombre propio o, al menos, tiene un apo- 
do que la distingue del resto y que obedece a su comportamiento o a su aparien- 
cia física; cuando llegan a adquirir una enfermedad grave, que no puede ser tra- 
tada a base de remedios caseros, entonces sus dueños acuden a la iglesia y,  
como si se tratara de un humano, se le pide a san Sebastián o a san Juan para pro- 
piciar su recuperación. Periódicamente se les ofrece sal e, inclusive, pueden enfer-
mar de locura; esto es, cuando presentan anomalías en los patrones de conducta 
y no se comportan como el resto del rebaño. Es casi una generalidad que la carne 
de las ovejas no es aprovechada y, por el contrario, la lana es sumamente valorada, 
pues a partir de esta se elaboran las principales vestimentas que distinguen a los 
chamulas de otros tsotsiles de la región.14

En la vestimenta se exhibe, tanto como sea posible, el vello o lana de las ovejas. 
Una expresión, referida por una persona, sintetiza esta afirmación: «Mientras 
más largo sea [el pelo], más chingón». ¿Qué es exactamente lo que esta persona 
quería transmitir? Se puede inferir, de primera mano, que lo chingón no solo 
exige el cuidado de más ovejas o, en su defecto, disponer de dinero suficiente 
para comprar lana, sino del pleno dominio de la técnica para reproducir una  
textura lo más fiel posible al pelaje de la oveja (imagen 3). Portar una vesti- 
menta con el vello largo y brilloso es indispensable para aquellos que disponen  
de un nivel jerárquico elevado. Exhibir una superficie corporal con estas cua-
lidades no debe parecer extraño, ya que la correspondencia entre el poder y el 
vello es una idea compartida con otros pueblos de tradición mesoamericana,15 
pero que ha sido poco explorada en esta región.

Tsatsal es la palabra tsotsil empleada para referirse al poder; así, tsatsal k’op 
denota a alguien que tiene buena retórica, es decir, cuyas palabras generan el 
efecto de convencer, ‘palabra poderosa’, literalmente. Tsatsal kuxlejal, por su  
parte, se emplea para señalar el modo de vida de una persona con mucho pres- 
tigio: aquel que no solo tiene gran capacidad de retórica, sino que además  
posee una apariencia física que implica respeto; al que no le falta el dinero y,  
de manera paralela, al que está bien relacionado con los miembros de su comu-
nidad, del afuera y con personas no humanas (entre otras razones, con fines de 
protección).16 Dios, así como los santos, en distintas plegarias, son referidos como 
tsatsal vinik, tsatsal kaxlan; ‘hombre poderoso’, ‘ladino poderoso’. En términos 
generales, ser poderoso es análogo a ser chingón.

Tsatsal, ‘poder’, está asociada con la palabra tsots, ‘pelo, cabello, lana’ (véase 
Laughlin 2009, 343); por tanto, no solo es sugerente lo que implica el gentili- 
cio tsotsil, sino el esfuerzo por exhibir el vello en sus vestimentas. Los ovinos, aun- 



David Montoya78

Imagen 3 - Chij y vestimentas.
Fotografías del autor, 2018.



Hostilidad perpetua, transformaciones transitorias: Persona, cuerpo y moralidad entre los tsotsiles de Chamula, Chiapas 79

que domésticos e inofensivos, son chingones al ser parte misma de san Juan; por  
ello, vestirse de ovejas es análogo a decir «soy hijo de san Juan», como antiguamen- 
te se respondía cuando un ladino preguntaba por su lugar de procedencia. La  
ropa o vestidura confeccionada a base de este chon es un aspecto importante de  
la f isicaldad chamula y, por tanto, desvela una clara distinción de los demás  
tsotsiles, basada en la asociación con muk’ulil san Juan, el gran san Juan. Vestirse 
a base del chon de san Juan implica una moralidad propia de un hijo de san Juan.

Transformaciones transitorias

Como se ha explicado líneas atrás, la persona es una unidad conformada por una 
multiplicidad de seres desplegados en dos dominios claramente identificables: 
en el primero, donde habita la parte humana, predominan los animales domesti-
cados y se rige, principalmente, por el Sol y, el segundo, el dominio Otro, donde 
predominan los animales silvestres y habitan los espíritus; y es, para fines prác-
ticos, antagónico del primero. El interior de las montañas, los bosques y la tierra 
caliente son un buen referente. Pertenecer a uno y otro dominio presenta serias 
desventajas, puesto que las amenazas se duplican. Aunque, como se dará cuenta 
posteriormente, esa misma multiplicidad también permite desarrollar estrate- 
gias para lidiar con la hostilidad del mundo. 

Vivir en estado de alerta o bajo la sospecha de ser atacado, inclusive por un 
pariente consanguíneo, no implica que toda persona sea considerada un enemi-
go en potencia, más bien se actúa con reserva. Cuando un chon es afectado, los 
primeros sospechosos son aquellos parientes con quienes se lleva una relación 
conflictiva o indiferente, esta última puede ser más peligrosa que la primera. El  
tenel, por ejemplo, es una manera de debilitar al chon de un menor. Alguien  
con tenel se vuelve una persona tirada u olvidada; se trata de alguien que no  
recibe atención adecuada por parte de alguno o varios de los parientes adultos. 

En general, es tal la atmósfera de hostilidad y vulnerabilidad que, como ya 
señalaba Henri Favre (1964), «la mayoría de las muertes, para los chamulas, son 
consideradas homicidios» (307). Esta lógica relacional recuerda lo descrito en  
los relatos de creación de las humanidades pasadas, donde comerse entre sí era  
una práctica común. Si el estado de hostilidad, de caos, es algo dado, entonces  
lidiar con él requiere de una serie de negociaciones entre humanos con Dios y otros 
no humanos. Ante un mundo donde el peligro constantemente se encuentra al  
acecho, es necesario establecer alianzas con aquellos que se sabe que son pode-



David Montoya80

rosos. Lo prioritario no es tanto adquirir una posición privilegiada para ver a los 
otros como seres de nivel inferior, la principal preocupación es mitigar el peligro, 
evitar las afecciones negativas y no necesariamente buscar someter a otros.

Bajo esta lógica, por ejemplo, opera el compadrazgo: emparentarse con huma- 
nos, ladinos incluidos, y no humanos de prestigio.17 Tantos más compadres, más 
alianzas. Un corazón noble y fuerte está mediado por el número de alianzas por  
compadrazgo, como lo ha sugerido una persona que, al menos para el año  
2016, contaba con treinta y ocho compadres. Su meta era superar los cincuenta, 
pues, según dio a entender, con esa cantidad de alianzas sería suficiente para darse  
a conocer como buena persona, pues tendría muchos amigos. Cuantos más cono- 
cidos, más personas lo identificarían y, con ello, la red de compadres se incre-
mentaría. Este reconocimiento por los integrantes de su comunidad es transferi- 
ble a los miembros de su red, en lo que parece ser un juego de superposición de 
identidades y que, a la vez, constituye una red de poder en sí misma. La alianza 
con el no humano, en cambio, es más reservada, pues se sospecha que otro hu- 
mano pueda interceder con fines perjudiciales con el santo aliado durante el bautizo.

El número de aliados es finito y depende de la capacidad de cada persona 
para socializar, puesto que la eficacia de las alianzas no depende exclusivamente 
de la cantidad, sino de mantener las relaciones. Por ello, la persona mencionada  
se había propuesto como límite alcanzar los cincuenta compadres, puesto que al 
no poder atender a toda su red conseguiría exactamente lo opuesto: incrementar 
su vulnerabilidad. En teoría, conformar y mantener una alianza es un método 
eficaz para prevenir una afección perjudicial, sin embargo, los esfuerzos nunca  
son suficientes, pues existe el riesgo de conmutación entre aliado y enemigo.

Inspirado en Viveiros de Castro (2002), Pedro Pitarch (2013c) ha sugerido 
que entre los tseltales las constantes conversiones religiosas no se producen  
«por razones de carácter doctrinario», «el atractivo reside en lo que cada igle-
sia ofrece para vivir con salud y prosperidad, evitando el mal y la enfermedad,  
mediante una modificación parcial de los procedimientos de fabricación y man- 
tenimiento del cuerpo» (167). Parece que no sería desatinado pensar bajo esta 
perspectiva las conversiones en Chamula, pues durante más de treinta años  
–a partir de 1965, aproximadamente–, este municipio ocupó los primeros luga-
res de persecución y expulsiones de población evangélica en su territorio, pero 
después de que la religión evangélica se volviera una de las más importantes 
en la entidad chiapaneca (véase Uribe Cortez y Martínez Velasco 2012),18  
la intolerancia religiosa dentro de Chamula se diluyó, a tal punto que, en la ac- 
tualidad, no solo hay templos evangélicos en el municipio, sino que ahora  



Hostilidad perpetua, transformaciones transitorias: Persona, cuerpo y moralidad entre los tsotsiles de Chamula, Chiapas 81

las mayordomías pueden ser cubiertas por chamulas evangélicos. Es cierto que 
en esta situación intervienen otros factores políticos y económicos que operan a 
distintas escalas, lo que lo hace aún más complejo, como lo documentan Uribe 
Cortez y Martínez Velasco (2012), pero también es cierto que al tratar de inda- 
gar sobre la lógica que opera en muchas de las conversiones, exclusivamente 
desde un enfoque histórico-social, se caería en un equívoco.

Una de las conversiones que más llama la atención es el caso de Manuel San 
Juan, a quien se le adjudica la expulsión de más de un millar de familias evan- 
gélicas de Chamula. Sus acciones en favor de la tradición hicieron que tanto  
tradicionales como evangélicos le reconocieran como todo un profesional para gol- 
pear y expulsar a los conversos. Como él mismo afirma en una entrevista para 
un periódico de cobertura nacional: «Mil doscientas personas sacamos esa vez, 
cuando yo empezaba a cargar santos y a participar en las fiestas de la costumbre 
[…] Cuando yo gritaba: “¡Vamos a sacar a los evangélicos!”, la gente respondía: 
“¡Sí, vamos!”, y les pegábamos y los corríamos» (Henríquez 2008).

La vida de Manuel, sin embargo, dio un giro radical cuando un líder pro-
testante, a quien había expulsado de Chamula, le avisó por medio de un sueño 
que debía cambiarse de ropa. Al cabo de un año, Manuel se volvió protestante y,  
en la actualidad, junto a su casa, construye un templo evangélico. Hoy, la figura 
de Manuel San Juan es un medio bastante recurrido por grupos evangélicos 
para inspirar a otros tsotsiles. Así como Manuel, miles de tsotsiles se suman a 
las conversiones, aunque, comúnmente, de manera parcial o transitoria. Que se 
autodefinan como tradicionales, luego como evangélicos y de nuevo tradicionales 
o de una y otra forma de manera simultánea desvela que la multiplicidad es tam-
bién una cualidad de la moralidad. Cambiarse de ropa, como se le pidió a Manuel 
durante su sueño, tiene de fondo una lógica análoga a cuando el Paxon se pone  
el ts’akiel durante el carnaval: se trata de una transformación (kasajel) transitoria. 
Las conversiones son cambios o transformaciones morales que se realizan de 
manera continua según el contexto.19

Estas transformaciones transitorias son bien reconocidas por muchas orga-
nizaciones religiosas. En una visita realizada, en junio de 2017, a la comunidad 
musulmana de Imam Malik en San Cristóbal de Las Casas, uno de sus fundadores, 
de origen español, señaló que el interés de la organización no se concentra tanto en 
las poblaciones indígenas, aun cuando la mayoría de sus integrantes sean tsotsiles  
expulsados de Chamula. Argumentó que, si bien tienen mayor apertura al cam- 
bio, en comparación con los ladinos, y, por tanto, son compatibles con el modo 
de vida que implica ser musulmán, esa misma libertad o apertura imposibilita su 



David Montoya82

permanencia en el modo de vida del islam. Por tal motivo, el verdadero interés  
de los fundadores se dirige hacia las nuevas generaciones, aquellos que nacen 
musulmanes; esto es, los hijos de los chamulas conversos al islam.20 

Aunque es claro que se requiere de un estudio más profundo para abordar 
un tema tan complejo, sobre todo bajo enfoques novedosos, donde la unidad de 
análisis trascienda a la sociedad humana y, por tanto, se integren a los no huma- 
nos en un mismo nivel de importancia, es posible apreciar, de manera general, 
que la adhesión a otras iglesias tiene que ver con su capacidad de transforma- 
ción moral-corporal para lidiar con la hostilidad que caracteriza al mundo. El 
interés principal es librar la enfermedad y obtener protección.21

Comentarios finales

Como he dado cuenta, chon y persona son dos aspectos que, aunque distinguen 
de forma clara dos maneras de relacionarse, conforman una unidad.22 Lo chon, 
relacionado con ese estado primordial de hostilidad, a la vez que potencializa 
la vulnerabilidad de los humanos, evidencia la fortaleza de Dios, Pukuj y otros 
no humanos. Es decir, lo chon pone en cierta desventaja a los humanos frente a  
otros seres. Si bien es cierto que, para los humanos, lo chon es un aspecto que los  
hace vulnerables y, por tanto, pertenece a ese ambiente de peligrosidad que 
caracteriza al mundo y que refleja lo caótico que es; también es cierto que esa 
multiplicidad les permite desarrollar estrategias para lidiar con él.

Las transformaciones son adaptaciones morales estratégicas que se desarro-
llan según la circunstancia, por ello, son transitorias y no permanentes. El mal,  
la enfermedad y, en general, cualquier tipo de afección generada en ese otro aspec- 
to son circunstancias que conllevan a una transformación transitoria. Las alian- 
zas por compadrazgo –con san Juan, con Dios, con grupos de ladinos, con 
partidos políticos–, así como la fabricación del cuerpo a través de la alimen- 
tación y el vestido son algunos ejemplos para lidiar con esa hostilidad, para redu- 
cir su vulnerabilidad.



Hostilidad perpetua, transformaciones transitorias: Persona, cuerpo y moralidad entre los tsotsiles de Chamula, Chiapas 83

Referencias

Aguirre Mendoza, Imelda. 2020. «La teoría de la fuerza entre los teenek de San Luis 
Potosí». En Cuerpo y Persona: Aportes antropológicos en México, El Salvador y Venezuela, 
coordinado por Patricia Gallardo Arias, 185-206. México: Secretaría de Cultura / 
Instituto Nacional de Antropología e Historia.

Alemán Santillán, Trinidad, Juan López Méndez, Ángel Martínez Vázquez y Lorenzo 
Hernández López. 2001. «La percepción de las enfermedades de los ovinos por las 
mujeres tzotziles de la región de Los Altos de Chiapas, México». Etnoecológica 5 (7):  
60-74. http://etnoecologia.uv.mx/Etnoecologica/Etnoecologica_vol5_n7/Articulo%20
Trinidad%20Aleman.pdf.

Arias, Jacinto.1990. San Pedro Chenalhó: Algo de su historia, cuentos y costumbres. Tuxtla 
Gutiérrez: Gobierno del Estado de Chiapas / Consejo Estatal de Fomento a la 
Investigación y Difusión de la Cultura / Instituto Chiapaneco de Cultura.

Baudez, Claude François. 2012. «Le passage de la frontière». Ateliers d’Anthropologie, 37. 
doi: 10.4000/ateliers.9198.

Bricker, Victoria Reifler. 1973. Ritual humor in Highland Chiapas. Texas: University of Texas.
Eroza Solana, Enrique. 2016. El cuerpo como texto y eje vivencial del dolor: Las narrativas  

del padecimiento entre los tsotsiles de San Juan Chamula. México: Centro de Investigaciones 
y Estudios Superiores en Antropología Social / Publicaciones de la Casa Chata.

Favre, Henri. 1964. «Notas sobre el homicidio entre los chamulas». Estudios de Cultura 
Maya, 4: 305-322. doi:10.19130/iifl.ecm.1964.4.244.

Fernández Liria, Carlos. 1995. «Enfermedad, familia y costumbre en el periférico 
de San Cristóbal de Las Casas». América Indígena 55 (1-2): 235-277. https://
repositorio.cesmeca.mx/bitstream/handle/11595/442/01%20Fern%C3%A1ndez.
pdf?sequence=1&isAllowed=y.

Figuerola, Helios. 2010. Los dioses, los hombres y las palabras en la comunidad de San Juan 
Evangelista Cancuc en Chiapas. Monografías 12. México: Universidad Nacional 
Autónoma de México.

Galinier, Jacques. 2004. The World Below: Body and Cosmos in Otomi Indian Ritual. Boulder, 
Colorado: University Press of Colorado.

Gómez López, Maruch y Raúl Andrés Perezgrovas Garza.1990. «El sistema tradicional 
del manejo de ovinos». En Los carneros de San Juan: Ovinocultura indígena en los  
Altos de Chiapas, editado por Raúl Perezgrovas Garza, 62-294. México: Centro de 
Estudios Indígenas / Universidad Autónoma de Chiapas.

Gossen, Gary H. 1975. «Animal Souls and Human Destiny in Chamula». Man 10 (3): 
448-461. doi: 10.2307/2799813.

 1979. «Cuatro mundos del hombre: Tiempo e historia entre los chamulas», 
Estudios de Cultura Maya, 12: 179-190. doi:10.19130/iifl.ecm.1979.12.527.

 1980. Los chamulas en el mundo del Sol: Tiempo y espacio en una tradición oral 
maya. Presencias 17. México: Consejo Nacional para la Cultura y las Artes / Instituto 
Nacional Indigenista.



David Montoya84

 1988. «La lógica del cuerpo y del cosmos entre los chamulas de Chiapas, 
México». En Mito y ritual en América, compilado por Manuel Gutiérrez Estévez,  
111-124. Madrid: Alhambra.

Groark, Kevin P. 2017. «Entre sueños y realidades: La cultura onírica entre los tzotziles 
de San Juan Chamula en Los Altos de Chiapas». EntreDiversidades: Revista de Ciencias 
Sociales y Humanidades, 9: 43-85. doi:10.31644/ED.9.2017.a02.

Guiteras Holmes, Calixta. 1988. Los peligros del alma: Visión del mundo de un tzotzil. La 
Habana: Editorial de Ciencias Sociales.

Henríquez, Elio. 2008. «Manuel San Juan: De expulsor de evangélicos a promotor de esa 
fe», La Jornada, 21 de diciembre, www.jornada.unam.mx/2008/12/21/index.php?secti
on=estados&article=023n1est.

Holland, William R. 1963. Medicina maya en los Altos de Chiapas. Traducido por Daniel 
Cazés. Presencias 4. México: Instituto Nacional Indigenista / Consejo Nacional para 
la Cultura y las Artes.

Hunn, Eugene S. 1977. Tzeltal Folk Zoology: The Classif ication of Discontinuities in Nature 
(Language, Thought, and Culture). Berkeley: Academic Press.

Köhler, Ulrich. 1995. Chonbilal Ch’ulelal-Alma Vendida: Elementos fundamentales de la 
cosmología y religión mesoamericanas en una oración maya-tzotzil. México: Instituto de 
Investigaciones Antropológicas / Universidad Nacional Autónoma de México.

Laughlin, Robert M. 2009. Mol cholobil k’op ta sotz’leb. El gran diccionario tzotzil de San 
Lorenzo Zinacantán. México: Consejo Nacional para la Cultura y las Arte / Dirección 
General de Culturas Populares.

Martínez González, Roberto. 2010. «La animalidad compartida: El nahualismo a la 
luz del animismo». Revista Española de Antropología Americana 40 (2): 256-263.  
https://revistas.ucm.es/index.php/REAA/article/view/REAA1010220256A.

 2011. El nahualismo. México: Instituto de Investigaciones Históricas / Universidad 
Nacional Autónoma de México.

Martínez, Rocío Noemí. 2017. «Ts’akiel. Vestidos rituales, prácticas de transfiguración 
y temporalidades superpuestas en la fiesta del k’in tajimol (Chenalhó y Polhó, 
Chiapas)». Número especial, Journal de la Société des Américanistes, Hors-série,  
331-359. doi: 10.4000/jsa.15491.

Montoya López, David. 2016. «El max, el mono y la persona: categorías inestables y 
complejidad relacional en San Juan Chamula, Chiapas» (tesis de maestría, Universidad 
Nacional Autónoma de México).

Morquecho, Gaspar. 2004. Bajo la mirada del islam: Un acercamiento a la identidad política 
y religiosa de los musulmanes en San Cristóbal de Las Casas. México: Ediciones Pirata.

Neurath, Johannes. 2008. «Alteridad constituyente y relaciones de tránsito en el ritual 
huichol: Iniciación, antiiniciación y alianza», Cuicuilco 15 (42): 29-44. http://www.
scielo.org.mx/pdf/cuicui/v15n42/v15n42a3.pdf.

Olivier, Guilhem. 2010. «El simbolismo sacrificial de los Mimixcoa: Cacería, guerra, 
sacrificio e identidad entre los mexicas». En El sacrif icio humano en la tradición religiosa 
mesoamericana, editado por Leonardo López Luján y Guilhem Olivier, 453-482. México:  



Hostilidad perpetua, transformaciones transitorias: Persona, cuerpo y moralidad entre los tsotsiles de Chamula, Chiapas 85

Instituto Nacional de Antropología e Historia / Instituto de Investigaciones Históricas / 
Universidad Nacional Autónoma de México.

 2015. Cacería, sacrif icio y poder en Mesoamérica: Tras las huellas de Mixcóatl, 
«serpiente de Nube». México: Fondo de Cultura Económica / Instituto de Investigacio- 
nes Históricas de la Universidad Nacional Autónoma de México / Centro de Estu- 
dios Mexicanos y Centroamericanos.

Page Pliego, Jaime Tomás. 2005. El mandato de los dioses: Etnomedicina entre los tzotziles 
de Chamula y Chenalhó, Chiapas. Científica 11. México: Instituto de Investigacio- 
nes Antropológicas / Universidad Nacional Autónoma de México.

Pitarch, Pedro. 1996. Ch’ulel: Una etnografía de las almas tzeltales. México: Fondo de  
Cultura Económica.

 2013a. La palabra fragante: Cantos chamánicos tzeltales. México: Artes de México 
/ Consejo Nacional para la Culutra y las Artes.

 2013b. «Conjeturas sobre la identidad de los santos tzeltales». En La cara oculta 
del pliegue: Antropología indígena, editado por Pedro Pitarch, 95-116. México: Artes de 
México / Consejo Nacional para la Cultura y las Artes.

 2013c. «Infidelidades indígenas». En La cara oculta del pliegue: Antropología 
indígena, editado por Pedro Pitarch, 165-180.  México: Artes de México / Consejo 
Nacional para la Cultura y las Artes.

 2020. «La línea del pliegue: Ensayo de topología mesoamericana». En Me-
soamérica: Ensayos de etnografía teórica, coordinado por Pedro Pitarch, 193-230. S.l.:  
Nola Editores.

Pitt-Rivers, Julian. 2017. «Spiritual Power in Central America: The Naguals of Chiapas». 
En From Hospitality to Grace: A Julian Pitt-Rivers Omnibus, editado por Giovanni da 
Col y Andrew Shryock, 227-248.  Chicago: Hau Books.

Pozas, Ricardo. 1982. Chamula: un pueblo indio de los Altos de Chiapas. La Habana: Editorial 
de Ciencias Sociales.

Romero, Laura Elena. 2011. «Ser humano y hacer el mundo: La terapéutica nahua en la 
Sierra Negra de Puebla» (tesis doctoral, Universidad Nacional Autónoma de México). 

Rosario-Zermeño, Fabiola del. 2016. «El hongo-serpiente y los envenenamientos en San 
Juan Chamula». Ponencia presentada en el X Congreso Nacional de Etnobiología, 
Mérida, Yucatán, septiembre 2016.

Rosario-Zermeño, Fabiola y David Montoya. 2019. «El k’in tajimoltik, el mono, el kaxlan 
y el tigre: Una mirada a la complejidad relacional en San Juan Chamula», PROA: 
Revista de antropología e arte 1(9): 157-170. https://www.ifch.unicamp.br/ojs/index.
php/proa/article/view/3075.

Uribe Cortez, Jaime y Germán Martínez Velasco. 2012. «Cambio religioso, expulsiones 
indígenas y conformación de organizaciones evangélicas en Los Altos de Chiapas». 
Política y Cultura, 38: 141-161. http://www.scielo.org.mx/pdf/polcul/n38/n38a8.pdf.

Villa Rojas, Alfonso. 1963. «El nagualismo como recurso de control social entre los grupos 
mayenses de Chiapas, México». Estudios de Cultura Maya 3: 243-260. doi:10.19130/
iifl.ecm.1963.3.689.



David Montoya86

Viveiros de Castro, Eduardo. 2002. A inconstância da alma selvagem e outros ensaios da 
antropologia. São Paulo: Cosac & Naify.

Vogt, Evon Z. 1979. Ofrendas para los dioses. México: Fondo de Cultura Económica.

Notas

1	 Esta misma idea se comparte en otros grupos, por ejemplo, entre los nahuas de la Sierra Negra 
(véase Romero 2011 y en este volumen).

2	 Hunn (1977), sin una explicación de por medio, señala que las tres especies de monos (dos monos 
aulladores, Alouatta palliata y Alouatta Pigra, y uno araña, Ateles geoffroyi) que se distribuyen en 
Chiapas, así como dos especies de ardillas (la ardilla voladora, Glaucomys Volans, y la ardilla gris, 
Sciurus aureogaster) conforman el grupo taxonómico «the monkey complex».

3	 Para más detalles sobre otros grupos, véanse Figuerola 2010; Martínez González 2010 y 2011; 
Romero 2011; Villa Rojas 1963, por mencionar algunos.

4	 También se usa la palabra chanul y su empleo subraya la cualidad relacional entre el humano y 
su animal, ya que la existencia de uno solo es posible por la del otro. La palabra vayijel o uayjel 
también hace referencia al alter ego animal, pero su uso está asociado con los ak’ chamel, aquellas 
personas con capacidad para echar mal a otros.

5	 Gossen (1975 y 1988) señala que la gente rica tiene un jaguar o coyote chanul; mientras que los 
pobres tienen conejos o ardillas.

6	 En otros grupos, como los otomíes, se piensa que uno mismo puede matar, de manera accidental, 
a su propio animal compañero mientras caza y así producir la propia muerte (Galinier 2004, 209).

7	 Aunque tigre, préstamo del español, es la palabra utilizada para referirse al jaguar, su uso se ha 
extendido a cualquier felino silvestre con piel moteada.

8	 Pitt-Rivers (2017) menciona que las aves con la capacidad de volar más alto están relacionadas 
con la «fuerza espiritual» porque desde las alturas «ven el mundo tal y como es». En este sentido, 
señala que, en San Andrés Larraínzar, los cargos políticos y religiosos más importantes están 
relacionados con este tipo de aves. En Chamula, por el contrario, parecen estar restringidas a 
Dios y al Pukuj.

9	 Olivier (2010 y 2015) documenta ampliamente el vínculo de poder entre los grandes felinos con 
aquellos quienes se visten con sus pieles.

10	 Chilon proviene de la palabra chilchon, que significa ‘cascabelear’, en alusión al sonido que emiten 
los cascabeles atados a la piel de tigre.

11	 Entre los tsotsiles de Chenalhó, Martínez G. (2017) ha documentado que los vestidos utilizados 
para la celebración del carnaval, denominados ts’akiel, tienen un tratamiento especial, pues  
tienen alma, una suerte de agencia propia de los ancestros de aquel municipio. La piel de tigre y 
otros elementos relativos a Cristo-Sol reciben un tratamiento semejante al descrito por Martínez 
G. y, por lo que se ha podido documentar, la agencia de Cristo-Sol puede ser transmitida a quienes 
participan en el cuidado de estos elementos, por ejemplo, el cargo Nichim y sus asistentes.

12	 Las ovejas que refiero en este texto son las denominadas «borrego criollo de Chiapas». Llevan este 
nombre porque, en la actualidad, las tierras altas de Chiapas son el único lugar donde, gracias al 
manejo que recibieron, aún se puede encontrar (ver Gómez López y Perezgrovas Garza 1990). 

13	 Aquí el uso de la palabra nagual alude al animal compañero.



Hostilidad perpetua, transformaciones transitorias: Persona, cuerpo y moralidad entre los tsotsiles de Chamula, Chiapas 87

14	 Entre las prendas, se encuentran las siguientes prendas de vestir: tsek, falda o enagua elaborada 
a partir de la lana del chij; chuj: poncho negro de lana con mangas, utilizado de manera cotidia- 
na por los chamulas; jerkail: poncho blanco de lana sin mangas, utilizado en situaciones especia- 
les por cualquier chamula.

15	 Véase a Aguirre Mendoza (2020), sobre la teoría de fuerza entre los teenek de San Luis Potosí, y 
a Baudez (2012), sobre la relación entre tonalli y cabello entre los mexicas.

16	 Aunque kuxlejal suele traducirse como ‘vida’, específicamente refiere a un estado de no alteración 
por consumo de bebidas embriagantes, sustancias que propician actuar como en el dominio Otro.

17	 La programación de un bautizo está en función de la celebración a un santo. Así, los días entre 
el 20 y 25 de junio cuentan con más bautizos realizados en alusión a san Juan Bautista, el santo 
patrono. En las plegarias, el padre del bautizado pide al santo –san Juan, por ejemplo– para  
que el niño llegue a ser un hombre, que sea cabeza de su propia familia. A cambio, padre e hijo 
se comprometen a ofrecerle regalos (moton, ve’eb, vuch’ob) mientras sigan con vida. Ese santo, 
entonces, ocupa un lugar privilegiado en el altar doméstico.

18	 El éxito de los evangélicos llegó a tal punto que, a principios del siglo xxi, quedó electo gober-
nador del estado de Chiapas Pablo Salazar Mendiguchía (periodo 2000-2006), un reconocido 
personaje evangélico.

19	 Johannes Neurath (2008) da cuenta que entre los huicholes hay una actualización constante  
entre ser ancestro, vecino e indígena, según la situación.

20	 Véase Morquecho (2004) para más detalles sobre las comunidades islámicas de San Cristóbal de 
Las Casas, Chiapas.

21	 El estudio de Fernández Liria (1995) sugiere que una de las razones de la conversión religiosa 
de los chamulas es evadir las enfermedades y la brujería. Eroza Solana (2016), en este mismo 
sentido, señala que la conversión religiosa es un proceso no consumado, donde siempre existe la 
posibilidad de retornar a las prácticas tradicionales de atención a la salud (108-109).

22	 Esto mismo suscribe a la persona en su cualidad de pliegue (véase Pitarch Ramón 2020).




