
123Trace 78, cemca, julio 2020, págs. 123-153, ISSN: 2007-2392

S
E

C
C

IÓ
N

 G
E

N
E

R
A

L

doi: 10.22134/trace.78.2020.730

El mito y las entidades sobrenaturales 
entre los nahuas de Xolotla, Sierra Norte 
de Puebla*

Myth and supernatural entities among 
Nahuas of Xolotla, Sierra Norte of Puebla
Jaime Echeverría García**

Fecha de recepción: 8 de julio de 2019 • Fecha de aprobación: 2 de julio de 2020.

Resumen: Entre los nahuas de Xolotla, en el municipio de Pahuatlán de Valle, ubicado en 
la Sierra Norte de Puebla, existe una antigua tradición oral que nos remite a un conjunto 
de seres sobrenaturales agrupados bajo el concepto de chichipahuatzitzi o ‘espíritus puros’. 
Estas entidades están encarnadas en distintos fenómenos naturales como los rayos (tlape-
tancame), las nubes (mexhuacante) y el agua (ahuacante); la Sirena (Zoliman) también está 
incluida en ellos. Otro personaje que forma parte del repertorio de la sobrenaturaleza es 
el Coixehuatl (el Dueño del Monte). A este conjunto igualmente debemos agregar a la 
tlahuepoche (la bruja), que es uno de los seres más característicos de la tradición oral indí-
gena. A partir del mito y de lo que los xolotecos han escuchado de los más viejos, se puede 
conocer su apariencia física, el procedimiento para transformarse en guajolote, la manera 
en que ataca a sus víctimas y las formas de contrarrestar sus acciones nocivas; incluso, un 
mito referente a la tlahuepoche la ubica como la esposa de uno de los tlapetancame. Este 
artículo tiene dos objetivos: 1) esbozar una reconstrucción del antiguo panteón nahua 
xoloteco; y 2) interpretar los mitos de la tlahuepoche con base en el sistema indígena de 
eras, por medio de los cuales los contenidos culturales autóctonos han sido desplazados a 
un pasado remoto, que resultan inoperantes en el contexto actual.

Palabras clave: mito; entidades sobrenaturales; tlahuepoche; nahuas; Pahuatlán.

*	 Agradezco a los habitantes de las comunidades nahuas de Xolotla y –en menor medida– de 
Mamiquetla por haber compartido amablemente conmigo la información que vierto en este 
artículo. Esta información fue recuperada durante mis estancias en el municipio de Pahuatlán 
de Valle en los años 2010, 2016 y 2017.

**	 Escuela Nacional de Antropología e Historia (enah), México, jecheverriagarcia@yahoo.com.



Jaime Echeverría García124

Abstract: Among the Nahuas of Xolotla, in the municipality of Pahuatlán de Valle, in the 
Sierra Norte de Puebla, there is an ancient oral tradition that refers us to an ensemble of 
supernatural beings grouped under the concept of chichipahuatzitzi, the ‘pure spirits’. These 
entities are embodied in different natural phenomena such as lightning bolts (tlapetancame), 
clouds (mexhuacante) and water (ahuacante). The Sirena (Zoliman) is included as well. 
Another character that is part of the repertoire of the supernature is the Coixehuatl (the 
Owner of the Mountain). This repertoire comprises also the tlahuepoche (the witch), who 
is one of the most characteristic beings of indigenous oral tradition. From the myth and 
what the Xolotecos have heard from the older ones, one can know the physical appearance 
of the tlahuepoche, the procedure to become a turkey, the way in which it attacks its victims 
and the ways to counteract its harmful actions; even, a myth referring to the tlahuepoche 
places her as the wife of one of the tlapetancame. This article has two objectives: In the  
first place, to outline a reconstruction of the ancient Nahua Xoloteco pantheon. Secondly, 
to interpret the myths of the tlahuepoche based on the indigenous system of eras, in so 
doing the native cultural contents have been displaced to a remote past, because they have 
become inoperative in the current context.

Keywords: myth; supernatural entities; tlahuepoche; Nahuas; Pahuatlán.

Résumé : Chez les Nahuas de Xolotla, dans la municipalité de Pahuatlán de Valle, dans  
la Sierra Nord de Puebla, il existe une ancienne tradition orale qui fait référence à un 
ensemble d’êtres surnaturels regroupés dans le concept de chichipahuatzitzi, les ‘esprits 
purs’. Ces entités sont incarnées dans plusieurs phénomènes naturels comme les foudres 
(tlapetancame), les nuages (mexhuacante) et l’eau (ahuacante)  ; la Sirena (Zoliman) est 
aussi incluse dans ce groupe. Un autre personnage qui fait partie du répertoire du monde 
surnaturel est le Coixehuatl (le Maître de la Montagne). À cette liste il faut également 
ajouter la tlahuepoche (la sorcière), qui est l’un des êtres les plus caractéristiques de la tra-
dition orale autochtone. A partir du mythe et de ce que les Nahuas de Xolotla ont écouté 
des personnes les plus âgées, on peut connaître l’apparence physique de la tlahuepoche,  
la procédure pour se transformer en dindon, la manière d’attaquer ses victimes et les 
façons de contre ses actions nocives; un mythe qui fait référence à la tlahuepoche la  
situe même comme l’épouse d’un des tlapetancame. Cet article a deux objectifs  : en 
premier lieu esquisser une reconstruction de l’ancien panthéon Nahua de Xolotla  ;  
et en deuxiòme lieu interpréter les mythes de la tlahuepoche sur la base du système indi- 
gène des époques, grâce aux quelles les contenus culturels autochtones ont été déplacés  
vers un passé distant, qui devient inopérant dans le contexte actuel.

Mots-clés : mythe ; entités surnaturelles ; tlahuepoche ; Nahuas ; Pahuatlán.



El mito y las entidades sobrenaturales entre los nahuas de Xolotla, Sierra Norte de Puebla 125

Introducción

La comunidad nahua de Xolotla se localiza en el municipio de Pahuatlán de Valle, 
al occidente de la Sierra Norte de Puebla. Al sur, limita con los municipios de 
Naupan y Acaxochitlán, este en el estado de Hidalgo; al noreste, con el municipio 
de Tlacuilotepec; al noroeste, con el de Tenango de Doria, también perteneciente 
a Hidalgo, y al oeste, con el de Honey. El territorio que actualmente ocupa la 
Sierra Norte de Puebla formó parte del antiguo Totonacapan, región habitada por 
la cultura totonaca. Aunque en su mayoría estuvo conformada por población de 
dicha filiación étnica, el intenso flujo migratorio hacia el área hizo que igualmen- 
te se hablaran el náhuatl (la lengua predominante), el otomí y el tepehua. Con cada 
migración, el componente totonaco se fue replegando cada vez más; y así ocurrió 
con la llegada de los chichimecas, los otomíes y los diferentes grupos nahuas, 
desde el siglo xii hasta finales del xv. En el siglo xvi, las provincias de Zacatlán, 
Pahuatlán y Acaxochitlán, al oeste de la Sierra, conformaban el límite occidental 
del Totonacapan.

No obstante que la lengua totonaca fue desplazada del actual municipio a 
inicios de la Colonia, sus hablantes dejaron su impronta en la tradición cultural 
nahua pahuateca, tal como lo reconocen algunos pobladores de Xolotla. El signo 
más notable es la presencia del palo volador, que se ubica en el atrio de la iglesia. 
Este rasgo se extiende por gran parte de la Sierra Norte.

El municipio de Pahuatlán está compuesto por cuatro comunidades nahuas: 
Xolotla, Atla, Atlantongo y Mamiquetla; así como otomíes: San Pablito, Xochi-
milco y Zacapehuaya,1 y mestizas: Acalapa, Cuauneutla, Tlalcruz y Zoyatla. En 
el topónimo Xolotla se observa la huella chichimeca, pues tiene incorporado el 
apelativo Xólotl, nombre del caudillo que incursionó en la región en el siglo xii. 
Xólotl es considerado en la comunidad como el ancestro fundador y conquistador 
del área. Y no solo eso, su fortaleza, según refieren algunos xolotecos, puede ser 
sentida en el corazón.

La tradición oral de los nahuas de Xolotla hunde sus raíces en un pensamiento 
milenario profundamente enraizado en la naturaleza, donde cada uno de los 
elementos atmosféricos y geográficos cobra una vitalidad sagrada. Esta rica tra- 
dición de pensamiento está anclada en la narración mítica, y esta, a su vez, se vio  
reforzada por los rituales agrícolas y de petición de lluvias que todavía se efectua- 
ban en la comunidad hace cuatro décadas. En la actualidad, ya no se celebra este 
tipo de rituales y es contada la gente que posee un amplio repertorio mítico. Por 



Jaime Echeverría García126

ello, este trabajo representa un esfuerzo de reconstrucción histórica del antiguo 
panteón nahua xoloteco.

Mito y panteón sagrado son dos conceptos en torno a los cuales gira todo el 
texto, de tal manera que resulta necesario proporcionar una definición de estos. En  
primer lugar, vamos a ceñirnos a algunas afirmaciones que proporciona Eliade  
en Mito y realidad (1985), las cuales le permiten construir una definición general 
de mito. Para este investigador, «el mito cuenta una historia sagrada; relata un 
acontecimiento que ha tenido lugar en el tiempo primordial […] cuenta cómo, 
gracias a las hazañas de los Seres Sobrenaturales, una realidad ha venido a la exis-
tencia […]. Los mitos revelan, pues, la actividad creadora y desvelan la sacralidad 
de sus obras» (12).

«Por el mismo hecho de relatar el mito las gestas de los seres sobrenatura-
les y la manifestación de sus poderes sagrados, se convierte en el modelo ejem-
plar de todas las actividades humanas significativas» (13). En el mismo sentido,  
«los modos de conducta y las actividades profanas del hombre encuentran sus 
modelos en las gestas de los Seres Sobrenaturales. [Y, en conexión con lo ante-
rior] «la función principal del mito es revelar los modelos ejemplares de todos los 
ritos y actividades humanas significativas» (14).

López Austin (2003, 362-363) ahonda en las funciones del mito: «ordena el  
conocimiento estructurando y clasificando el cosmos»; cumple funciones explica-
tivas porque es una «síntesis de las explicaciones que el hombre se da en su acción 
cotidiana sobre la sociedad y la naturaleza»; y genera cohesión social «al reafir- 
mar por medio de la creencia y la narración el carácter común de los conoci- 
mientos y los valores del grupo». Otro aspecto que el mesoamericanista destaca 
del mito es su naturaleza histórica. Ni el mito ni sus funciones pueden ser con- 
siderados inmutables: «el mito actual y el mito antiguo tienen profundas dife-
rencias. La función del mito debe estudiarse como permanencia; pero también  
en sus variaciones, en sus variaciones coyunturales y en su ruptura: es su vida 
social» (359). Estas consideraciones son de primera importancia para la interpre-
tación que ofrecemos de los mitos de la tlahuepoche.

En cuanto al concepto de panteón, Vernant (1974, 106) lo definió como 
«un sistema de clasificación, una cierta manera de ordenar y de conceptualizar  
el universo distinguiendo múltiples tipos de poder y potencia. […] [Un panteón], 
como sistema organizado que implica entre los dioses relaciones definidas, es  
de cierta manera un lenguaje, un modo particular de aprehensión y de expre-
sión simbólica de la realidad». Como señala Dehouve (2017, 12), la definición de  
Vernant mantiene una visión estructuralista, que implica que los dioses tienen 



El mito y las entidades sobrenaturales entre los nahuas de Xolotla, Sierra Norte de Puebla 127

una identidad bien definida y que están organizados por un mismo princi-
pio, como sería el parentesco para el caso griego, al que se dedicó el estudioso.  
Sin embargo, afirma Dehouve, esta definición no aplica a otros tipos de poli- 
teísmo, como el de los antiguos nahuas. Nicholson (1975, 409), décadas atrás, 
hizo notar que las deidades nahuas del centro de México en el siglo xvi fueron 
«descritas estando relacionadas entre ellas de varias formas (padre-hijo, herma-
nos, esposo[a]), pero ninguna estructura de “familia de dioses” parece haber re-
sultado alguna vez, ni haber sido formulado un orden jerárquico de rango y poder 
bien definido».

Volviendo a la estudiosa francesa (Dehouve 2017, 13, 15), ella considera que, 
en lugar de pensar el panteón nahua prehispánico como uno de carácter estático y 
donde cada dios tenía una identidad fija, la lógica que estructuró a dicho panteón 
fue contextual, de tal manera que cada uno de los nombres de un dios tenía 
el propósito de poner en acción una función o competencia particular de este. 
En el mismo sentido, la multiplicidad de apelativos de un dios nos habla de su 
diversidad de competencias, y estas mantenían relación con las acciones humanas. 
Mediante un ejercicio de extrapolación, pensamos que las ideas anteriormente 
vertidas por Dehouve y Nicholson aplican al contexto de la comunidad nahua 
de Xolotla.

El panteón xoloteco está conformado principalmente por unas entidades 
sobrenaturales llamadas chichipahuatzitzi, término que es traducido por un in-
formante como ‘espíritus puros’. En efecto, el concepto incluye el adjetivo chi-
pahuac, que remite a lo blanco y a la pureza. Este vocablo engloba a diferentes 
grupos de chichipahuatzitzi, que son los que promueven la lluvia, los rayos y las 
nubes, e igualmente están presentes en los cerros. «Tienen su trabajo en hacer 
llover, en hacer tronar, en hacer relampaguear, llevar la lluvia y parte de la oscuri- 
dad […] son los que levantan las nubes y la lluvia. Ellos traen los truenos y 
generan la lluvia» (informante don Hipólito Vargas, entrevistado en 2016). A 
este numeroso grupo de entidades espirituales igualmente debemos de sumar a 
la Sirena y a las tenana’me o pilhuacante, las ‘dueñas de los niños’, las cuales es-
taban directamente vinculadas con el embarazo, el parto y el puerperio, y con el  
cuidado de los niños pequeños.

Otro de los personajes de este antiguo repertorio de seres sobrenaturales son 
las brujas o tlahuepoche. Si bien tienen apariencia humana y pueden pasar apa-
rentemente desapercibidas entre la población, su inserción en el tiempo mítico 
y en acontecimientos que rebasan los límites humanos, permite incorporarlas  
a dicho repertorio.



Jaime Echeverría García128

En este recuento de seres sobrehumanos no es tomado en cuenta el nahual, 
que en Pahuatlán recibe el nombre de mocuepani, concepto que alude precisa-
mente a su actividad transformadora. La razón de lo anterior es que no se ha 
registrado ninguna narración que permita atribuirle en Xolotla antecedentes o 
características determinados por el mito, a diferencia de la tlahuepoche.

El interés en la tlahuepoche está dirigido a los elementos míticos que pueden 
rescatarse de esta; y es justamente la narración mítica la que permite enlazarla 
con los chichipahuatzitzi, por lo menos de manera indirecta. Y aunque los antro- 
pólogos le han dedicado un gran número de páginas (véanse, por ejemplo,  
Nutini y Roberts 1993; Martínez González 2011, 391-407), vale la pena reparar  
en los datos que ofrecen los nahuas pahuatecos sobre su apariencia física, el proce-
dimiento que observa para transformarse en guajolote, la manera de atacar a 
sus víctimas y las formas de contrarrestar sus acciones nocivas, para conocer sus 
particularidades en esta área de la Sierra Norte de Puebla.

La tlahuepoche: apariencia, metamorfosis, ataques  
y manera de contrarrestarlos

Aunque su traducción al español es ‘bruja’, el término tlahuepoche no solo se refie-
re a mujeres sino también a hombres que tienen el poder de metamorfosearse en 
guajolote mediante una operación mágica; no obstante, el aspecto femenino es el 
que predomina. En el ámbito de la vida comunal, se le puede reconocer la condi-
ción de bruja a aquella mujer que tiene una pierna más delgada que la otra y que,  
por ende, camina medio chueco. Así, la rotulación de alteridad de la bruja está inscri- 
ta en su cuerpo para que pueda ser leída por todos. Esta alteración en la pierna de 
la tlahuepoche la emparenta con el amplio repertorio de personajes mesoameri-
canos que poseen una malformación en las extremidades inferiores o que carecen 
de una de ellas, que existieron desde tiempos prehispánicos, como es el caso de los 
gigantes descritos por los antiguos nahuas y del dios Tezcatlipoca (Olivier 2004, 
250-252, 410-413; Echeverría García 2018), y que siguen estando presentes en 
la tradición oral de los pueblos indígenas contemporáneos. Así, tenemos a los 
gigantes de pies volteados descritos por los nahuas de Pajapan (García de León  
1969, 296); el Mahanamatz o Sisimito de los mayas de Belice, un animal pare-
cido al gorila y de abundante pelo que igualmente posee los pies volteados hacia 
atrás (Thompson 1930, 67), o el Salvaje de los chinantecos, caracterizado como  



El mito y las entidades sobrenaturales entre los nahuas de Xolotla, Sierra Norte de Puebla 129

un animal de grandes dimensiones pero que tiene torso humano y que cuenta  
con una sola pata (Weitlaner 1977, 193).2

Además de este rasgo físico, otro elemento que unifica a todos los perso-
najes anteriores son sus comportamientos transgresores que siempre recaen en  
los ámbitos de la sexualidad y de la muerte: son homosexuales (Veytia 1944,  
152; Alcorn 1984, 60), expresan un deseo sexual excesivo hacia las mujeres (Eche-
verría García 2015, 156-161) o practican la antropofagia (García de León 1969, 
296-297; Fagetti 1995, 79). Entonces, la malformación o ausencia de una de las 
extremidades inferiores delata la esfera de la transgresión, es una metáfora de  
esta. Dicho esto, podemos suponer que la tlahuepoche, además de dirigir sus ata-
ques mortíferos contra los más pequeños, muestra una condición transgresora 
en lo sexual, y las narraciones de los nahuas de Pahuatlán sobre la bruja apuntan 
al adulterio (véase Martínez González 2011, 398, 402-403) o, mejor dicho, a la 
sospecha de adulterio, como se verá más adelante.

La información sobre la tlahuepoche procedente de Xolotla señala que en la 
actualidad ya no hay brujas, o por lo menos ya no se ven, pero hace varias décadas  
la situación era distinta. Había un profundo temor ante su presencia por los te-
rribles actos que podían ocasionar. Y quienes más lo padecían eran las familias en 
donde había recién nacidos, pues ellos eran su principal objetivo. Debido a que las 
brujas realizaban sus fechorías al cobijo de la oscuridad, su presencia era frecuente 
en Xolotla antes de que hubiera luz eléctrica. Este elemento de modernidad ge-
neró un parteaguas en la comunidad, pues la electricidad desvaneció la oscuridad 
y con ello la presencia-creencia de la bruja. Al hacerse cada vez menos presente, 
se empezó a creer cada vez menos en ella. Afirma un informante xoloteco: «Aho-
rita gozamos con lo de la luz, antes era con candiles. Sí era de temor. La noche 
era muy tenebrosa. Esa era la época de las mentadas brujas» (don Melesio 2017). 
Para fortuna de los antropólogos, la electricidad no ha disipado su recuerdo.

La conversión en guajolote, dijimos hace un momento, requiere de la ob-
servancia de un procedimiento mágico. La mujer, parada al lado del tenamaztle, 
del fogón, debe de ingerir siete carbones y luego cortarse la pierna a la altura de  
la rodilla, aunque no se especifica cuál. Otra manera de zafarse la pierna es un-
tarse tizne del comal sobre la rodilla, lo cual provoca que la pierna se desprenda 
sin ninguna manipulación de por medio. Esta se coloca parada junto al fogón; 
posteriormente, la tlahuepoche le da siete brincos e inmediatamente se transfor-
ma en guajolote. Ya convertida en dicha ave, llega a su casa un guajolote macho,  
que es un brujo, y se van volando juntos.3 Dicen que se comen los carbones para 
tener impulso para volar «como un cohete». De esta manera, las veían echando 



Jaime Echeverría García130

chispas. De la mano con lo anterior, las brujas también toman la forma de bolas 
de fuego que andan volando; y cuando se les ve encima de las lomas, es porque 
ahí se juntan para bailar después de haber chupado a los niños.

De lo anterior podemos resaltar dos cosas. Primero, el siete es un número 
de gran importancia al ser utilizado en otras acciones mágicas y en las prácticas 
curativas: para que un nahual pueda comerse a una persona, debe de pegarle  
siete veces en la cabeza para convertirla en animal; mientras que para curar  
el susto, se dispone de siete manojos de la yerba yeyecaxihuitl, ‘yerba de aire’, para 
hacer la limpia. Y segundo, la presencia en pareja de un guajolote hembra y uno  
macho, es decir, de una bruja y un brujo, destaca la importancia de la comple- 
mentariedad de los opuestos en la cosmovisión nahua pahuateca, y mesoame-
ricana en general. Y esto se demuestra en otros ámbitos mágicos, pues dicen  
que cuando los brujos le realizan una ofrenda a Dios, deben de hacer lo propio 
con el diablo.

Las tlahuepoche nunca actúan de propia voluntad, siempre es por encargo. 
Son utilizadas por algunas personas como un instrumento para causarle daño 
a la gente que odian, un maleficio, pero como los bebés son los más débiles, el  
mal casi siempre recae sobre ellos, aunque los adultos no están exentos de pade- 
cerlo. No obstante, los recién nacidos también son blanco de ataque. Una de las 
principales motivaciones para contratar los malévolos servicios de una tlahuepoche  
era la envidia. Una pareja, al no poder procrear, envidiaba los retoños de sus  
vecinos; y la manera de aminorar dicho sentimiento era mediante la aniquilación 
del objeto deseado. Debido a que las familias con un recién nacido desconocían  
si eran motivo de envidia, tomaban las precauciones necesarias para neutralizar 
el mal. Los martes y los viernes eran los días más propicios para que las brujas 
atacaran, pues en estos días se depositaban –y se sigue haciendo– ofrendas en  
determinados cerros dedicados al diablo. Las tlahuepoche también acostum- 
braban depositar material de brujería en los caminos para dañar a los paseantes.

Los padres debían de mantener la luz encendida, y más si tenían a un bebé 
de uno o dos meses de nacido. Una vez que la bruja convertida en guajolote se 
posaba sobre el techo de la casa, el moco que le cuelga del pico se alargaba y  
se introducía hacia el interior de esta hasta llegar a la cuna del bebé. Dicen 
que este pedazo de piel, que funciona como una sonda, remata en una especie  
de aguja, la cual enterraba la tlahuepoche en el cuerpo del bebé para suc- 
cionarle toda la sangre hasta provocarle la muerte. Una de las señas de la  
succión era un hilo de sangre que le corría al pequeño desde el oído. Para  



El mito y las entidades sobrenaturales entre los nahuas de Xolotla, Sierra Norte de Puebla 131

evitar este terrible suceso, los padres le volteaban la ropa al bebé para que la  
bruja no lo pudiera encontrar; así no se le acercaba.

Esta curiosa medida defensiva aplicada por los padres recuerda una anti-
gua abusión nahua recopilada por fray Bernardino de Sahagún, la cual seña-
la que la persona que portaba una prenda mal cosida o con los bordes torci-
dos era malvada (tlatlahueliloc) y de corazón inhumano (amo tlacayollo) (1969,  
86-87). Mediante un ejercicio comparativo y de extrapolación de los datos del 
siglo xvi al contexto xoloteco, se puede sugerir que la forma correcta de vestir  
la ropa, que implica igualmente su buena confección, evidencia la humanidad  
y la moralidad de la persona. De forma contraria, la imperfección de la ropa, así 
como la forma incorrecta de vestirla, delata un estado de inhumanidad. Entonces, 
en el contexto del ataque de la tlahuepoche, la ropa vestida al revés tenía como fin 
ocultar la identidad humana del bebé para que la bruja no lo pudiera encontrar.

Otra estrategia de defensa en Xolotla era colocar junto a la cabecera de la 
cuna un sombrero volteado con un alfiler enterrado, o también unas tijeras, al-
fileres o un machetito con la punta hacia arriba. Este procedimiento hacía que  
la bruja no pudiera acercarse. Acciones similares se observan en la comunidad 
nahua vecina de Mamiquetla para protegerse del mocuepani: se coloca un ma-
chete o unas tijeras con la punta hacia arriba, pero en el marco de la puerta.

Un sombrero a la mano por parte de los padres era igualmente útil, pues 
en caso de que la tlahuepoche se introdujera en la casa se le aventaba aquel, con  
lo cual se anulaba el poder de vuelo del ave; y de esta manera, se le podía dar 
muerte a machetazos. Igualmente, si se le cortaba con unas tijeras el alargado 
moco, al instante se caía, y era el momento propicio para darle muerte. Cuentan 
que una vez un señor se quedó cuidando a su hijo recién nacido, y de repente 
vio que descendía un hilito que se dirigía hacia la criatura; acto seguido, el pa- 
dre tomó unas tijeras y lo cortó. En ese momento se escuchó que algo cayó del 
techo. «El hombre salió con su machete y vio que estaba un hombre tirado; este 
le dijo que no lo macheteara, que lo habían mandado a chupar al niño, el otro le 
dijo que para qué hizo caso de venir a matar al niño, y lo empezó a machetear» 
(informante don Alberto, entrevistado en 2010). También señalan que el corte 
del moco puede ocasionar inmediatamente la muerte de la tlahuepoche, pues es 
una parte vital del ave.

Antiguamente, cuando las casas eran de zacate o bajareque, colocaban espinas 
de naranjo en el techo y en toda la casa, y de esta manera ahuyentaban a las brujas.  
Esta práctica es muy semejante a la manera que tenían los nahuas del centro  
de México en el siglo xvi de protegerse de los brujos llamados tlatlacatecolo, quie-



Jaime Echeverría García132

nes en el día cuatro viento podían dañar a la gente; para ahuyentarlos, se colo-
caban en las aberturas para el humo de las casas espinas del fruto de tlacatecolotl 
(Sahagún 1969, 167).

La explicación que se puede ofrecer de la utilización de los objetos anteriores 
para repeler el daño de las tlahuepoche, es que su propia forma puntiaguda per- 
mite disponer de ellos como objetos defensivos que, precisamente, impiden el 
acercamiento y el daño de seres con características sobrenaturales. Esta función 
podría igualmente aplicarse al alfiler que en Xolotla se colocan en el vientre las 
mujeres embarazadas para protegerse de los efectos nocivos del eclipse lunar, 
como también lo hacen, por ejemplo, los totonacos (Ichon 1973, 109) y varios 
grupos mayas (Nájera 1995, 325), quienes además utilizan clavos y ganchos. Aquí 
observamos reminiscencias de antiguas creencias nahuas del siglo xvi. Semejan-
te a la actualidad, las mujeres encintas disponían de una navajilla de obsidiana  
sobre su boca o sobre el vientre cuando había eclipse lunar (Sahagún 1969, 81; 
Serna 1987, 373). De igual manera, cuando la embarazada salía de noche se co-
locaba en el vientre unas navajas de obsidiana con ceniza del fogón y un poco de 
copal o iztauhyatl, la planta de estafiate. Con esto se evitaba que la criatura fuera 
muy llorona (Serna 1987, 373), o que la mujer encinta se encontrara con una 
aparición (Sahagún 1969, 73). En el contexto xoloteco, claramente los objetos 
metálicos puntiagudos fungen como sustitutos de las navajillas de obsidiana del 
contexto prehispánico.

La utilización de objetos metálicos durante un eclipse hace pensar a algunos 
estudiosos que esta medida defensiva tiene que ver con una oposición entre lo 
frío y lo caliente. Entre los nahuas de Tecospa, en Milpa Alta, William Mad-
sen (1960, 169) refiere que el uso de monedas de cobre o un cuchillo de metal,  
ambos de cualidad caliente, sobre el abdomen de la mujer encinta, repele el daño 
frío del eclipse. Esta explicación podría aplicarse a los ataques de la tlahuepoche y 
el mocuepani, sin embargo, no encontraría apoyo en la utilización, décadas atrás, 
de espinas de naranjo. En este caso, es evidente que la forma puntiaguda de las 
espinas era dispuesta como un arma defensiva contra aquellos seres siniestros.

Solamente una vez nos relataron que la tlahuepoche hace dormir a sus víctimas 
para chuparles la sangre, ya fueran niños o adultos. Esta capacidad de inducir 
el sueño es compartida con el mocuepani, quien, a solicitud de un joven, le soli-
cita raptar a una muchacha de su casa para poder casarse a la fuerza con ella, y  
para esto, hace dormir a los habitantes de la casa. De las pocas menciones que escu- 
chamos de ataques de brujas contra personas adultas, nos contaron en Mami-
quetla (informante doña Cipriana, entrevistada en 2010) el caso de un señor al 



El mito y las entidades sobrenaturales entre los nahuas de Xolotla, Sierra Norte de Puebla 133

que le chupó el brazo una tlahuepoche, y que estuvo a punto de morir por el con-
tinuo sangrado durante todo un día. Se le trató la herida con un hongo llamado 
popocananacatl, el cual le fue aplicado seco y pulverizado sobre el brazo.

El rol asignado a la tlahuepoche no es contundentemente negativo, pues  
algunos afirman que esta no es mala, sino que «son los que cuidan el pueblo,  
son como dirigentes, aquí no hacen nada, más bien cuidan» (informante  
don Refugio, entrevistado en 2016). Esta función es también compartida con el 
nahual. Las brujas y los nahuales locales repelen los ataques de sus homónimos 
de otras localidades. «Porque en cada comunidad existen, y en una comunidad 
en donde no existe, invaden y llegan a hacer barbaridades, llegan a matar gente, 
llegan a causar estragos, matar animales y eso» (informante don Alberto, entre-
vistado en 2010). Debe de haber mínimo cuatro tlahuepoche y cuatro mocuepani  
en la comunidad para que la resguarden en cada uno de sus rumbos.

Los mitos de la tlahuepoche

Existen varias historias de la tlahuepoche en donde se subraya la relación conflic-
tiva entre esta y su esposo, motivada principalmente por la desconfianza. Dicen  
que a un señor le contaron que su esposa salía de noche, pero el hombre no dio 
crédito a tales palabras. Una noche, la pareja se fue a dormir. Una vez que se 
percató la señora de que su esposo ya estaba dormido, se levantó de la cama. El 
esposo, que estaba medio despierto para espiarla, vio cómo su mujer se cortó 
la pierna y la puso parada junto al fogón. El hombre se levantó, pero su mujer  
ya no estaba. De repente escuchó un ruido en el techo, que era de una persona 
que había llegado para llevarse a su esposa; y así, se fueron los dos en forma de 
guajolote. El hombre tomó la pierna y la puso en el fuego; e inmediatamen- 
te llegó su mujer chillando y quejándose de que le había quemado la pierna, 
que ya se estaba muriendo. El hombre le respondió que él no lo hizo, pero  
la mujer argumentó que lo vio quemar su pierna desde lejos. Este, entonces, la 
confrontó y le reclamó su salida de noche. Posteriormente, la mujer se fue a acos-
tar. Sintió ardor en todo el cuerpo y luego falleció.

En otra variante de esta historia, que me fue proporcionada en Mamiquetla, 
tras convertirse en guajolote, la bruja se fue volando con un tlahuepoche hacia  
las lomas. Ahí se reunían para bailar y compartir entre todos la sangre que acaba-
ban de chupar de sus víctimas. En una ocasión, el esposo de la bruja despertó y no  
estaba ella. En una segunda ocasión fingió estar dormido para espiarla. Se levan- 



Jaime Echeverría García134

tó de su cama, y al ver la pierna en el fogón, la colocó en el fuego. En ese instante 
regresó su mujer en forma de guajolote y le pidió que no lo hiciera. Le explicó 
que siempre había hecho eso, pero que no hacía cosas malas, pues solo se reunía 
con otros tlahuepoche. Y para dar prueba de ello, lo invitó a que la acompañara. El 
hombre accedió, retiró la pierna del fuego y se fue volando encima de su esposa. 
Ella le advirtió a su esposo que cuando le ofrecieran de comer, que no pidiera  
sal. El hombre ignoró la advertencia y pidió sal, e inmediatamente todos se  
fueron. Acto seguido, llegaron tigres que se lo querían devorar, pero el hombre  
se salvó al subirse a un árbol. Luego regresó su esposa en forma de guajolote y 
le dijo que su petición de sal había espantado a los tlahuepoche. Volvieron a su  
casa, donde el señor murió de susto; mientras que la bruja se quedó con la pier- 
na quemada.

Esta narración está inserta en el tiempo mítico, y con base en el sistema indí-
gena de eras cíclicas, puede corresponder a una época pasada. El motivo que me 
sugiere lo anterior es la llegada de los tigres. Si tomamos como punto de referen-
cia una de las eras, o Soles de los antiguos nahuas, podemos encontrar elementos 
semejantes. El Sol de Tierra (Tlalchitonatiuh) o Sol de Jaguar (Ocelotonatiuh) 
era habitado por gigantes, que, como señalamos al inicio del texto, poseían una 
malformación en las extremidades inferiores, específicamente, tenían las piernas 
muy delgadas, como de jilguero, de ahí su nombre en náhuatl: tzocuilicxime. Por 
este motivo, se saludaban diciendo: «No se vaya a caer vuestra merced», porque el  
que se caía ya no se levantaba. La era de los gigantes fue aniquilada por varios  
medios, uno de ellos consistió en eclipses de sol y luna, y, al oscurecerse, los gi-
gantes fueron devorados por jaguares (Anales de Cuauhtitlan 2011, 31; Alva  
Ixtlilxóchitl 1997a, 264-265; 1997b, 7). Aunque no se menciona directamente en 
las fuentes coloniales, una transgresión debió provocar el cataclismo de esa era. 
En el pensamiento nahua del periodo Posclásico, la transgresión es el elemento  
fundamental que motiva la destrucción y el advenimiento de las eras (Echeve-
rría García 2012, 224; 2018, 294-295).

Con este antecedente, ciertos elementos de la historia de la tlahuepoche pue-
den tener mayor realce. Las brujas, como los gigantes, poseen una pierna delgada, 
lo cual revela su condición contraventora. La petición de sal por el esposo puede 
interpretarse como una transgresión, la cual provoca la huida de los tlahuepoche, 
los habitantes de esa era, y la llegada de los tigres. Esto da por finalizada dicha 
era. Incluso, la transgresión pudo ocurrir desde el momento en que la bruja decide 
llevar a su esposo con los demás tlahuepoche.



El mito y las entidades sobrenaturales entre los nahuas de Xolotla, Sierra Norte de Puebla 135

Dentro de esta interpretación general, la sal tiene un simbolismo particu-
lar. Esta representa el mundo de la cultura, de tal manera que se opone a las 
tlahuepoche, que encarnan el salvajismo, por eso se espantan y huyen cuando el 
hombre pide sal. No obstante, esta atrae a otros seres salvajes, los tigres. Por otro 
lado, la petición de sal constituye una transgresión alimentaria, y esta se repite en 
otra versión del mito de la tlahuepoche, en la cual el esposo no pide sal, sino que  
se rehúsa a ingerir la sangre que las brujas han chupado y vertido todas juntas  
en una cazuela, a la cual le llaman mole.

Quiero terminar este apartado con una tercera versión del mito de la bruja,  
mucho más amplia que las anteriores y con elementos más variados, la cual me 
fue proporcionada por el informante don Alberto Hernández Casimira. La 
primera parte de la narración es la misma que en las anteriores. El hombre se  
va a dormir solo, mientras que su esposa nunca aparece. Él sospecha de la fide- 
lidad de la esposa y la espía. Ocurre el proceso de transformación de la bruja  
en guajolote y al tender el vuelo echa lumbre detrás de sí. La segunda vez que 
ocurre esto, el hombre decide tomar la pierna del fogón y no soltarla hasta  
que ella regrese. Es interesante esta versión porque no se dice que el esposo  
meta la pierna al fuego, solamente toma posesión de ella. Esta acción obliga a 
la bruja a volver. Ella le dice: «Oye tú, ¿qué estás haciendo aquí? ¿Por qué me 
agarraste la pierna?». A lo que él responde: «Yo quiero saber qué estás hacien-
do conmigo, por qué noche tras noche estás saliendo, me estás abandonando».  
Ella pide que no se enoje y, con la condición de que suelte la pierna, le ofre- 
ce llevarlo a donde ella se reúne con otras tlahuepoche y darle de comer de lo 
que ellas ingieren: «Llegamos y comemos mucho mole, hacen un banquete, ni te 
imaginas, es muy bonito donde vamos». El esposo accede y su mujer se lo lleva 
cargando en una de sus alas hasta la cima de un cerro.

Ahí se reúnen muchas tlahuepoche y empiezan a hablar. Alguien deposita una 
cazuela grande y todas las brujas se van. Le dice la mujer a su esposo que se espere 
ahí, que ahorita regresan. Al poco rato llegan. Y así como estaban todas, cargadas 
de sangre, empezaron a vomitarla en la cazuela hasta llenarla. Ya después dicen: 
«Ora sí, ora sí, a comer». «Come, chupa la sangre», le dice a su marido. Mientras  
él rechazó la invitación, las brujas volvieron a absorber toda la sangre, la cual 
es confundida con el mole. Es en este punto donde acaba la narración anterior, 
pero la historia continúa y se desarrolla en otros eventos en donde las brujas ya 
no son las protagonistas, sino el esposo de la tlahuepoche. Ante su negativa, como 
una forma de castigo, la bruja lo lleva a otro lugar, a un cerro más lejano donde 
se encuentran a unas personas que están moliendo tortilla dentro de una cueva. 



Jaime Echeverría García136

La bruja le dice que son mujeres, pero en realidad son ranas. «Si no comiste […], 
ahora tienes que comer con estas mujeres», le dice al hombre; a lo que responde: 
«Pero ¿cómo voy a comer?, pues es pura ceniza lo que están haciendo ahí, no  
es tortilla, es ceniza».

Al no comer, se lo vuelve a llevar a otro monte. Ahí hay hombres que están 
chapeando, y con cada golpe de machete que asestan producen el rayo. Ellos le 
dicen que si quiere comer, debe de trabajar, chapear el monte. Él les pide pres-
tado un machete. Tras dárselo, se da cuenta de que está muy pesado y no lo 
puede levantar. El hombre dice que no va a poder trabajar, pero ellos respon-
den que sí lo puede hacer. Sin saber cómo, el esposo de la bruja empieza a 
trabajar como aquellos hombres. Pero con su machete, bien filoso, también de-
rriba los cerros. Los hombres le retan a que tumbe un determinado cerro que 
se encuentra cerca del mar. Ahí estaba un cerro, le propina un machetazo, pero  
en realidad no era un cerro, sino una nube. Al darle tremendo golpe a la nube, el 
hombre sale volando con su machete y se va directo al mar, donde es sepultado.  
«Y dicen que el estruendo del mar proviene de aquel hombre que sigue golpean- 
do al mar, sigue […] [asestándole] machetazos al mar, y es el que produce el  
estruendo del mar, el marido de la bruja».

La anterior narración es un buen ejemplo de la estructura del mito me-
soamericano, cuya concatenación de temáticas disímiles es uno de sus rasgos.  
Se parte de una historia, cuyo desarrollo, próximo a llegar a un final lógico, desde  
una visión occidental, no tiene un desenlace, sino que continúa al entrela- 
zarse con otra temática, y así sucesivamente. Muchos relatos son narrados de for- 
ma parcelada, pero es muy posible que en su origen estuvieran integrados a  
otros relatos, haciendo de una historia una gran serie de historias. En nuestro 
ejemplo, con la historia inicial de los avatares de la bruja y de su esposo, bien 
conocidos no solo entre los nahuas sino entre otros grupos indígenas, se transi-
ta a las aventuras del hombre por diferentes tiempos-espacios hasta convertirse  
este en el causante del estruendo del mar. Ahora expliquemos algunos aspectos 
de la narración.

En este relato, más que en los anteriores, se aprecia mejor la oposición 
que se establece entre el salvajismo y la cultura, encarnada en la pareja de la 
bruja y su marido. A la bruja le corresponde el ámbito bestial, frío, nocturno  
y mortífero, mientras que el hombre detenta la cultura, no solo por representar 
lo masculino, sino por rechazar lo salvaje y la muerte. En contraste con la vida  
en la comunidad, en los cerros se desarrolla otro tipo de convivencias que está más 
ligado al inframundo, de tal manera que estas elevaciones geográficas pueden ser 



El mito y las entidades sobrenaturales entre los nahuas de Xolotla, Sierra Norte de Puebla 137

pensadas como lugares de inversión. En una de las cimas bailan los tlahuepoche, 
tanto mujeres como hombres, y disfrutan del banquete de la sangre humana, a la 
que llaman mole, que es otra seña de inversión de lo propiamente humano. Tras 
rechazar la ingestión de sangre, el hombre es conducido a otro cerro donde se 
elaboran tortillas de ceniza, las cuales son una clara alusión a la muerte y al lugar 
de los muertos. Entre los varios implementos con que se les enterraba anterior- 
mente a los difuntos, se les colocaban siete pequeños itacates de ceniza, que era el  
alimento que iban a consumir en el Mictlan, y con el que se señalaba su cam- 
bio de condición, pues dejaban de ser personas. La asociación de este segundo 
cerro con el inframundo se refuerza por el hecho de que el lugar preciso donde 
se están haciendo las tortillas de ceniza es una cueva, la cual está vinculada con 
el diablo y la brujería; y que entre los antiguos nahuas era un lugar por el que se 
llegaba al Mictlan (Sahagún 1965, 277). En esta ocasión, nuevamente el hom- 
bre rechaza comer lo que se le ofrece; así, muestra una renuencia a formar parte del  
ámbito de la muerte, se empeña por seguir permaneciendo en la tierra de los 
vivos. No por ello deja de transgredir, pues no se ajusta a las normas propias  
de ese tiempo-espacio de muerte: rechaza la comida que se le proporciona, y  
esto es visto como una grave ofensa que es castigada con la expulsión del lugar.

Si bien la información mítica de la tlahuepoche nos autoriza a hablar so-
bre la oposición salvajismo/cultura entre los nahuas de Pahuatlán, es necesario 
expandir los datos que refuerzan dicha oposición en Mesoamérica, tanto para 
tiempos prehispánicos como contemporáneos. Para tal fin, nos apoyamos en 
una investigación que realizamos (Echeverría García 2015) sobre las estrechas 
relaciones simbólicas que mantuvo el mono con la transgresión, el salvajismo  
y la deshumanización entre los antiguos nahuas. Aquí se destaca que la esencia 
de la humanidad estaba puesta sobre la noción de moderación, de tal manera  
que cada comportamiento excesivo atentaba contra la humanidad de la perso- 
na, y, en consecuencia, dejaba aflorar una condición bestial. Un claro ejemplo 
de esto es la acción de la desnudez. En la antigua narración mítica de nahuas y  
mayas se observa que las personas que se desnudan se deshumanizan, ya sea en 
un nivel simbólico o en términos reales a través de su transformación en monos.

Una de las conclusiones de esta investigación es que las relaciones y los 
desplazamientos que se establecen entre los seres humanos y los animales en 
Mesoamérica son variadas y complejas, y no se agotan en los fenómenos del 
«tonalismo» y del «nahualismo».4 Debemos de considerar otro tipo de relación,  
la cual consiste en que el elemento bestial del ser humano debe ser rechazado 
para que la verdadera esencia humana, en conjunción con la cultura, pueda aflo-



Jaime Echeverría García138

rar. En oposición, las acciones transgresoras de la persona atentan directamente 
contra su humanidad, lo que permite que lo animal interior se vuelva manifiesto.  
Un aspecto fundamental que revela el simio es que la noción de humanidad, 
instaurada por las prohibiciones culturales, no puede concebirse aislada de la 
idea de salvajismo. En un sentido evolutivo, para alcanzar la humanidad, em- 
parejada con la civilización, se debe de transitar previamente por un estado  
salvaje. Y solo con la adquisición de determinados signos materiales –e inma-
teriales– de cultura es posible adoptar de manera definitiva la condición de  
ser humano (Echeverría García 2015, 165).5

Al analizar narraciones huaves sobre encuentros sexuales entre humanos 
y animales, Alessandro Lupo llega a semejantes planteamientos. Respecto del 
cuento de Xawealat –un joven que se come a su hermana, viola a la Luna y poste-
riormente es convertido en conejo por esta–, dice Lupo (2015, 136): «representa 
en clave amerindia el eterno dilema de la relación entre el imperio de los ins-
tintos y la libertad de acción del sujeto, entre los ocultos e […] [incontrolables] 
componentes ferinos del inconsciente humano y la necesidad del ser humano,  
para distinguirse de los animales y elevarse por encima de ellos, de someterse  
a una larga y fatigosa disciplina cuyo resultado es un equilibrio siempre frá-
gil». El antropólogo termina afirmando que, mediante la apropiación de los va-
lores culturales y el dominio de los impulsos animales, la sociedad huave trata  
de hacer plenamente humanos a sus integrantes (138).

Finalizada esta digresión, regresemos al tema que nos ocupa. La presencia 
de ranas en un lugar inframundano también tiene una explicación. Aunque no 
hemos encontrado información sobre el simbolismo de la rana en Xolotla, pode- 
mos, con ciertas reservas, extrapolar lo que dicen los nahuas del sapo al otro ba-
tracio. El sapo es concebido como un animal asqueroso utilizado en la brujería, 
que suele ser introducido en la gente para provocar el daño. También es pensa-
do como un vampiro que succiona la sangre, pero a distancia. Esta connotación  
lo asocia con la tlahuepoche y, a su vez, con el murciélago, animal del tzitzimitl,  
del diablo. Asimismo, se dice entre los nahuas de Pahuatlán que cuando sea el 
fin del mundo, todos los enseres domésticos y otros objetos de la casa se van a 
convertir en animales y van a exterminar a los humanos, debido al mal uso que  
se les dio. De esta manera, por ejemplo, una viga puede convertirse en una ví-
bora y una olla en un sapo. Por último, en el relato se asocia directamente  
a la mujer con la rana.6 En consonancia con lo anterior, vale la pena mencio- 
nar que en algunos países latinoamericanos como Nicaragua y Colombia, el  
sapo es un eufemismo de los genitales femeninos (Eduardo 2009). En resumen, 



El mito y las entidades sobrenaturales entre los nahuas de Xolotla, Sierra Norte de Puebla 139

las propiedades simbólicas del sapo pudieran ser análogas a las de la rana, de 
tal manera que ambos batracios estarían asociados en Xolotla con la brujería, la 
muerte, el inframundo, la mujer y probablemente con la sexualidad femenina.

El tercer destino al que llega el esposo de la tlahuepoche es otro cerro, que,  
a diferencia de los lugares anteriores donde domina la muerte, este apunta a  
una morada sobrenatural, posiblemente celeste. La particularidad de los hom-
bres que están ahí es que con cada golpe de machete que dan producen el rayo.  
Estos son precisamente los tlapetancame, un grupo de espíritus autóctonos pero 
que se les representa de forma humana, los cuales son descritos como hombres 
de ropa blanca que van volando con una nube sobre su cabeza y con su machete 
en mano. Con cada movimiento de machete se produce un trueno. En este lugar, 
a diferencia de los otros dos cerros, se le ofrece al hombre comida a cambio de 
trabajo, lo cual corresponde netamente a una lógica humana y cultural. Una vez  
que obtiene un machete no lo puede cargar, le dan ánimos los tlapetancame,  
y posteriormente comienza a trabajar. De alguna manera, incluso llega a  
derribar cerros con el machete. Aunque no lo menciona la narración, si la 
comparamos con una de sus versiones –como se verá a continuación–, pode-
mos inferir que la acción de tumbar cerros es una falta que debe ser castigada,  
y son los tlapetancame quienes se encargan de ello al tenderle una trampa al  
hombre. Lo retan a que derrumbe un cerro cerca del mar, el cual, en realidad, es 
una nube. Así, al momento de asestarle semejante golpe a aquel, el hombre sale 
volando con todo y machete en dirección al mar. Y ahí se quedó sumergido, con 
su machete, y con cada golpe que le da al mar provoca estruendo en este. Final-
mente, el hombre es dominado por completo, pero no por las fuerzas salvajes e 
inframundanas, sino por las fuerzas sagradas y celestes.

Esta última parte del mito de la tlahuepoche mantiene una estrecha relación 
con otro relato que nos fue proporcionado por el informante don Hipólito Var-
gas en el 2016, y que en cierta manera es otra versión de cómo el marido fue  
a dar al fondo del mar para siempre. Asimismo, da la pauta para hablar de los  
chichipahuatzitzi, previamente mencionados. En esta historia se dice que había un  
hombre que estaba un poco loco, era muy fuerte y agresivo, tanto que mataba 
gente: «Agarraba [a] una persona y la tiraba unos cien metros y quedaba muerta». 
Ante la desesperación y el gran miedo que provocaban las acciones de este hom-
bre, su familia y la demás gente hablaron con los chichipahuatzitzi para buscar una 
solución, quienes los tranquilizaron. Estos espíritus puros crean una montaña de 
nube y, mediante engaños, hacen que el hombre la suba corriendo y llegue hasta 
la cima. Al subir a la nube, el hombre se fue al vacío y cayó con sus pelos todos 



Jaime Echeverría García140

despeinados hasta el fondo del mar. Inmediatamente, estos se volvieron raíces y  
empezó a llorar y a quejarse de lo que le habían hecho. Decía que él quería ser  
un hombre bueno y regresar a su casa. Sin embargo, lo sentenciaron a quedarse 
ahí, pero, en compensación, cuando quisiera comer cualquier cosa, solo tendría 
que mover el dedo gordo del pie o de la mano para que el mar tronara y llovie- 
ra con mucha fuerza. Esto haría arrastrar cualquier tipo de alimento, incluso per-
sonas. Y se dice que el hombre se alimenta de todo ello y está complacido.

Los chichipahuatzitzi o espíritus puros

Adelantamos al inicio del texto que los chichipahuatzitzi son entidades sobre- 
naturales que provocan los fenómenos meteorológicos, y, de acuerdo con cada 
evento, conforman grupos definidos. Propiamente, los chichipahuatzitzi corres-
ponden a los dioses autóctonos, volcados totalmente hacia la naturaleza. Esto se 
acentúa con el concepto chipahuac, cuya definición de ‘pureza’ podría extender- 
se hacia lo originario. Entonces, los chichipahuatzitzi son los dioses de antigua  
raigambre, de origen prehispánico. Así, tenemos a los ahuacante, dioses de la  
lluvia; los mexhuacante, deidades de las nubes, y los tlapetancame, divinidades del 
rayo. Y, más que ser dioses, son la lluvia, las nubes y el rayo en sí mismos. A estos 
debemos agregar a los tepeme o coixehuame, dioses del monte, y a las tenana’me, 
las diosas de la maternidad. Al señalarlos como dioses, estamos respetando la 
traducción que hizo un informante de ellos, pero en un sentido más apegado  
a la lengua, deben ser considerados como dueños, pues en algunos nombres está 
indicado el posesivo hua, como en ahuacante y mexhuacante: los ‘dueños del agua’  
y los ‘dueños de las nubes’, respectivamente; igualmente en pilhuacante, las ‘due-
ñas de los niños’, que es otro apelativo de las tenana’me.

En estricto sentido, los términos ahuacante, mexhuacante y pilhuacante corres-
ponden a lugares, tal como indica el locativo –can, que acompaña a la marca  
de poseedor –hua. Entonces, se traducirían como ‘lugar de los dueños del agua’, 
‘lugar de los dueños de nubes’ y ‘lugar de las dueñas de los niños’, respectivamen-
te. La terminación –te en los anteriores conceptos no sigue un orden gramati-
cal, pero es utilizada por uno de nuestros informantes (don Alberto Hernández) 
como una marca de plural. Así se aprecia en conceptos como zoapilte y cua’cualte, 
que son nombres dados a los aires buenos, de los cuales se hablará más adelante. 
Otro indicio de esto es que don Alberto y otra informante partera, doña Juana 
Téllez, utilizan el vocablo pilhuaca como singular de pilhuacante. El hecho de que  



El mito y las entidades sobrenaturales entre los nahuas de Xolotla, Sierra Norte de Puebla 141

a las deidades autóctonas se les llame con nombres de lugares puede deberse a  
que sus apelativos son contextuales, es decir, se alude a estos a partir de sus pro-
pios contextos geográficos, que son sus lugares de culto: los cerros.

Los chichipahuatzitzi son principalmente espíritus, pero también tienen apa-
riencia física. Pueden ser grandes o de pequeña estatura. Se dice que son los  
espíritus de los duendes, aunque también son hombres. Recuperamos las pala-
bras de un xoloteco respecto de su apariencia física:

Dice mi papá, antes, como trabajaba en el terreno, de momento se nubló y em-
pezó a llover, y vio a una persona, va volando así, y lleva la nube en la cabeza, 
una bolita así, como remolino. Iba volando una persona, va parado, caminando,  
no se veía en qué estaba parado, va volando, cargando la nube en su cabeza,  
y va con su espada. Mueven la espada y truena. Son blancos, de camisa  
blanca y ropa toda blanca (informante don Refugio, entrevistado en 2016).

Estos espíritus reflejan su pureza mediante el color blanco. Son los encarga-
dos de levantar las nubes y hacer llover; también son los que generan los rayos y 
los truenos. Viven en los cerros, que se piensan como huecos. En determinados 
cerros, el tlamatqui les deposita su ofrenda para obtener la sanación de un en-
fermo. Para realizar esto, el tlamatqui se amarra una cuerda y baja por el interior 
del cerro hasta llegar a una puerta que está abierta, la cual debe de pasar de largo 
y seguir caminando. Quien tiene buena suerte se encuentra una cazuela grande  
llena de pesos, pero esta tiene una víbora dentro. Aunque el tlamatqui tema el 
daño que le puede infligir el ofidio, los chichipahuatzitzi lo protegen. Sigue su 
camino y se encuentra con una imagen de Cristo crucificado, una de la Virgen y 
velas; ahí están los chichipahuatzitzi, pero del otro lado hay un espíritu malo.

Tlapetancame

Por la importancia que tiene el rayo en la comunidad de Xolotla, los tlapetancame 
es el grupo de chichipahuatzitzi que tiene el rol más protagónico en la actualidad, 
pero no hay que perder de vista que todos los chichipahuatzitzi forman parte  
de un mismo grupo. El rayo, tlapetlan en náhuatl, tiene un simbolismo diverso 
y ambivalente entre los nahuas, que va de un buen augurio hasta algo que pro-
duce miedo por los efectos perjudiciales que puede ocasionar. Como señalamos  
hace un momento, el tlamatqui ofrenda e invoca a los tlapetancame para que res-
tauren la salud de un enfermo. Cuando cae un rayo cerca de la casa de este o 



Jaime Echeverría García142

cuando se escuchan truenos, puede interpretarse que el enfermo va a sanar, es 
decir, el rayo viene a remover la dolencia. Sin embargo, en este mismo contexto, 
la interpretación dada a dicho fenómeno natural puede ser de forma contraria: 
cuando un enfermo está a punto de morir cae un rayo para levantar su alma, 
para llevársela; son los tlapetancame los que se la llevan. Igualmente, cuando el 
rayo o el trueno espanta a alguien, se llevan su espíritu. Entre los antiguos na-
huas, el verbo tlaquizahuia remitía al espanto que provocaba el estruendo de un 
rayo o cualquier ruido súbito fuerte, y que hacía temblar la parte superior del 
cuerpo (Echeverría García 2012, 34-35). Los rayos son considerados malos en 
Mamiquetla, porque, además de espantar, pueden golpear la cabeza y provocar  
la muerte. Incluso, el resguardo dentro de la casa no es suficiente para evitar el 
daño del rayo y la consiguiente muerte. El golpe que produce este no necesa-
riamente genera un deceso instantáneo, pero la afectación ya está hecha, de tal 
manera que la persona puede fallecer uno o dos años después. Y así como los 
rayos pueden indicar curación, también son enviados por lo brujos para dañar a 
las personas.

Los rayos igualmente desempeñan un papel justiciero. Se piensa que cuando 
caen en la tierra pueden llevarse el alma de los que han cometido faltas muy 
graves, como es el incesto, la violación, el asesinato y el robo de terrenos. Algo 
que refuerza lo anterior es que cuando se le está dando sepultura a una de estas 
personas casi inmediatamente cae un rayo. En ese momento se dice que este se 
lo ha de haber llevado.

Otro registro de significado de este fenómeno meteorológico tiene que ver 
con las mujeres que murieron de parto. Así, se afirma que cuando se escuchan 
truenos, los tlapetancame las están jalando de los cabellos. Es interesante esta 
información porque nos habla de la condición diferente atribuida a las muje-
res una vez que murieron por parto. Hay que recordar que entre los nahuas del  
siglo xvi, estas mujeres, específicamente las que sucumbieron durante el primer  
parto, eran divinizadas y acompañaban al sol en su recorrido desde el mediodía 
hasta el ocaso (Sahagún 1970a, 163).

Ahuacante

Anteriormente, cuando la producción agrícola dominaba el trabajo entre los na-
huas de Xolotla, los ahuacante tuvieron un papel fundamental. Al ser los due- 
ños del agua, su actividad benefactora era indispensable para el buen desarrollo  



El mito y las entidades sobrenaturales entre los nahuas de Xolotla, Sierra Norte de Puebla 143

de la siembra, y su culto era el elemento esencial que la propiciaba. En la actua- 
lidad, el ritual dedicado a los ahuacante ya no se practica, pero algunos nahuas con-
servan en su memoria un registro detallado de su culto, el cual vamos a describir.

Si bien los ahuacante era un grupo muy importante, y a ellos se les dedicaba 
exclusivamente la fiesta de mayordomía que se celebra en mayo, todos los chichi-
pahuatzitzi están relacionados con el agua: los mexhuacante atraen la lluvia por 
medio de las nubes; y el tronar del cielo, auspiciado por los tlapetancame, es un 
signo del inicio de la temporada de lluvias. De esta manera, a estos dueños tam-
bién se les hacía fiesta en mayo. Agua, nubes y rayos forman parte de un mismo 
complejo.

La celebración dedicada a los ahuacante se realizaba en la época de siembra, po- 
co antes de que empezara a llover, la cual podía ser de febrero a junio, dependien- 
do de si se ejecutaba en la parte baja o alta de la sierra. La fiesta no se limitaba 
a los ahuacante, también se conmemoraba a todos los elementos que estuvieran 
relacionados con el agua: a las nubes, a los rayos, a la tierra y a los cerros. Estaba 
destinada a propiciar las lluvias abundantes y una buena cosecha. Primeramente, 
se reunían los tlamatqui y los ancianos para pedirles a las autoridades que fueran  
de casa en casa solicitando víveres: maíz, frijol, panela, pan y también aguardien-
te o refino. Esto se hacía una o dos semanas antes de la celebración. Después de 
que se reunía todo lo recolectado, durante una semana se festejaba a un teponaztli, 
muy posiblemente de origen prehispánico,7 el cual tenía un papel central en la fies-
ta. De hecho, la celebración giraba en torno al instrumento, lo cual se explica por 
ser considerado como la deidad más importante de los ahuacante. Este idiófono, 
tallado en madera y ahuecado, fue robado en 1969.8 Se le llamaba María Teresa.

Existen dos versiones del nombre. Una refiere que su nombre original era  
Xicotencatl, pero posteriormente se le cambió a María Teresa. La otra versión 
consiste en que María Teresa fue el nombre de la persona que construyó el tem- 
plo católico, y que con el fin de perpetuar dicho nombre se le atribuyó al teponaz- 
tli. Entonces, durante una semana se hacían festejos. Por la noche se hacían ritos, 
que consistían en bailes, enfloramiento y ruegos. Y durante el día se le lleva- 
ba a bañar a cuatro o cinco manantiales sagrados. Esto mantiene concordan-
cia con la creencia de que los ahuacante viven en estos lugares acuáticos. Cada  
lavamiento era acompañado con el sacrificio de guajolotes, gallinas, ofrendas de 
comida, bailes, y también se le tañía. En este contexto le solicitaban el agua. 
Después de haber bañado al teponaztli, los encargados de esta tarea aventaban el 
agua al cielo, y decían que a los pocos minutos empezaba a llover. Todo esto ocu-
rría en cada uno de los manantiales, uno por día. Se tenía por costumbre que los  



Jaime Echeverría García144

encargados de transportar el teponaztli fueran ‘niños vírgenes’, es decir, chipahuac, 
‘puros’. Este dato se hace comprensible si revisamos las fiestas de las veintenas de- 
dicadas a los dioses de la lluvia entre los mexicas, en donde los niños desempeña- 
ban un rol ritual fundamental. De acuerdo con Sahagún (1981, 42), en las veinte- 
nas Atlcahualo, Tozoztontli y Huey Tozoztli, se les pedía a los tlaloque las  
lluvias necesarias para la siembra. En estas fiestas se compraban niños que  
tuvieran dos remolinos en la cabellera para ser sacrificados por extracción del 
corazón en la cima de sierras elevadas.

Las reminiscencias e intercambios de elementos en las fiestas dedicadas a 
los dioses del agua entre los antiguos nahuas y los contemporáneos son eviden-
tes. Los ahuacante fácilmente se identifican con los tlaloque, al ser ambas deida- 
des del agua. Los niños, además de ser ofrendas agradables para los tlaloque, de-
bieron identificarse con ellos en términos físicos, pues se dice que los tlaloque  
eran «pequeños de cuerpo» (Historia de los mexicanos por sus pinturas 2002, 29). 
En este sentido, los enanos también eran sacrificados para aminorar el tiempo  
de sequía (Echeverría García 2012, 97-98). Y pensando en el concepto chipahuac, 
no está de más comentar que los albinos igualmente eran sacrificados por los 
mexicas para solicitar las lluvias a las deidades del agua (Torquemada 1975, 181).

Teniendo en mente la información anterior, se pueden determinar con ma-
yor facilidad las identificaciones que se establecieron entre los ahuacante y los  
niños, que motivaron la función de estos como cargadores del teponaztli: tanto  
los niños como los ahuacante son chipahuac; y ambos son de pequeña estatura, pues  
hay que recordar que los chichipahuatzitzi pueden ser concebidos como ena-
nos. Estas identificaciones, así como la mayor fuerza de espíritu atribuida  
a los infantes por su pureza sexual, originó pensarlos como seres que propicia-
ban la lluvia. Con seguridad, el elemento sacrificial en las fiestas dedicadas a los  
tlaloque entre los nahuas del Posclásico –los niños– fue sustituido en el contex- 
to de Xolotla por el sacrificio de guajolotes y gallinas.

Algunos xolotecos creen que, a partir del robo del teponaztli, la tierra dejó 
de ser productiva, pues los rituales se interrumpieron. Otros, en cambio, se  
lo atribuyen al medio ambiente, los pesticidas y el monocultivo.

Mexhuacante

Del único grupo de deidades del que no obtuvimos información específica fue 
del de los mexhuacante, los ‘dueños de las nubes’. Sin embargo, se les pueden 



El mito y las entidades sobrenaturales entre los nahuas de Xolotla, Sierra Norte de Puebla 145

atribuir los rasgos generales conferidos a los chichipahuatzitzi, por lo que tie-
nen forma humana, van volando con una nube sobre la cabeza y con espada en  
mano, y cada vez que la agitan, truena; e igualmente están vestidos de blanco. 
Viven en los cerros. Sus funciones son levantar las nubes y hacer llover, generan 
los rayos y truenos.

Pilhuacante

La diosa de los niños también recibe los nombres de Zohuapilli y Tenanamitl.  
Estos conceptos apuntan a la capacidad reproductiva de la mujer, la materni-
dad y la infancia. De esta manera, es la deidad a la que se invocaba durante el 
embarazo, el parto y el puerperio, y también para el cuidado de los niños peque-
ños. Existe un cerro que recibe su nombre, el Zoapilpa, también llamado cerro 
Boludo, en el cual las mujeres depositaban ofrenda para solicitarle el oficio de  
partera, pedidora y curandera. Lo mismo hacían los hombres para el oficio  
de músico y curandero, por lo que el ámbito de acción de la Zohuapilli se amplía 
a los demás trabajos rituales.

La Zohuapilli habita en el agua, y cuando las parteras iban el primer día a 
lavar al río la ropa de la puérpera, previamente tenían que ofrecer al agua hilos 
de colores negro, rojo, azul y blanco, que representan los colores del arcoíris, así  
como papel china, pan, flores, cigarro y refino o aguardiente. Las mujeres emba- 
razadas que igualmente acudían al río a lavar debían de ser cautas y pedirle per-
miso al agua y ofrecerle alguna ofrenda, pues de no hacerlo, existía el riesgo  
de que la Zohuapilli, ofendida, hiciera abortar al niño. A esta deidad también se 
le pedía para que aliviara la enfermedad de los pequeños.

Nos narraron que hace tiempo, un habitante de Atla pasó por el Zoapilpa y 
vio una ofrenda en una cueva dispuesta sobre una piedra lisa y redonda. Él la des-
preció y orinó sobre ella. Después de orinar, unas personas chiquitas vestidas de 
negro empezaron a bailar en la piedra. Al término de la danza, enfermó el hom-
bre; y a los tres días falleció. Nuestro informante nos comentó que los ‘dueños de 
la cueva’, los zoapilte, son aires buenos, pero decidieron castigar con la muerte la 
afrenta cometida por aquel hombre. Es interesante esta historia porque estable-
ce una relación entre los chichipahuatzitzi y los aires, específicamente los ‘aires  
buenos’, los cua’cualte. A los aires se les llama igualmente totahuan, ‘nuestros padres’.  
Este es un dato más que nos habla de la ancestralidad de los chichipahuatzitzi.



Jaime Echeverría García146

La Sirena

Zoliman y Selema son otros de sus nombres. Al ser la dueña del agua, forma 
parte de los chichipahuatzitzi; y como en el caso de los ahuacante, a ella se le  
pide la lluvia. Igualmente tiene potestad sobre todos los animales acuáticos.  
Dicen que el agua en la que vive es cimarrona, mala, por lo que nadie debe de 
beber de ella, ni siquiera los animales. Solo los brujos se pueden acercar.

Entre los nahuas de Pahuatlán, la Sirena y la Llorona se fusionan en un solo 
personaje. Dicen que se aparece por las noches en una loma o un llano, pero no a 
cualquiera, solamente a los hombres aventureros y violadores. Atrae sexualmente 
a los varones y los conduce hacia cuerpos de agua. Esto lo consigue haciéndoles 
perder los sentidos. Y en el momento en que el hombre se acerca para poseerla, 
ella se defiende y termina por ahogarlo. Una particularidad de la Sirena es que 
canta. En forma humana, es hermosa, alta, rubia, pero con ropa indígena y trenza 
larga. Dicen algunos que la Sirena se aparece en el mar o en el río, pero precisan 
que cuando lo hace en el río es la Llorona. Dentro del agua, ella toma la forma de 
un pez de gran tamaño; de esta manera, se establece un estrecho vínculo entre los 
peces y la Sirena, al grado de que si se pesca en exceso en un pozo o un río donde 
habita la Sirena, ella se enoja y los seca. Incluso, puede retener consigo al pescador 
abusivo dentro del agua; y así, hacerlo su esposo.

Comentan que la Sirena es la compañera del arcoíris, y en este sentido, 
también provoca el aborto. Por ello, si una mujer embarazada va al río, por 
ejemplo, debe de dejarle ofrenda para no perder a su bebé.

A pesar de ser una mujer peligrosa para los que se la encuentran, existe una 
valoración positiva de ella. Si se le pide y ofrenda, ayuda a que el trabajo sea prós- 
pero: propicia una buena siembra y la llegada de buenos clientes, hace rendir el 
dinero y provee de alimento.

El Coixehuatl

Él es el Dueño del Monte y de los Árboles, y por lo tanto, no se podía talar 
sin su permiso y sin dejar ofrenda. Dicen que a veces se escucha que alguien 
corta árboles, pero nunca se ve; y, en realidad, no se están talando. Tiene figu- 
ra antropomorfa, pero su particularidad es que su ropa está hecha de remiendos  
y está cubierto por plumas enredadas que le dan la apariencia de pelo de borrego. 
De esta manera, dicen que tiene su pelo muy chino.



El mito y las entidades sobrenaturales entre los nahuas de Xolotla, Sierra Norte de Puebla 147

Para un xoloteco (el informante don Hipólito), el verdadero nombre del 
Dueño del Monte es Cucehuatl, que proviene de cehualo, ‘sombra’; mientras que  
Coixehuatl o Cuxehuatl son términos mal aplicados por los que no saben, pues 
literalmente significan ‘el que pela palos’. El Cucehuatl es el que cuida los árbo- 
les mediante una sombra que los cubre, sin embargo, esta ya no se observa  
en la actualidad.

A partir de las características físicas de esta deidad y de la confusión de su 
nombre planteada por don Hipólito, cabe la posibilidad de establecer un pa-
ralelismo entre el antiguo dios Xipe Tótec y Coixehuatl. En primer lugar, la 
apariencia de este cubierto de plumas enredadas que asemejan pelo de borre-
go recuerda la piel humana desollada en tiempos prehispánicos, que era vesti-
da por determinadas personas (Sahagún 1970b, 39), dejando ver la parte inter-
na, las marcas de grasa, tal como se representa en las esculturas cerámicas de  
Xipe Tótec. En segundo lugar, lo que el informante plantea como la confusión 
de algunos xolotecos, resulta ser muy significativo porque permite reforzar las 
identificaciones entre ambas deidades. Arriba dijimos que para don Hipólito, el 
Coixehuatl o Cuxehuatl es ‘el que pela palos’. En estrecha semejanza, el voca-
blo xipe, ‘desollado’, proviene del verbo xipehua, que quiere decir tanto ‘desollar’  
como ‘descortezar’ (Molina 2004, 39v, 43v). Un tercer elemento que puede  
abonar al vínculo entre ambas deidades es su ámbito de acción: Xipe Tótec  
estuvo asociado con la renovación de la vegetación, mientras que Coixehuatl es 
el Dueño de los Árboles.

Conclusiones

Las culturas indígenas se han mantenido en una constante transformación a 
través del tiempo. En ciertos momentos históricos, los cambios han sido más  
drásticos. Con el avance de la modernidad sobre el territorio nacional, los pro-
ductos culturales autóctonos se han desvanecido de forma vertiginosa, lo que 
hace que ciertos contenidos de la cosmovisión indígena aparezcan como recuer-
dos de un pasado que cada vez se ve más distante. Lo interesante es que las  
pérdidas culturales son procesadas a través de contenidos igualmente culturales,  
y un recurso pueden ser las innovaciones en el mito.

Pensamos que el mito de la tlahuepoche, específicamente en el que intervienen 
tigres, explica el cambio de pensamiento que han experimentado las comunida-
des nahuas de Pahuatlán, de uno arraigado en las antiguas creencias a otro en el  



Jaime Echeverría García148

que la modernidad las ha juzgado como cosas del pasado, incluso inverosími-
les. De esta manera, mediante el recurso mítico de las eras pasadas, habitadas por 
personajes transgresores que están destinados a perecer, se explica el ocaso de las 
creencias que dominaban el pensamiento de la gente décadas atrás, cuando no  
había luz eléctrica en el pueblo. Un tiempo en el que la noche le pertenecía a  
las tlahuepoche, mujeres –principalmente– temibles y transgresoras por sus hábi-
tos nocturnos, cuya malformación en una de sus piernas evidencia la falta. Este 
tiempo corresponde a una era pasada; ahora, la que gobierna es la era de la mo-
dernidad, a la cual los nahuas se han ajustado o tratan de hacerlo. Una era que a 
todos ha alcanzado en mayor o menor grado.

Reconocemos que no contamos con una narración de la tlahuepoche que nos 
permita comparar las modificaciones que ha sufrido su mito, lo cual debilitaría la  
explicación propuesta. Sin embargo, pensamos que los contenidos del mito de  
la tlahuepoche que mantienen semejanza con el modelo prehispánico de destruc-
ción de eras permiten darle cierto sustento a lo anterior. Y aquí recuperamos  
las palabras de López Austin (2003, 359) vertidas al inicio del trabajo: «La fun-
ción del mito debe estudiarse como permanencia; pero también en sus variacio-
nes, en sus variaciones coyunturales y en su ruptura: es su vida social».

Existe un desfase insoslayable entre oralidad y praxis. Buena parte del  
repertorio ritual ha dejado de implementarse, y, con ello, las celebraciones que  
se realizaban para propiciar a los distintos grupos de chichipahuatzitzi, quienes 
aseguraban el buen destino de la siembra. No obstante, el recuerdo de estos se- 
res se ha mantenido vivo en la mente de algunos xolotecos, por lo que la tra-
dición oral ha seguido teniendo una vía de reproducción en la comunidad,  
como ha ocurrido a lo largo de casi quinientos años. El panteón sagrado que  
animaba los rituales en torno a la siembra se concentró en el agua y en los ele-
mentos naturales vinculados a esta: las nubes, los rayos y los cerros. De esta ma- 
nera, se constituyeron grupos definidos de seres como fueron los ahuacante,  
mexhuacante, tlapetancame y tepeme. Esta especificidad, no obstante, termina sien-
do un criterio metodológico más que la realidad xoloteca, y pahuateca, en gene- 
ral, pues todos ellos actuaban en conjunto y en bloque conformaron los chichi-
pahuatzitzi.

En la esencia de las deidades autóctonas y sus ámbitos de acción vemos las 
dos preocupaciones vitales de los nahuas pahuatecos: la producción de la tierra y  
la reproducción humana. Por un lado, la propiciación ritual del agua, las nubes  
y los cerros –pues eran estos sus lugares de culto y son concebidos como con-
tenedores de agua– permitía asegurar o tener un mayor control sobre el buen  



El mito y las entidades sobrenaturales entre los nahuas de Xolotla, Sierra Norte de Puebla 149

desarrollo del grano comestible, razón por la que en el culto a los ahuacante, que 
englobaba a casi todos los grupos de chichipahuatzitzi, observamos el mayor des-
pliegue de contenido ritual. Por otro lado, la propiciación de la reproducción de 
nuevos seres humanos no podía sino encomendarse a otro grupo de deidades na-
tivas: las pilhuacante. Ellas, como dueñas de los niños, velaban por su nacimiento 
y desarrollo, por lo tanto, mantenían una estrecha relación con las parteras. Re-
cordemos que estas solicitaban su oficio a las pilhuacante en el cerro de Zoapilpa, 
dedicado a la Zoapilli, la diosa de los niños.

En la siguiente tabla (tabla 1) se resumen las características principales de 
cada grupo de chichipahuatzitzi y la Sirena.

Chichipahuatzitzi
ahuacante Significado: ‘dueños del agua’

Culto: a ellos se les dedicaba la fiesta de mayordomía cele-
brada en mayo. Su ritual abarcó igualmente la celebración a 
las nubes, los rayos, la tierra y los cerros. Esta fiesta de ma-
yordomía estaba dirigida a propiciar las lluvias abundantes y 
una buena cosecha. Del conjunto de deidades que formaban 
parte de los ahuacante, una se individualizó y materializó  
en un teponaztli, llamado María Teresa. Los rituales dedi-
cados a este instrumento musical abarcaron buena parte de 
los festejos dedicados a los ahuacante. Estos rituales guardan  
una estrecha relación con el complejo de dioses de la lluvia  
de los antiguos nahuas, y con las fiestas de las veintenas dedi-
cadas a ellos, como Atlcahualo, Tozoztontli y Huey Tozoztli.

mexhuacante Significado: ‘dueños de las nubes’

Rasgos: no se recuperó información particular sobre este gru-
po, pero se le puede atribuir las características generales dadas 
a los chichipahuatzitzi: tienen forma humana, van volando con 
una nube sobre la cabeza y con espada en mano, y cada vez que 
la agitan, truena. Están vestidos de blanco y viven en los cerros.

Ámbitos de acción: levantar las nubes y hacer llover, generan 
los rayos y truenos.



Jaime Echeverría García150

tlapetancame Significado: ‘dueños de los rayos’

Ámbitos de acción: anuncian la salud de un enfermo, levan-
tan el alma de los enfermos que están a punto de morir y de 
los que realizaron faltas muy graves, golpean y provocan la  
muerte, son enviados por los brujos para dañar a las personas. 
Cuando se escuchan los truenos, los tlapetancame están jalando 
de los cabellos a las mujeres muertas por parto.

tenana’me, pilhuacante, 
Zohuapilli (variantes: 
Zohuapilte, Zoapilte)

Significado: ‘diosas de la maternidad’ (traducción no literal)

Ámbitos de acción: la mujer, su capacidad reproductiva, la 
maternidad y la infancia, y los trabajos rituales. Se vinculan 
con el agua.

Culto: en el cerro Zoapilpa, dedicado a la Zohuapilli, se de-
positan ofrendas para solicitar el oficio de partera, pedidora, 
curandera; mientras que para los hombres, el trabajo de músico 
y también de curandero.

tepeme, coixehuame Significado: ‘dueños del monte’. Se individualiza el Coixehuatl, 
quien es el Dueño del Monte y de los Árboles

Rasgos: tiene forma humana y se caracteriza por vestir una 
ropa hecha de remiendos y estar cubierto de plumas enredadas. 
Este elemento lo asemeja con la antigua deidad Xipe Tótec.

Ámbito de acción: los árboles, a los que protege a través de 
una sombra que los cubre.

Sirena, Zoliman,  
Selema, la Llorona 

Rasgos: la Sirena se fusiona con la Llorona. Ambas se apare-
cen de noche a los hombres de comportamientos inmorales, 
a quienes atraen sexualmente y los conducen a cuerpos de 
agua. La Sirena canta, tiene forma humana, es hermosa, alta 
y rubia, pero viste ropa indígena y tiene una trenza larga. Es 
la compañera del arcoíris y provoca el aborto.

Ámbito de acción: el río o el mar, los animales acuáticos y 
la lluvia.

Culto: si se le ofrenda, hace prosperar el trabajo, la siembra 
y el alimento.

Tabla 1. Los chichipahuatzizi y sus grupos de deidades.
Elaboración del autor.



El mito y las entidades sobrenaturales entre los nahuas de Xolotla, Sierra Norte de Puebla 151

Referencias

Alcorn, Janis B. 1984. Huastec Mayan Ethnobotany. Austin: University of Texas Press.
Alva Ixtlilxóchitl, Fernando de. 1997a. Sumaria relación de todas las cosas que han sucedido en 

la Nueva España, y de muchas cosas que los tultecas alcanzaron y supieron desde la creación del 
mundo, hasta su destrucción y venida de los terceros pobladores chichimecas, hasta la venida de 
los españoles, sacada de la original historia de esta Nueva España. En Obras históricas, t. 1, 
editado por Edmundo O’Gorman, 261-393. México: Instituto Mexiquense de Cultura 
/ Instituto de Investigaciones Históricas / Universidad Nacional Autónoma de México.

 1997b. Historia de la nación chichimeca. En Obras Históricas, t. 2, editado por 
Edmundo O’Gorman, 5-263. México: Instituto Mexiquense de Cultura / Universidad 
Nacional Autónoma de México.

Anales de Cuauhtitlan. 2011. Editado por Rafael Tena. México: Consejo Nacional para la 
Cultura y las Artes.

Dehouve, Danièle. 2017. «Los nombres de los dioses mexicas: Hacia una interpretación 
pragmática». trace, 71: 9-39. http://journals.openedition.org/trace/2392.

Echeverría García, Jaime. 2012. «Los miedos entre los antiguos nahuas: Dinámica y motor 
del orden social y cosmológico» (tesis doctoral, Universidad Nacional Autónoma de 
México). http://ru.atheneadigital.filos.unam.mx/jspui/handle/FFYL_UNAM/5008_
TD118.

 2015. «Los excesos del mono: Salvajismo, transgresión y deshumanización en 
el pensamiento nahua del siglo xvi». Journal de la Société des Américanistes, 101-1 y 2: 
137-172. doi:10.4000/jsa.14376.

 2018. «De monstruos y fenómenos naturales: Historia cíclica, presagios y 
destrucción de imperios en el Altiplano Central durante el Posclásico». Relaciones 
Estudios de Historia y Sociedad 39 (153): 293-343. doi:10.24901/rehs.v39i153.379.

Eduardo, Jorge. 2009. «El órgano femenino en el habla popular de Hispanoamérica». 
El Nuevo Diario, 20 de marzo. www.elnuevodiario.com.ni/opinion/43338-organo-
femenino-habla-popular-hispanoamerica/.

Eliade, Mircea. 1985. Mito y realidad. Barcelona: Labor.
Fagetti, Antonella. 1995. «La mujer es como la calabaza: Exégesis del ser y el cuerpo 

femenino». En Antropología simbólica, coordinado por Marie Odile Marión,  
79-108. México: Instituto Nacional de Antropología e Historia / Escuela Nacional de 
Antropología e Historia / Consejo Nacional de Ciencia y Tecnología.

García de León Antonio. 1969. «El universo de lo sobrenatural entre los nahuas de 
Pajapan, Veracruz». Estudios de Cultura Náhuatl  8: 279-311. www.historicas.unam.
mx/publicaciones/revistas/nahuatl/pdf/ecn08/111.pdf.

Historia de los mexicanos por sus pinturas. 2002. En Mitos e historias de los antiguos nahuas, 
editado por Rafael Tena, 23-95. México: Consejo Nacional para la Cultura y las Artes.

Ichon, Alain. 1973. La religión de los totonacas de la Sierra. México: Secretaría de Educa- 
ción Pública / Instituto Nacional Indigenista.

Lévi-Strauss, Claude. 2005. Mitológicas I: Lo crudo y lo cocido. México: Fondo de Cultura 
Económica.



Jaime Echeverría García152

López Austin, Alfredo. 2003. Los mitos del tlacuache: Caminos de la mitología mesoamericana. 
México: Universidad Nacional Autónoma de México / Instituto de Investigaciones 
Antropológicas.

Lupo, Alessandro. 2015. «Entre venados y lagartas: Roles, valores e identidades en las 
narraciones huaves sobre el sexo entre animales y humanos». Itinerarios 21: 123-143. 
doi:10.4000/jsa.14376.

Madsen, William. 1960. The Virgin’s Children: Life in an Aztec Village Today. Austin: 
University of Texas Press.

Martínez González, Roberto. 2011. El nahualismo. México: Universidad Nacional 
Autónoma de México.

Molina, Alonso de. 2004. Vocabulario en lengua castellana y mexicana y mexicana y castellana. 
Estudio preliminar de Miguel León-Portilla. México: Porrúa.

Nájera, Martha Ilia. 1995. «El temor a los eclipses entre comunidades mayas 
contemporáneas». En Religión y sociedad en el área maya, editado por Carmen Varela 
Torrecilla, Juan Luis Bonor Villarejo y Yolanda Fernández Marquínez, 319-327. Madrid: 
Sociedad Española de Estudios Mayas / Instituto de Cooperación Iberoamericana / 
Caja Sur.

Nicholson, Henry B. 1975. «Religion in Pre-Hispanic Central Mexico». En Handbook of 
Middle American Indians, vols. 10 y 11, editado por Gordon F. Ekholm e Ignacio Bernal, 
395-446. Austin: University of Texas Press.

Nutini, Hugo G. y John M. Roberts. 1993. Bloodsucking Witchcraft: An Epistemological 
Study of Anthropomorphic Supernaturalism in Rural Tlaxcala. Tucson: The University 
of Arizona Press.

Olivier, Guilhem. 2004. Tezcatlipoca: Burlas y metamorfosis de un dios azteca. México: Fondo 
de Cultura Económica.

Sahagún, Bernardino de. 1965. The Conquest of Mexico. Vol. 12 de Florentine Codex. 
General History of the Things of New Spain, editado por Charles E. Dibble y Arthur J. 
O. Anderson. Salt Lake City, Utah: The University of Utah Press.

 1969. Augurios y abusiones. Editado por Alfredo López Austin. México: 
Universidad Nacional Autónoma de México.

 1970a. Rhetoric and Moral Philosophy. Vol. 6 de Florentine Codex. General History 
of the Things of New Spain, editado por Charles E. Dibble y Arthur J. O. Anderson. Salt 
Lake City, Utah: The University of Utah Press.

 1970b. The Gods. Vol. 1 de Florentine Codex. General History of the Things of New 
Spain, editado por Charles E. Dibble y Arthur J. O. Anderson. Salt Lake City, Utah: 
The University of Utah Press.

 1981. The Ceremonies. Vol. 2 de Florentine Codex. General History of the Things 
of New Spain, editado por Charles E. Dibble y Arthur J. O. Anderson. Salt Lake City, 
Utah: The University of Utah Press.

Serna, Jacinto de la. 1987. «Manual de ministros de indios para el conocimiento de sus 
idolatrías, y extirpación de ellas». En Pedro Ponce et al., El alma encantada, 261-475. 
México: Instituto Nacional Indigenista / Fondo de Cultura Económica.



El mito y las entidades sobrenaturales entre los nahuas de Xolotla, Sierra Norte de Puebla 153

Notas

1	 Los habitantes de la ranchería de Zacapehuaya son en parte mestizos.
2	 Sobre las características simiescas de personajes con malformaciones en los pies, véase Echeverría 

García (2015).
3	 De acuerdo con don Melesio, las brujas volaban con figura humana, y solo lo hacían con  

una pierna.
4	 El tonalismo se refiere a la relación de coesencia que se establece entre el ser humano y su ani- 

mal compañero; mientras que el nahualismo consiste en la creencia de que determinados 
individuos, particularmente dotados y poderosos, poseen la capacidad de transformarse en ani- 
males (Echeverría García 2015, 165).

5	 Para un detenido desarrollo de las ideas expuestas, así como las evidencias que las sustentan,  
véase Echeverría García (2015).

6	 En un mito sobre el origen de las plantas cultivadas de los indígenas apinayé de Brasil se expre- 
sa la misma asociación. La narración comienza cuando un joven viudo se enamora de una estrella,  
la cual aparece primeramente bajo la forma de una rana y posteriormente de una bella joven  
con la cual se casa (Lévi-Strauss 2005, 167).

7	 Según la tradición histórica xoloteca, este teponaztli fue tañido por Xólotl para llamar a la con-
quista del pueblo tolteco.

8	 Don Hipólito nos comentó recientemente que una de las personas que perpetuó el robo se volvió 
loco, lo que fue concebido como un castigo ante el terrible hecho.

Thompson, John Eric Sidney. 1930. Ethnology of the Mayas of Southern and Central British 
Honduras. Editado por Berthold Laufer. Chicago: Field Museum of Natural History.

Torquemada, Juan de. 1975. Monarquía Indiana. Coordinado por Miguel León-Portilla. 
Vol 9. México: Universidad Nacional Autónoma de México.

Vernant, Jean-Pierre. 1974. Mythe et société en Grèce ancienne. París: François Maspero.
Veytia, Mariano. 1944. Historia antigua de Méjico. T. 1. México: Imprenta de Juan Ojeda.
Weitlaner, Roberto J. 1977. Relatos, mitos y leyendas de la Chinantla. Editado por María 

Sara Molinari, María Luisa Acevedo y Marlene Aguayo Alfaro. México: Instituto 
Nacional Indigenista.


