por: 10.22134/trace.78.2020.730

EL MITO Y LAS ENTIDADES SOBRENATURALES
ENTRE LOS NAHUAS DE XOLOTLA, SIERRA NORTE
DE PUEBLA®

MYTH AND SUPERNATURAL ENTITIES AMONG
NAnuvuas oF XoLoTLA, SIERRA NORTE OF PUEBLA

Jaime Echeverria Garcia™

Fecha de recepcion: 8 de julio de 2019 * Fecha de aprobacién: 2 de julio de 2020.

Resumen: Entre los nahuas de Xolotla, en el municipio de Pahuatldn de Valle, ubicado en
la Sierra Norte de Puebla, existe una antigua tradicién oral que nos remite a un conjunto
de seres sobrenaturales agrupados bajo el concepto de chichipahuarzitzi o ‘espiritus puros’.
Estas entidades estdn encarnadas en distintos fenémenos naturales como los rayos (#ape-
tancame), las nubes (mexhuacante) y el agua (abuacante); la Sirena (Zoliman) también estd
incluida en ellos. Otro personaje que forma parte del repertorio de la sobrenaturaleza es
el Coixehuatl (el Duefio del Monte). A este conjunto igualmente debemos agregar a la
tlahuepoche (la bruja), que es uno de los seres mds caracteristicos de la tradicién oral indi-
gena. A partir del mito y de lo que los xolotecos han escuchado de los més viejos, se puede
conocer su apariencia fisica, el procedimiento para transformarse en guajolote, la manera
en que ataca a sus victimas y las formas de contrarrestar sus acciones nocivas; incluso, un
mito referente a la tlahuepoche la ubica como la esposa de uno de los tlapetancame. Este
articulo tiene dos objetivos: 1) esbozar una reconstruccién del antiguo panteén nahua
xoloteco; y 2) interpretar los mitos de la tlahuepoche con base en el sistema indigena de
eras, por medio de los cuales los contenidos culturales autéctonos han sido desplazados a
un pasado remoto, que resultan inoperantes en el contexto actual.

Palabras clave: mito; entidades sobrenaturales; #ahuepoche; nahuas; Pahuatldn.

Agradezco a los habitantes de las comunidades nahuas de Xolotla y —en menor medida— de
Mamiquetla por haber compartido amablemente conmigo la informacién que vierto en este
articulo. Esta informacién fue recuperada durante mis estancias en el municipio de Pahuatlin
de Valle en los afios 2010, 2016 y 2017.

** Escuela Nacional de Antropologia e Historia (ENaH), México, jecheverriagarcia@yahoo.com.

TracE 78, cEMca, JuLio 2020, pags. 123-153, ISSN: 2007-2392 123



Abstract: Among the Nahuas of Xolotla, in the municipality of Pahuatldn de Valle, in the
Sierra Norte de Puebla, there is an ancient oral tradition that refers us to an ensemble of
supernatural beings grouped under the concept of chichipahuatzitzi, the ‘pure spirits’. These
entities are embodied in different natural phenomena such as lightning bolts (#apetancame),
clouds (mexhuacante) and water (ahuacante). The Sirena (Zoliman) is included as well.
Another character that is part of the repertoire of the supernature is the Coixehuatl (the
Owner of the Mountain). This repertoire comprises also the #abuepoche (the witch), who
is one of the most characteristic beings of indigenous oral tradition. From the myth and
what the Xolotecos have heard from the older ones, one can know the physical appearance
of the tlahuepoche, the procedure to become a turkey, the way in which it attacks its victims
and the ways to counteract its harmful actions; even, a myth referring to the tlabuepoche
places her as the wife of one of the #apetancame. This article has two objectives: In the
first place, to outline a reconstruction of the ancient Nahua Xoloteco pantheon. Secondly,
to interpret the myths of the #/ahuepoche based on the indigenous system of eras, in so
doing the native cultural contents have been displaced to a remote past, because they have
become inoperative in the current context.

Keywords: myth; supernatural entities; #abuepoche; Nahuas; Pahuatlin.

Résumé : Chez les Nahuas de Xolotla, dans la municipalité de Pahuatlin de Valle, dans
la Sierra Nord de Puebla, il existe une ancienne tradition orale qui fait référence a un
ensemble détres surnaturels regroupés dans le concept de chichipahuatzitzi, les ‘esprits
purs’. Ces entités sont incarnées dans plusieurs phénoménes naturels comme les foudres
(tlapetancame), les nuages (mexhuacante) et leau (ahuacante) ; la Sirena (Zoliman) est
aussi incluse dans ce groupe. Un autre personnage qui fait partie du répertoire du monde
surnaturel est le Coixehuatl (le Maitre de la Montagne). A cette liste il faut également
ajouter la tlahuepoche (la sorciére), qui est I'un des étres les plus caractéristiques de la tra-
dition orale autochtone. A partir du mythe et de ce que les Nahuas de Xolotla ont écouté
des personnes les plus 4gées, on peut connaitre 'apparence physique de la zlabuepoche,
la procédure pour se transformer en dindon, la maniére d’attaquer ses victimes et les
facons de contre ses actions nocives; un mythe qui fait référence a la tlabuepoche la
situe méme comme Iépouse d’un des tlapetancame. Cet article a deux objectifs : en
premier lieu esquisser une reconstruction de I'ancien panthéon Nahua de Xolotla ;
et en deuxiome lieu interpréter les mythes de la #ahuepoche sur la base du systéme indi-
gene des époques, grice aux quelles les contenus culturels autochtones ont été déplacés
vers un passé distant, qui devient inopérant dans le contexte actuel.

Mots-clés : mythe ; entités surnaturelles ; #abuepoche ; Nahuas ; Pahuatlin.

124 Jaime Echeverria Garcia



Introduccién

La comunidad nahua de Xolotla se localiza en el municipio de Pahuatldn de Valle,
al occidente de la Sierra Norte de Puebla. Al sur, limita con los municipios de
Naupan y Acaxochitldn, este en el estado de Hidalgo; al noreste, con el municipio
de Tlacuilotepec; al noroeste, con el de Tenango de Doria, también perteneciente
a Hidalgo, y al oeste, con el de Honey. El territorio que actualmente ocupa la
Sierra Norte de Puebla formé parte del antiguo Totonacapan, regién habitada por
la cultura totonaca. Aunque en su mayoria estuvo conformada por poblacién de
dicha filiacién étnica, el intenso flujo migratorio hacia el drea hizo que igualmen-
te se hablaran el ndhuatl (la lengua predominante), el otomi'y el tepehua. Con cada
migracién, el componente totonaco se fue replegando cada vez mads; y asi ocurrié
con la llegada de los chichimecas, los otomies y los diferentes grupos nahuas,
desde el siglo x11 hasta finales del xv. En el siglo xv1, las provincias de Zacatlin,
Pahuatlin y Acaxochitldn, al oeste de la Sierra, conformaban el limite occidental
del Totonacapan.

No obstante que la lengua totonaca fue desplazada del actual municipio a
inicios de la Colonia, sus hablantes dejaron su impronta en la tradicién cultural
nahua pahuateca, tal como lo reconocen algunos pobladores de Xolotla. El signo
mis notable es la presencia del palo volador, que se ubica en el atrio de la iglesia.
Este rasgo se extiende por gran parte de la Sierra Norte.

El municipio de Pahuatlin estd compuesto por cuatro comunidades nahuas:
Xolotla, Atla, Atlantongo y Mamiquetla; asi como otomies: San Pablito, Xochi-
milco y Zacapehuaya,' y mestizas: Acalapa, Cuauneutla, Tlalcruz y Zoyatla. En
el topénimo Xolotla se observa la huella chichimeca, pues tiene incorporado el
apelativo Xolotl, nombre del caudillo que incursioné en la regién en el siglo xi1.
Xolotl es considerado en la comunidad como el ancestro fundador y conquistador
del drea. Y no solo eso, su fortaleza, segiin refieren algunos xolotecos, puede ser
sentida en el corazén.

La tradicién oral de los nahuas de Xolotla hunde sus raices en un pensamiento
milenario profundamente enraizado en la naturaleza, donde cada uno de los
elementos atmosféricos y geograficos cobra una vitalidad sagrada. Esta rica tra-
dicién de pensamiento estd anclada en la narracién mitica, y esta, a su vez, se vio
reforzada por los rituales agricolas y de peticion de lluvias que todavia se efectua-
ban en la comunidad hace cuatro décadas. En la actualidad, ya no se celebra este
tipo de rituales y es contada la gente que posee un amplio repertorio mitico. Por

El mito y las entidades sobrenaturales entre los nahuas de Xolotla, Sierra Norte de Puebla 125



ello, este trabajo representa un esfuerzo de reconstruccién histérica del antiguo
panteén nahua xoloteco.

Mito'y pantedn sagrado son dos conceptos en torno a los cuales gira todo el
texto, de tal manera que resulta necesario proporcionar una definicién de estos. En
primer lugar, vamos a cefirnos a algunas afirmaciones que proporciona Eliade
en Mito y realidad (1985), las cuales le permiten construir una definicién general
de mito. Para este investigador, «el mito cuenta una historia sagrada; relata un
acontecimiento que ha tenido lugar en el tiempo primordial [...] cuenta cémo,
gracias a las hazafias de los Seres Sobrenaturales, una realidad ha venido a la exis-
tencia [ ...]. Los mitos revelan, pues, la actividad creadora y desvelan la sacralidad
de sus obras» (12).

«Por el mismo hecho de relatar el mito las gestas de los seres sobrenatura-
les y la manifestacion de sus poderes sagrados, se convierte en el modelo ejem-
plar de todas las actividades humanas significativas» (13). En el mismo sentido,
«los modos de conducta y las actividades profanas del hombre encuentran sus
modelos en las gestas de los Seres Sobrenaturales. [Y, en conexién con lo ante-
rior] «la funcién principal del mito es revelar los modelos ejemplares de todos los
ritos y actividades humanas significativas» (14).

Lépez Austin (2003, 362-363) ahonda en las funciones del mito: «ordena el
conocimiento estructurando y clasificando el cosmos»; cumple funciones explica-
tivas porque es una «sintesis de las explicaciones que el hombre se da en su accién
cotidiana sobre la sociedad y la naturaleza»; y genera cohesién social «al reafir-
mar por medio de la creencia y la narracién el caricter comtn de los conoci-
mientos y los valores del grupo». Otro aspecto que el mesoamericanista destaca
del mito es su naturaleza histérica. Ni el mito ni sus funciones pueden ser con-
siderados inmutables: «el mito actual y el mito antiguo tienen profundas dife-
rencias. La funcién del mito debe estudiarse como permanencia; pero también
en sus variaciones, en sus variaciones coyunturales y en su ruptura: es su vida
social» (359). Estas consideraciones son de primera importancia para la interpre-
tacién que ofrecemos de los mitos de la #Zahuepoche.

En cuanto al concepto de panteén, Vernant (1974, 106) lo definié como
«un sistema de clasificacién, una cierta manera de ordenar y de conceptualizar
el universo distinguiendo multiples tipos de poder y potencia. [...] [Un panteén],
como sistema organizado que implica entre los dioses relaciones definidas, es
de cierta manera un lenguaje, un modo particular de aprehensién y de expre-
sién simbdlica de la realidad». Como sefiala Dehouve (2017, 12), la definicién de
Vernant mantiene una visioén estructuralista, que implica que los dioses tienen

126 Jaime Echeverria Garcia



una identidad bien definida y que estin organizados por un mismo princi-
pio, como seria el parentesco para el caso griego, al que se dedicé el estudioso.
Sin embargo, afirma Dehouve, esta definicién no aplica a otros tipos de poli-
teismo, como el de los antiguos nahuas. Nicholson (1975, 409), décadas atrs,
hizo notar que las deidades nahuas del centro de México en el siglo xv1 fueron
«descritas estando relacionadas entre ellas de varias formas (padre-hijo, herma-
nos, esposo|a]), pero ninguna estructura de “familia de dioses” parece haber re-
sultado alguna vez, ni haber sido formulado un orden jerarquico de rango y poder
bien definido».

Volviendo a la estudiosa francesa (Dehouve 2017,13, 15), ella considera que,
en lugar de pensar el panteén nahua prehispanico como uno de caricter estatico y
donde cada dios tenia una identidad fija, la 16gica que estructuré a dicho panteén
fue contextual, de tal manera que cada uno de los nombres de un dios tenia
el propésito de poner en accién una funcién o competencia particular de este.
En el mismo sentido, la multiplicidad de apelativos de un dios nos habla de su
diversidad de competencias, y estas mantenian relacién con las acciones humanas.
Mediante un ejercicio de extrapolacién, pensamos que las ideas anteriormente
vertidas por Dehouve y Nicholson aplican al contexto de la comunidad nahua
de Xolotla.

El panteén xoloteco estd conformado principalmente por unas entidades
sobrenaturales llamadas chichipahuatzitzi, término que es traducido por un in-
formante como ‘espiritus puros’. En efecto, el concepto incluye el adjetivo chi-
pahuac, que remite a lo blanco y a la pureza. Este vocablo engloba a diferentes
grupos de chichipahuatzitzi, que son los que promueven la lluvia, los rayos y las
nubes, e igualmente estin presentes en los cerros. «I'ienen su trabajo en hacer
llover, en hacer tronar, en hacer relampaguear, llevar la lluvia y parte de la oscuri-
dad [...] son los que levantan las nubes y la lluvia. Ellos traen los truenos y
generan la lluvia» (informante don Hipdlito Vargas, entrevistado en 2016). A
este numeroso grupo de entidades espirituales igualmente debemos de sumar a
la Sirena y a las tenana'me o pilbuacante, las ‘duefias de los ninos’, las cuales es-
taban directamente vinculadas con el embarazo, el parto y el puerperio, y con el
cuidado de los nifos pequefios.

Otro de los personajes de este antiguo repertorio de seres sobrenaturales son
las brujas o #ahuepoche. Si bien tienen apariencia humana y pueden pasar apa-
rentemente desapercibidas entre la poblacién, su insercién en el tiempo mitico
y en acontecimientos que rebasan los limites humanos, permite incorporarlas
a dicho repertorio.

El mito y las entidades sobrenaturales entre los nahuas de Xolotla, Sierra Norte de Puebla 127



En este recuento de seres sobrehumanos no es tomado en cuenta el nahual,
que en Pahuatlin recibe el nombre de mocuepani, concepto que alude precisa-
mente a su actividad transformadora. La razén de lo anterior es que no se ha
registrado ninguna narracién que permita atribuirle en Xolotla antecedentes o
caracteristicas determinados por el mito, a diferencia de la z/ahuepoche.

Elinterés en la tahuepoche esta dirigido a los elementos miticos que pueden
rescatarse de esta; y es justamente la narracién mitica la que permite enlazarla
con los chichipahuatzitzi, por lo menos de manera indirecta. Y aunque los antro-
pologos le han dedicado un gran nimero de pdginas (véanse, por ejemplo,
Nutini y Roberts 1993; Martinez Gonzalez 2011, 391-407), vale la pena reparar
en los datos que ofrecen los nahuas pahuatecos sobre su apariencia fisica, el proce-
dimiento que observa para transformarse en guajolote, la manera de atacar a
sus victimas y las formas de contrarrestar sus acciones nocivas, para conocer sus
particularidades en esta drea de la Sierra Norte de Puebla.

La tlahuepoche: apariencia, metamorfosis, ataques
y manera de contrarrestarlos

Aunque su traduccion al espafiol es ‘bruja’, el término #ahuepoche no solo se refie-
re a mujeres sino también a hombres que tienen el poder de metamorfosearse en
guajolote mediante una operacién migica; no obstante, el aspecto femenino es el
que predomina. En el dmbito de la vida comunal, se le puede reconocer la condi-
cién de bruja a aquella mujer que tiene una pierna mas delgada que la otra y que,
por ende, camina medio chueco. Asi, la rotulacién de alteridad de la bruja esta inscri-
ta en su cuerpo para que pueda ser leida por todos. Esta alteracién en la pierna de
la tahuepoche la emparenta con el amplio repertorio de personajes mesoameri-
canos que poseen una malformacién en las extremidades inferiores o que carecen
de una de ellas, que existieron desde tiempos prehispédnicos, como es el caso de los
gigantes descritos por los antiguos nahuas y del dios Tezcatlipoca (Olivier 2004,
250-252, 410-413; Echeverria Garcia 2018), y que siguen estando presentes en
la tradicién oral de los pueblos indigenas contemporineos. Asi, tenemos a los
gigantes de pies volteados descritos por los nahuas de Pajapan (Garcia de Leén
1969, 296); el Mahanamatz o Sisimito de los mayas de Belice, un animal pare-
cido al gorila y de abundante pelo que igualmente posee los pies volteados hacia
atrds (Thompson 1930, 67), o el Salvaje de los chinantecos, caracterizado como

128 Jaime Echeverria Garcia



un animal de grandes dimensiones pero que tiene torso humano y que cuenta
con una sola pata (Weitlaner 1977, 193).2

Ademis de este rasgo fisico, otro elemento que unifica a todos los perso-
najes anteriores son sus comportamientos transgresores que siempre recaen en
los 4mbitos de la sexualidad y de la muerte: son homosexuales (Veytia 1944,
152; Alcorn 1984, 60), expresan un deseo sexual excesivo hacia las mujeres (Eche-
verria Garcia 2015, 156-161) o practican la antropofagia (Garcia de Leén 1969,
296-297; Fagetti 1995, 79). Entonces, la malformacién o ausencia de una de las
extremidades inferiores delata la esfera de la transgresion, es una metifora de
esta. Dicho esto, podemos suponer que la tlabuepoche, ademis de dirigir sus ata-
ques mortiferos contra los mas pequefios, muestra una condicién transgresora
en lo sexual, y las narraciones de los nahuas de Pahuatlin sobre la bruja apuntan
al adulterio (véase Martinez Gonzalez 2011, 398, 402-403) o, mejor dicho, a la
sospecha de adulterio, como se verd mds adelante.

La informacion sobre la #ahuepoche procedente de Xolotla sefiala que en la
actualidad ya no hay brujas, o por lo menos ya no se ven, pero hace varias décadas
la situacién era distinta. Habia un profundo temor ante su presencia por los te-
rribles actos que podian ocasionar. Y quienes mas lo padecian eran las familias en
donde habia recién nacidos, pues ellos eran su principal objetivo. Debido a que las
brujas realizaban sus fechorias al cobijo de la oscuridad, su presencia era frecuente
en Xolotla antes de que hubiera luz eléctrica. Este elemento de modernidad ge-
neré un parteaguas en la comunidad, pues la electricidad desvanecié la oscuridad
y con ello la presencia-creencia de la bruja. Al hacerse cada vez menos presente,
se empez6 a creer cada vez menos en ella. Afirma un informante xoloteco: «Aho-
rita gozamos con lo de la luz, antes era con candiles. Si era de temor. La noche
era muy tenebrosa. Esa era la época de las mentadas brujas» (don Melesio 2017).
Para fortuna de los antropélogos, la electricidad no ha disipado su recuerdo.

La conversién en guajolote, dijimos hace un momento, requiere de la ob-
servancia de un procedimiento mégico. La mujer, parada al lado del tenamaztle,
del fogén, debe de ingerir siete carbones y luego cortarse la pierna a la altura de
la rodilla, aunque no se especifica cudl. Otra manera de zafarse la pierna es un-
tarse tizne del comal sobre la rodilla, lo cual provoca que la pierna se desprenda
sin ninguna manipulacién de por medio. Esta se coloca parada junto al fogén;
posteriormente, la tlabuepoche le da siete brincos e inmediatamente se transfor-
ma en guajolote. Ya convertida en dicha ave, llega a su casa un guajolote macho,
que es un brujo, y se van volando juntos.> Dicen que se comen los carbones para
tener impulso para volar «como un cohete». De esta manera, las veian echando

El mito y las entidades sobrenaturales entre los nahuas de Xolotla, Sierra Norte de Puebla 129



chispas. De la mano con lo anterior, las brujas también toman la forma de bolas
de fuego que andan volando; y cuando se les ve encima de las lomas, es porque
ahi se juntan para bailar después de haber chupado a los nifos.

De lo anterior podemos resaltar dos cosas. Primero, el siete es un nimero
de gran importancia al ser utilizado en otras acciones mdgicas y en las practicas
curativas: para que un nahual pueda comerse a una persona, debe de pegarle
siete veces en la cabeza para convertirla en animal; mientras que para curar
el susto, se dispone de siete manojos de la yerba yeyecaxihuitl, ‘yerba de aire’, para
hacer la limpia. Y segundo, la presencia en pareja de un guajolote hembra y uno
macho, es decir, de una bruja y un brujo, destaca la importancia de la comple-
mentariedad de los opuestos en la cosmovisién nahua pahuateca, y mesoame-
ricana en general. Y esto se demuestra en otros dmbitos magicos, pues dicen
que cuando los brujos le realizan una ofrenda a Dios, deben de hacer lo propio
con el diablo.

Las #lahuepoche nunca actian de propia voluntad, siempre es por encargo.
Son utilizadas por algunas personas como un instrumento para causarle dafio
a la gente que odian, un maleficio, pero como los bebés son los mas débiles, el
mal casi siempre recae sobre ellos, aunque los adultos no estdn exentos de pade-
cerlo. No obstante, los recién nacidos también son blanco de ataque. Una de las
principales motivaciones para contratar los malévolos servicios de una tlabuepoche
era la envidia. Una pareja, al no poder procrear, envidiaba los retofios de sus
vecinos; y la manera de aminorar dicho sentimiento era mediante la aniquilacién
del objeto deseado. Debido a que las familias con un recién nacido desconocian
si eran motivo de envidia, tomaban las precauciones necesarias para neutralizar
el mal. Los martes y los viernes eran los dias mds propicios para que las brujas
atacaran, pues en estos dias se depositaban —y se sigue haciendo— ofrendas en
determinados cerros dedicados al diablo. Las #ahuepoche también acostum-
braban depositar material de brujeria en los caminos para dafiar a los paseantes.

Los padres debian de mantener la luz encendida, y mds si tenian a un bebé
de uno o dos meses de nacido. Una vez que la bruja convertida en guajolote se
posaba sobre el techo de la casa, el moco que le cuelga del pico se alargaba y
se introducia hacia el interior de esta hasta llegar a la cuna del bebé. Dicen
que este pedazo de piel, que funciona como una sonda, remata en una especie
de aguja, la cual enterraba la #ahuepoche en el cuerpo del bebé para suc-
cionarle toda la sangre hasta provocarle la muerte. Una de las senas de la
succién era un hilo de sangre que le corria al pequefio desde el oido. Para

130 Jaime Echeverria Garcia



evitar este terrible suceso, los padres le volteaban la ropa al bebé para que la
bruja no lo pudiera encontrar; asi no se le acercaba.

Esta curiosa medida defensiva aplicada por los padres recuerda una anti-
gua abusion nahua recopilada por fray Bernardino de Sahagun, la cual sefia-
la que la persona que portaba una prenda mal cosida o con los bordes torci-
dos era malvada (#latlabueliloc) y de corazén inhumano (amo tlacayollo) (1969,
86-87). Mediante un ejercicio comparativo y de extrapolacién de los datos del
siglo xv1 al contexto xoloteco, se puede sugerir que la forma correcta de vestir
la ropa, que implica igualmente su buena confeccién, evidencia la humanidad
y la moralidad de la persona. De forma contraria, la imperfeccién de la ropa, asi
como la forma incorrecta de vestirla, delata un estado de inhumanidad. Entonces,
en el contexto del ataque de la zlahuepoche, la ropa vestida al revés tenia como fin
ocultar la identidad humana del bebé para que la bruja no lo pudiera encontrar.

Otra estrategia de defensa en Xolotla era colocar junto a la cabecera de la
cuna un sombrero volteado con un alfiler enterrado, o también unas tijeras, al-
fileres o un machetito con la punta hacia arriba. Este procedimiento hacia que
la bruja no pudiera acercarse. Acciones similares se observan en la comunidad
nahua vecina de Mamiquetla para protegerse del mocuepani: se coloca un ma-
chete o unas tijeras con la punta hacia arriba, pero en el marco de la puerta.

Un sombrero a la mano por parte de los padres era igualmente util, pues
en caso de que la #lahuepoche se introdujera en la casa se le aventaba aquel, con
lo cual se anulaba el poder de vuelo del ave; y de esta manera, se le podia dar
muerte a machetazos. Igualmente, si se le cortaba con unas tijeras el alargado
moco, al instante se caia, y era el momento propicio para darle muerte. Cuentan
que una vez un sefior se quedé cuidando a su hijo recién nacido, y de repente
vio que descendia un hilito que se dirigia hacia la criatura; acto seguido, el pa-
dre tomé unas tijeras y lo corté. En ese momento se escuché que algo cayé del
techo. «El hombre salié con su machete y vio que estaba un hombre tirado; este
le dijo que no lo macheteara, que lo habian mandado a chupar al nifio, el otro le
dijo que para qué hizo caso de venir a matar al nifio, y lo empezé a machetear»
(informante don Alberto, entrevistado en 2010). También sefialan que el corte
del moco puede ocasionar inmediatamente la muerte de la #ahuepoche, pues es
una parte vital del ave.

Antiguamente, cuando las casas eran de zacate o bajareque, colocaban espinas
de naranjo en el techo y en toda la casa, y de esta manera ahuyentaban a las brujas.
Esta prictica es muy semejante a la manera que tenian los nahuas del centro
de México en el siglo xv1 de protegerse de los brujos llamados #atlacatecolo, quie-

El mito y las entidades sobrenaturales entre los nahuas de Xolotla, Sierra Norte de Puebla 131



nes en el dia cuatro viento podian dafar a la gente; para ahuyentarlos, se colo-
caban en las aberturas para el humo de las casas espinas del fruto de #lacatecolot!
(Sahagun 1969, 167).

La explicacién que se puede ofrecer de la utilizacién de los objetos anteriores
para repeler el dano de las zlahuepoche, es que su propia forma puntiaguda per-
mite disponer de ellos como objetos defensivos que, precisamente, impiden el
acercamiento y el dafio de seres con caracteristicas sobrenaturales. Esta funcién
podria igualmente aplicarse al alfiler que en Xolotla se colocan en el vientre las
mujeres embarazadas para protegerse de los efectos nocivos del eclipse lunar,
como también lo hacen, por ejemplo, los totonacos (Ichon 1973, 109) y varios
grupos mayas (Ndjera 1995, 325), quienes ademas utilizan clavos y ganchos. Aqui
observamos reminiscencias de antiguas creencias nahuas del siglo xv1. Semejan-
te a la actualidad, las mujeres encintas disponian de una navajilla de obsidiana
sobre su boca o sobre el vientre cuando habia eclipse lunar (Sahagin 1969, 81;
Serna 1987, 373). De igual manera, cuando la embarazada salia de noche se co-
locaba en el vientre unas navajas de obsidiana con ceniza del fogén y un poco de
copal o iztauhyatl,la planta de estafiate. Con esto se evitaba que la criatura fuera
muy llorona (Serna 1987, 373), o que la mujer encinta se encontrara con una
aparicién (Sahagin 1969, 73). En el contexto xoloteco, claramente los objetos
metélicos puntiagudos fungen como sustitutos de las navajillas de obsidiana del
contexto prehispanico.

La utilizacién de objetos metdlicos durante un eclipse hace pensar a algunos
estudiosos que esta medida defensiva tiene que ver con una oposicién entre lo
frio y lo caliente. Entre los nahuas de Tecospa, en Milpa Alta, William Mad-
sen (1960, 169) refiere que el uso de monedas de cobre o un cuchillo de metal,
ambos de cualidad caliente, sobre el abdomen de la mujer encinta, repele el dafio
trio del eclipse. Esta explicacion podria aplicarse a los ataques de la #abuepoche y
el mocuepani, sin embargo, no encontraria apoyo en la utilizacién, décadas atris,
de espinas de naranjo. En este caso, es evidente que la forma puntiaguda de las
espinas era dispuesta como un arma defensiva contra aquellos seres siniestros.

Solamente una vez nos relataron que la #Zahuepoche hace dormir a sus victimas
para chuparles la sangre, ya fueran nifios o adultos. Esta capacidad de inducir
el suefio es compartida con el mocuepani, quien, a solicitud de un joven, le soli-
cita raptar a una muchacha de su casa para poder casarse a la fuerza con ella, y
para esto, hace dormir a los habitantes de la casa. De las pocas menciones que escu-
chamos de ataques de brujas contra personas adultas, nos contaron en Mami-
quetla (informante dofia Cipriana, entrevistada en 2010) el caso de un sefior al

132 Jaime Echeverria Garcia



que le chupé el brazo una tahuepoche, y que estuvo a punto de morir por el con-
tinuo sangrado durante todo un dia. Se le traté la herida con un hongo llamado
popocananacatl, el cual le fue aplicado seco y pulverizado sobre el brazo.

El rol asignado a la #labuepoche no es contundentemente negativo, pues
algunos afirman que esta no es mala, sino que «son los que cuidan el pueblo,
son como dirigentes, aqui no hacen nada, mds bien cuidan» (informante
don Refugio, entrevistado en 2016). Esta funcién es también compartida con el
nahual. Las brujas y los nahuales locales repelen los ataques de sus homénimos
de otras localidades. «Porque en cada comunidad existen, y en una comunidad
en donde no existe, invaden y llegan a hacer barbaridades, llegan a matar gente,
llegan a causar estragos, matar animales y eso» (informante don Alberto, entre-
vistado en 2010). Debe de haber minimo cuatro #ahuepoche y cuatro mocuepani
en la comunidad para que la resguarden en cada uno de sus rumbos.

Los mitos de la tlabuepoche

Existen varias historias de la #ahuepoche en donde se subraya la relacién conflic-
tiva entre esta y su esposo, motivada principalmente por la desconfianza. Dicen
que a un sefor le contaron que su esposa salia de noche, pero el hombre no dio
crédito a tales palabras. Una noche, la pareja se fue a dormir. Una vez que se
percatd la sefiora de que su esposo ya estaba dormido, se levanté de la cama. El
esposo, que estaba medio despierto para espiarla, vio cémo su mujer se corté
la pierna y la puso parada junto al fogén. El hombre se levanté, pero su mujer
ya no estaba. De repente escuché un ruido en el techo, que era de una persona
que habia llegado para llevarse a su esposa; y asi, se fueron los dos en forma de
guajolote. El hombre tomé la pierna y la puso en el fuego; e inmediatamen-
te lleg6 su mujer chillando y quejindose de que le habia quemado la pierna,
que ya se estaba muriendo. El hombre le respondié que él no lo hizo, pero
la mujer argumenté que lo vio quemar su pierna desde lejos. Este, entonces, la
confrontd y le reclamé su salida de noche. Posteriormente, la mujer se fue a acos-
tar. Sintié ardor en todo el cuerpo y luego fallecié.

En otra variante de esta historia, que me fue proporcionada en Mamiquetla,
tras convertirse en guajolote, la bruja se fue volando con un #ahuepoche hacia
las lomas. Ahi se reunian para bailar y compartir entre todos la sangre que acaba-
ban de chupar de sus victimas. En una ocasién, el esposo de la bruja desperté y no
estaba ella. En una segunda ocasion fingié estar dormido para espiarla. Se levan-

El mito y las entidades sobrenaturales entre los nahuas de Xolotla, Sierra Norte de Puebla 133



t6 de su cama, y al ver la pierna en el fogén, la colocé en el fuego. En ese instante
regresé su mujer en forma de guajolote y le pidié que no lo hiciera. Le explicé
que siempre habia hecho eso, pero que no hacia cosas malas, pues solo se reunia
con otros tlahuepoche. Y para dar prueba de ello, lo invité a que la acompanara. El
hombre accedi, retiré la pierna del fuego y se fue volando encima de su esposa.
Ella le advirtié a su esposo que cuando le ofrecieran de comer, que no pidiera
sal. E1 hombre ignoré la advertencia y pidié sal, e inmediatamente todos se
fueron. Acto seguido, llegaron tigres que se lo querian devorar, pero el hombre
se salvé al subirse a un arbol. Luego regresé su esposa en forma de guajolote y
le dijo que su peticién de sal habia espantado a los #ahuepoche. Volvieron a su
casa, donde el senor murié de susto; mientras que la bruja se quedé con la pier-
na quemada.

Esta narracién estd inserta en el tiempo mitico, y con base en el sistema indi-
gena de eras ciclicas, puede corresponder a una época pasada. E1 motivo que me
sugiere lo anterior es la llegada de los tigres. Si tomamos como punto de referen-
cia una de las eras, o Soles de los antiguos nahuas, podemos encontrar elementos
semejantes. El Sol de Tierra (Tlalchitonatiuh) o Sol de Jaguar (Ocelotonatiuh)
era habitado por gigantes, que, como sefialamos al inicio del texto, posefan una
malformacién en las extremidades inferiores, especificamente, tenian las piernas
muy delgadas, como de jilguero, de ahi su nombre en nahuatl: fzocuilicxime. Por
este motivo, se saludaban diciendo: «No se vaya a caer vuestra merced», porque el
que se cafa ya no se levantaba. La era de los gigantes fue aniquilada por varios
medios, uno de ellos consisti6 en eclipses de sol y luna, y, al oscurecerse, los gi-
gantes fueron devorados por jaguares (Anales de Cuaubtitlan 2011, 31; Alva
Ixtlilx6chitl 1997a, 264-265; 1997b, 7). Aunque no se menciona directamente en
las fuentes coloniales, una transgresiéon debié provocar el cataclismo de esa era.
En el pensamiento nahua del periodo Posclasico, la transgresion es el elemento
fundamental que motiva la destruccién y el advenimiento de las eras (Echeve-
rria Garcia 2012, 224; 2018, 294-295).

Con este antecedente, ciertos elementos de la historia de la tlabuepoche pue-
den tener mayor realce. Las brujas, como los gigantes, poseen una pierna delgada,
lo cual revela su condicién contraventora. La peticiéon de sal por el esposo puede
interpretarse como una transgresion, la cual provoca la huida de los tabuepoche,
los habitantes de esa era, y la llegada de los tigres. Esto da por finalizada dicha
era. Incluso, la transgresién pudo ocurrir desde el momento en que la bruja decide
llevar a su esposo con los demads #ahuepoche.

134 Jaime Echeverria Garcia



Dentro de esta interpretacién general, la sal tiene un simbolismo particu-
lar. Esta representa el mundo de la cultura, de tal manera que se opone a las
tlahuepoche, que encarnan el salvajismo, por eso se espantan y huyen cuando el
hombre pide sal. No obstante, esta atrae a otros seres salvajes, los tigres. Por otro
lado, Ia peticién de sal constituye una transgresion alimentaria, y esta se repite en
otra versioén del mito de la zlahuepoche, en la cual el esposo no pide sal, sino que
se rehusa a ingerir la sangre que las brujas han chupado y vertido todas juntas
en una cazuela, a la cual le llaman mole.

Quiero terminar este apartado con una tercera versién del mito de la bruja,
mucho mas amplia que las anteriores y con elementos mds variados, la cual me
fue proporcionada por el informante don Alberto Hernindez Casimira. La
primera parte de la narracién es la misma que en las anteriores. E1 hombre se
va a dormir solo, mientras que su esposa nunca aparece. El sospecha de la fide-
lidad de la esposa y la espia. Ocurre el proceso de transformacién de la bruja
en guajolote y al tender el vuelo echa lumbre detris de si. La segunda vez que
ocurre esto, el hombre decide tomar la pierna del fogén y no soltarla hasta
que ella regrese. Es interesante esta versiéon porque no se dice que el esposo
meta la pierna al fuego, solamente toma posesién de ella. Esta acciéon obliga a
la bruja a volver. Ella le dice: «Oye ti, ¢qué estds haciendo aqui? ;Por qué me
agarraste la pierna?». A lo que él responde: «Yo quiero saber qué estds hacien-
do conmigo, por qué noche tras noche estds saliendo, me estds abandonando».
Ella pide que no se enoje y, con la condicién de que suelte la pierna, le ofre-
ce llevarlo a donde ella se retne con otras #ahuepoche y darle de comer de lo
que ellas ingieren: «LLlegamos y comemos mucho mole, hacen un banquete, ni te
imaginas, es muy bonito donde vamos». El esposo accede y su mujer se lo lleva
cargando en una de sus alas hasta la cima de un cerro.

Ahi se reinen muchas #lahuepoche y empiezan a hablar. Alguien deposita una
cazuela grande y todas las brujas se van. Le dice la mujer a su esposo que se espere
ahi, que ahorita regresan. Al poco rato llegan. Y asi como estaban todas, cargadas
de sangre, empezaron a vomitarla en la cazuela hasta llenarla. Ya después dicen:
«Ora si, ora si, a comer». «Come, chupa la sangre», le dice a su marido. Mientras
él rechazé la invitacion, las brujas volvieron a absorber toda la sangre, la cual
es confundida con el mole. Es en este punto donde acaba la narracién anterior,
pero la historia continta y se desarrolla en otros eventos en donde las brujas ya
no son las protagonistas, sino el esposo de la #/ahuepoche. Ante su negativa, como
una forma de castigo, la bruja lo lleva a otro lugar, a un cerro mis lejano donde
se encuentran a unas personas que estin moliendo tortilla dentro de una cueva.

El mito y las entidades sobrenaturales entre los nahuas de Xolotla, Sierra Norte de Puebla 135



La bruja le dice que son mujeres, pero en realidad son ranas. «Si no comiste [...],
ahora tienes que comer con estas mujeres», le dice al hombre; a lo que responde:
«Pero ¢cémo voy a comer?, pues es pura ceniza lo que estin haciendo ahi, no
es tortilla, es ceniza».

Al no comer, se lo vuelve a llevar a otro monte. Ahi hay hombres que estdn
chapeando, y con cada golpe de machete que asestan producen el rayo. Ellos le
dicen que si quiere comer, debe de trabajar, chapear el monte. El les pide pres-
tado un machete. Tras darselo, se da cuenta de que estdi muy pesado y no lo
puede levantar. E] hombre dice que no va a poder trabajar, pero ellos respon-
den que si lo puede hacer. Sin saber cémo, el esposo de la bruja empieza a
trabajar como aquellos hombres. Pero con su machete, bien filoso, también de-
rriba los cerros. Los hombres le retan a que tumbe un determinado cerro que
se encuentra cerca del mar. Ahi estaba un cerro, le propina un machetazo, pero
en realidad no era un cerro, sino una nube. Al darle tremendo golpe a la nube, el
hombre sale volando con su machete y se va directo al mar, donde es sepultado.
«Y dicen que el estruendo del mar proviene de aquel hombre que sigue golpean-
do al mar, sigue [...] [asestindole] machetazos al mar, y es el que produce el
estruendo del mar, el marido de la bruja».

La anterior narracién es un buen ejemplo de la estructura del mito me-
soamericano, cuya concatenacién de temiticas disimiles es uno de sus rasgos.
Se parte de una historia, cuyo desarrollo, préximo a llegar a un final I6gico, desde
una visién occidental, no tiene un desenlace, sino que contintda al entrela-
zarse con otra tematica, y asi sucesivamente. Muchos relatos son narrados de for-
ma parcelada, pero es muy posible que en su origen estuvieran integrados a
otros relatos, haciendo de una historia una gran serie de historias. En nuestro
ejemplo, con la historia inicial de los avatares de la bruja y de su esposo, bien
conocidos no solo entre los nahuas sino entre otros grupos indigenas, se transi-
ta a las aventuras del hombre por diferentes tiempos-espacios hasta convertirse
este en el causante del estruendo del mar. Ahora expliquemos algunos aspectos
de la narracién.

En este relato, mds que en los anteriores, se aprecia mejor la oposicién
que se establece entre el salvajismo y la cultura, encarnada en la pareja de la
bruja y su marido. A la bruja le corresponde el dmbito bestial, frio, nocturno
y mortifero, mientras que el hombre detenta la cultura, no solo por representar
lo masculino, sino por rechazar lo salvaje y la muerte. En contraste con la vida
en la comunidad, en los cerros se desarrolla otro tipo de convivencias que estd mas
ligado al inframundo, de tal manera que estas elevaciones geograficas pueden ser

136 Jaime Echeverria Garcia



pensadas como lugares de inversiéon. En una de las cimas bailan los z/abuepoche,
tanto mujeres como hombres, y disfrutan del banquete de la sangre humana, a la
que llaman mole, que es otra sefia de inversién de lo propiamente humano. Tras
rechazar la ingestién de sangre, el hombre es conducido a otro cerro donde se
elaboran tortillas de ceniza, las cuales son una clara alusién a la muerte y al lugar
de los muertos. Entre los varios implementos con que se les enterraba anterior-
mente a los difuntos, se les colocaban siete pequefios itacates de ceniza, que era el
alimento que iban a consumir en el Mictlan, y con el que se senalaba su cam-
bio de condicién, pues dejaban de ser personas. La asociacién de este segundo
cerro con el inframundo se refuerza por el hecho de que el lugar preciso donde
se estdn haciendo las tortillas de ceniza es una cueva, la cual estd vinculada con
el diablo y la brujeria; y que entre los antiguos nahuas era un lugar por el que se
llegaba al Mictlan (Sahagun 1965, 277). En esta ocasién, nuevamente el hom-
bre rechaza comer lo que se le ofrece; asi, muestra una renuencia a formar parte del
ambito de la muerte, se empefia por seguir permaneciendo en la tierra de los
vivos. No por ello deja de transgredir, pues no se ajusta a las normas propias
de ese tiempo-espacio de muerte: rechaza la comida que se le proporciona, y
esto es visto como una grave ofensa que es castigada con la expulsion del lugar.
Si bien la informacién mitica de la #ahuepoche nos autoriza a hablar so-
bre la oposicién salvajismo/cultura entre los nahuas de Pahuatlin, es necesario
expandir los datos que refuerzan dicha oposicién en Mesoamérica, tanto para
tiempos prehispdnicos como contemporineos. Para tal fin, nos apoyamos en
una investigacién que realizamos (Echeverria Garcia 2015) sobre las estrechas
relaciones simbdlicas que mantuvo el mono con la transgresion, el salvajismo
y la deshumanizacién entre los antiguos nahuas. Aqui se destaca que la esencia
de la humanidad estaba puesta sobre la nocién de moderacién, de tal manera
que cada comportamiento excesivo atentaba contra la humanidad de la perso-
na, y, en consecuencia, dejaba aflorar una condicién bestial. Un claro ejemplo
de esto es la accién de la desnudez. En la antigua narracién mitica de nahuas y
mayas se observa que las personas que se desnudan se deshumanizan, ya sea en
un nivel simbdlico o en términos reales a través de su transformacién en monos.
Una de las conclusiones de esta investigacién es que las relaciones y los
desplazamientos que se establecen entre los seres humanos y los animales en
Mesoamérica son variadas y complejas, y no se agotan en los fenémenos del
«tonalismo» y del «nahualismo».* Debemos de considerar otro tipo de relacién,
la cual consiste en que el elemento bestial del ser humano debe ser rechazado
para que la verdadera esencia humana, en conjuncién con la cultura, pueda aflo-

El mito y las entidades sobrenaturales entre los nahuas de Xolotla, Sierra Norte de Puebla 137



rar. En oposicidn, las acciones transgresoras de la persona atentan directamente
contra su humanidad, lo que permite que lo animal interior se vuelva manifiesto.
Un aspecto fundamental que revela el simio es que la nocién de humanidad,
instaurada por las prohibiciones culturales, no puede concebirse aislada de la
idea de salvajismo. En un sentido evolutivo, para alcanzar la humanidad, em-
parejada con la civilizacién, se debe de transitar previamente por un estado
salvaje. Y solo con la adquisicién de determinados signos materiales —e inma-
teriales— de cultura es posible adoptar de manera definitiva la condicién de
ser humano (Echeverria Garcia 2015, 165).°

Al analizar narraciones huaves sobre encuentros sexuales entre humanos
y animales, Alessandro Lupo llega a semejantes planteamientos. Respecto del
cuento de Xawealat —un joven que se come a su hermana, viola a la Luna y poste-
riormente es convertido en conejo por esta—, dice Lupo (2015, 136): «representa
en clave amerindia el eterno dilema de la relacién entre el imperio de los ins-
tintos y la libertad de accién del sujeto, entre los ocultos e [...] [incontrolables]
componentes ferinos del inconsciente humano y la necesidad del ser humano,
para distinguirse de los animales y elevarse por encima de ellos, de someterse
a una larga y fatigosa disciplina cuyo resultado es un equilibrio siempre fra-
gil». El antropélogo termina afirmando que, mediante la apropiacién de los va-
lores culturales y el dominio de los impulsos animales, la sociedad huave trata
de hacer plenamente humanos a sus integrantes (138).

Finalizada esta digresion, regresemos al tema que nos ocupa. La presencia
de ranas en un lugar inframundano también tiene una explicacién. Aunque no
hemos encontrado informacién sobre el simbolismo de la rana en Xolotla, pode-
mos, con ciertas reservas, extrapolar lo que dicen los nahuas del sapo al otro ba-
tracio. El sapo es concebido como un animal asqueroso utilizado en la brujeria,
que suele ser introducido en la gente para provocar el dafio. También es pensa-
do como un vampiro que succiona la sangre, pero a distancia. Esta connotacién
lo asocia con la tlabuepoche y, a su vez, con el murciélago, animal del zzizzimitl,
del diablo. Asimismo, se dice entre los nahuas de Pahuatlin que cuando sea el
fin del mundo, todos los enseres domésticos y otros objetos de la casa se van a
convertir en animales y van a exterminar a los humanos, debido al mal uso que
se les dio. De esta manera, por ejemplo, una viga puede convertirse en una vi-
bora y una olla en un sapo. Por ultimo, en el relato se asocia directamente
a la mujer con la rana.® En consonancia con lo anterior, vale la pena mencio-
nar que en algunos paises latinoamericanos como Nicaragua y Colombia, el
sapo es un eufemismo de los genitales femeninos (Eduardo 2009). En resumen,

138 Jaime Echeverria Garcia



las propiedades simbdlicas del sapo pudieran ser andlogas a las de la rana, de
tal manera que ambos batracios estarian asociados en Xolotla con la brujeria, la
muerte, el inframundo, la mujer y probablemente con la sexualidad femenina.

El tercer destino al que llega el esposo de la #ahuepoche es otro cerro, que,
a diferencia de los lugares anteriores donde domina la muerte, este apunta a
una morada sobrenatural, posiblemente celeste. La particularidad de los hom-
bres que estdn ahi es que con cada golpe de machete que dan producen el rayo.
Estos son precisamente los #apetancame, un grupo de espiritus autéctonos pero
que se les representa de forma humana, los cuales son descritos como hombres
de ropa blanca que van volando con una nube sobre su cabeza y con su machete
en mano. Con cada movimiento de machete se produce un trueno. En este lugar,
a diferencia de los otros dos cerros, se le ofrece al hombre comida a cambio de
trabajo, lo cual corresponde netamente a una légica humana y cultural. Una vez
que obtiene un machete no lo puede cargar, le dan dnimos los #lapetancame,
y posteriormente comienza a trabajar. De alguna manera, incluso llega a
derribar cerros con el machete. Aunque no lo menciona la narracién, si la
comparamos con una de sus versiones —como se verd a continuacién—, pode-
mos inferir que la accién de tumbar cerros es una falta que debe ser castigada,
y son los zlapetancame quienes se encargan de ello al tenderle una trampa al
hombre. Lo retan a que derrumbe un cerro cerca del mar, el cual, en realidad, es
una nube. Asi, al momento de asestarle semejante golpe a aquel, el hombre sale
volando con todo y machete en direccién al mar. Y ahi se qued6 sumergido, con
su machete, y con cada golpe que le da al mar provoca estruendo en este. Final-
mente, el hombre es dominado por completo, pero no por las fuerzas salvajes e
inframundanas, sino por las fuerzas sagradas y celestes.

Esta dltima parte del mito de la #ahuepoche mantiene una estrecha relaciéon
con otro relato que nos fue proporcionado por el informante don Hipélito Var-
gas en el 2016, y que en cierta manera es otra versién de cémo el marido fue
a dar al fondo del mar para siempre. Asimismo, da la pauta para hablar de los
chichipahuatzitzi, previamente mencionados. En esta historia se dice que habia un
hombre que estaba un poco loco, era muy fuerte y agresivo, tanto que mataba
gente: «Agarraba [a] una persona y la tiraba unos cien metros y quedaba muerta.
Ante la desesperacion y el gran miedo que provocaban las acciones de este hom-
bre, su familia y la demds gente hablaron con los chichipahuatzitzi para buscar una
solucién, quienes los tranquilizaron. Estos espiritus puros crean una montafia de
nube y, mediante engafios, hacen que el hombre la suba corriendo y llegue hasta
la cima. Al subir a la nube, el hombre se fue al vacio y cayé con sus pelos todos

El mito y las entidades sobrenaturales entre los nahuas de Xolotla, Sierra Norte de Puebla 139



despeinados hasta el fondo del mar. Inmediatamente, estos se volvieron raices y
empez6 a llorar y a quejarse de lo que le habian hecho. Decia que €l queria ser
un hombre bueno y regresar a su casa. Sin embargo, lo sentenciaron a quedarse
ahi, pero, en compensacién, cuando quisiera comer cualquier cosa, solo tendria
que mover el dedo gordo del pie o de la mano para que el mar tronara y llovie-
ra con mucha fuerza. Esto haria arrastrar cualquier tipo de alimento, incluso per-
sonas. Y se dice que el hombre se alimenta de todo ello y estd complacido.

Los chichipahuatzitzi o espiritus puros

Adelantamos al inicio del texto que los chichipahuatzitzi son entidades sobre-
naturales que provocan los fenémenos meteorolégicos, y, de acuerdo con cada
evento, conforman grupos definidos. Propiamente, los chichipahuatzitzi corres-
ponden a los dioses autéctonos, volcados totalmente hacia la naturaleza. Esto se
acentda con el concepto chipahuac, cuya definicion de ‘pureza’ podria extender-
se hacia lo originario. Entonces, los chichipahuatzitzi son los dioses de antigua
raigambre, de origen prehispdnico. Asi, tenemos a los abuacante, dioses de la
lluvia; los mexhuacante, deidades de las nubes, y los #apetancame, divinidades del
rayo. Y, mds que ser dioses, son la lluvia, las nubes y el rayo en si mismos. A estos
debemos agregar a los tepeme o coixehuame, dioses del monte, y a las tenana’me,
las diosas de la maternidad. Al sefialarlos como dioses, estamos respetando la
traduccién que hizo un informante de ellos, pero en un sentido mds apegado
a la lengua, deben ser considerados como duefos, pues en algunos nombres estd
indicado el posesivo Aua, como en ahuacante y mexhuacante: los ‘duenos del agua’
y los ‘duenos de las nubes’, respectivamente; igualmente en pilbuacante, las ‘due-
fias de los niflos’, que es otro apelativo de las zenana’me.

En estricto sentido, los términos abuacante, mexhuacante'y pilhuacante corres-
ponden a lugares, tal como indica el locativo —can, que acompafia a la marca
de poseedor —hua. Entonces, se traducirian como ‘lugar de los duefios del agua’,
‘lugar de los duefios de nubes’y ‘lugar de las duefas de los nifios’, respectivamen-
te. La terminacién —# en los anteriores conceptos no sigue un orden gramati-
cal, pero es utilizada por uno de nuestros informantes (don Alberto Herndndez)
como una marca de plural. Asi se aprecia en conceptos como zoapilte y cuatualte,
que son nombres dados a los aires buenos, de los cuales se hablard mds adelante.
Otro indicio de esto es que don Alberto y otra informante partera, dofia Juana
Téllez, utilizan el vocablo pilhuaca como singular de pilhuacante. E1 hecho de que

140 Jaime Echeverria Garcia



a las deidades autdctonas se les llame con nombres de lugares puede deberse a
que sus apelativos son contextuales, es decir, se alude a estos a partir de sus pro-
pios contextos geograficos, que son sus lugares de culto: los cerros.

Los chichipahuatzitzi son principalmente espiritus, pero también tienen apa-
riencia fisica. Pueden ser grandes o de pequefia estatura. Se dice que son los
espiritus de los duendes, aunque también son hombres. Recuperamos las pala-
bras de un xoloteco respecto de su apariencia fisica:

Dice mi pap4, antes, como trabajaba en el terreno, de momento se nublé y em-
pezé a llover, y vio a una persona, va volando asi, y lleva la nube en la cabeza,
una bolita asi, como remolino. Iba volando una persona, va parado, caminando,
no se veia en qué estaba parado, va volando, cargando la nube en su cabeza,
y va con su espada. Mueven la espada y truena. Son blancos, de camisa
blanca y ropa toda blanca (informante don Refugio, entrevistado en 2016).

Estos espiritus reflejan su pureza mediante el color blanco. Son los encarga-
dos de levantar las nubes y hacer llover; también son los que generan los rayos y
los truenos. Viven en los cerros, que se piensan como huecos. En determinados
cerros, el tlamatqui les deposita su ofrenda para obtener la sanacién de un en-
termo. Para realizar esto, el #lamatqui se amarra una cuerda y baja por el interior
del cerro hasta llegar a una puerta que estd abierta, la cual debe de pasar de largo
y seguir caminando. Quien tiene buena suerte se encuentra una cazuela grande
llena de pesos, pero esta tiene una vibora dentro. Aunque el #amatqui tema el
dano que le puede infligir el ofidio, los chichipahuatzitzi lo protegen. Sigue su
camino y se encuentra con una imagen de Cristo crucificado, una de la Virgen y
velas; ahi estdn los chichipahuatzitzi, pero del otro lado hay un espiritu malo.

Tlapetancame

Por la importancia que tiene el rayo en la comunidad de Xolotla, los tlapetancame
es el grupo de chichipahuatzitzi que tiene el rol mds protagénico en la actualidad,
pero no hay que perder de vista que todos los chichipahuatzitzi forman parte
de un mismo grupo. El rayo, tlapetlan en nihuatl, tiene un simbolismo diverso
y ambivalente entre los nahuas, que va de un buen augurio hasta algo que pro-
duce miedo por los efectos perjudiciales que puede ocasionar. Como sefialamos
hace un momento, el #lamatqui ofrenda e invoca a los #apetancame para que res-
tauren la salud de un enfermo. Cuando cae un rayo cerca de la casa de este o

El mito y las entidades sobrenaturales entre los nahuas de Xolotla, Sierra Norte de Puebla 141



cuando se escuchan truenos, puede interpretarse que el enfermo va a sanar, es
decir, el rayo viene a remover la dolencia. Sin embargo, en este mismo contexto,
la interpretacién dada a dicho fenémeno natural puede ser de forma contraria:
cuando un enfermo estd a punto de morir cae un rayo para levantar su alma,
para llevarsela; son los #apetancame los que se la llevan. Igualmente, cuando el
rayo o el trueno espanta a alguien, se llevan su espiritu. Entre los antiguos na-
huas, el verbo #aguizahuia remitia al espanto que provocaba el estruendo de un
rayo o cualquier ruido subito fuerte, y que hacia temblar la parte superior del
cuerpo (Echeverria Garcia 2012, 34-35). Los rayos son considerados malos en
Mamiquetla, porque, ademas de espantar, pueden golpear la cabeza y provocar
la muerte. Incluso, el resguardo dentro de la casa no es suficiente para evitar el
dafio del rayo y la consiguiente muerte. El golpe que produce este no necesa-
riamente genera un deceso instantdneo, pero la afectacién ya estd hecha, de tal
manera que la persona puede fallecer uno o dos anos después. Y asi como los
rayos pueden indicar curacién, también son enviados por lo brujos para dafiar a
las personas.

Los rayos igualmente desempefian un papel justiciero. Se piensa que cuando
caen en la tierra pueden llevarse el alma de los que han cometido faltas muy
graves, como es el incesto, la violacién, el asesinato y el robo de terrenos. Algo
que refuerza lo anterior es que cuando se le estd dando sepultura a una de estas
personas casi inmediatamente cae un rayo. En ese momento se dice que este se
lo ha de haber llevado.

Otro registro de significado de este fenémeno meteorolégico tiene que ver
con las mujeres que murieron de parto. Asi, se afirma que cuando se escuchan
truenos, los #apetancame las estin jalando de los cabellos. Es interesante esta
informacién porque nos habla de la condicién diferente atribuida a las muje-
res una vez que murieron por parto. Hay que recordar que entre los nahuas del
siglo xv1, estas mujeres, especificamente las que sucumbieron durante el primer
parto, eran divinizadas y acompanaban al sol en su recorrido desde el mediodia

hasta el ocaso (Sahagun 1970a, 163).

Ahuacante
Anteriormente, cuando la produccién agricola dominaba el trabajo entre los na-

huas de Xolotla, los abuacante tuvieron un papel fundamental. Al ser los due-
fios del agua, su actividad benefactora era indispensable para el buen desarrollo

142 Jaime Echeverria Garcia



de la siembra, y su culto era el elemento esencial que la propiciaba. En la actua-
lidad, el ritual dedicado a los ahuacante ya no se practica, pero algunos nahuas con-
servan en su memoria un registro detallado de su culto, el cual vamos a describir.

Si bien los abuacante era un grupo muy importante, y a ellos se les dedicaba
exclusivamente la fiesta de mayordomia que se celebra en mayo, todos los chichi-
pabuatzitzi estin relacionados con el agua: los mexhuacante atraen la lluvia por
medio de las nubes; y el tronar del cielo, auspiciado por los #apetancame, es un
signo del inicio de la temporada de lluvias. De esta manera, a estos duefios tam-
bién se les hacia fiesta en mayo. Agua, nubes y rayos forman parte de un mismo
complejo.

La celebracién dedicada a los ahuacante se realizaba en la época de siembra, po-
co antes de que empezara a llover, la cual podia ser de febrero a junio, dependien-
do de si se ejecutaba en la parte baja o alta de la sierra. La fiesta no se limitaba
a los ahuacante, también se conmemoraba a todos los elementos que estuvieran
relacionados con el agua: a las nubes, a los rayos, a la tierra y a los cerros. Estaba
destinada a propiciar las lluvias abundantes y una buena cosecha. Primeramente,
se reunian los tlamatqui y los ancianos para pedirles a las autoridades que fueran
de casa en casa solicitando viveres: maiz, frijol, panela, pan y también aguardien-
te o refino. Esto se hacia una o dos semanas antes de la celebracién. Después de
que se reunia todo lo recolectado, durante una semana se festejaba a un zeponaztli,
muy posiblemente de origen prehispénico,’ el cual tenia un papel central en la fies-
ta. De hecho, la celebracién giraba en torno al instrumento, lo cual se explica por
ser considerado como la deidad mas importante de los abuacante. Este idiéfono,
tallado en madera y ahuecado, fue robado en 1969.% Se le llamaba Maria Teresa.

Existen dos versiones del nombre. Una refiere que su nombre original era
Xicotencatl, pero posteriormente se le cambié a Maria Teresa. La otra versién
consiste en que Maria Teresa fue el nombre de la persona que construy6 el tem-
plo catdlico,y que con el fin de perpetuar dicho nombre se le atribuy6 al zeponaz-
t/i. Entonces, durante una semana se hacian festejos. Por 1a noche se hacfan ritos,
que consistian en bailes, enfloramiento y ruegos. Y durante el dia se le lleva-
ba a bafar a cuatro o cinco manantiales sagrados. Esto mantiene concordan-
cia con la creencia de que los ahuacante viven en estos lugares acuaticos. Cada
lavamiento era acompanado con el sacrificio de guajolotes, gallinas, ofrendas de
comida, bailes, y también se le tanfa. En este contexto le solicitaban el agua.
Después de haber bafiado al zeponaztli, los encargados de esta tarea aventaban el
agua al cielo, y decian que a los pocos minutos empezaba a llover. Todo esto ocu-
rria en cada uno de los manantiales, uno por dia. Se tenia por costumbre que los

El mito y las entidades sobrenaturales entre los nahuas de Xolotla, Sierra Norte de Puebla 143



encargados de transportar el zgponaztli fueran ‘nifios virgenes’, es decir, chipahuac,
‘puros’. Este dato se hace comprensible si revisamos las fiestas de las veintenas de-
dicadas a los dioses de la lluvia entre los mexicas, en donde los nifios desempena-
ban un rol ritual fundamental. De acuerdo con Sahagun (1981, 42), en las veinte-
nas Atlcahualo, Tozoztontli y Huey Tozoztli, se les pedia a los tlaloque las
lluvias necesarias para la siembra. En estas fiestas se compraban nifios que
tuvieran dos remolinos en la cabellera para ser sacrificados por extraccién del
corazén en la cima de sierras elevadas.

Las reminiscencias e intercambios de elementos en las fiestas dedicadas a
los dioses del agua entre los antiguos nahuas y los contemporineos son eviden-
tes. Los ahuacante ticilmente se identifican con los #/alogue, al ser ambas deida-
des del agua. Los nifios, ademds de ser ofrendas agradables para los #lalogue, de-
bieron identificarse con ellos en términos fisicos, pues se dice que los zlalogue
eran «pequefios de cuerpo» (Historia de los mexicanos por sus pinturas 2002, 29).
En este sentido, los enanos también eran sacrificados para aminorar el tiempo
de sequia (Echeverria Garcia 2012, 97-98). Y pensando en el concepto chipahuac,
no estd de mas comentar que los albinos igualmente eran sacrificados por los
mexicas para solicitar las lluvias a las deidades del agua (Torquemada 1975, 181).

Teniendo en mente la informacién anterior, se pueden determinar con ma-
yor facilidad las identificaciones que se establecieron entre los ahuacante y los
nifios, que motivaron la funcién de estos como cargadores del zeponaztli: tanto
los nifios como los ahuacante son chipahuac, y ambos son de pequena estatura, pues
hay que recordar que los chichipahuatzitzi pueden ser concebidos como ena-
nos. Estas identificaciones, asi como la mayor fuerza de espiritu atribuida
a los infantes por su pureza sexual, originé pensarlos como seres que propicia-
ban la lluvia. Con seguridad, el elemento sacrificial en las fiestas dedicadas a los
tlaloque entre los nahuas del Poscldsico —los nifios— fue sustituido en el contex-
to de Xolotla por el sacrificio de guajolotes y gallinas.

Algunos xolotecos creen que, a partir del robo del zeponaztli, 1a tierra dejé
de ser productiva, pues los rituales se interrumpieron. Otros, en cambio, se
lo atribuyen al medio ambiente, los pesticidas y el monocultivo.

Mexhuacante

Del tnico grupo de deidades del que no obtuvimos informacién especifica fue
del de los mexhuacante, los ‘duenos de las nubes’. Sin embargo, se les pueden

144 Jaime Echeverria Garcia



atribuir los rasgos generales conferidos a los chichipahuatzitzi, por lo que tie-
nen forma humana, van volando con una nube sobre la cabeza y con espada en
mano, y cada vez que la agitan, truena; e igualmente estin vestidos de blanco.
Viven en los cerros. Sus funciones son levantar las nubes y hacer llover, generan
los rayos y truenos.

Pilhuacante

La diosa de los nifios también recibe los nombres de Zohuapilli y Tenanamitl.
Estos conceptos apuntan a la capacidad reproductiva de la mujer, la materni-
dad y la infancia. De esta manera, es la deidad a la que se invocaba durante el
embarazo, el parto y el puerperio, y también para el cuidado de los nifios peque-
fios. Existe un cerro que recibe su nombre, el Zoapilpa, también llamado cerro
Boludo, en el cual las mujeres depositaban ofrenda para solicitarle el oficio de
partera, pedidora y curandera. Lo mismo hacfan los hombres para el oficio
de musico y curandero, por lo que el ambito de accién de la Zohuapilli se amplia
a los demads trabajos rituales.

La Zohuapilli habita en el agua, y cuando las parteras iban el primer dia a
lavar al rio la ropa de la puérpera, previamente tenian que ofrecer al agua hilos
de colores negro, rojo, azul y blanco, que representan los colores del arcoiris, asi
como papel china, pan, flores, cigarro y refino o aguardiente. Las mujeres emba-
razadas que igualmente acudian al rio a lavar debian de ser cautas y pedirle per-
miso al agua y ofrecerle alguna ofrenda, pues de no hacerlo, existia el riesgo
de que la Zohuapilli, ofendida, hiciera abortar al nifio. A esta deidad también se
le pedia para que aliviara la enfermedad de los pequefios.

Nos narraron que hace tiempo, un habitante de Atla pasé por el Zoapilpa y
vio una ofrenda en una cueva dispuesta sobre una piedra lisa y redonda. El la des-
precié y oriné sobre ella. Después de orinar, unas personas chiquitas vestidas de
negro empezaron a bailar en la piedra. Al término de la danza, enfermé el hom-
bre; y a los tres dias fallecié. Nuestro informante nos comenté que los ‘duefios de
la cueva, los zoapilte, son aires buenos, pero decidieron castigar con la muerte la
afrenta cometida por aquel hombre. Es interesante esta historia porque estable-
ce una relacién entre los chichipahuatzitzi y los aires, especificamente los ‘aires
buenos’, los cuatualte. A los aires se les llama igualmente zofahuan, ‘nuestros padres’.
Este es un dato més que nos habla de la ancestralidad de los chichipahuatzitzi.

El mito y las entidades sobrenaturales entre los nahuas de Xolotla, Sierra Norte de Puebla 145



La Sirena

Zoliman y Selema son otros de sus nombres. Al ser la duefia del agua, forma
parte de los chichipahuatzitzi; y como en el caso de los abuacante, a ella se le
pide la lluvia. Igualmente tiene potestad sobre todos los animales acudticos.
Dicen que el agua en la que vive es cimarrona, mala, por lo que nadie debe de
beber de ella, ni siquiera los animales. Solo los brujos se pueden acercar.

Entre los nahuas de Pahuatlin, la Sirena y la Llorona se fusionan en un solo
personaje. Dicen que se aparece por las noches en una loma o un llano, pero no a
cualquiera, solamente a los hombres aventureros y violadores. Atrae sexualmente
a los varones y los conduce hacia cuerpos de agua. Esto lo consigue haciéndoles
perder los sentidos. Y en el momento en que el hombre se acerca para poseerla,
ella se defiende y termina por ahogarlo. Una particularidad de la Sirena es que
canta. En forma humana, es hermosa, alta, rubia, pero con ropa indigena y trenza
larga. Dicen algunos que la Sirena se aparece en el mar o en el rio, pero precisan
que cuando lo hace en el rio es la Llorona. Dentro del agua, ella toma la forma de
un pez de gran tamafo; de esta manera, se establece un estrecho vinculo entre los
peces y la Sirena, al grado de que si se pesca en exceso en un pozo o un rio donde
habita la Sirena, ella se enoja y los seca. Incluso, puede retener consigo al pescador
abusivo dentro del agua; y asi, hacerlo su esposo.

Comentan que la Sirena es la compafiera del arcoiris, y en este sentido,
también provoca el aborto. Por ello, si una mujer embarazada va al rio, por
ejemplo, debe de dejarle ofrenda para no perder a su bebé.

A pesar de ser una mujer peligrosa para los que se la encuentran, existe una
valoracién positiva de ella. Si se le pide y ofrenda, ayuda a que el trabajo sea prés-
pero: propicia una buena siembra y la llegada de buenos clientes, hace rendir el
dinero y provee de alimento.

El Coixehuatl

El es el Duefio del Monte y de los Arboles, y por lo tanto, no se podia talar
sin su permiso y sin dejar ofrenda. Dicen que a veces se escucha que alguien
corta drboles, pero nunca se ve; y, en realidad, no se estdn talando. Tiene figu-
ra antropomorfa, pero su particularidad es que su ropa estd hecha de remiendos
y estd cubierto por plumas enredadas que le dan la apariencia de pelo de borrego.
De esta manera, dicen que tiene su pelo muy chino.

146 Jaime Echeverria Garcia



Para un xoloteco (el informante don Hipélito), el verdadero nombre del
Duefio del Monte es Cucehuatl, que proviene de cebualo, ‘sombra’; mientras que
Coixehuatl o Cuxehuatl son términos mal aplicados por los que no saben, pues
literalmente significan ‘el que pela palos’. EI Cucehuatl es el que cuida los arbo-
les mediante una sombra que los cubre, sin embargo, esta ya no se observa
en la actualidad.

A partir de las caracteristicas fisicas de esta deidad y de la confusién de su
nombre planteada por don Hipdlito, cabe la posibilidad de establecer un pa-
ralelismo entre el antiguo dios Xipe Tétec y Coixehuatl. En primer lugar, la
apariencia de este cubierto de plumas enredadas que asemejan pelo de borre-
go recuerda la piel humana desollada en tiempos prehispanicos, que era vesti-
da por determinadas personas (Sahagin 1970b, 39), dejando ver la parte inter-
na, las marcas de grasa, tal como se representa en las esculturas cerimicas de
Xipe Tétec. En segundo lugar, lo que el informante plantea como la confusién
de algunos xolotecos, resulta ser muy significativo porque permite reforzar las
identificaciones entre ambas deidades. Arriba dijimos que para don Hipdlito, el
Coixehuatl o Cuxehuatl es ‘el que pela palos’. En estrecha semejanza, el voca-
blo xipe, ‘desollado’, proviene del verbo xipehua, que quiere decir tanto ‘desollar’
como ‘descortezar’ (Molina 2004, 39v, 43v). Un tercer elemento que puede
abonar al vinculo entre ambas deidades es su dmbito de accién: Xipe Tétec
estuvo asociado con la renovacién de la vegetacién, mientras que Coixehuatl es

el Dueiio de los Arboles.

Conclusiones

Las culturas indigenas se han mantenido en una constante transformacién a
través del tiempo. En ciertos momentos histéricos, los cambios han sido mas
drésticos. Con el avance de la modernidad sobre el territorio nacional, los pro-
ductos culturales autéctonos se han desvanecido de forma vertiginosa, lo que
hace que ciertos contenidos de la cosmovision indigena aparezcan como recuer-
dos de un pasado que cada vez se ve mas distante. Lo interesante es que las
pérdidas culturales son procesadas a través de contenidos igualmente culturales,
y un recurso pueden ser las innovaciones en el mito.

Pensamos que el mito de la #ahuepoche, especificamente en el que intervienen
tigres, explica el cambio de pensamiento que han experimentado las comunida-
des nahuas de Pahuatldn, de uno arraigado en las antiguas creencias a otro en el

El mito y las entidades sobrenaturales entre los nahuas de Xolotla, Sierra Norte de Puebla 147



que la modernidad las ha juzgado como cosas del pasado, incluso inverosimi-
les. De esta manera, mediante el recurso mitico de las eras pasadas, habitadas por
personajes transgresores que estdn destinados a perecer, se explica el ocaso de las
creencias que dominaban el pensamiento de la gente décadas atrds, cuando no
habia luz eléctrica en el pueblo. Un tiempo en el que la noche le pertenecia a
las #lahuepoche, mujeres —principalmente— temibles y transgresoras por sus habi-
tos nocturnos, cuya malformacién en una de sus piernas evidencia la falta. Este
tiempo corresponde a una era pasada; ahora, la que gobierna es la era de la mo-
dernidad, a la cual los nahuas se han ajustado o tratan de hacerlo. Una era que a
todos ha alcanzado en mayor o menor grado.

Reconocemos que no contamos con una narracién de la #ahuepoche que nos
permita comparar las modificaciones que ha sufrido su mito, lo cual debilitaria la
explicacién propuesta. Sin embargo, pensamos que los contenidos del mito de
la tlahuepoche que mantienen semejanza con el modelo prehispanico de destruc-
cién de eras permiten darle cierto sustento a lo anterior. Y aqui recuperamos
las palabras de Lépez Austin (2003, 359) vertidas al inicio del trabajo: «La fun-
cién del mito debe estudiarse como permanencia; pero también en sus variacio-
nes, en sus variaciones coyunturales y en su ruptura: es su vida social».

Existe un desfase insoslayable entre oralidad y praxis. Buena parte del
repertorio ritual ha dejado de implementarse, y, con ello, las celebraciones que
se realizaban para propiciar a los distintos grupos de chichipahuatzitzi, quienes
aseguraban el buen destino de la siembra. No obstante, el recuerdo de estos se-
res se ha mantenido vivo en la mente de algunos xolotecos, por lo que la tra-
dicién oral ha seguido teniendo una via de reproduccién en la comunidad,
como ha ocurrido a lo largo de casi quinientos afios. El panteén sagrado que
animaba los rituales en torno a la siembra se concentré en el agua y en los ele-
mentos naturales vinculados a esta: las nubes, los rayos y los cerros. De esta ma-
nera, se constituyeron grupos definidos de seres como fueron los abuacante,
mexhuacante, tlapetancame'y tepeme. Esta especificidad, no obstante, termina sien-
do un criterio metodolégico més que la realidad xoloteca, y pahuateca, en gene-
ral, pues todos ellos actuaban en conjunto y en bloque conformaron los chichi-
pabuatzitzi.

En la esencia de las deidades autéctonas y sus dmbitos de acciéon vemos las
dos preocupaciones vitales de los nahuas pahuatecos: la produccién de la tierra y
la reproduccién humana. Por un lado, la propiciacién ritual del agua, las nubes
y los cerros —pues eran estos sus lugares de culto y son concebidos como con-
tenedores de agua— permitia asegurar o tener un mayor control sobre el buen

148 Jaime Echeverria Garcia



desarrollo del grano comestible, razén por la que en el culto a los abuacante, que
englobaba a casi todos los grupos de chichipahuatzitzi, observamos el mayor des-
pliegue de contenido ritual. Por otro lado, la propiciaciéon de la reproduccién de
nuevos seres humanos no podia sino encomendarse a otro grupo de deidades na-
tivas: las pilhuacante. Ellas, como duefas de los nifos, velaban por su nacimiento
y desarrollo, por lo tanto, mantenian una estrecha relacién con las parteras. Re-
cordemos que estas solicitaban su oficio a las pilhuacante en el cerro de Zoapilpa,
dedicado a la Zoapilli, la diosa de los nifios.

En la siguiente tabla (tabla 1) se resumen las caracteristicas principales de
cada grupo de chichipahuatzitziy la Sirena.

Chichipahuatzitzi

ahuacante

Significado: ‘duefios del agua’

Culto: a ellos se les dedicaba la fiesta de mayordomia cele-
brada en mayo. Su ritual abarcé igualmente la celebracién a
las nubes, los rayos, la tierra y los cerros. Esta fiesta de ma-
yordomia estaba dirigida a propiciar las lluvias abundantes y
una buena cosecha. Del conjunto de deidades que formaban
parte de los ahuacante, una se individualizé y materializé
en un feponaztli, lamado Maria Teresa. Los rituales dedi-
cados a este instrumento musical abarcaron buena parte de
los festejos dedicados a los ahuacante. Estos rituales guardan
una estrecha relacién con el complejo de dioses de la lluvia
de los antiguos nahuas, y con las fiestas de las veintenas dedi-
cadas a ellos, como Atlcahualo, Tozoztontli y Huey Tozoztli.

mexhuacante

Significado: ‘duefios de las nubes’

Rasgos: no se recuperé informacién particular sobre este gru-
po, pero se le puede atribuir las caracteristicas generales dadas
alos chichipahuatzitzi: tienen forma humana, van volando con
una nube sobre la cabeza y con espada en mano, y cada vez que
la agitan, truena. Estdn vestidos de blanco y viven en los cerros.

Ambitos de accién: levantar las nubes y hacer llover, generan
los rayos y truenos.

El mito y las entidades sobrenaturales entre los nahuas de Xolotla, Sierra Norte de Puebla 149



tlapetancame

Significado: ‘duefios de los rayos’

Ambitos de accién: anuncian la salud de un enfermo, levan-
tan el alma de los enfermos que estin a punto de morir y de
los que realizaron faltas muy graves, golpean y provocan la
muerte, son enviados por los brujos para dafiar a las personas.
Cuando se escuchan los truenos, los zlapetancame estin jalando
de los cabellos a las mujeres muertas por parto.

tenana’me, pilhuacante,
Zohuapilli (variantes:
Zohuapilte, Zoapilte)

Significado: ‘diosas de la maternidad’ (traduccién no literal)

Ambitos de accién: la mujer, su capacidad reproductiva, la
maternidad y la infancia, y los trabajos rituales. Se vinculan
con el agua.

Culto: en el cerro Zoapilpa, dedicado a la Zohuapilli, se de-
positan ofrendas para solicitar el oficio de partera, pedidora,
curandera; mientras que para los hombres, el trabajo de musico
y también de curandero.

tepeme, coixehuame

Significado: ‘duefios del monte’. Se individualiza el Coixehuatl,
quien es el Duefio del Monte y de los Arboles

Rasgos: tiene forma humana y se caracteriza por vestir una
ropa hecha de remiendos y estar cubierto de plumas enredadas.
Este elemento lo asemeja con la antigua deidad Xipe Tétec.

Ambito de accién: los drboles, a los que protege a través de
una sombra que los cubre.

Sirena, Zoliman,
Selema, la Llorona

Rasgos: la Sirena se fusiona con la Llorona. Ambas se apare-
cen de noche a los hombres de comportamientos inmorales,
a quienes atraen sexualmente y los conducen a cuerpos de
agua. La Sirena canta, tiene forma humana, es hermosa, alta
y rubia, pero viste ropa indigena y tiene una trenza larga. Es
la compafiera del arcoiris y provoca el aborto.

Ambito de accién: el rio o el mar, los animales acudticos y
la lluvia.

Culto: si se le ofrenda, hace prosperar el trabajo, la siembra
y el alimento.

Tabla 1. Los chichipahuatziziy sus grupos de deidades.

150 Jaime Echeverria Garcia

Elaboracién del autor.




Referencias

Alcorn, Janis B. 1984. Huastec Mayan Ethnobotany. Austin: University of Texas Press.

Alva Ixtlilx6chitl, Fernando de. 1997a. Sumaria relacion de todas las cosas que han sucedido en
la Nueva Espatia, y de muchas cosas que los tultecas alcanzaron y supieron desde la creacion del
mundo, hasta su destruccion y venida de los terceros pobladores chichimecas, hasta la venida de
los esparioles, sacada de la original historia de esta Nueva Esparia. En Obras historicas, t. 1,
editado por Edmundo O’Gorman, 261-393. México: Instituto Mexiquense de Cultura
/ Instituto de Investigaciones Histéricas / Universidad Nacional Auténoma de México.

1997b. Historia de la nacion chichimeca. En Obras Historicas, t. 2, editado por
Edmundo O’Gorman, 5-263. México: Instituto Mexiquense de Cultura / Universidad
Nacional Auténoma de México.

Anales de Cuauhtitlan. 2011. Editado por Rafael Tena. México: Consejo Nacional para la
Cultura y las Artes.

Dehouve, Daniele. 2017. «Los nombres de los dioses mexicas: Hacia una interpretacién
pragmatica». TRACE, 71: 9-39. http://journals.openedition.org/trace/2392.

Echeverria Garcia, Jaime. 2012. «Los miedos entre los antiguos nahuas: Dindmica y motor
del orden social y cosmoldgico» (tesis doctoral, Universidad Nacional Auténoma de
Meéxico). http://ru.atheneadigital.filos.unam.mx/jspui/handle/FFYL_UNAM/5008_
TD118.

2015. «Los excesos del mono: Salvajismo, transgresién y deshumanizacién en
el pensamiento nahua del siglo xvi». Journal de la Société des Américanistes, 101-1 y 2:
137-172. d0i:10.4000/jsa.14376.

2018. «De monstruos y fenémenos naturales: Historia ciclica, presagios y
destruccién de imperios en el Altiplano Central durante el Poscldsico». Relaciones
Estudios de Historia y Sociedad 39 (153): 293-343. d0i:10.24901/rehs.v39i153.379.

Eduardo, Jorge. 2009. «El érgano femenino en el habla popular de Hispanoamérica».
E! Nuevo Diario, 20 de marzo. www.elnuevodiario.com.ni/opinion/43338-organo-
femenino-habla-popular-hispanoamerica/.

Eliade, Mircea. 1985. Mito y realidad. Barcelona: Labor.

Fagetti, Antonella. 1995. «La mujer es como la calabaza: Exégesis del ser y el cuerpo
temenino». En Antropologia simbilica, coordinado por Marie Odile Marién,
79-108. México: Instituto Nacional de Antropologia e Historia / Escuela Nacional de
Antropologia e Historia / Consejo Nacional de Ciencia y Tecnologia.

Garcia de Ledén Antonio. 1969. «El universo de lo sobrenatural entre los nahuas de
Pajapan, Veracruz». Estudios de Cultura Nihuat! 8: 279-311. www.historicas.unam.
mx/publicaciones/revistas/nahuatl/pdf/ecn08/111.pdf.

Historia de los mexicanos por sus pinturas. 2002. En Mitos e historias de los antiguos nabuas,
editado por Rafael Tena, 23-95. México: Consejo Nacional para la Cultura y las Artes.

Ichon, Alain. 1973. La religion de los totonacas de la Sierra. México: Secretaria de Educa-
cién Publica / Instituto Nacional Indigenista.

Lévi-Strauss, Claude. 2005. Mitolggicas I: Lo crudo y lo cocido. México: Fondo de Cultura

Econémica.

El mito y las entidades sobrenaturales entre los nahuas de Xolotla, Sierra Norte de Puebla 151



Lépez Austin, Alfredo. 2003. Los mitos del tlacuache: Caminos de la mitologia mesoamericana.
Meéxico: Universidad Nacional Auténoma de México / Instituto de Investigaciones
Antropoldgicas.

Lupo, Alessandro. 2015. «Entre venados y lagartas: Roles, valores e identidades en las
narraciones huaves sobre el sexo entre animales y humanos». Izinerarios 21: 123-143.
doi:10.4000/jsa.14376.

Madsen, William. 1960. The Virgin’s Children: Life in an Aztec Village Today. Austin:
University of Texas Press.

Martinez Gonzilez, Roberto. 2011. E/ nahualismo. México: Universidad Nacional
Auténoma de México.

Molina, Alonso de. 2004. Vocabulario en lengua castellana y mexicana y mexicana y castellana.
Estudio preliminar de Miguel Leén-Portilla. México: Porria.

Nijera, Martha Ilia. 1995. «El temor a los eclipses entre comunidades mayas
contemporaneas». En Religion y sociedad en el drea maya, editado por Carmen Varela
Torrecilla, Juan Luis Bonor Villarejo y Yolanda Fernandez Marquinez, 319-327. Madrid:
Sociedad Espafiola de Estudios Mayas / Instituto de Cooperacién Iberoamericana /
Caja Sur.

Nicholson, Henry B. 1975. «Religion in Pre-Hispanic Central Mexico». En Handbook of
Middle American Indians,vols. 10y 11, editado por Gordon F. Ekholm e Ignacio Bernal,
395-446. Austin: University of Texas Press.

Nutini, Hugo G.y John M. Roberts. 1993. Bloodsucking Witchcraft: An Epistemological
Study of Anthropomorphic Supernaturalism in Rural Tlaxcala. Tucson: The University
of Arizona Press.

Olivier, Guilhem. 2004. Tezcatlipoca: Burlas y metamorfosis de un dios azteca. México: Fondo
de Cultura Econémica.

Sahagin, Bernardino de. 1965. The Conguest of Mexico. Vol. 12 de Florentine Codex.
General History of the Things of New Spain, editado por Charles E. Dibble y Arthur J.
O. Anderson. Salt Lake City, Utah: The University of Utah Press.

1969. Augurios y abusiones. Editado por Alfredo Lépez Austin. México:

Universidad Nacional Auténoma de México.

1970a. Rhetoric and Moral Philosophy. Vol. 6 de Florentine Codex. General History

of the Things of New Spain, editado por Charles E. Dibble y Arthur J. O. Anderson. Salt

Lake City, Utah: The University of Utah Press.

1970b. The Gods. Vol. 1 de Florentine Codex. General History of the Things of New

Spain, editado por Charles E. Dibble y Arthur J. O. Anderson. Salt Lake City, Utah:

The University of Utah Press.

1981. The Ceremonies. Vol. 2 de Florentine Codex. General History of the Things
of New Spain, editado por Charles E. Dibble y Arthur J. O. Anderson. Salt Lake City,
Utah: The University of Utah Press.

Serna, Jacinto de la. 1987. «Manual de ministros de indios para el conocimiento de sus
idolatrias, y extirpacion de ellas». En Pedro Ponce et al., E/ alma encantada, 261-475.
Meéxico: Instituto Nacional Indigenista / Fondo de Cultura Econdmica.

152 Jaime Echeverria Garcia



Thompson, John Eric Sidney. 1930. Ezhnology of the Mayas of Southern and Central British
Honduras. Editado por Berthold Laufer. Chicago: Field Museum of Natural History.

Torquemada, Juan de. 1975. Monarquia Indiana. Coordinado por Miguel Leén-Portilla.
Vol 9. México: Universidad Nacional Auténoma de México.

Vernant, Jean-Pierre. 1974. Mythe et société en Gréce ancienne. Paris: Francois Maspero.

Veytia, Mariano. 1944. Historia antigua de Méjico.’T. 1. México: Imprenta de Juan Ojeda.

Weitlaner, Roberto J. 1977. Relatos, mitos y leyendas de la Chinantla. Editado por Maria
Sara Molinari, Maria Luisa Acevedo y Marlene Aguayo Alfaro. México: Instituto
Nacional Indigenista.

Notas

Los habitantes de la rancheria de Zacapehuaya son en parte mestizos.

Sobre las caracteristicas simiescas de personajes con malformaciones en los pies, véase Echeverria
Garcia (2015).

De acuerdo con don Melesio, las brujas volaban con figura humana, y solo lo hacian con
una pierna.

El tonalismo se refiere a la relacién de coesencia que se establece entre el ser humano y su ani-
mal compaifiero; mientras que el nahualismo consiste en la creencia de que determinados
individuos, particularmente dotados y poderosos, poseen la capacidad de transformarse en ani-
males (Echeverria Garcia 2015, 165).

Para un detenido desarrollo de las ideas expuestas, asi como las evidencias que las sustentan,
véase Echeverria Garcia (2015).

En un mito sobre el origen de las plantas cultivadas de los indigenas apinayé de Brasil se expre-
sala misma asociacion. La narracién comienza cuando un joven viudo se enamora de una estrella,
la cual aparece primeramente bajo la forma de una rana y posteriormente de una bella joven
con la cual se casa (Lévi-Strauss 2005, 167).

Segun la tradicién histérica xoloteca, este feponaztli fue tafiido por Xélotl para llamar a la con-
quista del pueblo tolteco.

Don Hipélito nos coment? recientemente que una de las personas que perpetud el robo se volvié
loco, lo que fue concebido como un castigo ante el terrible hecho.

El mito y las entidades sobrenaturales entre los nahuas de Xolotla, Sierra Norte de Puebla 153



