
Trace 75, cemca, enero 2019, págs. 188-210, ISSN: 0185-6286188

S
E

C
C

IÓ
N

  T
E

M
Á

T
IC

A Un recipiente especial para una bebida 
peculiar. Análisis de la vasija maya k955

A special container for a peculiar drink. 
Analysis of the Mayan k955 pot

Pablo Alberto Mumary Farto*

Resumen: Los vasos dinásticos forman parte de un material cerámico que destaca por 
su decoración y los contenidos informativos registrados en sus superficies. En el caso de 
los vasos de la dinastía Kaan, estos sobresalen porque en su narrativa jeroglífica aparecen 
listados de gobernantes cuyos orígenes parecen perderse en el tiempo; sin embargo, hay 
excepciones y, en algunos casos, la temática del objeto se complementa con referencias 
sobre el contenido, el uso y los propietarios en cuestión. En el presente trabajo se abordará, 
a través de un análisis epigráfico e iconográfico integral, el caso del vaso K955, el cual 
se utilizó para contener una bebida embriagante empleada en diferentes eventos de tipo 
ritual. Los resultados de este análisis permiten inferir diferentes contextos socio-políticos 
en los que el uso de dicho objeto cobró protagonismo.
Palabras clave: Vasos dinásticos, Kaan, K955, pulque, cerámica, epigrafía.

Summary: Dynastic pots or receptacles form part of a ceramic material that stands out 
for the decoration and distinctive details on its surfaces. Pots of the Kaan dynasty stand 
out because their narrative hieroglyphics depict lists of governors whose origins seem 
to have been lost in the mists of time; however, there are exceptions and in some cases,  
the theme of the artifact is complemented with references about the content, use and the 
owners in question. Through comprehensive epigraphic and iconographic analyses, this 

* Universidad Nacional Autónoma de México (unam), Becario del Programa de Becas Posdoctorales  
   en la unam, Instituto de Investigaciones Antropológicas, México, pablomumaryfarto@hotmail.com

Fecha de recepción: 23 de septiembre de 2017  •  Fecha de aprobación: 13 de febrero de 2018.



Un recipiente especial para una bebida peculiar. 189

paper discusses the case of the K955 pot, which was used to hold an intoxicating beverage 
consumed in different types of rituals. The results of these analyses allow us to infer dif-
ferent social-political contexts in which the use of the artifact took on a greater relevance.
Key words: Dynastic pots or receptacles, Kaan, K955, pulque, ceramic, epigraphy.

Résumé : Les vases dynastiques font partie d’un matériel céramique qui se distingue par 
sa décoration et les informations qu’elle recèle. Les récits hiéroglyphiques des vases de la 
dynastie Kaan ont ceci de remarquable qu’ils comprennent des listes de dirigeants dont les 
origines semblent se perdre dans la nuit des temps ; il existe toutefois quelques exceptions où 
la thématique de l’objet est complétée par des références sur son contenu, son usage  
ou ses propriétaires. S’appuyant sur une analyse épigraphique et iconographique intégra-
le, le présent article s’intéresse au cas du vase K955, qui fut utilisé dans différents types  
de cérémonies rituelles comme récipient contenant une boisson enivrante. Les résultats de 
cette analyse permettent de distinguer différents contextes sociopolitiques dans lesquels cet 
objet a joué un rôle important.
Mots-clés : Vases dynastiques, Kaan, K955, pulque, céramique, épigraphie.



Pablo Alberto Mumary Farto190

Los vasos dinásticos forman parte del material cerámico que se encuadra dentro del 
estilo códice y del tipo variedad Zacatal o Palmar. El estilo códice fue un término 
acuñado por el investigador Michael Coe (1973) en el siglo xx, quien retoma la 
similitud de la decoración de dichos objetos con los códices mayas conservados. 
La información epigráfica de los vasos dinásticos destaca por la presentación de 
listados de gobernantes de la dinastía del glifo emblema de la Cabeza de Serpiente, 
la dinastía Kaan,1 desde su supuesto fundador el ajaw conocido como Sostenedor 
del Cielo. Entre los primeros estudios destaca la publicación en 1981 de The Maya 
Book of the Dead. The Ceramic Codex de los investigadores Robicsek y Hales. En 
este trabajo los autores analizan un total de diez vasos, y los clasifican desde el 
V121 hasta el V130 (aunque a este último no lo consideran dinástico), este listado 
será modificado posteriormente cuando Justin Kerr realice su catálogo cerámico 
aplicando la técnica fotográfica del rollout.2 A partir de este estudio inicial, Robic-
sek y Hales (1981) infieren que sólo uno de los gobernantes que aparecen en los 
listados, Yuhkno’m Yihch’aak K’ahk’, puede ser histórico, e identifican un total de 
trece ajawo’ob3 quienes, bajo su consideración, podrían ser mitológicos.

En 1997 Simon Martin (1997) publica su artículo “The Painted King List: 
A Commentary on Codex-Style Dynastic Vase”, en el que revisa y actualiza el 
tema al realizar un estudio concreto sobre los gobernantes referidos en los textos, 
la composición narrativa de los vasos, e indagando dónde y por quién pudieron ser 
elaborados estos materiales. Martin, tras el análisis de diez vasos, amplía el listado 
de gobernantes al haber identificado hasta diecinueve, y distingue cinco escribas 
diferentes que habrían participado en la realización de los vasos, lo que lo llevó a 
considerar que podrían pertenecer a la misma escuela o haber sido trabajados con 
base en un modelo común.

Hasta la fecha conocemos alrededor de diecisiete vasos dinásticos, los cuales 
pertenecen a colecciones privadas y son de procedencia desconocida.4 Gracias a la 
técnica de elaboración (Robicsek y Hales, 1981: 236) y al estudio de la composi-
ción de los materiales utilizados para su fabricación (Domínguez Carrasco, 2008: 
243) se pudo determinar que la manufactura de muchos vasos estilo códice, y por 
ende los dinásticos se realizaron en alguna entidad política del Petén alrededor 
de finales del siglo vii y hasta la primera mitad del siglo viii d.C. Cabe señalar 
que Calakmul (ubicado en el actual estado mexicano de Campeche) fungió como 
capital dinástica desde comienzos del siglo vii d.C., destacando por ser uno de 
los centros que concentra un mayor número de restos cerámicos de estilo códice, 
sobre todo en grupos habitacionales, y al que corresponde un alto porcentaje del 
total recuperado al periodo Clásico Tardío;5 asimismo, en el sitio de Nakbé, Gua-



Un recipiente especial para una bebida peculiar. 191

temala, se ha localizado y denominado Grupo Códice a un espacio concreto de la 
ciudad al que pertenece una gran concentración de restos de este tipo cerámico, lo 
que ha llevado a los especialistas a considerarlo como un foco fundamental de la 
producción de dicho estilo. Con base en esto, se ha especulado sobre la posibilidad 
de que grupos de artesanos especializados residiesen en el sitio, manufacturando 
los objetos que serían intercambiados a través de redes comerciales estableci-
das entre diferentes entidades políticas ubicadas en el Petén (Morales-Aguilar  
et al., 2017: 81).

Recientemente, Simon Martin retomó el estudio de los vasos dinásticos6 y 
afirmó que éstos deben ser tratados como documentos históricos al reconocer 
el nombre de K’ahk’ Ti’ Chi’ich’ (uno de los posibles gobernantes tempranos de 
Kaan referidos en el vaso K6751 en el cartucho jeroglífico K1, véase Figura 1), 
en un hueso recuperado de la Tumba 6 de la Estructura ii de Calakmul (Martin 
y Beliaev, 2017: 1-7).

En este sentido, considero que a pesar de mostrar nombres de gobernantes his-
tóricos, la elaboración de estos objetos suntuarios responde a un programa de 
reforzamiento dinástico fuertemente institucionalizado. En razón de ello, difiero 
de dicha interpretación porque, por un lado su producción tiene lugar durante 
contextos históricos determinados y, por otro, las fechas y listados registrados 

Figura 1 - Vaso dinástico K6751. Imagen tomada y modificada de  
http://research.mayavase.com/kerrmaya_hires.php?vase=6751



Pablo Alberto Mumary Farto192

no suelen coincidir con la supuesta “línea sucesoria” que conocemos a través de 
otros materiales.

Análisis formal del vaso K955

Los vasos dinásticos se caracterizan por presentar una decoración con dos bandas 
pintadas a menudo de color rojo, una superior y otra inferior, y estar delimitadas 
por delgadas líneas negras o marrones que enmarcan el texto o imagen represen-
tados. La organización narrativa contenida mantiene la estructura habitual de los 
registros jeroglíficos, basada en una distribución de los cartuchos en parejas y en 
columnas (en número par) leídos, normalmente, de arriba hacia abajo.

En este caso en concreto (véase Figura 2), los cartuchos del vaso se distribuyen en 
un total de nueve columnas en las que la narrativa exhibe fechas en las que dife-
rentes gobernantes del glifo de la Cabeza de Serpiente toman el K’awiil, bastón 
de mando con la representación de la deidad homónima que portaban los ajawo’ob, 
como símbolo de poder al momento de ser nombrados como nuevos dignatarios. 
La Secuencia Primaria Estándar (Coe, 1973) o Fórmula Dedicatoria (Stuart, 2005), 

Figura 2 - Vaso dinástico K955. Imagen tomada y modificada de  
http://research.mayavase.com/kerrmaya_hires.php?vase=955



Un recipiente especial para una bebida peculiar. 193

que se refiere al uso, contenido y propietario del objeto, pareciera que rompe con 
la distribución narrativa del vaso, pues en la fila final de la composición se cam-
bia de tercio y se muestra una información que nada tiene que ver con el listado 
dinástico anterior. Sólo encontramos cinco vasos dinásticos de Kaan en los que se 
registra dicha información, el K955 es uno de ellos,7 cuya Fórmula Dedicatoria 
se indica mediante la expresión yuk’ib yutal (en los cartuchos jeroglíficos I1-I2, 
véase Figura 3), el uso del vaso y las características del líquido que contenía; la 
traducción de esta primera parte sería “[este es] su vaso para beber el afrutado...”

La decoración de los cartuchos de este vaso varía en relación con otros de los 
conocidos, ya que el color crema del engobe y el negro son las dos únicas tonali-
dades presentes en toda la composición central. Los calendarios Tzolk’in y Haab 
están pintados en el mismo color, sin embargo, para mantener la distinción, los 
numerales del Tzolk’in se decoran con el color crema, mientras que los del Haab 
son trazados con finas líneas y puntos rellenos de color negro. Diferente a lo que 
ocurre en el vaso K999 o el K1371, que se decoran en rojo.

La sucesión dinástica se iniciaría en la fecha 12 chuwen 19 k’anjalaw, misma 
que se dispone como fecha inicial en otros tres vasos de la colección (K1005, 

Figura 3 - Cartuchos jeroglíficos I1-I2 del vaso K955 en los 
que aparece la expresión yuk’ib yutal, tomado de http://research.
mayavase.com/kerrmaya_hires.php?vase=955



Pablo Alberto Mumary Farto194

K2094 y K5863), la presencia de ésta data del formato de Rueda Calendárica8 y 
no de Cuenta Larga9 (que aparece únicamente en el vaso K6751) es lo que ha dado 
lugar a controversia a la hora de fechar los eventos registrados o al considerarlos 
históricos o mitológicos.10 Jeroglíficamente, se pueden reconocer cinco nombres de 
ajawo’ob acompañados del glifo emblema dinástico: el conocido como Sostenedor 
del cielo (cartucho jeroglífico [c. j.] B2), Ch’am Taj K’inich (c. j. C1), Chan Chak 
Chapat (c. j. E1), Yax Jol (c. j. F3), y Yax Jatz’ Jol (c. j. G2); de todos éstos sólo el 
segundo portará el importante título de poder kajlo’mte’.11

Cabe señalar que siguiendo la secuencia narrativa pareciera que dos sagrados 
gobernantes más toman el K’awiil, el primero en una fecha 3 imix 12 yaxk’in (re-
ferida en los cartuchos jeroglíficos D2-C3) y el segundo en otra data 3 imix (en 
los cartuchos H3-H4). Teniendo en cuenta la complejidad del texto, recientemente 
se ha propuesto que la alusión a la toma del bastón de mando por un gober- 
nante con nombre calendárico 12 Yaxsiho’m, se está refiriendo en realidad al ajaw 
Chan Chak Chapat, quien accede al poder en una fecha 3 imix 12 yaxsiho’m, como 
aparece en otros vasos de la colección, como los K999, K1302, V127, K1005, K5863 
(Mumary, 2016: 104), y de esta forma considerar la fecha 12 yaxk’in del vaso K955 
una equivocación o excepción dentro del corpus. En este sentido, destaca el hecho 
de que en el vaso K2094 la referencia calendárica a la toma del K’awiil por Chan 
Chak Chapat se registra sólo con la fecha del Haab 12 yaxsiho’m, sin apuntar la 
fecha del Tzolk’in.

Gracias a los últimos estudios sobre literatura maya antigua (Lacadena, 2009), 
se ha propuesto el uso de una figura literaria conocida como hipérbaton en los 
cartuchos jeroglíficos G3-H4 (Mumary, 2016: 105); que altera el orden sintáctico 
generando un énfasis narrativo con el que se cerraría de la siguiente manera la 
primera parte discursiva del vaso: CH’AM-K’AWIL 3-IMIX K’UH-ka-KAN-
AJAW 12-YAX-SIHOM-ma, Ch’am K’awi[i]l ux imix k’uh[ul] Kaan ajaw lajunchan 
yaxsiho’m, cuya traducción tentativa, considerando la figura retórica indicada, podría 
ser: “[en el día] 3 imix [es] la recepción del K’awiil por 12 Yaxsiho’m, sagrado 
gobernante de Kaan”.

Debo señalar que, desgraciadamente, desconocemos el contexto arqueológico del 
que procede este objeto ya que se tiene conocimiento del mismo debido a las prácticas 
de saqueo, por ello, es difícil determinar si la manufactura se debe a producciones de 
tipo local o a diferentes escuelas; sin embargo, Martin (1997: 847) propuso cinco 
estilos caligráficos diferentes en la colección de los vasos dinásticos, sugiriendo que el 
vaso K955 era el único que pertenecía a un hipotético artista denominado Pintor E.



Un recipiente especial para una bebida peculiar. 195

Lo que sí se puede discernir claramente es la repetición de ciertos modismos 
caligráficos en la confección de los objetos; por ejemplo: destaca la representa-
ción del numeral 3 en variante de cabeza, siempre se detalla la fecha 3 imix 12 
yaxsiho’m como data de toma del K’awiil por el gobernante Chan Chak Chapat 
(de esta manera aparece en los vasos K999, K1302, K955, K1371, entre otros), o 
la utilización del clasificador numeral TE’, que coincide con los signos muwaan 
y suutz’ del calendario Haab.12

El contenido del vaso K955

Tabla 1 - Análisis epigráfico específico de la columna I del vaso K955. 
Imágenes tomadas y modificadas de http://research.mayavase.com/kerr-
maya_hires.php?vase=955



Pablo Alberto Mumary Farto196

A continuación realizaré el proceso de transliteración, transcripción y traducción 
únicamente de la columna i del vaso K955, dado que muestra la información más 
relevante para la temática abordada en el presente trabajo.13 Cabe señalar que en las 
dos primeras fases del análisis, todos los signos cuya lectura se esté proponiendo de 
manera tentativa aparecerán acompañados de un signo de interrogación; asimismo, 
los caracteres que se encuentren entre corchetes señalan una reconstrucción.14

La columna i (véase Tabla 1) representa la última hilera de la composición 
en la cual se evidencia la Fórmula Dedicatoria conformada, aparentemente, por 
cinco cartuchos jeroglíficos dispuestos secuencialmente de manera vertical, lo que 
rompe con la distribución cuatripartita del resto de columnas.

La secuencia sigue una de las fórmulas que más se repiten en las narrativas de 
los objetos cerámicos; compuesta por la alusión posesiva al objeto en cuestión, las 
características del contenido y el nombre del dueño. En este caso, destaca el hecho 
de que la referencia comienza con el logograma K’AK’ seguido de tres signos que 
pudieran ser nominales, entre ellos el logograma AKAN. Teniendo en cuenta el 
empleo del adjetivo yutal, ‘afrutado’ (Beliaev, Davletshin y Tokovinine, 2010: 260), 
considero que la presencia inicial del signo K’AK’ puede estar haciendo referen-
cia a una bebida de características especiales ligada, a su vez, a la deidad Ahkan. 
Zimmermann (1956) lo identificó como una entidad diferente al dios A (o dios 
de la muerte), nombrado anteriormente por Schellhas (1904) como A’; estudios 
más recientes (Grube, 2004) han permitido asociar a Ahkan con el autosacrificio 
y la embriaguez, entre otras advocaciones, siendo una deidad importante que de-
bió contar con cuerpos sacerdotales especializados, dado que se han identificado 
en representaciones cerámicas, individuos en diferentes situaciones, ataviados 
con elementos diagnósticos de la entidad (Tokovinine, 2006: 370) como son  
los símbolos de oscuridad, entre otros (véase Figura 4, p. 196).15

En el caso del vaso K955 y teniendo en cuenta que, según la traducción pro-
puesta, el líquido contenido podría tener características ígneas (ya que aparece 
el sustantivo “fuego” en su versión logográfica K’AK’), es muy probable que se 
estuviese haciendo referencia, a través del uso de un recurso literario, al pulque 
o chih, bebida alcohólica (a la que la deidad estaba unida) obtenida a través de la 
fermentación del aguamiel adquirido del maguey (Agave salmiana).16 Con base en 
lo anterior, el recurso que se está empleando es la metáfora (Lacadena, 2009: 39) 
ya que en ningún momento se está refiriendo al chih en sí, sino que es a través de 
la alegoría “fuego [de] Ahkan” como podemos intuir el verdadero significado del 
pasaje. El apelativo se compone de una cabeza con un signo de oscuridad, ak’bal 
en la parte superior, así como el característico elemento en forma de globo ocular 



Un recipiente especial para una bebida peculiar. 197

fuera del cráneo; la presencia de la sílaba -na en la parte inferior (véase Figura 5) 
refuerza la interpretación al funcionar como complemento fonético del nombre, 
algo característico en las referencias a la entidad que se encuentran en otras cerá-
micas clásicas, tal y como observó Grube (2004: 60) anteriormente.

En la entrada del diccionario Cordemex se indica que Ahkan es “el dios del 
vino que es Baco” (Barrera Vásquez, 1980: 5), pero sin obviar otras cualidades y 
actividades a las que Akhan estaba vinculado (Zender, 2004: 7). El nombre del 
“dios del vino” es fundamental para esta cerámica porque nos permite inferir, por 
una parte, la bebida que contenía el vaso, y por la otra, discernir los diferentes 
contextos en que pudo estar presente el K955, al relacionar el carácter suntuario 
que tenía la cerámica dinástica con las actividades rituales vinculadas con el pulque. 

Con base en lo presentado hasta el momento, los cartuchos I4-I5, que podrían 
corresponder a la parte final del posible nombre del dueño, se componen de tres 
signos diferenciados; el primero responde a una variante en forma zoomorfa del 
logograma CHAN acompañado de una tentativa sílaba -na que complementaría al 
signo principal en el que parece reconocerse una testa aviar con una posible marca 
de espejo en la parte superior. Cierra toda la secuencia narrativa el cartucho I5 en 
el que se representa en su forma logográfica completa el nombre de K’awiil, que 
se asocia a una de las deidades principales del panteón maya. Desgraciadamente 

Figura 4 - Un posible sacerdote de Ahkan. Imagen 
tomada y modificada de http://research.mayavase.com/
kerrmaya_hires.php?vase=1200



Pablo Alberto Mumary Farto198

no conocemos a ningún gobernante de la dinastía Kaan de nombre Chan K’awiil, 
ni tampoco a ninguno de los portadores del título de Chatahn winik, quienes 
aparecen referidos en muchas vasijas estilo códice como dueños de estos objetos 
(Lópes, 2004); sin embargo, podemos considerar que el vaso K955 perteneció a 
alguna de las entidades corporativas que conformaban la corte de los señores de 
Kaan, quienes podrían tener más facilidades para poseer este tipo de bienes.

Así como a través de la referencia ajul (Martin, 2012: 5) “persona del atole”17 
conocemos la existencia de personan encargadas de la elaboración y quizás venta de 
bebidas y alimentos, gracias a la vasija cerámica K1092 (véase Figura 6) se puede 
intuir la existencia de personajes cortesanos, dado que en ella se representa una 
posible escena festiva o ritual en la que están involucrados personajes relacionados 
con la corte, y debo señalar que, de la misma manera, podemos inferir la producción 
y consumo del pulque.

En el centro de la composición, uno de los personajes tiene uno de sus pies 
más levantado que el otro y la rodilla semiflexionada, lo que simboliza el acto 
de bailar (García Barrios y Valencia, 2007: 29), además se identifica a dos per-
sonas asociadas a grandes vasijas con el signo chi[h], donde destaca el objeto de 
la derecha, ya que de él emergen lo que parece representar pencas de maguey; 
asimismo, encima de la figura puede leerse el compuesto AJ-chi-hi?, aj chih, 
“persona del pulque”, destaca la presencia del signo AJ- que funciona como afijo 
agentivo (Jackson y Stuart, 2001: 222), que refuerza la interpretación ‘persona’ 
(Martin, 2012: 4). La escena se completa con uno de los personajes en claro es-
tado de embriaguez, ayudado por dos compañeros para mantener la compostura. 

Figura 5 - Comparación entre el cartucho jeroglífico I3 del K955, a la iz-
quierda, y el nombre logográfico de la entidad tal y como aparece en la vasija 
K5070 (según Zender, 2004: 9).



Un recipiente especial para una bebida peculiar. 199

De esta manera, se puede discernir que mientras había personas encargadas de 
producir atole, otras se dedicaban a la obtención del pulque; ahora bien, debido 
a las limitadas referencias clásicas que conocemos hasta la fecha sobre la bebida 
fermentada y al proceso de elaboración, podríamos pensar que su producción estaba 
restringida. Sin embargo, considerando lo que Diego de Landa registra en su obra:

Que los indios eran muy disolutos en beber y emborracharse... Y cuando la borrachera 
era general y de sacrificios, contribuían todos para ello, porque cuando era particular 
hacía el gasto el que la hacía con ayuda de sus parientes. Y que hacen el vino de miel 
y agua y cierta raíz de un árbol que para esto criaban, con lo cual se hacía el vino 
fuerte y muy hediondo... (Landa, 2002: 44).

Podemos entender que la producción de diferentes tipos de bebidas embriagantes, 
diferenciadas del aguamiel, por lo menos para el siglo xvi, era algo habitual.18

El vaso K955 y su contexto

Por su carácter suntuario, los vasos dinásticos debieron ser empleados en ocasiones 
y espacios concretos. Por la función de contener pulque que se propone para el vaso 
K955, dos son los posibles escenarios en los que el objeto pudo estar presente: por 
un lado, en ambientes cortesanos y, por otro, en actividades rituales. En cuanto al 
primero, conocemos otros ejemplos cerámicos en los que diferentes contenedores 

Figura 6 - Vasija K1092. 
http://research.mayavase.com/kerrmaya_hires.php?vase=1092



Pablo Alberto Mumary Farto200

de la bebida se representan en escenas palaciegas; asimismo, gracias a la presencia de 
las referencias yuk’ib ta chih, “[este es] su vaso para beber pulque”, y ti uk’ chih, 
“para beber pulque” en diversos monumentos pétreos (como en el Altar U de 
Copán, Honduras), se intuye que el líquido era consumido en dichos ambientes. 
Pero también el pulque estaba ligado a contextos rituales (véase Figura 7) en 
los que se desarrollaban actividades que ponían en comunicación a los protago- 
nistas con entidades sobrenaturales, por ejemplo, a través de la aplicación de enemas 
(Henderson, 2008: 63).

Asimismo, en cuanto al contexto ritual, cabe señalar también el uso del pulque 
como ofrenda a las deidades patronas durante el proceso dedicatorio de nuevas 
construcciones, como se relata en el Altar K de Copán (Tokovinine, 2016: 16) o 
en el sitio de La Corona en Guatemala, en donde los investigadores (Baron, 2016: 
158) han identificado un gran número de depósitos de vasijas cerámicas suntuo-
sas asociadas a deidades exclusivas de la élite, sobre todo en el llamado Grupo 
Coronitas que responde a un área residencial de élite local a la que se le ofrecían 
líquidos rituales como chocolate y pulque, entre otros. Siguiendo las observaciones 
de Elisabeth Wagner (2005: 33), otro contexto de este tipo pudo ser el mortuorio, 
considerando la secuencia jeroglífica del vaso dinástico K6751, la investigadora 
plantea que el texto, en su parte final, podría indicar que fue elaborado para servir 
como ofrenda de un difunto al encontrarse la expresión metafórica de muerte och? 
bi[h]? “entrar en el camino”.

 

Figura 7 - Escena cortesana con presencia de utensilios, en la parte central 
de la representación, para la realización de enemas. 
http://research.mayavase.com/kerrmaya_hires.php?vase=1563



Un recipiente especial para una bebida peculiar. 201

Debo señalar que el pulque entendido como “líquido divino” asociado a las deidades 
no es exclusivo del área maya, ya que en otras regiones culturales nos encontramos 
con la misma peculiaridad; así, por ejemplo, entre los nahuas la diosa lunar (véase 
Figura 8) era también la diosa del pulque (López Austin, 2012: 110) y la bebida 
fermentada había sido creada por los antepasados en el cerro llamado Pozonaltépetl 
(Cerro de la espuma). En el texto de Sahagún, en el que se registró cómo los mexicas 
relataban su propia historia, el pulque cobra un papel protagonista:

[...] unas personas raspan, descubren el maguey, el bueno, del que sale el aguamiel. 
La mujer que lo descubrió el proceso de raedura fue Mayáhuel. Quien se encontró la 
vara, la raíz con que fermenta el aguamiel para transformarse en pulque fue Pahtécatl 
[...] Cuando se hubo preparado una gran cantidad de pulque, se convocó a todos los 
tlahtoque, a los dirigentes, a los ancianos, a los prudentes. Fueron todos allá, al cerro 
Chichinauhyan.19 Allá se sentaron en convite” (López Austin y Millones, 2015: 224).

Recientemente se ha sugerido que en los murales de Atetelco, uno de los conjuntos 
palaciegos de Teotihuacan, en concreto en el Mural 7, se hace referencia tanto al 
maguey como a su bebida derivada, por lo que su consumo podría estar registrado 
también en la gran metrópoli del centro de México y vinculado al culto de una 
deidad cuyo nombre ha sido propuesto como “Butterfly Bird God” (Paulinyi, 2014: 

Figura 8 - Vaso A708 de Sacul. A la derecha se representa a la diosa de la luna 
sosteniendo en sus brazos a un conejo. Debajo de ella se encuentran tres ollas que 
contienen pulque como lo indica su jeroglífico. (Tokovinine, 2006: 9).



Pablo Alberto Mumary Farto202

46), probablemente asociada con la Deidad Ave Principal maya, quien a su vez 
podría estar ligada a la entidad preclásica Wuqub Kaquix referida en el Popol Wuj 
colonial (Martin, 2007: 23-24).

Por último, debido al desconocimiento del contexto arqueológico en el que 
se encontraron los vasos dinásticos, existe la posibilidad de que éstos fuesen 
utilizados también como mercancías de intercambio o como entrega de regalos 
entre gobernantes de diferentes entidades políticas, pues se conocen ejemplos de 
objetos cerámicos que fueron empleados de esta manera, sobre todo en la entidad 
política de Naranjo (Tokovinine, 2016: 22). Éste podría haber sido el fin último 
de varios de los vasos dinásticos conocidos, utilizados como obsequios entrega-
dos a embajadores foráneos o, con mayor probabilidad, como “vajilla” suntuaria 
empleada durante los más distinguidos eventos cortesanos de los gobernantes de 
Kaan. En este sentido, a finales del siglo vii y comienzos del siglo viii d.C., el 
señorío de Kaan, con capital desde la década de los años treinta del siglo vii d.C. 
en Calakmul, Campeche, tras lo que parece haber sido una guerra interdinástica 
(Helmke y Awe, 2016: 18), comenzaba a mostrar cambios político-sociales que a 
la postre marcarían el devenir dinástico.

Es en este contexto, durante el cual las relaciones políticas con otros centros 
tanto de su área regional como suprarregional se intensifican, dando lugar a un 
aumento de la conflictividad bélica y a la posible presencia en la capital dinástica 
de los llamados ebet, ‘embajadores’ de otras dinastías gobernantes que acudían a 
Calakmul. En este ambiente en el que el aumento de intercambio de dádivas entre 
ajawo’ob tiene lugar, como se observa en la cerámica K5453, es en el que algunos de 
los vasos dinásticos pudieron estar presentes como parte de una red de intercambio 
de bienes suntuarios, como símbolos de poder y opulencia de las diferentes cortes 
clásicas, entre ellas la de los Kaan.

Consideraciones finales

Aunque conocemos ejemplos de listados dinásticos registrados en monumentos 
pétreos de diferentes entidades políticas como Uaxactún, Tikal o Naranjo, entre 
otras (Safronov y Beliaev, 2017: 519), no tenemos esa suerte para el caso de la 
dinastía Kaan. Únicamente, como señaló Martin (2005: 4), es probable que en 
tres monumentos del Clásico Tardío de la ciudad de Calakmul, Estelas 11, 52 y 
89, se haga referencia a una sucesión lineal de gobernantes dinásticos del glifo 



Un recipiente especial para una bebida peculiar. 203

emblema de la Cabeza de Serpiente. Sin embargo, la reconstrucción genealógica 
se vuelve más confusa a medida que retrocedemos en el tiempo, y hace necesario 
recurrir a los materiales conservados en otras entidades políticas en las que se 
registran referencias a diferentes Kaan ajawo’ob. Asimismo, el reciente estudio de 
los Paneles 3 y 4 de Xunantunich, Belice, realizado por Helmke y Awe (2016) ha 
develado una crisis dinástica interna que pudo dar lugar a una separación entre 
facciones a comienzos del siglo vii d.C. Si se toman en cuenta las referencias que 
se encuentran en diferentes entidades políticas de Quintana Roo, México, como 
Dzibanché (Nalda, 2004), Pol Box (Esparza y Pérez, 2009) y El Resbalón (Ca-
rrasco y Boucher, 1987, Esparza, 2012), entre otros, y los nuevos datos beliceños, 
la hipótesis de un asentamiento dinástico original en el estado mexicano cobra 
mayor importancia (Martin y Velásquez, 2016).

Con base en lo anterior, el gobernante más antiguo conocido sería Yuhkno’m 
Ch’e’n I, nombrado en la Escalera Jeroglífica de Dzibanché, protagonista de eventos 
bélicos en el siglo vi d.C., (Nalda, 2004: 28). Sin embargo, en las narrativas de los 
vasos dinásticos, por ejemplo, no se alude a dicho gobernante y es Sostenedor del 
Cielo el primer ajaw referido, tal y como aparece en el vaso K955; curiosamente, 
en las conocidas como “vasijas de la confrontación” (García Barrios, 2011: 72), 
Sostenedor del Cielo es el protagonista de diversas escenas iconográficas que debido 
a su contexto pueden situarse en la esfera de lo mítico. Por ésta, entre otras razones, 
la disyuntiva sobre la información que contienen los vasos dinásticos sigue latente.

Conclusiones

En el caso presentado, la Fórmula Dedicatoria forma parte de la narrativa, algo 
que, como se apuntó, es inusual dentro de la colección de los vasos dinásticos; por 
ello, la información contenida permite realizar un análisis más allá del “simple” 
listado de gobernantes, y proponer, tras realizar el estudio epigráfico de la misma, 
la posible función del objeto. La complejidad de los signos pintados en la cerámica 
ha sido considerada como indicador de la existencia de un alto grado de espe-
cialización entre los artistas encargados de su manufactura (Reents-Budet, 1994: 
95); asimismo, el público al que iba dirigido el mensaje textual y visual podría 
limitarse a las diferentes entidades corporativas que formaban parte de las cortes 
mayas clásicas. En este sentido, es probable que debido a su función específica, 
contener pulque (referido a través de la metáfora que vincula a la deidad Ahkan 



Pablo Alberto Mumary Farto204

con la bebida alcohólica fermentada), el vaso K955 pudiera haber formado parte 
de una ofrenda mortuoria o de dedicación de nuevas construcciones, sin embar-
go, a causa del desconocimiento del contexto arqueológico de la pieza, se puede 
proponer un uso asociado a escenarios políticos en los que el objeto cumplía una 
función legitimadora a través de su narrativa.

De esta manera, el listado dinástico estaría reivindicando el pasado remoto 
de un grupo de poder establecido en Calakmul desde los años treinta del siglo vii 
d.C., pero cuyos orígenes debían hundir sus raíces en un tiempo primordial, aquel 
en el que el supuesto fundador, Sostenedor del Cielo, se confronta con Chak Xib 
Chaahk (García Barrios, 2014: 57), la advocación guerrera del dios de la lluvia y 
el trueno, protagonizando eventos dentro del tiempo mítico con los que los go-
bernantes tardíos de Kaan se concedían una mayor autoridad.

Con base en lo anterior, la posibilidad de que los vasos dinásticos también for-
masen parte de una red de intercambio de dádivas entre gobernantes de diferentes 
entidades políticas de áreas regionales determinadas, cobra una mayor relevancia. Un 
futuro (e hipotético) hallazgo en contexto arqueológico controlado de un ejemplo 
cerámico que forme parte de la colección de los vasos dinásticos, determinará la 
problemática aquí presentada.

Bibliografía

Baron, Johanne P., 2016, Patron Gods and Patron Lords. The Semiotics of Classic Maya 
Community Cults, Boulder, University Press of Colorado.

Barrera Vásquez, Alfredo (coord.), 1980, Diccionario maya Cordemex. Maya-Español. 
Español-Maya, Mérida, Cordemex.

Beliaev, Dmitri, Albert Davletshin and Alexandre Tokovinine, 2010, “Sweet Cacao and 
Sour Atole: Mixed Drinks on Classic Maya Ceramic Vases”, in John E. Staller  
and Michael Carrasco (eds.), Pre-Columbian Foodways. Interdisciplinary Approaches to 
Food, Culture, and Markets in Ancient Mesoamerica, New York, Springer, pp. 257-272.

Beliaev, Dmitri y Alexandre Safronov, 2002, “Kanal Kings in Quintana Roo”, manuscrito 
inédito.

Carrasco, Ramón y Sylviane Boucher, 1987, “Las escaleras jeroglíficas del Resbalón, 
Quintana Roo”, Primer Simposio Mundial sobre Epigrafía Maya, Guatemala, 
Ministerio de Cultura y Deporte-Instituto de Antropología e Historia de Guatemala-
National Geographic Society-Asociación Tikal, pp. 1-21.

Coe, Michael D., 1973, The Maya Scribe and His World, New York, The Grolier Club.
Domínguez Carrasco, María del Rosario, 2008, Análisis químico y sociopolítico de 



Un recipiente especial para una bebida peculiar. 205

producción cerámica prehispánica en la región de Calakmul, Campeche, Campeche, 
Universidad Autónoma de Campeche. (Colección Arqueología, 5).

Esparza Olguín, Octavio Q., 2012, Las escaleras jeroglíf icas de El Resbalón, Quintana Roo. 
Estudio de un conjunto de inscripciones mayas del Clásico Temprano, tesis de Maestría 
en Estudios Mesoamericanos, Ciudad de México, Universidad Nacional Autónoma 
de México.

García Barrios, Ana, 2014, “Difusión de dioses como modelo de refuerzo en el control 
político: el caso del reino de Kanu’l y el Dios Chaahk”, in Vázquez, Verónica, Rogelio 
Valencia Rivera y Eugenia Gutiérrez (eds.), Socio-Political Strategies among the Maya 
from the Classic Period to the Present, Oxford, Archaeopress, pp. 51-65.

Grube, Nikolai, 2004, “Akan: The God of Drinking, Disease and Death”, in Graña 
Behrens, Daniel, Nikolai Grube, Christian M. Prager, Frauke Sachse, Stefanie Teufel, 
and Elizabeth Wagner (eds.), Continuity and Change. Maya Religious Practices in 
Temporal Perspective, Markt Schwaben, Verlag Anton Saurwein, pp. 59-76.

Guenter, Stanley, 2009, “The Painted King List and the Origins of the Snake Kingdom” 
Manuscrito inédito.

Henderson, Lucia, 2008, “Blood, Water, Vomit, and Wine: Pulque in Maya and Aztec 
Belief ”, in Palka, Joel (ed.), Mesoamerican Voices 3, Chicago, Chicago Maya Society, 
pp. 53-76.

Lacadena García-Gallo, Alfonso, 2009, “Apuntes para un estudio sobre literatura 
maya antigua”, en Gunsenheimer, Antje, Tsubasa Okoshi H. y John F. Chuchiak 
(eds.), Texto y contexto: perspectivas interculturales en el análisis de la literatura maya 
yucateca, Aachen, Shaker Verlag Aachen, pp. 31-52. (Estudios Americanistas de la 
Universidad de Bonn, 47).

Lacadena García-Gallo, Alfonso and Søren Wichmann, 2004, “On the Representation 
of the Glottal Stop in Maya Writing, in Søren Wichmann (ed.), The Linguistics of 
Maya Writing, Salt Lake City, The University of Utah Press, pp. 100-164.

Landa, Diego de, 2002, Relación de las cosas del Yucatán, Madrid, Editorial Dastin.
Law, Danny y David Stuart, 2017, “Classic Mayan. An overview of language in ancient 

hieroglyphic script”, in Aissen, Judith, Nora C. England y Roberto Zavala Maldonado 
(eds.), The Mayan Languages, Londres, Routledge, pp. 128-172.

López, Nora María (comp. y ed.), 2006, Investigación y Conservación en los sitios 
arqueológicos El Mirador, La Muerta, Tintal, La Tortuga, Tamazul, La Llorona, 
Camarón, El Encanto, Lechugal, Icotea, Los Chuntos y El Laurel, Informe f inal temporada 
2006, tomo I, Guatemala, Departamento de Monumentos Prehispánicos y Coloniales, 
Instituto de Antropología e Historia.

López Austin, Alfredo, 2012, El conejo en la cara de la luna. Ensayos sobre mitología de 
la tradición mesoamericana, Ciudad de México, Ediciones Era.

López Austin, Alfredo y Luis Millones, 2015, Los mitos y sus tiempos. Creencias y 
narraciones de Mesoamérica y los Andes, Ciudad de México, Ediciones Era.

Martin, Simon, 2012, “Hieroglyphs from the Painted Pyramid: The Epigraphy of 
Chiik Nahb Structure Sub 1-4, Calakmul, Mexico”, in Golden, Charles, Stephen 



Pablo Alberto Mumary Farto206

Houston y Joel Skidmore (eds.), Maya Archaeology 2, San Francisco, Precolumbia 
Mesoweb Press, pp. 60-81.

Martin, Simon, 2007, “The Old Man of the Maya Universe: A Unitary Dimension 
within Ancient Maya Religion”, in Traxler, Loa (ed.), Maya Shamanism, Philadelphia, 
University of Pennsylvania-Museum of Archaeology and Anthropology, pp. 2-46.

Martin, Simon, 1997, “The Painted King List: A Commentary on Codex-Style Dynastic 
Vases”, in Kerr, Justin and Barbara Kerr (eds.), The Maya Vase Book, Volume 5: A 
Corpues of Roll-out Photographs, New York, Kerr Associates, pp. 846-867.

Morales-Aguilar, Carlos, Richard D. Hansen, Edgar Suyuc Ley, Enrique Hernández, 
Douglas Mauricio y Josué García, 2017, “Comunidades mayas del periodo Clásico en 
la Cuenca Mirador, Petén, Guatemala”, xxx Simposio de Investigaciones Arqueológicas 
en Guatemala, t. 1, Guatemala, Ministerio de Cultura y Deportes-Instituto de 
Antropología e Historia-Asociación Tikal, pp. 77-91.

Nalda, Enrique, 2004, “Dzibanché. El contexto de los cautivos”, en Nalda, Enrique (ed.), 
Los cautivos de Dzibanché, Ciudad de México, Instituto Nacional de Antropología 
e Historia, pp. 12-58.

Reents-Budet, Dorie, 1994, Painting the Maya Universe: Royal Ceramics of the Classic 
Period, Durham, Duke University Press.

Reents-Budet, Dorie, Sylviane Boucher Le Landais, Yoly P. Carrillo, Ronald L. Bishop 
y M. James Blackman, 2011, “Cerámica de estilo códice: Nuevos datos de producción 
y patrones de distribución”, en Arroyo, Bárbara, Lorena Paiz Aragón, Adriana 
Linares Palma y Ana L. Arroyave, xxiv Simposio de Investigaciones Arqueológicas de 
Guatemala 2010, Guatemala, Museo Nacional de Arqueología y Etnología-Ministerio 
de Cultura y Deportes-Instituto de Antropología e Historia-Asociación Tikal, pp. 
841-856.

Robicsek, Francis y Donald M. Hales, 1981, The Maya Book of the Dead. The Ceramic 
Codex. The Corpues of Codex Style Ceramics of the Late Classic Period, Virginia, 
University of Virginia Art Museum-Norman-University of Oklahoma Press.

Safronov, Alexander y Dmitri Beliaev, 2017, “La epigrafía de Uaxactún después de un 
siglo, 1916-2016”, en Arroyo, Bárbara, Luis Méndez Salinas y Gloria Aju Álvarez, 
xxx Simposio de Investigaciones Arqueológicas en Guatemala 2016, t. 1, Guatemala, 
Ministerio de Cultura y Deportes-Instituto de Antropología e Historia-Asociación 
Tikal, pp. 515-528.

Schellhas, Paul, 1904, Representation of Deities of the Maya Manuscripts, vol. 4, no. 1, 
Cambridge, Peabody Museum.

Stuart, David, 2005, “Glyphs on Pots: Decoding Classic Maya Ceramics”, Sourcebook 
for the 29th Maya Hieroglyph Forum, March 11-16, Austin, University of Texas-
Department of Art and Art History, pp. 110-165.

Tokovinine, Alexandre, 2006, “Reporte preliminar del análisis epigráfico e iconográfico 
de algunas vasijas del Proyecto Atlas Arqueológico de Guatemala, Dolores, Petén”, en 
Laporte, Juan Pedro y Héctor E. Mejía, Reporte 20, Atlas Arqueológico de Guatemala: 
Exploraciones Arqueológicas en El Sureste y Centro-Oeste de Petén, Guatemala, Dirección 



Un recipiente especial para una bebida peculiar. 207

General del Patrimonio Cultural y Natural-Ministerio de Cultura y Deportes,  
pp. 364-383.

Vázquez López, Verónica, Félix Kupprat, Carlos Morales Aguilar, Hugo García 
Capistrán y Rogelio Valencia Rivera, 2015, “Los cambios de poder en el juego 
interdinástico: los gobernantes de Calakmul de los siglos v a viii d.C.”, en Arroyo, 
Bárbara, Luis Méndez Salinas y Gloria Aju Álvarez, xxix Simposio de Investigaciones 
Arqueológicas en Guatemala, Guatemala, Ministerio de Cultura y Deporte-Instituto 
de Antropología e Historia-Asociación Tikal, pp. 1101-1114.

Zimmermann, Günter, 1956, Die Hieroglyphen der Maya-Handschriften, Hamburg, 
Cram de Gruyter & Co.

Fuentes hemerográficas

Bernal Romero, Guillermo, 2015, “Glifos enigmáticos de la escritura maya. El logograma 
T514, YEJ, ‘filo’ ”, Arqueología mexicana, Ciudad de México, Editorial Raíces, núm. 
135, pp. 78-85.

Esparza Olguín, Octavio Q. y Vania E. Pérez Gutiérrez, 2009, “Archaeological and 
Epigraphic Studies in Pol Box, Quintana Roo”, The pari Journal, San Francisco, Pre-
Columbian Art Research Institute, vol. ix, no. 3, pp. 1-16.

García Barrios, Ana, 2011, “Análisis iconográfico preliminar de fragmentos de las vasijas 
estilo códice procedentes de Calakmul”, Estudios de Cultura Maya, Universidad 
Nacional Autónoma de México-Instituto de Investigaciones Filológicas- Centro de 
Estudios Mayas, vol. xxxvii, pp. 65-97.

García Barrios, Ana y Rogelio Valencia Rivera, 2007, “El uso político del baile en el 
Clásico maya: el baile de K’awiil”, Revista Española de Antropología Americana, Madrid, 
Universidad Complutense, vol. 37, núm. 2, pp. 23-38.

Helmke, Christophe y Jaime J. Awe, 2016, “Sharper than a Serpent’s Tooth: A Tale of 
the Snake-head Dynasty as Recounted on Xunantunich Panel 4”, The pari Journal, 
vol. xvii, no. 2, pp. 1-22.

Jackson, Sarah y David Stuart, 2001, “The Aj K’uhun Title. Deciphering a Classic Maya 
term of rank”, Ancient Mesoamerica, Cambridge, Cambridge University Press, vol. 12, 
no. 2, pp. 217-228.

Martin, Simon, 2005, “Of Snakes and Bats: Shifting Identities at Calakmul”, The pari 
Journal, vol. vi, no. 2, pp. 5-15.

Martin, Simon y Dmitri Beliaev, 2017, “K’ahk’ Ti’ Chi’ich’: A New Snake King from 
Early Classic Period”, The pari Jounal, San Francisco, Pre-Columbian Art Research 
Institute, vol. xvii, no. 3, pp. 1-7.

Martin, Simon y Erik Velásquez García, 2016, “Polities and Places. Tracing the Toponyms 
of the Snake Dynasty”, The pari Journal, San Francisco, Pre-Columbian Art Research 
Institute, vol. xvii, no. 2, pp. 23-33.

Mumary Farto, Pablo Alberto, 2016, “Reinterpretando la información de los vasos 



Pablo Alberto Mumary Farto208

dinásticos”, Estudios de Cultura Maya, Ciudad de México, Universidad Nacional 
Autónoma de México-Instituto de Investigaciones Filológicas, Centro de Estudios 
Mayas, vol. xlvii, pp. 93-117.

Paulinyi, Zoltán, 2014, “The Butterfly Bird God and his Myth at Teotihuacan”, Ancient 
Mesoamerica, Cambridge, Cambridge University Press, vol. 25, pp. 29-48.

Tokovinine, Alexandre, 2016, “°‘It is his Image with Pulque’: Drinks, Gifts, and Political 
Networking in Classic Maya Texts and Images”, Ancient Mesoamerica, Cambridge, 
Cambridge University Press, vol. 27, no. 1, pp. 13-29.

Wagner, Elisabeth, 2005, “Nudos, bultos, muertos y semillas: algunas observaciones en 
torno al título bolon tz’ak (bu) ajaw”, Ketzalcalli, Mérida, University of Hamburgo-
Institute of Mesoamericanistics, núm. 1, pp. 28-47.

Zender, Marc, 2004, “Glyphs for ‘Handspan’ and ‘Strike’ in Classic Maya Ballgame 
Texts”, The pari Journal, San Francisco, Pre-Columbian Art Research Institute, vol. iv, 
no. 4, pp. 1-9, available in http://www.mesoweb.com/pari/publications/journal/404/
Handspan.pdf

Fuentes electrónicas

Boot, Erik, 2009, The Updated Preliminary Classic Maya-English, English-Classic Maya 
Vocabulary of Hieroglyphic Readings, available in http://www.mesoweb.com/resources/
vocabulary/Vocabulary-2009.01.pdf

Kaufman, Terrence y John Justeson, 2003, A Preliminary Mayan Etymological Dictionary, 
available in http://www.famsi.org/reports/01051/pmed.pdf

Kettunen, Harri y Christophe Helmke, 2005, Introduction to Maya Hieroglyphs, Wayeb, 
Leiden University, available in http://www.mesoweb.com/resources/handbook/
WH2005.pdf

Lacadena García-Gallo, Alfonso, 2005, Harmony Rules and the Suffix Domain: A Study 
of Maya Scribal Conventions, available in https://www.academia.edu/1378231/
Harmony_Rules_and_the_Suffix_Domain

Lópes, Luis, 2004, “Titoomaj K’awiil: a mayan patron of arts”, available in http://www.
mayavase.com/comcodex.htm

Notas

1	 El nombre jeroglífico de la dinastía ha generado numerosos debates entre escuelas epigráficas 
que se mantienen hasta el día de hoy, encontrando diferentes lecturas del signo dinástico, 
Kan[u]’[u]l, Kan[u’ul] (Lacadena y Wichmann, 2005: 21), Kaanul (Martin y Velásquez, 2016: 
26), Kanu’l (Vázquez et al., 2015: 1102), Kanal (Beliaev y Safronov, s/f: 1), Kan (López, 2006: 
32), entre otras. Por ello, al no haber un consenso entre los especialistas, a lo largo del presente 
escrito se utilizará la forma Kaan, ‘serpiente/culebra’, la cual corresponde al arcaísmo procedente 



Un recipiente especial para una bebida peculiar. 209

de un tronco lingüístico común protomaya propuesto por Kaufman y Justeson (2003: 634) en 
su diccionario etimológico maya.

2	 El cual puede ser consultado de manera gratuita en el siguiente enlace http://www.mayavase.
com/, y cuya catalogación que inicia con la consonante K y se sigue de una numeración, es la 
utilizada a lo largo del presente escrito. 

3	 A lo largo del trabajo utilizaré el marcador plural como enclítico <o’ob> en formas nominales 
como ajaw siendo consciente de que también podría utilizarse el enclítico <taak>; sin embargo, 
sigo las consideraciones de Law y Stuart quienes propusieron lo siguiente: “añadido al plural 
enclítico =oob’, la multiplicidad podría ser indicada con un enclítico =taak. Todos los ejemplos 
de =taak son animados y basados en formas cognadas en Chol y Tseltal moderno, es probable 
que indique colectivo o distribución, en lugar de estrictamente plural” (Law y Stuart, 2017: 45) 
[la traducción es de mi autoría].

4	 Tal y como afirmó el doctor Hansen en una conferencia concedida en Guatemala. Hansen, 
Richard, La Cuenca Mirador/Reino Kaan: legado cultural y natural de Guatemala. Conferencia 
concedida en la Universidad Francisco Marroquín, Guatemala. Mayo 2010.

5	 En el año 2011, Sylviane Boucher y Dorie Reents-Budet, entre otros investigadores, presentaron 
listados cerámicos de la cuenca de El Mirador y Calakmul: Cerámicas de códice excavadas en 
Calakmul pero manufacturadas en el área de Nakbé-El Mirador: MSKY04, MSKY10, MSKY12, 
MSKY13, MSKY14, MSKY16, MSKY17, MSKY18, MSKY19, XSK001, XSK00, XSK004 , 
XSK016, XSK018, XSK019, XSK020, XSK022. Códice excavadas en Calakmul pero manu-
facturadas en el sureste de la Cuenca de El Mirador: MSK147, MSK155, MSK326, MSK327, 
XSK003, XSK005, XSK017, XSK021. Códice excavadas en Calakmul y manufacturadas en 
Calakmul: MSK325, MSK855, MSKY15. (Boucher, Reents-Budet, et al., 2011).

6	 Puede ser consultado en el siguiente link https://decipherment.wordpress.com/2017/05/05/
secrets-of-the-painted-king-list-recovering-the-early-history-of-the-snake-dynasty/

7	 Son los vasos K955, K1344, K1371, K1457 y K6751.
8	 Combinación de los 260 días del calendario Tzolk’in y los 365 del Haab.
9	 El cálculo calendárico lineal cuyo punto de partida se establece en una “fecha era”, 13.0.0.0.0 

4 ajaw 8 kumk’u, es decir, 13 de agosto del 3114 a.C.
10	 En este sentido, Stanley Guenter ha considerado que con base en las ruedas calendáricas pre-

sentes en los vasos se puede reconstruir una sucesión dinástica de los gobernantes tempranos 
de en torno a 52 años (Guenter, 2009). Sin embargo, el problema sobre las fechas registradas 
persiste pues los listados presentes en los materiales cerámicos no coinciden ni en el orden de 
sucesión ni en las fechas anotadas en otros monumentos.

11	 Utilizo la propuesta de Guillermo Bernal quien plantea la reconstrucción de la consonante 
aspirada velar /j/ para componer la palabra ka[j]lo’mte’ cuya traducción tentativa sería ‘quebrador/
rompedor de lanzas’ (Bernal Romero, 2015: 78).

12	 Debo advertir que a la hora de realizar el análisis epigráfico del texto soy consciente de que 
muchos de estos materiales fueron repintados en tiempos modernos por lo que pudieron sufrir 
modificaciones caligráficas que varían el contenido informativo, sin embargo, de haber sido el 
caso, en el objeto aquí expuesto la alteración no parece significativa.

13	 Un análisis epigráfico más general del objeto se presentó en una reciente publicación (Mumary 
Farto, 2016: 93-117).

14	 A lo largo del escrito se seguirán los postulados analíticos de Lacadena y Wichmann (2004, 
2005) pero se aplicarán las posteriores premisas de Boot (2009), Kettunen y Helmke (2005), 



Pablo Alberto Mumary Farto210

quienes, por ejemplo, no consideran la b glotalizada /b’/ y reconstruyen sonidos como /j/ al 
finalizar las palabras como en el caso de chi[j].

15	 Cabe señalar aquí que en otros ejemplos cerámicos en los que se representan eventos mito-
lógicos, como en el vaso K6979, se identifican en la escena mujeres con rasgos diagnósticos 
de la deidad, destacando el signo de oscuridad en la frente, el símbolo del tanto por ciento, la 
decoración negra a la altura de los ojos y el globo ocular fuera de la cabeza.

16	 En muchas representaciones cerámicas Ahkan se vincula también con abejas, lo que quizá podría 
sugerir el estado prefermentado del pulque, que se caracteriza por su alto contenido de azúcar.

17	 El atole es una bebida prehispánica elaborada a partir del maíz, tras cocerse se muelen sus 
granos y la masa resultante se condimenta con diferentes aditivos y saborizantes.

18	 En este sentido, debo señalar que la cita de Landa parece referirse al balché, otra bebida al-
cohólica fermentada obtenida del árbol homónimo (Lonchocarpus violaceus) cuya corteza “se 
echaba en remojo en aguamiel para su fermentación [...] se usa ceremonialmente, en los ritos 
agrícolas...” como indica el diccionario Cordemex (Barrera Vásquez, 1980: 34).

19	 Este es otro nombre que recibe el cerro Pozonaltépetl y significa “Lugar de succión”, según 
López Austin y Millones (2015: 284).


