
87Trace 73, cemca, enero 2018, págs. 87-116, ISSN: 0185-6286

S
E

C
C

IÓ
N

  T
E

M
Á

T
IC

AEl poder de las manos de la Virgen: 
construcción social de imágenes de santos 
y vírgenes en el valle de San Francisco (San 
Luis Potosí y Guanajuato, México)

The Virgin hands power: images of saints 
and virgins social construction in valle de 
San Francisco (San Luis Potosí  
and Guanajuato, Mexico)
Olivia Graciela Fierro Hernández*

  *	Doctorado en Estudios Mesoamericanos de la unam.

Fecha de recepción: 31 de enero de 2017 • Fecha de aprobación: 26 de septiembre de 2017.

Resumen: Este artículo presenta una aproximación a la construcción social de las imágenes 
santas en la región que anteriormente era conocida como valle de San Francisco y que 
se ubica en la zona fronteriza de los estados de San Luis Potosí y Guanajuato, México. 
A lo largo del texto se intentará demostrar cómo las imágenes de santos y vírgenes que 
se veneran en esta región son condensadoras de significado que se construyen, integran, 
comparten y reproducen a través de medios sociales en los que se encuentra integrada la 
experiencia, las emociones, los sentidos, la agencia y los procesos creativos que un grupo 
social les imprime.
Palabras clave: santos, vírgenes, imagen, poder, agencia, construcción social.

Abstract: This article presents an approach to the holy images’ social construction in the 
region that was previously known as Valle de San Francisco, which borders the States of  
San Luis Potosí and Guanajuato, Mexico. Throughout the text, we will attempt to demon-
strate how saints and virgins images that are venerated in this region are condensing units 
of meaning that are built, integrated, share and reproduced through social media in which 
are built experience, emotions, senses, acting and creative processes linked to a social group.
Keywords: saints, virgins, image, power, acting, social construction.



Olivia Graciela Fierro Hernández88

Résumé : Cet article présente une approche de la construction sociale des images saintes 
dans la région antérieurement connue comme Valle de San Francisco, située à la frontière 
des États de San Luis Potosí et Guanajuato, au Mexique. Tout au long du texte, nous 
essayerons de démontrer comment les images des saints et vierges vénérées dans la région, 
constituent des unités significatives de construction, intégration, partage et reproduction à 
travers les médias dans lesquels se forment l’expérience, les émotions, les sens, les actions 
et des procédés créatifs liés à un groupe social.
Mots-clés : saints, vierges, image, pouvoir, action, construction sociale.



El poder de las manos de la Virgen 89

Este artículo presenta una aproximación a la construcción social de las imágenes 
santas en la región que anteriormente era conocida como valle de San Francisco1 
(Cabrera, 1969: 277); valle que se extiende por unos 70 kilómetros desde el en-
tronque de la carretera federal México 57 a Villa de Reyes, San Luis Potosí, hasta 
la cabecera municipal de San Felipe, Guanajuato formando un corredor entre las 
sierras de San Miguelito al poniente y la de Guanajuato y de Santa María al oriente. 
Hoy en día, la mayoría de las comunidades guanajuatenses y potosinas inscritas en 
el valle son campesinas y se dedican principalmente a la agricultura y ganadería.
	 En principio, la investigación2 de la que surgió el presente texto se centró en 
Lequeitio-Guadalupe (municipio de San Felipe, Guanajuato), comunidad que 

Ilustración 1 - El valle de San Francisco. Elaboración propia con datos ctreig (2002).



Olivia Graciela Fierro Hernández90

cada año peregrina al municipio de Santa María del Rio, San Luis Potosí, a visitar 
a la Virgen de Torrecitas3 en el mes de febrero. El objetivo inicial de mi traba-
jo consistía en comprender cómo se construye la imagen santa de la virgen en esta 
comunidad. Sin embargo, en el transcurso de la investigación los datos obtenidos 
en trabajo de campo condujeron a analizar la totalidad del calendario ritual que 
se vive y comparte en el valle de San Francisco; decisión que implicó participar de 
los rituales y de la vida cotidiana de varias comunidades que se inscriben en esta 
región.
	 De esta manera los datos permitieron analizar cómo la Virgen de Torrecitas se 
inscribe en un culto más amplio: el de la Virgen de Guadalupe4, que se considera 
“patrona” de varias comunidades del valle, ya que cuenta con su propio calendario 
de rituales5 que se complementan con otras festividades y peregrinaciones: por 
ejemplo, la peregrinación dedicada a San Miguel Arcángel en septiembre y la del 
Santo Niño Dormido que se celebra en enero. De esta manera, la Virgen de Gua-
dalupe se relaciona con un extenso panteón de imágenes santas a las que también 
se les rinde culto.
	 En este sentido, se puede afirmar que el valle de San Francisco da cuenta de 
un “cosmos saturado de imágenes”, las cuales rigen y ordenan la vida cotidiana y 
ritual. Turner designaría a estas imágenes como “símbolos dominantes” pues se 
convierten en “focos de interacción”, alrededor de los cuales “los grupos se mo-
vilizan […], celebran sus cultos […], realizan otras actividades simbólicas […] 
y, con frecuencia, para organizar santuarios compuestos, les añaden otros objetos 
simbólicos” (Turner, 1980: 25).

Ilustración 2 - Principales imágenes veneradas en el valle de San Francisco: 1 Virgen de Guadalupe (Lequeitio, 
San Felipe, Guanajuato, 2009); 2 Niño Dormido (Carretón, San Felipe, Guanajuato, 2010); 3 San Miguel Arcángel 
(San Felipe, Guanajuato, 2009).



El poder de las manos de la Virgen 91

	 En la investigación se registraron veintinueve imágenes; la mayor parte de 
ellas se veneran al interior de las viviendas en los propios altares domésticos, en las 
fiestas patronales de las comunidades o en las peregrinaciones anuales que reúnen 
regionalmente a distintas localidades del valle de San Francisco6. En este trabajo, a 
estas imágenes les denominé imágenes santas7. Las otras imágenes que incluí en el 
análisis son entidades propias del imaginario de los habitantes del Valle y que son 
representadas en momentos rituales y sociales específicos8: contextos espaciales 
liminales (bordos de agua, monte, fronteras, etcétera) y en temporalidades festivas 
o simbólicamente determinantes (equinoccios, solsticios, etcétera). La incorpora-
ción de estas otras imágenes al análisis resultó fundamental para, por un lado, dar 
cuenta de la totalidad de la galaxia de imágenes que comparten el espacio social 
y cosmológico y, por el otro, comprender cómo la gente de esta región participa 
activamente en la construcción de las imágenes que veneran y/o les reconocen 
atributos especiales.

Ilustración 3 - Mojiganga frente al altar dedicado al Sagrado 
Corazón y al Santo Niño de Atocha. Comunidad de Guadalupe, 
San Felipe, Guanajuato, 2010.



Olivia Graciela Fierro Hernández92

	 El presente artículo reflexiona sobre las siguientes preguntas: ¿por qué hay 
imágenes en el valle de San Francisco? ¿Qué características presentan las imáge-
nes veneradas? ¿Qué poderes poseen? ¿Qué procesos creativos propician? ¿Qué 
efectos sensoriales producen? ¿Qué alcances y limitaciones tienen las imágenes? Y, 
finalmente ¿qué interacciones mantienen las imágenes con los seres humanos?

Composición y atributos de las imágenes santas

Es importante enfatizar que la mayoría de los habitantes de las comunidades ins-
critas en el Valle se reconocen como católicos y muchos de los componentes del 
culto a las imágenes santas, así como la iconografía de las mismas, son provenientes 
del catolicismo. Asimismo, la región del valle de San Francisco posee una fuerte 
tradición cristera9, por lo que no resultaría extraño que la religión popular com-
partida actualmente por los habitantes del Valle se encuentre repleta de cuestiones 
altamente difundidas por la religión católica, tradiciones que fueron integradas y 
reinterpretadas desembocando en los cultos locales contemporáneos. En este sen-
tido, el análisis de la construcción social de las imágenes santas en el valle de San 
Francisco resulta pertinente cuando esta sociedad en particular se identifica con 
ellas reconociéndoles peculiaridades, valoraciones y agencia (Gell, 1998) propias.

Partes de la imagen santa: de lo corpóreo a lo conceptual

¿Cómo explicar que una imagen santa se constituya por algo más que un cuerpo 
material? Este cuestionamiento obliga a dividir la descripción y análisis de las 
imágenes santas en dos apartados: en primer lugar, hay que atender a esta parte 
sensible, material, tangible, perceptual –que Belting (2007: 16) reconoce como el 
medio de la imagen– y posteriormente reflexionar sobre su parte etérea, inmaterial, 
intangible y conceptual.
	 Como lo reconocen los devotos, la mayoría de las imágenes santas que se ve-
neran en el valle tienen forma humana (a pesar de siglos de discusiones que se 
presentan en la historia de la religión católica10) y su clasificación responde a una 
división genérica (hombres-mujeres) y por edad (niños-adultos11), similar a la di-
visión que se presenta en la sociedad. Así, las imágenes santas son clasificadas por 
los hombres y éstas, a su vez, estructuran el resto del mundo de la misma manera.



El poder de las manos de la Virgen 93

	 En cuanto a materialidad, se debe distinguir en primer lugar, que las imágenes 
santas tienen distintas condiciones: unas son planas, las cuales son reconocidas 
localmente como imágenes en “estampa” o “cuadro” y las otras tienen una condición 
tridimensional, la cual es definida coloquialmente como imágenes “de bulto”. Las 
imágenes planas implican la concepción de una superficie “en blanco”, es decir, 
vacía, que seduce, que propone ser intervenida con una forma y colores; por alguna 
razón esta condición plana de las imágenes les permite su capacidad de copia y 
reproducción. Por eso, las imágenes santas de estampa son las que se encuentran 
en los altares públicos de las comunidades del valle de San Francisco (en los cuales 
se encuentran pintadas sobre una pared) y es mediante esta condición que las imá-
genes pueden aparecerse milagrosamente en otras superficies (paredes, piedras, 
árboles, manchas). Como señalaré más adelante, en algunos casos, las imágenes 
santas tridimensionales implican un esfuerzo de representación e interpretación.
	 Los materiales con que se confeccionan las imágenes santas varían de acuerdo a 
su condición. Por ejemplo, las imágenes en estampa generalmente se elaboran sobre 
papel, lienzos y paños mediante la pintura o el bordado; las imágenes estampadas 
milagrosamente, es decir, las apariciones, se presentan en distintas superficies (pa-
redes, piedras, ollas, comales, etcétera) y con los materiales más diversos: humedad, 
manchas, humo, hollín, etcétera. En cambio, las imágenes de bulto generalmente 
se manufacturan con barro, resina, plástico o madera de patol.
	 Los colores representativos de las imágenes santas varían de acuerdo a ciertos 
principios: en primer lugar, habrá que considerar que la iconografía cristiana atri-
buye a cada santo ciertos colores. Sin embargo, es interesante señalar que dichas 
divinidades rigen determinados campos del mundo; los colores utilizados en sus 
imágenes reflejan de algún modo su propia naturaleza y, por lo tanto, los campos del 
universo sobre los cuales rigen. En el valle de San Francisco, los colores más re-
presentativos de las imágenes santas son cuatro: blanco (que comparten todas las 
imágenes), azul (principalmente asociado con las imágenes femeninas y de niños), 
amarillo y rojo (asociadas con las imágenes masculinas). Todos ellos, en conjunto, 
condensan el significado de protección contra envidias y contagios.
	 En cuanto a la vestimenta de las imágenes santas, es necesario reconocer que a 
pesar de su forma humana no se visten como personas –por lo menos no como los 
habitantes actuales del Valle– ya que las imágenes de santos y vírgenes generalmente 
son vestidas con túnicas o hábitos largos que cubren todo el cuerpo de la imagen (del 
cuello a los pies) y son confeccionados con telas de distintos colores (principalmente 
de los cuatro colores mencionados en el párrafo anterior). ¿De dónde obtienen ese 
vestido las imágenes? Aparentemente, esta cuestión responde a un estereotipo del 



Olivia Graciela Fierro Hernández94

tiempo bíblico en donde los personajes se caracterizan icónicamente vestidos de 
esta manera. Ese vestido referido a otro tiempo refuerza la condición santa de la 
imagen, distinguiéndolas finalmente de los humanos con quienes no se confunden 
a pesar de compartir otras características que ya se han señalado (género, edad, 
forma, etcétera).
	 El vestido de las imágenes santas planas forma parte de la misma estampa; en 
cambio, el vestido de las imágenes de bulto generalmente es manufacturado como 
otra unidad de la imagen (algo que se le quita y pone), como un accesorio y en 
muchos casos existen rituales para “vestir” a la imagen con una idea de respeto y 
renovación. La importancia de la vestimenta es tal que en algunos casos la propia 
imagen adquiere su identidad por medio del vestido: por ejemplo, los habitantes del 
Valle veneran a San Francisco de Paula y al no contar con una imagen de bulto 
del santo, optaron por vestir a San Charbel (santo dominico que viste hábito negro) 
con un hábito café, convirtiéndolo por este hecho en el santo franciscano12. En este  
caso, el dicho popular que versa “el hábito no hace al monje” podría ponerse en 
duda, dictando que –por lo menos para los habitantes del valle de San Francisco– 
“el hábito sí hace a la imagen”.
	 Las imágenes santas presentan instrumentos, artefactos o utensilios que las 
caracterizan y condensan su significación. Por ejemplo, la balanza y espada de San 
Miguel Arcángel, la canasta de corazones que porta la Virgen de la Luz, el corazón 

Ilustración 4 - Altar dedicado a San Francisco de Paula; imagen de estampa 
de San Francisco e imagen de bulto de San Charbel convertido en el santo 
franciscano. Comunidad El Rosario, Villa de Reyes, S.L.P., 2009.



El poder de las manos de la Virgen 95

en el pecho del Sagrado Corazón, la corona de Cristo Rey, el pan que sostiene San 
Diego de Alcalá, el medallón que San Judas Tadeo porta en su pecho, el báculo del 
Niño de Atocha, el estetoscopio y maletín del Niño Doctor y los rayos que des-
prende la silueta de la Virgen de Guadalupe. Con dichos elementos característicos, 
cada imagen santa termina de caracterizarse y dotarse de sentido, al grado de que 
sus atributos (que siempre permanecen) representan la imagen santa misma. Por 
ejemplo, en una ocasión, observé a una niña dibujar en la tierra la silueta de la 
Virgen de Guadalupe y lo que hizo fue un ovalo rodeado de rayos, no detalló más, 
eso era suficiente para saber que se trataba de la Guadalupana.
	 Las dimensiones de las imágenes santas de estampa y de bulto varían en 
forma extrema de tamaño. Algunas se manufacturan en miniatura, otras en “ta-
maño natural” (como el Niño Dormido o Santa Lucía) y otras son esculturas con 
proporciones enormes respecto a la escala natural de un hombre (por ejemplo, 
Cristo Rey de la Montaña). Sin embargo, todas ellas, a pesar de sus dimensiones, 
son manufacturadas con la idea de una escala menor a lo que representan, es decir, 
en palabras de Lévi-Strauss, son un “modelo reducido13” (1984: 44). En todos 
los casos (aun en el tamaño natural) suponen siempre una reducción, ya que la 
“transposición gráfica o plástica renuncia a determinadas dimensiones del objeto; 
en pintura, el volumen; los colores, los olores, las impresiones táctiles hasta en la 
escultura; y, en los dos casos, la dimensión temporal, puesto que el todo de la obra 
figurada es aprehendido en el instante” (Lévi-Strauss, 1984: 45).
	 Ahora bien, ¿cómo es que las imágenes santas son construcciones sociales 
creadas por los habitantes del Valle? y ¿cómo estas imágenes forman parte de las 
interacciones sociales de la región? Belting menciona que “una imagen es más que 

Ilustración 5. Santa Lucía y peregrinos. Comunidad de Santa Lucía, Santa María del Río, S.L.P., 2008.



Olivia Graciela Fierro Hernández96

un producto de la percepción [y] se manifiesta como resultado de una simboliza-
ción personal o colectiva” (2007: 14). Por tal motivo, también debemos hablar de 
las ideas y significados que conforman dichas imágenes y que son propias de las 
personas que las veneran y las incluyen en su panteón.
	 Empecemos con algunas ideas acerca de las cualidades etéreas que poseen las 
imágenes santas veneradas en el valle de San Francisco, las cuales pueden dividirse 
y copiarse; la primera característica consiste en la fragmentación de una totalidad 
en diferentes partes que, a su vez, constituyen unidades en sí mismas, conforman-
do nuevas imágenes santas. Por ejemplo: la Virgen María y Jesucristo pueden ser 
divididos a su vez en diferentes advocaciones (dependiendo de la edad o atributos 
con que se representen) para finalmente considerarse como divinidades indepen-
dientes que adquieren una personalidad, devoción y capacidades particulares. Así, 
la imagen de la Virgen María se fragmenta en diversos númenes o advocaciones: la 
Inmaculada, la Guadalupana, etcétera. La imagen de Jesucristo se representa con 
diferentes títulos: Sagrado Corazón, Señor de la Misericordia o Niño Dios.
	 La copia, en cambio, consiste en la multiplicación o reproducción de la misma 
imagen; ésta es similar a su “original”. Al respecto, habrá que considerar dos situa-
ciones: la posibilidad de que no exista una imagen “original” en la medida en que las 
reproducciones son tan valiosas como su fuente (por ejemplo, las reproducciones de 
santos que se adquieren, son en principio igualmente poderosas); o bien, considerar 
que al ser copias, unas imágenes presentan un margen de desigualdad frente a su 
fuente, como un principio de entropía santa (la Virgen de Torrecitas posee una 
jerarquía mayúscula frente a los souvenirs que se compran en el santuario).
	 Otro ejemplo de división de las imágenes es el caso de “Papá Dios”, representa-
ción exclusivamente conceptual que, por tanto, carece de todo medio material. En 
esta imagen se suman todas las voluntades y se concentra el poder condensando el 
universo de las características santas. Los habitantes del Valle afirman por ejemplo 
que “si Dios no quiere, los santos no pueden”, pues estos últimos son “abogados” 
o intercesores ante su poder, no toman decisiones y por lo tanto sus milagros no 
dependen de ellos. Como lo reconocen sus devotos: “los santos y la Virgen hacen 
milagros, pero sólo cuando tienen permiso de Dios”. Así, el Dios Único condensa 
todos los poderes y significaciones y a través de sus divisiones comparte su poder 
con otras divinidades, las cuales a su vez se dividen, se copian y se integran.
	 Sin embargo, habrá que considerar que a pesar de todas las características 
que los devotos le atribuyen a Dios, éstos reconocen que su madre, la Virgen 
María (específicamente en su advocación de Guadalupe), ejerce autoridad sobre 
él, pudiendo considerarse un ser más poderoso. En este sentido, los habitantes del 



El poder de las manos de la Virgen 97

Valle señalan que la Virgen es la única que tiene la capacidad de superponerse a 
Dios y cumple la función de intermediaria para que Éste no destruya al mundo. 
Como los propios devotos reconocen: “la Virgen de Guadalupe tiene las manos 
juntas porque está uniendo a Dios con los hombres, al momento en que ella separe 
las manos, Dios destruirá a los hombres y el mundo se acabará”. Esta idea de las 
manos juntas de la Virgen da título al presente artículo.
	 Como se puede observar hasta el momento, el universo de las imágenes santas 
es tan complejo que incluso las copias de las imágenes pueden adquirir particula-
ridades propias; por ejemplo, la Virgen de las Torrecitas es copia de la Virgen de 
Guadalupe, sin embargo, por su prestigio e historia se le considera especial. ¿Por 
qué unas imágenes santas se consideran más milagrosas o especiales que otras? 
¿Cómo las imágenes que se veneran actualmente en la región del Valle se han 
incorporado a la vida social dotándose de significado?
	 Para acercarnos a la respuesta, debemos reflexionar sobre los medios de comu-
nicación que los devotos establecen con sus imágenes santas (por medio de sueños, 

Ilustración 6 - Virgen de las Torrecitas. Comunidad de Torre-
citas, Santa María del Rio, San Luis Potosí, 2006.



Olivia Graciela Fierro Hernández98

oraciones, pensamientos, acuerdos, trampas), pues santos los hay muchos, claro, 
pero los habitantes del valle de San Francisco sólo tienen contacto con algunos de 
ellos. Aquellos que les son visibles y que por alguna razón –préstamo, obsequio, 
compra o aparición– son de su propiedad y/o los veneran. Por lo tanto, la relación 
generada entre las entidades sagradas (vírgenes o santos) y las personas es contrac-
tuada, en primera instancia, por medio de la posesión de la imagen santa. De este 
modo, son las formas más tangibles del contrato que existe entre los hombres y 
las divinidades. Poseer una imagen significa poseer una relación directa con cierta 
entidad; y esto implica tanto su comunicación a través de sueños, pensamientos y 
oraciones, como el conjunto de trabajos requerido para organizar una fiesta.

El poder de la imagen y su misterio inconquistable

Además de los poderes que tienen las imágenes santas para dividirse y copiarse, 
existen otros poderes y propiedades que las caracterizan: sus atributos humanos y 
sus atributos divinos. En este sentido, la imagen santa adquiere voluntad y agencia 
propia (Gell, 1998: 66). Para los devotos, las imágenes que veneran poseen ciertas 
características compartidas humanamente14 pero, sobre todo, les pertenecen algu-
nas propiedades únicas, que los constituyen como materia especial, propiedades 
que les llegan de los santos que representan.
	 Las imágenes santas, al igual que los hombres, tienen sentimientos, emociones 
y personalidad: se enojan, se contentan, tienen miedo15, son celosos, etcétera. Esta 
última característica es muy particular de la Virgen de Torrecitas, quien se moles-
ta con los peregrinos que acuden por primera vez a su santuario y primero visitan 
a la imagen de Santa Lucía durante el camino de la peregrinación. Los devotos 
se dan cuenta de esta situación cuando llegan a las Torrecitas y no son capaces de 
distinguir y ver la silueta de la Virgen en la piedra como señal de su enojo y celos.
	 Las imágenes santas se alegran cuando los devotos las atienden, las limpian, 
les cambian su ropaje, les preparan su reliquia para el día de su fiesta. Los devotos 
lo advierten cuando las imágenes se “ponen chapeadas”, es decir, sus mejillas se 
ruborizan. Sin embargo, con la misma facilidad con que las imágenes de los santos 
se alegran, también se enojan y envían castigos. En la peregrinación a Torreci-
tas, frecuentemente se escucha decir a los peregrinos que el clima y los accidentes 
dependen de la Virgen y por lo tanto, cuando los sucesos no son exitosos como 
esperan los devotos, surge la explicación de que en las “santas filas” de la peregri-
nación camina gente con pecados y sin fe16.



El poder de las manos de la Virgen 99

	 A las imágenes santas se les atribuye no solamente voluntad propia, sino una 
voluntad de poder sobre el resto de las cosas17. Son ellas quienes deciden cómo de-
ben ser y hacerse las cosas en el mundo: poseen arbitrio y un carácter caprichoso. 
Para los devotos, son las imágenes quienes deciden su lugar, sus dueños y su tiempo; 
los santos no escatiman en aplicar su capacidad milagrosa para hacer cumplir sus 
deseos, por caprichosos que parezcan.
	 Por ejemplo, una familia devota que año con año festeja a la imagen del Niño 
Doctor cuenta sorprendida cómo en una ocasión, al momento en que la madrina 
vestía a la imagen de bulto, la ropa le quedaba muy grande. La madrina aseguraba 
que había comprado el trajecito conforme a la medida que previamente los dueños 
de la imagen le habían dado, e incluso mostró ambos trajes para que los presentes 
constataran que tenían el mismo tamaño, pues resultaba inverosímil que, a pesar 
de ser iguales, uno le quedaba grande. Situación que la familia interpretó como 
“capricho” del Niño Doctor a quien seguramente no le había gustado el traje.

Ilustración 7 - Virgen de Fátima en un árbol. Rancho de Fátima, 
San Felipe, Guanajuato, 2010.



Olivia Graciela Fierro Hernández100

	 Los santos, a través de sus imágenes, exigen ofrendas nuevas y exclusivas. Una 
mujer contó su propia experiencia: estando embarazada, le puso al Niño Dios 
una cobija que en principio había adquirido para el hijo que esperaba; un día se la 
quitó, pero a partir de ese momento, se sintió muy mal de salud, tenía contracciones 
y todavía no era tiempo de que naciera su hijo. Así que pensó en regresarle la cobija 
al Niño Dios y de inmediato se sintió mejor y los dolores no volvieron; nunca utilizó 
esa cobija para su propio hijo y hasta la fecha la tiene el Niño Dios.
	 Las entidades santas son coercitivas y generalmente utilizan “trampas” para 
obtener lo que quieren de sus devotos. Por ejemplo, una mujer que recibió en su 
casa la imagen de la Virgen de Guadalupe el primer día del rosario mencionó con 
orgullo frente a su marido: “yo tan mala y la Virgen quiso venirse aquí conmigo 
primero”, a lo que el marido le contestó: “no es por eso, es para obligarte a ir a todos 
los rosarios, como ya fuiste al primero ahora tienes que ir a los otros cuarenta y 
seis18”, entonces la señora le contestó: “bien vivita que es la Virgencita ¿verdad?”
	 Algunas imágenes santas son especialmente inflexibles. Entre los propios 
devotos se dice que “no perdonan” y se advierte que “se le puede deber a todo el 
mundo pero no a los santos”. Principalmente las vírgenes de Torrecitas y de San Juan 
no perdonan las promesas incumplidas. Al respecto, en una ocasión en el santuario 
de Torrecitas, unos peregrinos vieron entrar en el templo a un hombre que iba de 
rodillas con una penca de maguey atada al pecho y otra penca a la espalda; todos 
le vieron, el señor sangraba y sufría, todos esperaron verlo salir del santuario, sin 
embargo, esto nunca sucedió ¿dónde quedó ese señor? nadie supo y al respecto uno 
de los peregrinos mencionó: “no dude que en estas santas filas haiga [sic] ánimas 
en pena”. Lo que significa que este hombre era un ánima, un fantasma que paga en 
su muerte lo que, por alguna razón, no cumplió en vida.
	 Por lo tanto, los santos, por medio de su imagen, poseen un conjunto de ca-
racterísticas que los humanizan: perciben por medio de los sentidos (escuchan, 

Ilustración 8 - Madrina vistiendo al Niño Doctor. Comunidad de Lequeitio, San Felipe, Guanajuato, 2009.



El poder de las manos de la Virgen 101

ven, sienten, huelen19 y comen20), gozan o sufren de sentimientos (son coléricos, 
caprichosos, sienten miedo, les da gusto) son sociables, pues se relacionan entre 
ellos, trabajan, envejecen, se agotan. Pero si solamente esto fueran las entidades sa-
gradas, serían sólo una imagen parcial de lo humano. Por ello, las entidades santas y 
sus imágenes poseen además ciertas características sobrehumanas: son poderosos  
(y peligrosos), milagrosos, copiosos (tienen la capacidad de multiplicarse o copiar-
se), taumaturgos (tienen el poder de curar) y psicopompos (tienen la capacidad de 
conducir almas). Las cosechas, la fertilidad, el trabajo y toda noción de bienestar 
son regidas por las entidades santas; la solución de los problemas personales y la 
recuperación de la salud también depende del designio de ellas.
	 Hay santos que rigen la generación y regeneración de la vida; las imágenes más 
invocadas para el nacimiento son la Virgen del Perpetuo Socorro y San Francisco 
de Paula; a cambio de protección en el parto, los devotos prometen nombrar a sus 
hijos como ellos. En este sentido, podemos preguntarnos ¿qué tiene el nombre de 
interés para un santo? ¿Por qué un santo accede a curar a cambio del nombre? 
Pareciera en estos casos que los santos salvan, curan y ayudan a los hombres para 
poder existir, como si los santos y sus imágenes se multiplicaran entre los hombres 
a través de su nombre como una forma para trascender su deterioro (tema que 
desarrollaré en el próximo apartado de este artículo). Por otra parte, a través de la 
atribución del nombre, es como si la imagen santa compartiera su esencia con los 
hombres asemejándolos a ella. Siguiendo a Gell, quien menciona que la agencia 
de los dioses es introducida a los humanos en virtud de la capacidad de ser su 
simulacro (Gell, 1998: 114), podríamos preguntarnos si la agencia de las imágenes 
santas es compartida a los hombres por medio de la atribución de su nombre.
	 En este sentido, las imágenes santas son contaminantes; pueden compartir y 
difundir su esencia a través de “reliquias” por medio de las cuales transmiten a los 
hombres el poder de las divinidades. En el valle de San Francisco, las “reliquias” 
pueden consistir en varios tipos de objetos relacionados con las imágenes y gene-
ralmente aluden a un regalo. Para los habitantes del valle, el término reliquia se 
aplica específicamente a la comida ritual que se reparte entre los devotos durante las 
celebraciones, “con un sentido también de ofrecimiento a la imagen” (Reyna 2005: 
147). Así, la reliquia representa un vínculo con doble efecto; en principio es una 
ofrenda para las imágenes santas, quienes una vez vertidas en ellas, las devuelven 
a los hombres como “regalo” para que finalmente sean aprovechadas por ellos. Al 
respecto, se debe considerar que todo lo que se ofrece en comida, durante el fes-
tejo de una imagen santa, debe considerarse reliquia, es decir, también los dulces, 
galletas, bebidas y toda clase de golosinas y platillos.



Olivia Graciela Fierro Hernández102

Además de las reliquias hay ciertos objetos que se vuelven portadores significativos 
de la esencia santa como: el agua milagrosa, la ropa de los santos, la cera de las 
veladoras y las flores artificiales con que se adornan los altares de las imágenes san-
tas. Todos ellos se usan como protección o para curar ciertas enfermedades. Por 
ejemplo, “los regalos” que la Virgen de Torrecitas ofrece a sus devotos durante el 
camino de regreso de la peregrinación son las flores de plástico que estuvieron 
durante un año en el santuario y se cargaron de su poder. También es muy común 
que, al acercarse a la imagen, los devotos se froten la frente, cara y nuca con la 
ropa del santo. ¿Por qué hacen eso? Al cubrirse con la túnica del santo se genera 
la percepción de un cobijo, de un envoltorio y en estos casos, la ropa se vuelve 
un conducto entre la imagen y el devoto. De este modo, se accede a la imagen 
mediante el contacto con la ropa y puede interpretarse también como un modo 
de impregnarse del poder del santo que fue transmitido a su ropa; por esta razón 
la ropa de las imágenes santas también se convierte en “reliquia”.
	 Las imágenes santas veneradas en el valle de San Francisco tienen la capaci-
dad de “desdoblarse” y ocupar simultáneamente varios lugares a la vez (Losada, 
2007: 98). Los devotos así explican cómo una misma entidad se encuentra en las 
imágenes santas ubicadas en sus propios altares domésticos, en el templo de la 

Ilustración 9 - Niño Doctor y reliquia. Comunidad de 
Lequeitio, San Felipe, Guanajuato, 2009.



El poder de las manos de la Virgen 103

comunidad y en las “reliquias”. Al mismo tiempo, dichas entidades –y sus imáge-
nes– se extienden también entre las personas que las llevan por esencia a través 
de la imposición de un nombre semejante (hombres y mujeres bautizados con 
los nombres de Socorro, Francisco, Miguel, Diego, Manuel, Martín, Guadalupe, 
Lucia, Concepción, etcétera).
	 Finalmente, las imágenes santas y otros seres sobrenaturales que engloba el 
panteón del valle de San Francisco pueden ser opuestos y contradictorios. En 
ocasiones, el poder de la imagen radica en sintetizar sus atributos (aparentemente 
incompatibles) en un solo ser. Para los devotos, no existe incompatibilidad alguna 
en que las imágenes santas tengan la capacidad de curar o generar vida, pero a la vez 
se enojen y manden castigos. Todas las imágenes pueden, de alguna u otra manera, 
poseer varias propiedades y atributos a la vez; por eso, a algunas imágenes santas de 
adultos se les considera peculiarmente niños y de esta forma se les nombra y se les 
concibe (por ejemplo, a San Miguel Arcángel se le conoce como “niño Miguelito”).
	 A causa de esta condensación de atributos y propiedades de las imágenes 
santas, la Virgen de Guadalupe es madre, es niña, es bondadosa y protectora, pero 
a la vez tramposa, celosa y así como puede juntar sus manos superponiéndose al 
propio Dios para que éste no destruya el mundo y a los hombres, también puede 
castigar, e incluso matar.

El agotamiento de las imágenes santas: de su envejecimiento y su muerte

Según los habitantes del valle de San Francisco, los santos y vírgenes observan 
lo que ocurre entre los hombres, ya que son omniscientes y poseen una visión 
panóptica. Por esa razón, los devotos se sienten permanentemente observados y 
vigilados por ellos. Producto de esta capacidad observadora, los santos y vírgenes 

Ilustración 10 - Montaje de fotografías: 1 y 3 adoración al Niño Doctor (Comunidad de Lequeitio, San Felipe, Gua-
najuato, 2009); 2 Niño Dormido (Comunidad de Carretón, San Felipe, Guanajuato, 2010).



Olivia Graciela Fierro Hernández104

castigan, premian y ayudan a los hombres, quienes reconocen que éstos les “dan 
fuerza para salir adelante”.
	 Sin embargo, los devotos reconocen también que las divinidades no son to-
dopoderosas; los fieles son conscientes de las limitaciones y carencias de santos y 
vírgenes y extienden estas condiciones a sus imágenes, las cuales se deterioran, se 
cansan y envejecen. Por ejemplo, en una ocasión una mujer de edad avanzada me 
confesó su temor a caerse estando sola y no poder levantarse; comentó que rezaba 
para que ese día no llegara, pero que si ocurría pedía a la Virgen de Guadalupe 
que avisara pronto a su marido. Dijo: “sólo quedamos los dos”, pues sus hijos ya 
se casaron y no habitan con ellos. Yo, ingenuamente, le dije que no pensara en 
eso y ella entonces preguntó señalando a las imágenes santas de su altar: “¿a poco 
van a bajar a jalarme de las manos?” Pregunta que reconoce una limitación de las 
imágenes santas, pues a pesar de la devoción que les confieran y lo milagrosas que 
pueden llegar a ser, éstas no siempre tienen la capacidad de actuar por sí mismas 
y necesitan intermediarios para ejercer su poder. Así, los devotos reconocen que 
a pesar de que la Virgen no pueda levantarlos si caen al suelo, sí puede avisar por 
medio de sueños, pensamientos y visiones a otra persona para que llegue a ayudarlos.
	 Otra mujer me compartía sus ideas sobre los santos y sobre cómo les habla a 
sus imágenes. Ejemplificó su relato: “la Virgen fue viva con San Diego y le habló, 
luego ya que estaba pintada en su manto, él le hablaba, pero ella ya no le contestaba, 
así yo, le hablo pero no me responde”. Esta frase me llevó a preguntarme: ¿qué 
significa la afirmación “fue viva”?21

	 Pareciera que el estado tangible que los santos y vírgenes adquieren a través de 
sus efigies, esculturas en “bulto”, estampas y apariciones, son una especie de cáscara 
que puede derivar en procesos de agotamiento, deterioro e incluso de muerte. Para 
los habitantes del valle de San Francisco, esta cáscara constituye un medio que les 
permite a los devotos percibir la fuerza de las divinidades a través de sus sentidos.
	 Párrafos atrás señalé que las imágenes santas “se ponen chapeadas” como señal 
de felicidad, pero esta señal también indica el “esfuerzo” que las imágenes reali-
zan cuando actúan milagrosamente. Una señora comentaba acerca de la Virgen 
del Perpetuo Socorro: “cuando se pone bien chapeada dicen que está haciendo 
el milagro […] si se pone roja de sus cachetes está trabajando”. En este mismo 
sentido, algunos peregrinos mencionan que la Virgen de Torrecitas ya “se ve muy 
viejecita”, que ya tiene “muchos años” y que su cara ya está “arrugadita”, a diferencia 
de la época en que empezaron a peregrinar y “se veía jovencita”. Estas afirmacio-
nes probablemente tienen que ver con la idea de que la imagen de la Virgen de 
Torrecitas de algún modo se ha ido desgastando con el paso de los años.



El poder de las manos de la Virgen 105

	 Al respecto, se pudiera decir que “la imagen y el poder de la Virgen [y otros 
santos] son consumibles y agotables para los devotos y también renovables [pues] 
este carácter perecedero forma parte de la naturaleza de los seres divinos, pero 
también su renovación” (García, 2009: 19). Asimismo, existen múltiples evidencias 
etnográficas que registran cómo las imágenes de santos envejecen pues se trata de 
un motivo clásico del culto a los santos en la época colonial; por ejemplo, en su 
artículo “Santos viajeros e identidad colonial en el estado de Guerrero”, Dehouve 
menciona que existen varias leyendas que narran cómo los santos envejecidos 
deben ser trasladados a otros pueblos para ser restaurados (Dehouve, 1998: 185), 
sin embargo, dicho “retoque” provoca la movilidad de la imagen en peregrinación 
y el santo ejerce así su autoridad y deseo de viajar o hacerse pesado y quedarse en 
alguna parte del camino. De este modo, para Dehouve sería inadecuado oponer 
el cuerpo material del santo (que envejece) y su poder, el cual se manifiesta en la 
capacidad del santo para ejercer su voluntad de movilidad y por ende su vitalidad 
(1998: 190).
	 Por otro lado, algunos habitantes del valle recuerdan con tristeza la ocasión 
en que la imagen de Virgen de Guadalupe se quebró; comentando que es la santa 
patrona de su comunidad y por lo tanto la festejaban el mero día 12 de diciem-
bre, sin embargo, un año prefirieron cambiar la fecha y celebrar su fiesta el fin 
de semana más próximo para poder “desvelarse y festejar con calma”; en aquella 
ocasión hizo tanto viento, que la imagen de bulto de la Virgen de Guadalupe se 
cayó, despedazándose. Desde esa ocasión decidieron realizar la fiesta el día que 
corresponde. Así explican el enojo de la Virgen, ante el cambio de su fiesta, lo cual 
resulta importante para este análisis por varios motivos: ya porque confirma la idea 
de que los santos rigen sobre un día del calendario, lo que significa que poseen 
una sustancia temporal inamovible; ya porque demuestra la capacidad colérica de 
la entidad sagrada; ya porque manifiesta du capacidad para ejercer su voluntad; 
ya porque, finalmente, confirma el hecho de que la imagen es un vínculo entre 
el santo y los humanos, vinculo que en el caso referido se disuelve. La Virgen se 
autodestruye demostrando su poder sobre el tiempo y el clima, su molestia con 
los devotos y su voluntad de relacionarse o no con ellos.
	 Con esta evidencia empírica me surgen algunos cuestionamientos: ¿Los santos 
envejecen porque su poder, en cierto momento se agota? ¿Son solamente las imá-
genes –como manifestaciones “duras” (tangibles) de los santos– las que envejecen 
manteniendo intacto su poder? ¿Las imágenes santas mueren? Quizá son las imá-
genes, quizá son los santos mismos. No me atrevo a dar una conclusión positiva, sin 
embargo, me parece que estas preguntas pueden resolverse con la noción de agencia 



Olivia Graciela Fierro Hernández106

de Gell (1998: 66), con la cual se explica la capacidad de decisión y voluntad que 
presentan diversos seres u objetos (dioses, artefactos, imágenes, etcétera) los cuales 
pueden propiciar efectos reales en la sociedad. De esta manera, es la propia agencia 
de los santos y sus imágenes la que tiene la capacidad para decidir si éstos tienen 
poder, si ayudan o perjudican, si viven o mueren autodestruyéndose, rompiendo 
junto con su imagen la relación con sus devotos.

Consideraciones finales

Como he intentado demostrar, las imágenes santas que se veneran en el valle de San 
Francisco son construcciones simbólicas, condensadoras de significado, constituidas 
no sólo por un soporte material sino también por elementos conceptuales. Es decir, 
la imagen de lo santo no sólo es un bulto o estampa, sino que se construye, se integra, 
se comparte y se reproduce a través de medios sociales en los que se encuentran 
integradas la experiencia y las emociones además del sentido que un grupo social 
les imprime. Dicho de otra manera, son las relaciones que las personas establecen 
con sus imágenes las que explican su conformación. El bulto y la estampa de las 
imágenes son inscripciones fijas, poco dinámicas, casi inmóviles y es por medio 
de su relación con los habitantes de esta región que tanto las reliquias, como las 
ropas y los objetos de las imágenes, poseen agencia, poder y efectos en el mundo.
	 Habrá que subrayar esta doble condición de las imágenes: por un lado, son fijas, 
escritas, estáticas; por el otro, dinámicas, fluidas, sociales y –por lo social– compar-
tidas. Sin embargo, si se afirma que las imágenes son compartidas y reconocidas 
en ese lugar tan extraño que llamamos “memoria colectiva”, habrá que reconocer 
también que es necesaria su consistencia física y cuestionar la idea de Belting (2007: 
16) de que esta materialidad de las imágenes es sólo un simple medio, una básica 
estructura material. Algo tiene la sustancia material de las imágenes –madera de 
patol, cerámica o tela– que las vuelve seres distintos, distinguibles, intempora-
les. ¿Por qué los habitantes del valle de San Francisco requieren de esos bultos y 
estampas milagrosas? ¿Por qué las construyen?
	 La mayor parte de las imágenes a las que se rinde culto en el valle de San Fran-
cisco fueron impuestas por intereses ideológicos, religiosos y económicos, propios 
del proceso colonial. Sin embargo, estas imágenes fueron incorporadas al mismo 
panteón de la región, adecuándoles propiedades, hazañas y personalidades propias 
de los valores de esta región y, en ese sentido, las imágenes santas que se veneran 
actualmente se volvieron poco cercanas a los ideales del catolicismo, por lo menos 



El poder de las manos de la Virgen 107

del catolicismo ortodoxo. De esta manera, aunque algunas de las cualidades de las 
imágenes santas coinciden con el pensamiento católico, no son la misma “cosa” y 
los habitantes del valle de San Francisco poseen su propio cuerpo exegético para 
interpretarlas.
	 Por ejemplo, la Virgen de Guadalupe es la imagen que reúne la mayor parte 
de concepciones y conceptos culturales: cuerpo humano, fluidos corporales, pa-
rentesco, condiciones meteorológicas, tiempo, organización social, etcétera. Por 
eso es la madre de los hombres, creadora del mundo entero y, como se concibe en 
el valle, es respetada y venerada como toda madre. Al respecto, reproduzco una 
historia recurrente en la región:

Dios estaba enojado con los hombres, porque se portaban mal, porque no le obedecían, 
ya estaba cansado de ellos y entonces decidió acabar con el mundo entero y destruir 
a todos. Pero la Virgen de Guadalupe le pidió que no lo hiciera y les diera otra 
oportunidad a los hombres, pero Dios insistía en acabar con ellos.
	 Entonces la Virgen le dijo que “estaba bien su decisión”, pero que sólo podía 
hacerlo con una condición. ¡Imagínese! Dios que todo lo puede pensó que la condición 
que le pusiera la Virgen no lo detendría para destruir a los hombres, pero entonces, 
la Virgen de Guadalupe le pidió a Dios, su hijo, que le regresara toda la leche que le 
había dado desde que era pequeño, la leche con la que lo había criado.
	 Dios se detuvo. No pudo cumplir la condición de su madre y entonces, gracias a 
la Virgen, el hombre tiene otra oportunidad de vivir.

Esta historia de la Virgen intercesora, mostrando los pechos a su hijo es clásica 
en el catolicismo desde la época medieval. Por ejemplo, se encuentra en las “Can-
tigas del Rey Sabio” transcritas por Lucas del Olmo, en las cuales se resaltan los 
argumentos a matre y a pectore que utiliza la Virgen para convencer a su hijo (Cea, 
2001: 201 – 202)22 y también es tema presente en el latín del siglo XII en donde se 
da testimonio de “la Santísima Virgen [que] se dirige a su Hijo instándole a tener 
piedad de los hombres por los senos que lo han nutrido” (Arnaud de Bonneval, 
De Laudibus b. Mariae Virginis, in PL, vol. clxxxix, col.1726 en Savoye, 2009: 
394). Asimismo, el retablo de la Virgen amamantando es un ícono del catolicismo 
que desapareció con el Renacimiento cuando “se volvió indecoroso para la Virgen 
desnudar su pecho [lo cual] condujo a la decadencia del símbolo de la leche de 
María” (Warner 1991: 269–270).
	 Seguramente los habitantes del Valle desconocen estas fuentes, sin embargo, 
este ejemplo muestra que la relación de los habitantes del valle de San Francisco 



Olivia Graciela Fierro Hernández108

con los santos y vírgenes no proviene de procedimientos intelectuales y sociales 
aislados de los esquemas culturales e históricos. Hasta la fecha, los fieles recrean, 
mediante tradición oral, relatos ejemplares que fueron populares muchos siglos 
atrás, los cuales se apropian, resignifican y convierten en narraciones propias; 
los habitantes del valle conocen y reproducen cotidianamente el relato de la leche de 
María, trasladado a la imagen de la Virgen a la que le rinden culto: la Guadalupana, 
imagen que les resulta familiar, reconocible y digna de exaltarse como madre.
	 Probablemente este relato fue adoptado de la tradición católica medieval y 
precisamente se revitalizó y difundió en esta población porque concuerda con 
sus propias ideas del mundo en donde los hombres y Dios están unidos por una 
imagen de respeto, poder, ternura y autoridad: la Virgen de Guadalupe.
	 Por esta razón, a pesar de que los habitantes del valle de San Francisco ja-
más han visto una pintura donde se representa a la virgen lactante, ellos tienen 

Ilustración 11 - Virgen lactante. “Virgen con el niño” de Hans 
Memling. Siglo xv. Tablas de devoción de la Reina Isabel la 
Católica. Primitivos Flamencos en la Capilla Real de Granada.



El poder de las manos de la Virgen 109

interiorizada la imagen que sintetiza y explica el lazo social entre madre e hijo a 
través de la leche materna. Para los habitantes de la región, este fluido corporal 
establece la unión indisociable entre la madre y el hijo, unión que desemboca en 
la relación de los devotos con la Virgen de Guadalupe, quien los defiende contra 
el enojo de Dios y permite la existencia del mundo. Quizá, de esta manera, la 
Virgen de Guadalupe es la única imagen santa a quien el pensamiento compartido 
en la región confiere el poder absoluto sobre el mundo y el cosmos; ella, por ser su 
madre, tiene autoridad sobre Dios del mismo modo que se espera que las madres 
tengan autoridad sobre sus hijos.
	 En este sentido, podemos decir que los pensamientos y prácticas religiosos de 
los habitantes de la región del valle de San Francisco son enmarcados dentro del 
catolicismo y alimentados por nociones propias que los definen y caracterizan; los 
hombres no son pasivos frente a las imágenes santas, sino que participan activa-
mente en su construcción social. Lo anterior constituye una verdadera revolución 
de las imágenes: estos objetos se prestan, se heredan, se donan, se destruyen, se 
conservan, se aparecen.
	 La mayoría de los rasgos de los santos y vírgenes aquí analizados provienen de 
la enseñanza católica en la época de la colonia; de la tradición cristera; de los se-
minaristas que cada sábado asisten al templo de la comunidad a preparar a los 
niños para que realicen su primera comunión, es decir, de los esquemas culturales 
forjados a lo largo de la historia; sin embargo, los elementos expuestos y analiza-
dos en este artículo nos permiten inferir que las imágenes santas que analizamos 
fueron constituidas también por conceptos, valores, normas y jerarquías propias de 
los procesos creativos y las interacciones sociales que viven los habitantes contem-
poráneos del valle de San Francisco. Como reflexiona Dehouve para los “santos 
viajeros” del estado de Guerrero: “no se puede[n] concebir [estas] creencia[s] como 
una simple curiosidad etnográfica, o una supervivencia del pasado. Es parte íntima 
de la historia de la región y de la formación de una memoria compartida” (1998: 
190). Es decir, la forma de relacionarse con las imágenes de santos y vírgenes en el 
valle de San Francisco es resultado de una construcción colectiva que se extiende 
regionalmente.
	 Los elementos constitutivos de las imágenes santas se explican mediante las 
relaciones e interacciones que las personas establecen con ellas. De ahí el título 
de este artículo que responde a la imagen de una relación (entre hombres y divi-
nidades), que se encuentra interiorizada entre los habitantes del Valle: se piensa 
que la Virgen de Guadalupe tiene las manos juntas con el fin específico de salvar 
al mundo. Esta imagen condensa el conjunto de relaciones complejas que los seres 



Olivia Graciela Fierro Hernández110

humanos mantienen con los divinos y que –como se explicó a lo largo del artículo– 
se actualizan y reafirman día con día a través de las reliquias, los altares, los rezos, 
los sueños, las fiestas patronales, las peregrinaciones, los rituales, etcétera. 

Ilustración 12 - Mujer frente a su altar doméstico. Comunidad de Guadalupe, 
San Felipe, Guanajuato, 2010.

Bibliografía

Belting, Hans, 2007, Antropología de la imagen, Buenos Aires, Katz Editores, Serie 
Conocimiento.

Biblia de Jerusalén, 1976, Bilbao, Desclee de Brouwer (Consultado el Antiguo Testamento: 
Éxodo y Baruc).

Brading, David A., 2002, La Virgen de Guadalupe: imagen y tradición, México, Taurus, 
pasado y presente.

Cabrera Ipiña, Octaviano, 1969, San Luis Potosí, San Luis Potosí, Independiente.
Carmona Muela, Juan, 2010, Iconografía cristiana, Madrid, Akal.
Cea Gutiérrez, Antonio, 2001, “El pliego en verso de tema religioso como repertorio 

devocional público y privado” en Luis Díaz G. Viana (coord.), Palabras para el pueblo, 
Vol. II. La colección de pliegos del CSIC: Fondos de la Imprenta Hernando, Madrid, Consejo 
Superior de Investigaciones Científicas. Departamento de Antropología de España y 
América, pp. 87-222.

Classen, Constance, David Howes y Anthony Synnott, 1997, [1994], “Introduction: The 
meaning and power of smell”, Aroma: the cultural history of smell, London y New York, 
Routledge, pp. 1-10.



El poder de las manos de la Virgen 111

ctreig, 2002, Comité Técnico Regional de Estadísticas e Información Geográfica, Programa 
ArcGis.

Dehouve, Danièle, 1998, “Santos viajeros e identidad regional en el estado de Guerrero” 
en Napolitano, Valentina y Xochitl Leyva Solano (eds.), Politics, Identity and Mobility in 
Mexican Society, London, Institute of Latin American Studies, pp. 182-191.

Fierro Hernández, Olivia Graciela, 2009, Ya me voy a caminar… Análisis del culto a la 
Virgen de Torrecitas a través de las mandas y dones de una hermandad de Guanajuato, Tesis 
de licenciatura, San Luis Potosí, uaslp.

Fierro Hernández, Olivia Graciela, 2011, Con las manos juntas: construcción social de las 
imágenes santas en Lequeitio-Guadalupe, San Felipe, Guanajuato, Tesis de Maestría en 
Antropología Social, San Luis Potosí, El Colegio de San Luis, A.C.

García Lam, León, 2009, Entre cruces y apareados: Análisis del sistema ritual de una comunidad 
peregrina en la Zona Media de San Luis Potosí, Tesis de Maestría en Antropología Social, 
San Luis Potosí, El Colegio de San Luis, A.C.

Gell, Alfred, 1994, “The Technology of Enchantment and the Enchantment of Technology” 
en Jeremy Coote y A. Shelton (eds.), Anthropology, Art, and Aesthetics, Oxford, Clarendon 
Press, pp. 40-63.

Gell, Alfred, 1998, Art and agency. An anthropological theory, Great Britain: Oxford 
University Press, Clarendon Press.

Gell, Alfred, 2006, « Parfum, symbolisme et enchantement », Terrain 47 « Odeurs » 
Septembre, Paris, MSH Éditions, pp. 19-34.

Grimson, Alejandro, 2005, [2000], “El tiempo”, Interculturalidad y comunicación, Enciclopedia 
Latinoamericana de Sociocultura y Comunicación, Bogotá, Grupo Editorial Norma.

inegi, 2010, Censos de Población y Vivienda, México.
Kindl, Olivia, 2013, “Eficacia ritual y efectos sensibles. Exploraciones de experiencias 

perceptivas wixaritari (huicholas)”, Revista de El Colegio de San Luis, Nueva época, año 
III, número 5, enero a junio, Estudios Antropológicos, México, El Colegio de San Luis, 
A.C., pp. 206-227.

Lévi-Strauss, Claude, 1984, [1962], El pensamiento salvaje, México, Fondo de Cultura 
Económica.

Losada, Teresa, 2007, La Morada de los Dioses, México, Universidad Nacional Autónoma 
de México.

Meyer, Jean, 1996, La Cristiada 1. La guerra de los cristeros, México, Siglo XXI.
Negrete, Martha Elena, 1996, “Los agraristas en el movimiento cristero”, en V/a Los cristeros. 

Conferencias del ciclo de primavera de 1996, México, Centro de Estudios de Historia de 
México, Condumex, pp. 71-79.

Reyna Alviso, Raymundo, 2005, La Milicia de San Miguel Arcángel: redes sociales en 
una práctica ritual en los Estados de San Luis Potosí y Guanajuato, Tesis de Maestría en 
Antropología Social, San Luis Potosí, El Colegio de San Luis, A.C.

Rivero del Val, Luis, 2002, Entre las patas de los caballos, México, Porrúa.
Savoye, Marie-Laure, 2009, De fleurs, d ’or, de lait, de miel : les images mariales dans les 

collections miraculaires romanes du XIIIe siècle, Paris, thèse de docteur de l’université Paris 
IV, Littérature comparée.



Olivia Graciela Fierro Hernández112

Turner, Víctor, 1980, La selva de los símbolos, México, Siglo XXI.
Velázquez, Primo Feliciano, 1948, Historia de San Luis Potosí T. iv. México, Sociedad 

Mexicana de Geografía y Estadística.
Warner, Marina, 1991, Tú sola entre las mujeres. El mito y el culto de la Virgen María, Madrid, 

Taurus Humanidades.

Notas

  1	 Actualmente la organización política de este valle se ha dividido; la mayor parte de esta región 
se conoce como Villa de Reyes, municipio perteneciente a San Luis Potosí, y otra parte corres-
ponde al municipio guanajuatense conocido como San Felipe Torres Mochas. En la actualidad el 
municipio de Villa de Reyes cuenta con 138 comunidades; la mayoría de estas son consideradas 
rurales, a excepción de la cabecera municipal, El Rosario y La Laguna de San Vicente. En cambio, 
el municipio de San Felipe, comprende mayor extensión territorial y cuenta con 427 comunidades 
de las cuales sólo tres son reconocidas como centros urbanos: San Felipe, Laguna de Guadalupe 
y San Bartolo (inegi, 2010). El criterio que utiliza inegi, para determinar si una población se 
considera rural o urbana depende de la población total con la que cuente: si tiene menos de 2 500 
habitantes es rural, mientras que la urbana es donde habitan más de 2 500 personas.

  2	 El presente artículo es resultado de mi investigación antropológica efectuada del 2003 al 2011 
sobre el culto y peregrinación a la Virgen de las Torrecitas. Dicha investigación, de corte etno-
gráfico, conllevó varias estancias de trabajo de campo en las cuales obtuve -de primera mano- la 
información, que generosamente me fue compartida por los propios habitantes de las comunidades 
devotas, y que constituye la parte medular de este texto.

  3	 Imagen de la Virgen de Guadalupe que se apareció en 1771 en un cerro ubicado en el municipio 
de Santa María del Río, San Luis Potosí, y que es conocida con su epónimo.

  4	 La imagen de la Virgen de Torrecitas se inscribe en el culto a la Virgen de Guadalupe porque la 
Virgen aparecida en la comunidad de Torrecitas es la Guadalupana.

	 El santuario donde se encuentra la “Virgen de Torrecitas” (conocida así por sus fieles) es frecuen-
tado por peregrinos provenientes de distintos lugares de México y EUA durante todo el año, 
especialmente en cinco fechas principales: el 12 de diciembre (día de la Virgen de Guadalupe), el 
2 de febrero (día de la Candelaria), el periodo de Semana Santa, el 12 de mayo (día de la Virgen 
Peregrina) y el 15 de agosto (día de la Asunción de la Virgen). En estas fechas asisten colectivos 
de peregrinos que se desplazan de distintas formas: a pie, en bicicleta, en burro, caballo o vehículo 
motorizado.

	 Los devotos del Valle de San Francisco peregrinan a Torrecitas en febrero, pues en la fiesta de 
diciembre festejan a la Virgen de Guadalupe en sus propias comunidades o ranchos vecinos.

  5	 Incluso cuenta con un calendario de fiestas patronales escalonadas que permite que varias co-
munidades participen del mayor número de fiestas posibles a pesar de que el día de la Virgen de 
Guadalupe marcado “oficialmente” por la iglesia católica en México es el 12 de diciembre.

  6	 Al respecto, resulta sugerente señalar que, en las viviendas del Valle, la mayoría de los altares 
domésticos reúnen varias de las imágenes veneradas regionalmente. Asimismo, las fiestas de una 
imagen se llevan a cabo en varias escalas: domésticas, comunales y regionales; los habitantes de 
una comunidad pueden festejar una imagen en su propia vivienda, además de asistir a la fiesta 
patronal de su comunidad o de otras comunidades y sumarse a las filas de las peregrinaciones que 



El poder de las manos de la Virgen 113

se organizan en nombre de la imagen. La pertinencia del registro del calendario ritual completo en 
la región se debe a que específicamente en estas comunidades es primordial participar del mayor 
número de celebraciones religiosas posibles, hecho que se reveló durante mi estancia en campo 
en la cual prácticamente todos los días registré y participé de alguna actividad de esta índole (a 
diferencia de otras poblaciones rurales campesinas que a pesar de ser católicas tienen una vida 
religiosa menos activa).

  7	 Para los habitantes del Valle, el concepto de imagen únicamente comprende a las imágenes 
sagradas o santas. Con este término designan a cualquier santo, virgen, Niño Dios o Cristo en 
alguna de sus advocaciones.

  8	 Por ejemplo, las mojigangas son entidades que emergen en las fiestas patronales de algunas co-
munidades del valle de San Francisco. Dichas entidades poseen un carácter “carnavalesco”, ya que 
se caracterizan por “transgredir” e invertir el orden cotidiano. Estos seres aparecen en los rituales 
después de las doce del día y las características principales que presentan son contradictorias: 
niños-viejos, hombre-mujer, feos-atractivos y tentadores. Las mojigangas son “monstruos”, “diabli-
llos” o “viejos de la danza”. La mayoría de estos personajes son peludos (sus trajes se adornan con 
listones de colores o tiras de tela que cuelgan de su ropa), asustan a los niños (trinando “chicotes” 
en el suelo y correteándolos), no hablan (si se les pregunta algo responden moviendo la cabeza 
o el dedo índice) y hacen ruidos parecidos a “animales” (“grrrr”). Ninguna mujer representa a las 
mojigangas, son hombres los encargados de desempeñar este papel en los rituales; sin embargo, 
algunos de ellos se visten de mujeres (“como travestis”) y entonces “coquetean” con jóvenes y 
adultos varones. Tomando en cuenta las características mencionadas anteriormente y la “inversión” 
de roles que las mojigangas representan, en un futuro me interesa investigar sobre el papel que 
estos seres juegan en la región, así como las características que comparten con otras imágenes, 
incluso con los santos y vírgenes que se veneran en las fiestas patronales donde aparecen.

  9	 La Guerra Cristera, también llamada Guerra de los Cristeros o Cristiada, se prolongó desde 
1926 a 1929 y fue seguida por otra guerrilla que se denominó “la Segunda” o “la Albérchiga” que 
ocurrió entre 1934 y 1938 (Meyer, 1996). La Cristiada se caracterizó por ser un conflicto armado, 
rural y campesino originado por el cierre de templos bajo las órdenes de Plutarco Elías Calles. 
Los cristeros se levantaron en armas reclamando los derechos de libertad de culto en México 
pues según los testimonios de la época “al culto católico y a la enseñanza religiosa los han vuelto 
ilegales, aun en el seno mismo de la familia” (Rivero del Val, 2002: 7-8), por estos motivos, los 
cristeros luchaban con la “bandera de Cristo” y proclamaban el legendario grito: ¡Viva Cristo 
Rey!, ¡Viva la Virgen de Guadalupe! (Velázquez, 1948: 324 y Negrete, 1996: 79).

	 Los habitantes del valle de San Francisco participaron activamente de la Guerra Cristera, la cual 
influyó en la conformación de la región tal como la conocemos hoy en día. En la actualidad, el 
culto a algunas de las imágenes santas veneradas por la población, presenta similitudes con algunos 
rasgos de dicho movimiento armado; por ejemplo, el uso de banderas de México con la Virgen 
de Guadalupe en el centro en lugar del Escudo Nacional, la representación de una batalla entre 
moros y cristianos en las fiestas en honor a San Miguel Arcángel y las estrofas de alabanzas que 
se cantan en los caminos peregrinos.

  10	Hoy en día la Iglesia católica acepta el uso de “imágenes sagradas” a pesar de que el tema ha sido 
fuente de diversos debates y posturas. Desde el Antiguo Testamento se condena el culto a las 
imágenes; algunos pasajes bíblicos narran su desprecio, señalando que incluso el culto por parte 
de los hombres puede desatar la ira de Dios: “No te postrarás ante ellas, ni le darás culto, porque 
yo Yahvé, tú Dios, soy un Dios celoso, que castigo la iniquidad de los padres en los hijos hasta la 
tercera y cuarta generación” (Ex 20,4-5), además de enfatizar que las imágenes de los dioses no 
tienen poder: “Como el vaso que un hombre usa, cuando se rompe, se hace inservible, así les pasa  



Olivia Graciela Fierro Hernández114

a sus dioses una vez colocados en el templo […] Al no tener pies, son llevados a hombros, exhi-
biendo así su propia ignominia; y quedan también en vergüenza sus servidores, porque si aque-
llos llegan a caer en tierra, tienen que ser levantados por ellos” (Ba 6,3-72). Según esta postura, 
“Dios no es representable” y no puede existir una representación antropomórfica de lo divino 
(Carmona 2010: 11-13); de esta manera, en un principio la Iglesia católica rechaza toda repre-
sentación figurativa, pues “toda representación era un engaño: su malévolo propósito era despertar 
las pasiones e incitar a los espectadores a la idolatría o al pecado” (Brading 2002: 35). “¿Por qué 
entonces el cristianismo adoptó el culto a las imágenes contraviniendo la tradición expresada en  
las Escrituras que la misma Iglesia acepta?” (Carmona, 2010: 11). Fue hasta los siglos vi y vii 
que la Iglesia “comenzó a animar el culto a las imágenes sagradas, aunque prefería las pinturas a 
las esculturas o tallas” (Brading 2002: 36) permitiendo y justificando la creación de una iconografía 
propia; las imágenes sagradas eran entendidas más como obras de arte que como figuras para ser 
adoradas (Carmona 2010: 18). San Gregorio Magno (540-604) y San Juan Damasceno (675-749) 
defendieron el culto a las imágenes santas señalando que el objetivo de éstas era enseñar la religión.  
Por su parte, Pseudo Dionisio Areopagita especificó que las imágenes sagradas eran instituidas por 
Dios mismo, quien otorgó copias de su imagen “a modo de prototipos corpóreos de los seres 
divinos, inmateriales y espirituales, para que nuestra humana condición fuera capaz de su contem-
plación y veneración” (Carmona 2010: 21). Asimismo, siglos más tarde, en el Concilio de Trento 
(1545-1563) se argumentó que el uso de imágenes santas tenía el fin de persuadir, emocionar, 
convencer y y orientar el comportamiento de la población hacia los valores cristianos (Carmona 
2010: 19). De este modo, para la Iglesia Católica, la única función que justifica la existencia de 
imágenes es esencialmente didáctica; postura que perdura hasta la fecha. Por ejemplo, algunos 
sacerdotes de la Iglesia católica señalan que los peregrinos devotos a la Virgen de Torrecitas no 
deben viajar cinco días para encontrarse con la Virgen; que esta los acompaña diariamente en 
sus comunidades y las peregrinaciones son sólo una muestra de la “fe inmadura” de la gente, sin 
embargo, los sacerdotes las aceptan para poder guiar “correctamente” y convertir a los hombres 
en “buenos católicos” (Fierro 2009: 106).

11	 Sin embargo, como veremos más adelante, en muchas ocasiones se les dice niños a imágenes de 
santos adultos como formas de respeto y cariño por parte de los fieles.

12	 Al respecto resulta relevante resaltar que los habitantes del Valle reconocen que San Francisco 
de Paula y San Charbel no son el mismo santo; al primero se le rinde culto y al segundo no, sin 
embargo, la imagen de bulto de San Charbel es más fácil de conseguir en las tiendas de artículos 
religiosos porque “es más conocido” y “ambos son viejitos y se parecen” (a causa de la barba blan-
ca), por tal motivo, los devotos que deseaban contar con la imagen de bulto de San Francisco de 
Paula (ya que en el altar sólo tenían el cuadro con su estampa), decidieron optar por una “solución 
práctica”: ajustar algunas características de la imagen del santo que no veneran e intervenir, de 
este modo, en la construcción de la imagen de bulto del santo que sí veneran.

13	 Según Lévi-Strauss, “es preciso entenderse acerca de las definiciones [ya que] las pinturas de la 
Capilla Sixtina son un modelo reducido, a despecho de sus dimensiones imponentes, puesto que 
el tema que ilustran es el del fin de los tiempos. Lo mismo ocurre con el simbolismo cósmico de 
los monumentos religiosos” (Lévi-Strauss, 1984: 44).

14	 O como menciona Gell, más bien, los humanos poseemos algunos de los atributos de Dios para 
“hacer y ser” a causa de que somos su simulacro: “Since, in this world, God´s presence is inherent 
in these works of the human agency, he is bound to human purposes, the this-worldly prosperity 
and other-wordly salvation of his ostensible servants, rather than to purposes entirely his own. 
His agency is enmeshed in ours, by virtue of our capacity to make (and be) his simulacrum” (Gell, 
1998: 114).



El poder de las manos de la Virgen 115

15	 Al respecto, una señora habitante del Valle se preguntaba si a la Virgen de Fátima no le daría 
miedo estar sola en la noche, colocada en el árbol donde se encuentra expuesta a la intemperie.

16	 En ocasiones se responsabiliza a la Virgen de Torrecitas por accidentes que ocurren durante el 
trayecto de la peregrinación: caídas, fracturas, desmayos, e incluso accidentes automovilísticos 
causantes de muerte.

17	 Sobre este tema es interesante citar el artículo de Gell sobre “La Tecnología del Encantamiento y 
el Encantamiento de la Tecnología” en donde describe el Kula como un sistema de comercio que 
no corresponde a la lógica occidental y explica las implicaciones sociales que este sistema genera 
entre los Trobriand. Mediante este ejemplo desarrolla la idea de que los humanos mantienen 
relaciones sociales con los objetos, los cuales dotan de sentido y significado mediante nociones de 
magia, tecnología y estética. Todas estas características son las que dotan de agencia a los objetos, 
sin embargo, no sólo para que estos actúen por sí mismos enviando bendiciones o maleficios, sino  
para que produzcan efectos reales sobre la población: cosechas fructíferas, clima cálido y propi-
cio para la siembra y/o la navegación, etcétera (Gell, 1994: 44–63).

18	 En el valle de San Francisco se rezan 46 rosarios dedicados a la Virgen de Guadalupe, previos al 
día de su fiesta el 12 de diciembre, lo que resulta un total de 47 días de rezo. Cada vez que los 
devotos comentan esta cuestión hacen alusión a que la Virgen tiene 47 estrellas en su manto.

19	 Habrá que considerar el papel del perfume, las flores, el copal, el humo, la primera comida y, 
posiblemente todo aquello que sea etéreo y combustible: se refiere a un sentido perceptual de las 
imágenes que les permiten aprehender éstas ofrendas. Para esta reflexión se recomienda revisar 
los textos de Gell (2006) y Kindl (2013), en donde se plantea que los aspectos sensibles (cuali-
dades o experiencias perceptivas) como el uso de colores, sonidos, temperaturas, olores, etcétera, 
forman parte íntegra y constitutiva de las acciones rituales (Kindl, 2013: 209) y su manipulación 
y estímulo por parte de los especialistas rituales y demás participantes provocan una especie de 
encantamiento (a veces equitativo a la magia) que les confiere eficacia, tal como lo demuestran 
los rituales umeda que analiza Gell, en donde los perfumes poseen una eficacia encantadora que 
vuelve visible aspectos mágicos e ideales que los espectadores interiorizan y asimilan en el contexto 
ritual (Gell, 2006: 32). También se recomiendan los textos de Classen (1997) y Grimson (2005), 
en donde los olores se explican como medios de comunicación y distinción social (Grimson, 
2005: 92–93) y se ahonda en sus significados, poderes y efectos (Classen, 1997: 1–10).

20	 Además de la comida ritual conocida como “reliquia” y que se ofrece a todos los invitados a la 
fiesta de las imágenes santas (a estas últimas siempre se les ofrece el primer plato servido), según 
los devotos, las imágenes también se alimentan de flores, pólvora, veladoras, incienso, música de 
banda, alabanzas, danzas, milagritos, exvotos, limosna, plegarias, rezos y en ocasiones de los propios 
sacrificios (caminar en peregrinación, flagelaciones, ayunos, etcétera) que realizan los devotos como 
pago de una manda.

21	 Al respecto, Dehouve reflexiona que en el estado de Guerrero los santos son “vivos y viajeros” 
debido a “que son aparecidos y no formados por la mano del hombre, porque su cuerpo se enve-
jece como el de los hombres, porque no se dejan ‘retocar’, porque son capaces de manifestar su 
voluntad haciéndose pesados, de viajar para visitar a sus parientes. Esta capacidad de movilidad 
es precisamente la señal de su vitalidad. En cada una de las variantes locales, está presente esa 
misma concepción del santo ‘vivo’” (Dehouve, 1998: 190).

22	 El “tema medieval de la salvación del alma por la devoción a Santa María, que se muestra aquí 
desplegando sus tan cantadas estrategias como alcahueta del pecador, encarándose a su propio 
Hijo-Juez […] Ante la inicial negativa de Cristo, pues los tesoros del cielo los quiere para los 
que cumplen sus mandamientos, utiliza María literalmente los argumentos a matre y a pectore, 
tan resaltados en la iconografía mariana de los siglos xiii al xvi, y en las Cantigas del Rey Sabio: 



Olivia Graciela Fierro Hernández116

“mostrou-ll`as las tetas santas que ouv’él mamadas”. Dice la Virgen en este pliego: “por la leche 
que mamasteis/ de mis pechos cristalinos/ que la esperéis [al ama] a que llore/ las culpas que ha 
cometido, / pues Madre de Pecadores me apellidan, Hijo mío/ […] yo los tengo que amparar” 
(Cantigas del Rey Sabio, pliego de Lucas del Olmo en Cea, 2001: 201 – 202).


