EL PODER DE LAS MANOS DE LA VIRGEN:
CONSTRUCCION SOCIAL DE IMAGENES DE SANTOS
Y VIRGENES EN EL VALLE DE SAN Francisco (SAN
Luis Porosi Yy GuanajuaTo, ME£x1C0)

TuEe VIRGIN HANDS POWER: IMAGES OF SAINTS
AND VIRGINS SOCIAL CONSTRUCTION IN VALLE DE
SAN Francisco (San Luis Porosi

AND GuUANAJUATO, MEXICO)

Olivia Graciela Fierro Herndndez*

Fecha de recepcion: 31 de enero de 2017 * Fecha de aprobacién: 26 de septiembre de 2017.

Resumen: Este articulo presenta una aproximacion a la construccién social de las imagenes
santas en la regién que anteriormente era conocida como valle de San Francisco y que
se ubica en la zona fronteriza de los estados de San Luis Potosi y Guanajuato, México.
A lo largo del texto se intentard demostrar cémo las imédgenes de santos y virgenes que
se veneran en esta regién son condensadoras de significado que se construyen, integran,
comparten y reproducen a través de medios sociales en los que se encuentra integrada la
experiencia, las emociones, los sentidos, la agencia y los procesos creativos que un grupo
social les imprime.

Palabras clave: santos, virgenes, imagen, poder, agencia, construccién social.

Abstract: This article presents an approach to the holy images’social construction in the
region that was previously known as Valle de San Francisco, which borders the States of
San Luis Potosi and Guanajuato, Mexico. Throughout the text, we will attempt to demon-
strate how saints and virgins images that are venerated in this region are condensing units
of meaning that are built, integrated, share and reproduced through social media in which
are built experience, emotions, senses, acting and creative processes linked to a social group.
Keywords: saints, virgins, image, power, acting, social construction.

* Doctorado en Estudios Mesoamericanos de la uNAM.

TRrACE 73, CEMCA, ENERO 2018, pdgs. 87-116, ISSN: 0185-6286 87



Résumé: Cet article présente une approche de la construction sociale des images saintes
dans la région antérieurement connue comme Valle de San Francisco, située a 1a frontiére
des Etats de San Luis Potosi et Guanajuato, au Mexique. Tout au long du texte, nous
essayerons de démontrer comment les images des saints et vierges vénérées dans la région,
constituent des unités significatives de construction, intégration, partage et reproduction a
travers les médias dans lesquels se forment lexpérience, les émotions, les sens, les actions
et des procédés créatifs liés 4 un groupe social.

Mots-clés: saints, vierges, image, pouvoir, action, construction sociale.

88 Olivia Graciela Fierro Herndndez



Este articulo presenta una aproximacién a la construccién social de las imagenes
santas en la regién que anteriormente era conocida como valle de San Francisco®
(Cabrera, 1969: 277); valle que se extiende por unos 70 kilémetros desde el en-
tronque de la carretera federal México 57 a Villa de Reyes, San Luis Potosi, hasta
la cabecera municipal de San Felipe, Guanajuato formando un corredor entre las
sierras de San Miguelito al poniente y la de Guanajuato y de Santa Maria al oriente.
Hoy en dia, la mayoria de las comunidades guanajuatenses y potosinas inscritas en
el valle son campesinas y se dedican principalmente a la agricultura y ganaderia.

En principio, la investigacién? de la que surgié el presente texto se centré en
Lequeitio-Guadalupe (municipio de San Felipe, Guanajuato), comunidad que

101°19'58"W ! 100°49'59"W
S B

7

Zz
e
2
w5\
&

21°400"N

21°300"N

.“”’

a4 ” 4 <
101°19'59"W 100°59'59"W 100°49'59"W

X
e

0 7,000 14,000 28,000 42,000
— — KM

Algunas localidades del Valle de San Francisco
‘ 1.Villa de Reyes 6. Jaral de Berrios
& } - 2.ElRosario ; garr;téz :
bl s 3. Lequeitio / Guadalupe - San Bartolo
‘:ﬂepu'bhca g’ o "‘ 4. Doqmingo £ 9. San Felipe
e s 5. Fabrica de Melchor 10. Torrecitas

Tlustracién 1 - El valle de San Francisco. Elaboracién propia con datos cTrE1G (2002).

El poder de las manos de la Virgen 89



cada afio peregrina al municipio de Santa Maria del Rio, San Luis Potosi, a visitar
a la Virgen de Torrecitas® en el mes de febrero. El objetivo inicial de mi traba-
jo consistia en comprender cémo se construye la imagen santa de la virgen en esta
comunidad. Sin embargo, en el transcurso de la investigacién los datos obtenidos
en trabajo de campo condujeron a analizar la totalidad del calendario ritual que
se vive y comparte en el valle de San Francisco; decisién que implicé participar de
los rituales y de la vida cotidiana de varias comunidades que se inscriben en esta
region.

De esta manera los datos permitieron analizar cémo la Virgen de Torrecitas se
inscribe en un culto mas amplio: el de la Virgen de Guadalupe*, que se considera
“patrona” de varias comunidades del valle, ya que cuenta con su propio calendario
de rituales® que se complementan con otras festividades y peregrinaciones: por
ejemplo, la peregrinacion dedicada a San Miguel Arcéngel en septiembre y la del
Santo Nifio Dormido que se celebra en enero. De esta manera, la Virgen de Gua-
dalupe se relaciona con un extenso panteén de imdgenes santas a las que también
se les rinde culto.

En este sentido, se puede afirmar que el valle de San Francisco da cuenta de
un “cosmos saturado de imagenes”, las cuales rigen y ordenan la vida cotidiana y
ritual. Turner designaria a estas imdgenes como “simbolos dominantes” pues se
convierten en “focos de interaccién’, alrededor de los cuales “los grupos se mo-
vilizan [...], celebran sus cultos [...], realizan otras actividades simbdlicas [...]
y, con frecuencia, para organizar santuarios compuestos, les afladen otros objetos

simbdlicos” (Turner, 1980: 25).

Ilustracién 2 - Principales imdgenes veneradas en el valle de San Francisco: 7 Virgen de Guadalupe (Lequeitio,
San Felipe, Guanajuato, 2009); 2 Nifio Dormido (Carretén, San Felipe, Guanajuato, 2010); 3 San Miguel Arcingel
(San Felipe, Guanajuato, 2009).

90 Olivia Graciela Fierro Herndndez



En la investigacion se registraron veintinueve imdgenes; la mayor parte de
ellas se veneran al interior de las viviendas en los propios altares domésticos, en las
fiestas patronales de las comunidades o en las peregrinaciones anuales que retinen
regionalmente a distintas localidades del valle de San Francisco®. En este trabajo, a
estas imdgenes les denominé imédgenes santas’. Las otras imagenes que inclui en el
andlisis son entidades propias del imaginario de los habitantes del Valle y que son
representadas en momentos rituales y sociales especificos®: contextos espaciales
liminales (bordos de agua, monte, fronteras, etcétera) y en temporalidades festivas
o simb¢licamente determinantes (equinoccios, solsticios, etcétera). La incorpora-
cién de estas otras imagenes al andlisis resulté fundamental para, por un lado, dar
cuenta de la totalidad de la galaxia de imdgenes que comparten el espacio social
y cosmoldgico y, por el otro, comprender cémo la gente de esta regién participa
activamente en la construccién de las imdgenes que veneran y/o les reconocen
atributos especiales.

Tlustracién 3 - Mojiganga frente al altar dedicado al Sagrado
Corazény al Santo Nifio de Atocha. Comunidad de Guadalupe,
San Felipe, Guanajuato, 2010.

El poder de las manos de la Virgen 91



El presente articulo reflexiona sobre las siguientes preguntas: ;por qué hay
imdgenes en el valle de San Francisco? ;Qué caracteristicas presentan las imdge-
nes veneradas? ;Qué poderes poseen? ;Qué procesos creativos propician? ;Qué
efectos sensoriales producen? ;Qué alcances y limitaciones tienen las imagenes? Y,
finalmente ;qué interacciones mantienen las imagenes con los seres humanos?

Composicion y atributos de las imdgenes santas

Es importante enfatizar que la mayoria de los habitantes de las comunidades ins-
critas en el Valle se reconocen como catdlicos y muchos de los componentes del
culto a las imagenes santas, asi como la iconografia de las mismas, son provenientes
del catolicismo. Asimismo, la regién del valle de San Francisco posee una fuerte
tradicién cristera’, por lo que no resultaria extrafio que la religién popular com-
partida actualmente por los habitantes del Valle se encuentre repleta de cuestiones
altamente difundidas por la religién catélica, tradiciones que fueron integradas y
reinterpretadas desembocando en los cultos locales contemporianeos. En este sen-
tido, el andlisis de la construccién social de las imdgenes santas en el valle de San
Francisco resulta pertinente cuando esta sociedad en particular se identifica con
ellas reconociéndoles peculiaridades, valoraciones y agencia (Gell, 1998) propias.

Partes de la imagen santa: de lo corpéreo a lo conceptual

¢Cémo explicar que una imagen santa se constituya por algo mds que un cuerpo
material? Este cuestionamiento obliga a dividir la descripcién y anilisis de las
imdgenes santas en dos apartados: en primer lugar, hay que atender a esta parte
sensible, material, tangible, perceptual —que Belting (2007: 16) reconoce como el
medio de la imagen—y posteriormente reflexionar sobre su parte etérea, inmaterial,
intangible y conceptual.

Como lo reconocen los devotos, la mayoria de las imdgenes santas que se ve-
neran en el valle tienen forma humana (a pesar de siglos de discusiones que se
presentan en la historia de la religién catélica'®) y su clasificacion responde a una
division genérica (hombres-mujeres) y por edad (nifios-adultos'?), similar a la di-
visién que se presenta en la sociedad. Asi, las imdgenes santas son clasificadas por
los hombres y éstas, a su vez, estructuran el resto del mundo de la misma manera.

92 Olivia Graciela Fierro Herndndez



En cuanto a materialidad, se debe distinguir en primer lugar, que las imdgenes
santas tienen distintas condiciones: unas son planas, las cuales son reconocidas
localmente como imédgenes en “estampa” o “cuadro”y las otras tienen una condicién
tridimensional, la cual es definida coloquialmente como imégenes “de bulto”. Las
imdgenes planas implican la concepcién de una superficie “en blanco”, es decir,
vacia, que seduce, que propone ser intervenida con una forma y colores; por alguna
razén esta condicién plana de las imagenes les permite su capacidad de copia y
reproduccién. Por eso, las imdgenes santas de estampa son las que se encuentran
en los altares ptblicos de las comunidades del valle de San Francisco (en los cuales
se encuentran pintadas sobre una pared) y es mediante esta condicion que las ima-
genes pueden aparecerse milagrosamente en otras superficies (paredes, piedras,
arboles, manchas). Como sefialaré mds adelante, en algunos casos, las imdgenes
santas tridimensionales implican un esfuerzo de representacién e interpretacion.

Los materiales con que se confeccionan las imdgenes santas varian de acuerdo a
su condicién. Por ejemplo, las imdgenes en estampa generalmente se elaboran sobre
papel, lienzos y pafios mediante la pintura o el bordado; las imédgenes estampadas
milagrosamente, es decir, las apariciones, se presentan en distintas superficies (pa-
redes, piedras, ollas, comales, etcétera) y con los materiales mds diversos: humedad,
manchas, humo, hollin, etcétera. En cambio, las imdgenes de bulto generalmente
se manufacturan con barro, resina, plastico o madera de patol.

Los colores representativos de las imdgenes santas varian de acuerdo a ciertos
principios: en primer lugar, habra que considerar que la iconografia cristiana atri-
buye a cada santo ciertos colores. Sin embargo, es interesante sefialar que dichas
divinidades rigen determinados campos del mundo; los colores utilizados en sus
imdgenes reflejan de algin modo su propia naturaleza y, por lo tanto, los campos del
universo sobre los cuales rigen. En el valle de San Francisco, los colores mis re-
presentativos de las imdgenes santas son cuatro: blanco (que comparten todas las
imégenes), azul (principalmente asociado con las imagenes femeninas y de nifios),
amarillo y rojo (asociadas con las imagenes masculinas). Todos ellos, en conjunto,
condensan el significado de proteccién contra envidias y contagios.

En cuanto a la vestimenta de las imagenes santas, es necesario reconocer que a
pesar de su forma humana no se visten como personas —por lo menos no como los
habitantes actuales del Valle—ya que las imagenes de santos y virgenes generalmente
son vestidas con tinicas o hébitos largos que cubren todo el cuerpo de la imagen (del
cuello a los pies) y son confeccionados con telas de distintos colores (principalmente
de los cuatro colores mencionados en el parrafo anterior). ;De dénde obtienen ese
vestido las imdgenes? Aparentemente, esta cuestién responde a un estereotipo del

El poder de las manos de la Virgen 93



tiempo biblico en donde los personajes se caracterizan iconicamente vestidos de
esta manera. Ese vestido referido a otro tiempo refuerza la condicién santa de la
imagen, distinguiéndolas finalmente de los humanos con quienes no se confunden
a pesar de compartir otras caracteristicas que ya se han sefialado (género, edad,
forma, etcétera).

El vestido de las imagenes santas planas forma parte de la misma estampa; en
cambio, el vestido de las imagenes de bulto generalmente es manufacturado como
otra unidad de la imagen (algo que se le quita y pone), como un accesorio y en
muchos casos existen rituales para “vestir” a la imagen con una idea de respeto y
renovacion. La importancia de la vestimenta es tal que en algunos casos la propia
imagen adquiere su identidad por medio del vestido: por ejemplo, los habitantes del
Valle veneran a San Francisco de Paula y al no contar con una imagen de bulto
del santo, optaron por vestir a San Charbel (santo dominico que viste hébito negro)
con un habito café, convirtiéndolo por este hecho en el santo franciscano'. En este
caso, el dicho popular que versa “el hdbito no hace al monje” podria ponerse en
duda, dictando que —por lo menos para los habitantes del valle de San Francisco—
“el habito si hace a la imagen”.

Las imdgenes santas presentan instrumentos, artefactos o utensilios que las
caracterizan y condensan su significacién. Por ejemplo, la balanza y espada de San
Miguel Arcingel, la canasta de corazones que porta la Virgen de la Luz, el corazén

Tlustracion 4 - Altar dedicado a San Francisco de Paula; imagen de estampa
de San Francisco e imagen de bulto de San Charbel convertido en el santo

franciscano. Comunidad El Rosario, Villa de Reyes, S.L.P., 2009.

94 Olivia Graciela Fierro Herndndez



en el pecho del Sagrado Corazén, la corona de Cristo Rey, el pan que sostiene San
Diego de Alcald, el medallén que San Judas Tadeo porta en su pecho, el béculo del
Nifio de Atocha, el estetoscopio y maletin del Nifio Doctor y los rayos que des-
prende la silueta de la Virgen de Guadalupe. Con dichos elementos caracteristicos,
cada imagen santa termina de caracterizarse y dotarse de sentido, al grado de que
sus atributos (que siempre permanecen) representan la imagen santa misma. Por
ejemplo, en una ocasién, observé a una nifia dibujar en la tierra la silueta de la
Virgen de Guadalupe y lo que hizo fue un ovalo rodeado de rayos, no detall6 mis,
eso era suficiente para saber que se trataba de la Guadalupana.

Las dimensiones de las imédgenes santas de estampa y de bulto varian en
forma extrema de tamafio. Algunas se manufacturan en miniatura, otras en “ta-
mafio natural” (como el Nifio Dormido o Santa Lucia) y otras son esculturas con
proporciones enormes respecto a la escala natural de un hombre (por ejemplo,
Cristo Rey de la Montafa). Sin embargo, todas ellas, a pesar de sus dimensiones,
son manufacturadas con la idea de una escala menor a lo que representan, es decir,
en palabras de Lévi-Strauss, son un “modelo reducido™” (1984: 44). En todos
los casos (aun en el tamafio natural) suponen siempre una reduccién, ya que la
“transposicién grafica o pldstica renuncia a determinadas dimensiones del objeto;
en pintura, el volumen; los colores, los olores, las impresiones tictiles hasta en la
escultura; y, en los dos casos, la dimensién temporal, puesto que el todo de la obra
figurada es aprehendido en el instante” (Lévi-Strauss, 1984: 45).

Ahora bien, ;cémo es que las imagenes santas son construcciones sociales
creadas por los habitantes del Valle? y scé6mo estas imdgenes forman parte de las
interacciones sociales de la regién? Belting menciona que “una imagen es mds que

‘.L—-d

v}" ‘ ’ Pl "l;r?
Ilustracion 5. Santa Lucia y peregrinos. Comunidad de Santa Lucia, Santa Maria del Rio, S.L.P., 2008.

El poder de las manos de la Virgen 95



un producto de la percepcién [y] se manifiesta como resultado de una simboliza-
cién personal o colectiva” (2007: 14). Por tal motivo, también debemos hablar de
las ideas y significados que conforman dichas imédgenes y que son propias de las
personas que las veneran y las incluyen en su pantedn.

Empecemos con algunas ideas acerca de las cualidades etéreas que poseen las
imdgenes santas veneradas en el valle de San Francisco, las cuales pueden dividirse
y copiarse; la primera caracteristica consiste en la fragmentacién de una totalidad
en diferentes partes que, a su vez, constituyen unidades en si mismas, conforman-
do nuevas imagenes santas. Por ejemplo: la Virgen Maria y Jesucristo pueden ser
divididos a su vez en diferentes advocaciones (dependiendo de la edad o atributos
con que se representen) para finalmente considerarse como divinidades indepen-
dientes que adquieren una personalidad, devocién y capacidades particulares. Asi,
la imagen de la Virgen Maria se fragmenta en diversos nimenes o advocaciones: la
Inmaculada, la Guadalupana, etcétera. La imagen de Jesucristo se representa con
diferentes titulos: Sagrado Corazén, Sefior de la Misericordia o Nifio Dios.

La copia, en cambio, consiste en la multiplicacién o reproduccién de la misma
imagen; ésta es similar a su “original”. Al respecto, habrd que considerar dos situa-
ciones: la posibilidad de que no exista una imagen “original”en la medida en que las
reproducciones son tan valiosas como su fuente (por ejemplo, las reproducciones de
santos que se adquieren, son en principio igualmente poderosas); o bien, considerar
que al ser copias, unas imdgenes presentan un margen de desigualdad frente a su
fuente, como un principio de entropia santa (la Virgen de Torrecitas posee una
jerarquia mayuscula frente a los souvenirs que se compran en el santuario).

Otro ejemplo de divisién de las imdgenes es el caso de “Papa Dios”, representa-
cién exclusivamente conceptual que, por tanto, carece de todo medio material. En
esta imagen se suman todas las voluntades y se concentra el poder condensando el
universo de las caracteristicas santas. Los habitantes del Valle afirman por ejemplo
que “si Dios no quiere, los santos no pueden”, pues estos tltimos son “abogados”
o intercesores ante su poder, no toman decisiones y por lo tanto sus milagros no
dependen de ellos. Como lo reconocen sus devotos: “los santos y la Virgen hacen
milagros, pero sélo cuando tienen permiso de Dios”. Asi, el Dios Unico condensa
todos los poderes y significaciones y a través de sus divisiones comparte su poder
con otras divinidades, las cuales a su vez se dividen, se copian y se integran.

Sin embargo, habra que considerar que a pesar de todas las caracteristicas
que los devotos le atribuyen a Dios, éstos reconocen que su madre, la Virgen
Maria (especificamente en su advocacién de Guadalupe), ejerce autoridad sobre
él, pudiendo considerarse un ser mas poderoso. En este sentido, los habitantes del

96 Olivia Graciela Fierro Herndndez



Tlustracién 6 - Virgen de las Torrecitas. Comunidad de Torre-
citas, Santa Maria del Rio, San Luis Potosi, 2006.

Valle sefialan que la Virgen es la tGnica que tiene la capacidad de superponerse a
Dios y cumple la funcién de intermediaria para que Este no destruya al mundo.
Como los propios devotos reconocen: “la Virgen de Guadalupe tiene las manos
juntas porque estd uniendo a Dios con los hombres, al momento en que ella separe
las manos, Dios destruird a los hombres y el mundo se acabard”. Esta idea de las
manos juntas de la Virgen da titulo al presente articulo.

Como se puede observar hasta el momento, el universo de las imdgenes santas
es tan complejo que incluso las copias de las imdgenes pueden adquirir particula-
ridades propias; por ejemplo, la Virgen de las Torrecitas es copia de la Virgen de
Guadalupe, sin embargo, por su prestigio e historia se le considera especial. ;Por
qué unas imdgenes santas se consideran mds milagrosas o especiales que otras?
¢Cémo las imagenes que se veneran actualmente en la regién del Valle se han
incorporado a la vida social dotdndose de significado?

Para acercarnos a la respuesta, debemos reflexionar sobre los medios de comu-
nicacién que los devotos establecen con sus imédgenes santas (por medio de suefios,

El poder de las manos de la Virgen 97



oraciones, pensamientos, acuerdos, trampas), pues santos los hay muchos, claro,
pero los habitantes del valle de San Francisco sélo tienen contacto con algunos de
ellos. Aquellos que les son visibles y que por alguna razén —préstamo, obsequio,
compra o aparicién—son de su propiedad y/o los veneran. Por lo tanto, la relacién
generada entre las entidades sagradas (virgenes o santos) y las personas es contrac-
tuada, en primera instancia, por medio de la posesién de la imagen santa. De este
modo, son las formas mds tangibles del contrato que existe entre los hombres y
las divinidades. Poseer una imagen significa poseer una relacién directa con cierta
entidad; y esto implica tanto su comunicacién a través de suefios, pensamientos y
oraciones, como el conjunto de trabajos requerido para organizar una fiesta.

El poder de la imagen y su misterio inconquistable

Ademis de los poderes que tienen las imagenes santas para dividirse y copiarse,
existen otros poderes y propiedades que las caracterizan: sus atributos humanos y
sus atributos divinos. En este sentido, la imagen santa adquiere voluntad y agencia
propia (Gell, 1998: 66). Para los devotos, las imdgenes que veneran poseen ciertas
caracteristicas compartidas humanamente!* pero, sobre todo, les pertenecen algu-
nas propiedades unicas, que los constituyen como materia especial, propiedades
que les llegan de los santos que representan.

Las imagenes santas, al igual que los hombres, tienen sentimientos, emociones
y personalidad: se enojan, se contentan, tienen miedo®, son celosos, etcétera. Esta
tltima caracteristica es muy particular de la Virgen de Torrecitas, quien se moles-
ta con los peregrinos que acuden por primera vez a su santuario y primero visitan
a la imagen de Santa Lucia durante el camino de la peregrinacién. Los devotos
se dan cuenta de esta situacion cuando llegan a las Torrecitas y no son capaces de
distinguir y ver la silueta de la Virgen en la piedra como sefial de su enojo y celos.

Las imdgenes santas se alegran cuando los devotos las atienden, las limpian,
les cambian su ropaje, les preparan su reliquia para el dia de su fiesta. Los devotos
lo advierten cuando las imagenes se “ponen chapeadas”, es decir, sus mejillas se
ruborizan. Sin embargo, con la misma facilidad con que las imagenes de los santos
se alegran, también se enojan y envian castigos. En la peregrinacién a Torreci-
tas, frecuentemente se escucha decir a los peregrinos que el clima y los accidentes
dependen de la Virgen y por lo tanto, cuando los sucesos no son exitosos como
esperan los devotos, surge la explicacién de que en las “santas filas” de la peregri-
nacién camina gente con pecados y sin fe's.

98 Olivia Graciela Fierro Herndndez



Tlustracién 7 - Virgen de Fatima en un arbol. Rancho de Fitima,
San Felipe, Guanajuato, 2010.

A las imdgenes santas se les atribuye no solamente voluntad propia, sino una
voluntad de poder sobre el resto de las cosas'’. Son ellas quienes deciden cémo de-
ben ser y hacerse las cosas en el mundo: poseen arbitrio y un caricter caprichoso.
Paralos devotos, son las imdgenes quienes deciden su lugar, sus duenos y su tiempo;
los santos no escatiman en aplicar su capacidad milagrosa para hacer cumplir sus
deseos, por caprichosos que parezcan.

Por ejemplo, una familia devota que afio con afio festeja a la imagen del Nino
Doctor cuenta sorprendida cémo en una ocasién, al momento en que la madrina
vestia a la imagen de bulto, la ropa le quedaba muy grande. La madrina aseguraba
que habia comprado el trajecito conforme a la medida que previamente los duenos
de la imagen le habian dado, e incluso mostré ambos trajes para que los presentes
constataran que tenfan el mismo tamafo, pues resultaba inverosimil que, a pesar
de ser iguales, uno le quedaba grande. Situacién que la familia interpreté como
“capricho” del Nifio Doctor a quien seguramente no le habia gustado el traje.

El poder de las manos de la Virgen 99



’ ; ™ i

Ilustracién 8 - Madrina vistiendo al Nifio Doctor. Comunidad de Lequeitio, San Felipe, Guanajuato, 2009.

Los santos, a través de sus imdgenes, exigen ofrendas nuevas y exclusivas. Una
mujer contd su propia experiencia: estando embarazada, le puso al Nifio Dios
una cobija que en principio habia adquirido para el hijo que esperaba; un dia se la
quitd, pero a partir de ese momento, se sintié muy mal de salud, tenia contracciones
y todavia no era tiempo de que naciera su hijo. Asi que pensé en regresarle la cobija
al Nifio Dios y de inmediato se sintié mejor y los dolores no volvieron; nunca utilizé
esa cobija para su propio hijo y hasta la fecha la tiene el Nifio Dios.

Las entidades santas son coercitivas y generalmente utilizan “trampas” para
obtener lo que quieren de sus devotos. Por ejemplo, una mujer que recibié en su
casa la imagen de la Virgen de Guadalupe el primer dia del rosario mencioné con
orgullo frente a su marido: “yo tan mala y la Virgen quiso venirse aqui conmigo
primero”,alo que el marido le contestd: “no es por eso, es para obligarte a ir a todos
los rosarios, como ya fuiste al primero ahora tienes que ir a los otros cuarenta y
seis'®”, entonces la sefiora le contestd: “bien vivita que es la Virgencita sverdad?”

Algunas imdgenes santas son especialmente inflexibles. Entre los propios
devotos se dice que “no perdonan”y se advierte que “se le puede deber a todo el
mundo pero no alos santos”. Principalmente las virgenes de Torrecitas y de San Juan
no perdonan las promesas incumplidas. Al respecto, en una ocasién en el santuario
de Torrecitas, unos peregrinos vieron entrar en el templo a un hombre que iba de
rodillas con una penca de maguey atada al pecho y otra penca a la espalda; todos
le vieron, el sefior sangraba y sufria, todos esperaron verlo salir del santuario, sin
embargo, esto nunca sucedi6 ;dénde quedo ese sefior? nadie supo y al respecto uno
de los peregrinos mencioné: “no dude que en estas santas filas haiga [sic] dnimas
en pena’. Lo que significa que este hombre era un dnima, un fantasma que paga en
su muerte lo que, por alguna razén, no cumplié en vida.

Por lo tanto, los santos, por medio de su imagen, poseen un conjunto de ca-
racteristicas que los humanizan: perciben por medio de los sentidos (escuchan,

100 Olivia Graciela Fierro Herndndez



ven, sienten, huelen' y comen®), gozan o sufren de sentimientos (son coléricos,
caprichosos, sienten miedo, les da gusto) son sociables, pues se relacionan entre
ellos, trabajan, envejecen, se agotan. Pero si solamente esto fueran las entidades sa-
gradas, serian s6lo una imagen parcial de lo humano. Por ello, las entidades santas y
sus imdgenes poseen ademds ciertas caracteristicas sobrehumanas: son poderosos
(y peligrosos), milagrosos, copiosos (tienen la capacidad de multiplicarse o copiar-
se), taumaturgos (tienen el poder de curar) y psicopompos (tienen la capacidad de
conducir almas). Las cosechas, la fertilidad, el trabajo y toda nocién de bienestar
son regidas por las entidades santas; la solucién de los problemas personales y la
recuperacion de la salud también depende del designio de ellas.

Hay santos que rigen la generacién y regeneracién de la vida; las imdgenes mas
invocadas para el nacimiento son la Virgen del Perpetuo Socorro y San Francisco
de Paula; a cambio de proteccién en el parto, los devotos prometen nombrar a sus
hijos como ellos. En este sentido, podemos preguntarnos ;qué tiene el nombre de
interés para un santo? ;Por qué un santo accede a curar a cambio del nombre?
Pareciera en estos casos que los santos salvan, curan y ayudan a los hombres para
poder existir, como si los santos y sus imdgenes se multiplicaran entre los hombres
a través de su nombre como una forma para trascender su deterioro (tema que
desarrollaré en el préximo apartado de este articulo). Por otra parte, a través de la
atribucién del nombre, es como si la imagen santa compartiera su esencia con los
hombres asemejindolos a ella. Siguiendo a Gell, quien menciona que la agencia
de los dioses es introducida a los humanos en virtud de la capacidad de ser su
simulacro (Gell,1998: 114), podriamos preguntarnos si la agencia de las imdgenes
santas es compartida a los hombres por medio de la atribucién de su nombre.

En este sentido, las imdgenes santas son contaminantes; pueden compartir y
difundir su esencia a través de “reliquias” por medio de las cuales transmiten a los
hombres el poder de las divinidades. En el valle de San Francisco, las “reliquias”
pueden consistir en varios tipos de objetos relacionados con las imagenes y gene-
ralmente aluden a un regalo. Para los habitantes del valle, el término reliquia se
aplica especificamente a la comida ritual que se reparte entre los devotos durante las
celebraciones, “con un sentido también de ofrecimiento a la imagen” (Reyna 2005:
147). Asi, la reliquia representa un vinculo con doble efecto; en principio es una
ofrenda para las imdgenes santas, quienes una vez vertidas en ellas, las devuelven
a los hombres como “regalo” para que finalmente sean aprovechadas por ellos. Al
respecto, se debe considerar que todo lo que se ofrece en comida, durante el fes-
tejo de una imagen santa, debe considerarse reliquia, es decir, también los dulces,

galletas, bebidas y toda clase de golosinas y platillos.

El poder de las manos de la Virgen 101



Tlustracién 9 - Nifio Doctor y reliquia. Comunidad de
\ Lequeitio, San Felipe, Guanajuato, 2009.

Ademis de las reliquias hay ciertos objetos que se vuelven portadores significativos
de la esencia santa como: el agua milagrosa, la ropa de los santos, la cera de las
veladoras y las flores artificiales con que se adornan los altares de las imagenes san-
tas. Todos ellos se usan como proteccién o para curar ciertas enfermedades. Por
ejemplo, “los regalos” que la Virgen de Torrecitas ofrece a sus devotos durante el
camino de regreso de la peregrinacién son las flores de plistico que estuvieron
durante un afio en el santuario y se cargaron de su poder. También es muy comun
que, al acercarse a la imagen, los devotos se froten la frente, cara y nuca con la
ropa del santo. ;Por qué hacen eso? Al cubrirse con la tinica del santo se genera
la percepcién de un cobijo, de un envoltorio y en estos casos, la ropa se vuelve
un conducto entre la imagen y el devoto. De este modo, se accede a la imagen
mediante el contacto con la ropa y puede interpretarse también como un modo
de impregnarse del poder del santo que fue transmitido a su ropa; por esta razén
la ropa de las imédgenes santas también se convierte en “reliquia”.

Las imagenes santas veneradas en el valle de San Francisco tienen la capaci-
dad de “desdoblarse” y ocupar simultineamente varios lugares a la vez (Losada,
2007: 98). Los devotos asi explican c6mo una misma entidad se encuentra en las
imdgenes santas ubicadas en sus propios altares domésticos, en el templo de la

102 Olivia Graciela Fierro Herndndez



comunidad y en las “reliquias”. Al mismo tiempo, dichas entidades —y sus imédge-
nes— se extienden también entre las personas que las llevan por esencia a través
de la imposicién de un nombre semejante (hombres y mujeres bautizados con
los nombres de Socorro, Francisco, Miguel, Diego, Manuel, Martin, Guadalupe,
Lucia, Concepcidn, etcétera).

Finalmente, las imdgenes santas y otros seres sobrenaturales que engloba el
panteén del valle de San Francisco pueden ser opuestos y contradictorios. En
ocasiones, el poder de la imagen radica en sintetizar sus atributos (aparentemente
incompatibles) en un solo ser. Para los devotos, no existe incompatibilidad alguna
en que las imdgenes santas tengan la capacidad de curar o generar vida, pero ala vez
se enojen y manden castigos. Todas las imdgenes pueden, de alguna u otra manera,
poseer varias propiedades y atributos a la vez; por eso, a algunas imédgenes santas de
adultos se les considera peculiarmente nifios y de esta forma se les nombra y se les
concibe (por ejemplo, a San Miguel Arcdngel se le conoce como “nifio Miguelito”).

A causa de esta condensacién de atributos y propiedades de las imédgenes
santas, la Virgen de Guadalupe es madre, es nifia, es bondadosa y protectora, pero
a la vez tramposa, celosa y asi como puede juntar sus manos superponiéndose al
propio Dios para que éste no destruya el mundo y a los hombres, también puede
castigar, e incluso matar.

Elagotamiento de las imdgenes santas: de su envejecimiento y su muerte

Segin los habitantes del valle de San Francisco, los santos y virgenes observan
lo que ocurre entre los hombres, ya que son omniscientes y poseen una visién
pandéptica. Por esa razén, los devotos se sienten permanentemente observados y
vigilados por ellos. Producto de esta capacidad observadora, los santos y virgenes

: Y= A
\ e . ¢ § =g \ 2N
. =W
Tlustracién 10 - Montaje de fotografias: 7 y 3 adoracién al Nifio Doctor (Comunidad de Lequeitio, San Felipe, Gua-
najuato, 2009); 2 Nifio Dormido (Comunidad de Carretén, San Felipe, Guanajuato, 2010).

El poder de las manos de la Virgen 103



castigan, premian y ayudan a los hombres, quienes reconocen que éstos les “dan
fuerza para salir adelante”.

Sin embargo, los devotos reconocen también que las divinidades no son to-
dopoderosas; los fieles son conscientes de las limitaciones y carencias de santos y
virgenes y extienden estas condiciones a sus imdgenes, las cuales se deterioran, se
cansan y envejecen. Por ejemplo, en una ocasién una mujer de edad avanzada me
confesé su temor a caerse estando sola y no poder levantarse; coment6 que rezaba
para que ese dia no llegara, pero que si ocurria pedia a la Virgen de Guadalupe
que avisara pronto a su marido. Dijo: “s6lo quedamos los dos”, pues sus hijos ya
se casaron y no habitan con ellos. Yo, ingenuamente, le dije que no pensara en
eso y ella entonces pregunté sefialando a las imagenes santas de su altar: “;a poco
van a bajar a jalarme de las manos?” Pregunta que reconoce una limitacién de las
imdgenes santas, pues a pesar de la devocién que les confieran y lo milagrosas que
pueden llegar a ser, éstas no siempre tienen la capacidad de actuar por si mismas
y necesitan intermediarios para ejercer su poder. Asi, los devotos reconocen que
a pesar de que la Virgen no pueda levantarlos si caen al suelo, si puede avisar por
medio de suefios, pensamientos y visiones a otra persona para que llegue a ayudarlos.

Otra mujer me compartia sus ideas sobre los santos y sobre cémo les habla a
sus imdgenes. Ejemplificé su relato: “la Virgen fie viva con San Diego y le habld,
luego ya que estaba pintada en su manto, él le hablaba, pero ella ya no le contestaba,
asi yo, le hablo pero no me responde”. Esta frase me llevé a preguntarme: ;qué
significa la afirmacién “fue viva”»*

Pareciera que el estado tangible que los santos y virgenes adquieren a través de
sus efigies, esculturas en “bulto”, estampas y apariciones, son una especie de cdscara
que puede derivar en procesos de agotamiento, deterioro e incluso de muerte. Para
los habitantes del valle de San Francisco, esta cdscara constituye un medio que les
permite a los devotos percibir la fuerza de las divinidades a través de sus sentidos.

Pérrafos atrds sefialé que las imagenes santas “se ponen chapeadas” como sefial
de felicidad, pero esta sefial también indica el “esfuerzo” que las imdgenes reali-
zan cuando actian milagrosamente. Una sefiora comentaba acerca de la Virgen
del Perpetuo Socorro: “cuando se pone bien chapeada dicen que estd haciendo
el milagro [...] si se pone roja de sus cachetes estd trabajando”. En este mismo
sentido, algunos peregrinos mencionan que la Virgen de Torrecitas ya “se ve muy
viejecita”, que ya tiene “muchos afios”y que su cara ya estd “arrugadita’, a diferencia
de la época en que empezaron a peregrinar y “se veia jovencita”. Estas afirmacio-
nes probablemente tienen que ver con la idea de que la imagen de la Virgen de
Torrecitas de algtin modo se ha ido desgastando con el paso de los afios.

104 Olivia Graciela Fierro Herndndez



Al respecto, se pudiera decir que “la imagen y el poder de la Virgen [y otros
santos] son consumibles y agotables para los devotos y también renovables [pues]
este cardcter perecedero forma parte de la naturaleza de los seres divinos, pero
también su renovacién” (Garcia, 2009: 19). Asimismo, existen multiples evidencias
etnograficas que registran cémo las imdgenes de santos envejecen pues se trata de
un motivo cldsico del culto a los santos en la época colonial; por ejemplo, en su
articulo “Santos viajeros e identidad colonial en el estado de Guerrero”, Dehouve
menciona que existen varias leyendas que narran cémo los santos envejecidos
deben ser trasladados a otros pueblos para ser restaurados (Dehouve, 1998: 185),
sin embargo, dicho “retoque” provoca la movilidad de la imagen en peregrinacién
y el santo ejerce asi su autoridad y deseo de viajar o hacerse pesado y quedarse en
alguna parte del camino. De este modo, para Dehouve seria inadecuado oponer
el cuerpo material del santo (que envejece) y su poder, el cual se manifiesta en la
capacidad del santo para ejercer su voluntad de movilidad y por ende su vitalidad
(1998: 190).

Por otro lado, algunos habitantes del valle recuerdan con tristeza la ocasién
en que la imagen de Virgen de Guadalupe se quebré; comentando que es la santa
patrona de su comunidad y por lo tanto la festejaban el mero dia 12 de diciem-
bre, sin embargo, un afio prefirieron cambiar la fecha y celebrar su fiesta el fin
de semana mds préximo para poder “desvelarse y festejar con calma’; en aquella
ocasion hizo tanto viento, que la imagen de bulto de la Virgen de Guadalupe se
cayd, despedazdndose. Desde esa ocasién decidieron realizar la fiesta el dia que
corresponde. Asi explican el enojo de la Virgen, ante el cambio de su fiesta, lo cual
resulta importante para este andlisis por varios motivos: ya porque confirma la idea
de que los santos rigen sobre un dia del calendario, lo que significa que poseen
una sustancia temporal inamovible; ya porque demuestra la capacidad colérica de
la entidad sagrada; ya porque manifiesta du capacidad para ejercer su voluntad;
ya porque, finalmente, confirma el hecho de que la imagen es un vinculo entre
el santo y los humanos, vinculo que en el caso referido se disuelve. La Virgen se
autodestruye demostrando su poder sobre el tiempo y el clima, su molestia con
los devotos y su voluntad de relacionarse o no con ellos.

Con esta evidencia empirica me surgen algunos cuestionamientos: ;Los santos
envejecen porque su poder, en cierto momento se agota? ;Son solamente las imé-
genes —como manifestaciones “duras” (tangibles) de los santos— las que envejecen
manteniendo intacto su poder? ;Las imdgenes santas mueren? Quizd son las imé-
genes, quizd son los santos mismos. No me atrevo a dar una conclusién positiva, sin
embargo, me parece que estas preguntas pueden resolverse con la nocién de agencia

El poder de las manos de la Virgen 105



e Ge : con la cual se explica la capacidad de decisiéon y voluntad que
de Gell (1998: 66), con 1 1 plica la capacidad de decisién y voluntad q
presentan diversos seres u objetos (dioses, artefactos, imagenes, etcétera) los cuales
pueden propiciar efectos reales en la sociedad. De esta manera, es la propia agencia

e los santos y sus imdgenes la que tiene la capacidad para decidir si éstos tienen
del tos 'y igenes la que tiene la capacidad para decidir si éstos t
poder, si ayudan o perjudican, si viven o mueren autodestruyéndose, rompiendo
junto con su imagen la relacién con sus devotos.

Consideraciones finales

Como he intentado demostrar, las imagenes santas que se veneran en el valle de San
Francisco son construcciones simbélicas, condensadoras de significado, constituidas
no sélo por un soporte material sino también por elementos conceptuales. Es decir,
la imagen de lo santo no sélo es un bulto o estampa, sino que se construye, se integra,
se comparte y se reproduce a través de medios sociales en los que se encuentran
integradas la experiencia y las emociones ademas del sentido que un grupo social
les imprime. Dicho de otra manera, son las relaciones que las personas establecen
con sus imdgenes las que explican su conformacién. El bulto y la estampa de las
imdgenes son inscripciones fijas, poco dindmicas, casi inméviles y es por medio
de su relacién con los habitantes de esta regién que tanto las reliquias, como las
ropas y los objetos de las imdgenes, poseen agencia, poder y efectos en el mundo.

Habra que subrayar esta doble condicién de las imédgenes: por un lado, son fijas,
escritas, estdticas; por el otro, dindmicas, fluidas, sociales y —por lo social- compar-
tidas. Sin embargo, si se afirma que las imdgenes son compartidas y reconocidas
en ese lugar tan extrafio que llamamos “memoria colectiva’, habrd que reconocer
también que es necesaria su consistencia fisica y cuestionar la idea de Belting (2007:
16) de que esta materialidad de las imdgenes es s6lo un simple medio, una bésica
estructura material. Algo tiene la sustancia material de las imagenes —madera de
patol, cerimica o tela— que las vuelve seres distintos, distinguibles, intempora-
les. ¢Por qué los habitantes del valle de San Francisco requieren de esos bultos y
estampas milagrosas? ;Por qué las construyen?

La mayor parte de las imdgenes a las que se rinde culto en el valle de San Fran-
cisco fueron impuestas por intereses ideoldgicos, religiosos y econdémicos, propios
del proceso colonial. Sin embargo, estas imdgenes fueron incorporadas al mismo
pantedn de la region, adecuandoles propiedades, hazafas y personalidades propias
de los valores de esta regién y, en ese sentido, las imédgenes santas que se veneran
actualmente se volvieron poco cercanas a los ideales del catolicismo, por lo menos

106 Olivia Graciela Fierro Herndndez



del catolicismo ortodoxo. De esta manera, aunque algunas de las cualidades de las
imdgenes santas coinciden con el pensamiento catélico, no son la misma “cosa”y
los habitantes del valle de San Francisco poseen su propio cuerpo exegético para
interpretarlas.

Por ejemplo, la Virgen de Guadalupe es la imagen que retne la mayor parte
de concepciones y conceptos culturales: cuerpo humano, fluidos corporales, pa-
rentesco, condiciones meteoroldgicas, tiempo, organizacién social, etcétera. Por
eso es la madre de los hombres, creadora del mundo entero y, como se concibe en
el valle, es respetada y venerada como toda madre. Al respecto, reproduzco una
historia recurrente en la regién:

Dios estaba enojado con los hombres, porque se portaban mal, porque no le obedecian,
ya estaba cansado de ellos y entonces decidié acabar con el mundo entero y destruir
a todos. Pero la Virgen de Guadalupe le pidi6 que no lo hiciera y les diera otra
oportunidad a los hombres, pero Dios insistia en acabar con ellos.

Entonces la Virgen le dijo que “estaba bien su decision”, pero que sélo podia
hacerlo con una condicién. Imaginese! Dios que todo lo puede pensé que la condicién
que le pusiera la Virgen no lo detendria para destruir a los hombres, pero entonces,
la Virgen de Guadalupe le pidié a Dios, su hijo, que le regresara toda la leche que le
habia dado desde que era pequefio, la leche con la que lo habia criado.

Dios se detuvo. No pudo cumplir la condicién de su madre y entonces, gracias a
la Virgen, el hombre tiene otra oportunidad de vivir.

Esta historia de la Virgen intercesora, mostrando los pechos a su hijo es cldsica
en el catolicismo desde la época medieval. Por ejemplo, se encuentra en las “Can-
tigas del Rey Sabio” transcritas por Lucas del Olmo, en las cuales se resaltan los
argumentos a matre y a pectore que utiliza la Virgen para convencer a su hijo (Cea,
2001: 201 —202)*y también es tema presente en el latin del siglo XII en donde se
da testimonio de “la Santisima Virgen [que] se dirige a su Hijo instdndole a tener
piedad de los hombres por los senos que lo han nutrido” (Arnaud de Bonneval,
De Laudibus b. Mariae Virginis, in PL, vol. cLxxx1x, col.1726 en Savoye, 2009:
394). Asimismo, el retablo de la Virgen amamantando es un icono del catolicismo
que desapareci6 con el Renacimiento cuando “se volvié indecoroso para la Virgen
desnudar su pecho [lo cual] condujo a la decadencia del simbolo de la leche de
Maria” (Warner 1991: 269-270).

Seguramente los habitantes del Valle desconocen estas fuentes, sin embargo,
este ejemplo muestra que la relacién de los habitantes del valle de San Francisco

El poder de las manos de la Virgen 107



con los santos y virgenes no proviene de procedimientos intelectuales y sociales
aislados de los esquemas culturales e histéricos. Hasta la fecha, los fieles recrean,
mediante tradicion oral, relatos ejemplares que fueron populares muchos siglos
atrds, los cuales se apropian, resignifican y convierten en narraciones propias;
los habitantes del valle conocen y reproducen cotidianamente el relato de la leche de
Maria, trasladado a la imagen de la Virgen a la que le rinden culto: la Guadalupana,
imagen que les resulta familiar, reconocible y digna de exaltarse como madre.

Probablemente este relato fue adoptado de la tradicién catélica medieval y
precisamente se revitalizé y difundié en esta poblacién porque concuerda con
sus propias ideas del mundo en donde los hombres y Dios estin unidos por una
imagen de respeto, poder, ternura y autoridad: la Virgen de Guadalupe.

Por esta razon, a pesar de que los habitantes del valle de San Francisco ja-
mids han visto una pintura donde se representa a la virgen lactante, ellos tienen

Tlustraciéon 11 - Virgen lactante. “Virgen con el nifio” de Hans
Memling. Siglo xv. Tablas de devocién de la Reina Isabel la
Catélica. Primitivos Flamencos en la Capilla Real de Granada.

108 Olivia Graciela Fierro Herndndez



interiorizada la imagen que sintetiza y explica el lazo social entre madre e hijo a
través de la leche materna. Para los habitantes de la region, este fluido corporal
establece la unién indisociable entre la madre y el hijo, unién que desemboca en
la relacién de los devotos con la Virgen de Guadalupe, quien los defiende contra
el enojo de Dios y permite la existencia del mundo. Quizd, de esta manera, la
Virgen de Guadalupe es la inica imagen santa a quien el pensamiento compartido
en la regién confiere el poder absoluto sobre el mundo y el cosmos; ella, por ser su
madre, tiene autoridad sobre Dios del mismo modo que se espera que las madres
tengan autoridad sobre sus hijos.

En este sentido, podemos decir que los pensamientos y pricticas religiosos de
los habitantes de la regién del valle de San Francisco son enmarcados dentro del
catolicismo y alimentados por nociones propias que los definen y caracterizan; los
hombres no son pasivos frente a las imdgenes santas, sino que participan activa-
mente en su construccién social. Lo anterior constituye una verdadera revolucién
de las imdgenes: estos objetos se prestan, se heredan, se donan, se destruyen, se
conservan, se aparecen.

La mayoria de los rasgos de los santos y virgenes aqui analizados provienen de
la ensefianza catdlica en la época de la colonia; de la tradicién cristera; de los se-
minaristas que cada sibado asisten al templo de la comunidad a preparar a los
nifios para que realicen su primera comunion, es decir, de los esquemas culturales
forjados a lo largo de la historia; sin embargo, los elementos expuestos y analiza-
dos en este articulo nos permiten inferir que las imdgenes santas que analizamos
fueron constituidas también por conceptos, valores, normas y jerarquias propias de
los procesos creativos y las interacciones sociales que viven los habitantes contem-
poraneos del valle de San Francisco. Como reflexiona Dehouve para los “santos
viajeros” del estado de Guerrero: “no se puede[n] concebir [estas] creencia[s] como
una simple curiosidad etnogréfica, o una supervivencia del pasado. Es parte intima
de la historia de la regién y de la formacion de una memoria compartida” (1998:
190). Es decir, la forma de relacionarse con las imagenes de santos y virgenes en el
valle de San Francisco es resultado de una construccién colectiva que se extiende
regionalmente.

Los elementos constitutivos de las imdgenes santas se explican mediante las
relaciones e interacciones que las personas establecen con ellas. De ahi el titulo
de este articulo que responde a la imagen de una relacién (entre hombres y divi-
nidades), que se encuentra interiorizada entre los habitantes del Valle: se piensa
que la Virgen de Guadalupe tiene las manos juntas con el fin especifico de salvar
al mundo. Esta imagen condensa el conjunto de relaciones complejas que los seres

El poder de las manos de la Virgen 109



humanos mantienen con los divinos y que —como se explicé a lo largo del articulo—
se actualizan y reafirman dia con dia a través de las reliquias, los altares, los rezos,
los suefios, las fiestas patronales, las peregrinaciones, los rituales, etcétera. +

Tlustracién 12 - Mujer frente a su altar doméstico. Comunidad de Guadalupe,
San Felipe, Guanajuato, 2010.

Bibliografia

Belting, Hans, 2007, Antropologia de la imagen, Buenos Aires, Katz Editores, Serie
Conocimiento.

Biblia de Jerusalén, 1976, Bilbao, Desclee de Brouwer (Consultado el Antiguo Testamento:
Exodo y Baruc).

Brading, David A., 2002, La Virgen de Guadalupe: imagen y tradicion, México, Taurus,
pasado y presente.

Cabrera Ipifia, Octaviano, 1969, San Luis Potosi, San Luis Potosi, Independiente.

Carmona Muela, Juan, 2010, Iconografia cristiana, Madrid, Akal.

Cea Gutiérrez, Antonio, 2001, “El pliego en verso de tema religioso como repertorio
devocional publico y privado” en Luis Diaz G. Viana (coord.), Palabras para el pueblo,
Vol. II. La coleccion de pliegos del CSIC: Fondos de la Imprenta Hernando, Madrid, Consejo
Superior de Investigaciones Cientificas. Departamento de Antropologia de Espafa y
América, pp. 87-222.

Classen, Constance, David Howes y Anthony Synnott, 1997,[1994], “Introduction: The
meaning and power of smell”, Aroma: the cultural history of smell, London y New York,
Routledge, pp. 1-10.

110 Olivia Graciela Fierro Herndndez



CTREIG, 2002, Comité Técnico Regional de Estadisticas e Informacion Geogrifica, Programa
ArcGis.

Dehouve, Dani¢le, 1998, “Santos viajeros e identidad regional en el estado de Guerrero”
en Napolitano, Valentina y Xochitl Leyva Solano (eds.), Politics, Identity and Mobility in
Mexican Society, London, Institute of Latin American Studies, pp. 182-191.

Fierro Hernandez, Olivia Graciela, 2009, Ya me voy a caminar... Andlisis del culto a la
Virgen de Torrecitas a través de las mandas y dones de una hermandad de Guanajuato, Tesis
de licenciatura, San Luis Potosi, UAsLP.

Fierro Hernandez, Olivia Graciela, 2011, Con las manos juntas: construccion social de las
imdgenes santas en Lequeitio-Guadalupe, San Felipe, Guanajuato, Tesis de Maestria en
Antropologia Social, San Luis Potosi, El Colegio de San Luis, A.C.

Garcia Lam, Leén, 2009, Entre cruces y apareados: Andlisis del sistema ritual de una comunidad
peregrina en la Zona Media de San Luis Potosi, Tesis de Maestria en Antropologia Social,
San Luis Potosi, El Colegio de San Luis, A.C.

Gell, Alfred, 1994, “The Technology of Enchantment and the Enchantment of Technology”
en Jeremy Coote y A. Shelton (eds.), Anthropology, Art, and Aesthetics, Oxford, Clarendon
Press, pp. 40-63.

Gell, Alfred, 1998, Art and agency. An anthropological theory, Great Britain: Oxford
University Press, Clarendon Press.

Gell, Alfred, 2006, « Parfum, symbolisme et enchantement», Terrain 47 « Odeurs»
Septembre, Paris, MSH Editions, pp- 19-34.

Grimson, Alejandro, 2005, [2000], “El tiempo”, Interculturalidady comunicacion, Enciclopedia
Latinoamericana de Sociocultura y Comunicacién, Bogotd, Grupo Editorial Norma.

INEGI, 2010, Censos de Poblacion y Vivienda, México.

Kindl, Olivia, 2013, “Eficacia ritual y efectos sensibles. Exploraciones de experiencias
perceptivas wixaritari (huicholas)”, Revista de El Colegio de San Luis, Nueva época, afio
III, ndmero 5, enero a junio, Estudios Antropolégicos, México, El Colegio de San Luis,
A.C,, pp.206-227.

Lévi-Strauss, Claude, 1984, [1962], E/ pensamiento salvaje, México, Fondo de Cultura
Econémica.

Losada, Teresa, 2007, La Morada de los Dioses, México, Universidad Nacional Auténoma
de México.

Meyer, Jean, 1996, La Cristiada 1. La guerra de los cristeros, México, Siglo XXT.

Negrete, Martha Elena, 1996, “Los agraristas en el movimiento cristero”, en V/a Los cristeros.
Conferencias del ciclo de primavera de 1996, México, Centro de Estudios de Historia de
Meéxico, Condumex, pp. 71-79.

Reyna Alviso, Raymundo, 2005, La Milicia de San Miguel Arcangel: redes sociales en
una prdctica ritual en los Estados de San Luis Potosi y Guanajuato, Tesis de Maestria en
Antropologia Social, San Luis Potosi, El Colegio de San Luis, A.C.

Rivero del Val, Luis, 2002, Entre las patas de los caballos, México, Porria.

Savoye, Marie-Laure, 2009, De fleurs, dor, de lait, de miel: les images mariales dans les
collections miraculaires romanes du XIIle siécle, Paris, thése de docteur de 'université Paris
IV, Littérature comparée.

El poder de las manos de la Virgen 111



Turner, Victor, 1980, La selva de los simbolos, México, Siglo XXI.

Veldzquez, Primo Feliciano, 1948, Historia de San Luis Potosi T. 1v. México, Sociedad
Mexicana de Geografia y Estadistica.

Warner, Marina, 1991, T4 sola entre las mugeres. El mito y el culto de la Virgen Maria, Madrid,
Taurus Humanidades.

Notas

! Actualmente la organizacién politica de este valle se ha dividido; la mayor parte de esta region
se conoce como Villa de Reyes, municipio perteneciente a San Luis Potosi, y otra parte corres-
ponde al municipio guanajuatense conocido como San Felipe Torres Mochas. En la actualidad el
municipio de Villa de Reyes cuenta con 138 comunidades; la mayoria de estas son consideradas
rurales, a excepcién de la cabecera municipal, E1 Rosario y La Laguna de San Vicente. En cambio,
el municipio de San Felipe, comprende mayor extension territorial y cuenta con 427 comunidades
de las cuales sélo tres son reconocidas como centros urbanos: San Felipe, Laguna de Guadalupe
y San Bartolo (1nect, 2010). El criterio que utiliza INEGI, para determinar si una poblacién se
considera rural o urbana depende de la poblacién total con la que cuente: si tiene menos de 2500
habitantes es rural, mientras que la urbana es donde habitan mds de 2 500 personas.

El presente articulo es resultado de mi investigacién antropoldgica efectuada del 2003 al 2011
sobre el culto y peregrinacién a la Virgen de las Torrecitas. Dicha investigacion, de corte etno-
grafico, conllevé varias estancias de trabajo de campo en las cuales obtuve -de primera mano- la
informacién, que generosamente me fue compartida por los propios habitantes de las comunidades
devotas, y que constituye la parte medular de este texto.

Imagen de la Virgen de Guadalupe que se aparecié en 1771 en un cerro ubicado en el municipio
de Santa Maria del Rio, San Luis Potosi, y que es conocida con su epénimo.

* La imagen de la Virgen de Torrecitas se inscribe en el culto a la Virgen de Guadalupe porque la
Virgen aparecida en la comunidad de Torrecitas es la Guadalupana.

El santuario donde se encuentra la “Virgen de Torrecitas” (conocida asi por sus fieles) es frecuen-
tado por peregrinos provenientes de distintos lugares de México y EUA durante todo el afio,
especialmente en cinco fechas principales: el 12 de diciembre (dia de la Virgen de Guadalupe), el
2 de febrero (dia de la Candelaria), el periodo de Semana Santa, el 12 de mayo (dia de la Virgen
Peregrina) y el 15 de agosto (dia de la Asuncién de la Virgen). En estas fechas asisten colectivos
de peregrinos que se desplazan de distintas formas: a pie, en bicicleta, en burro, caballo o vehiculo
motorizado.

Los devotos del Valle de San Francisco peregrinan a Torrecitas en febrero, pues en la fiesta de
diciembre festejan a la Virgen de Guadalupe en sus propias comunidades o ranchos vecinos.
Incluso cuenta con un calendario de fiestas patronales escalonadas que permite que varias co-
munidades participen del mayor nimero de fiestas posibles a pesar de que el dia de la Virgen de
Guadalupe marcado “oficialmente” por la iglesia catélica en México es el 12 de diciembre.

Al respecto, resulta sugerente sefialar que, en las viviendas del Valle, la mayoria de los altares
domésticos retnen varias de las imdgenes veneradas regionalmente. Asimismo, las fiestas de una
imagen se llevan a cabo en varias escalas: domésticas, comunales y regionales; los habitantes de
una comunidad pueden festejar una imagen en su propia vivienda, ademds de asistir a la fiesta
patronal de su comunidad o de otras comunidades y sumarse a las filas de las peregrinaciones que

112 Olivia Graciela Fierro Herndndez



se organizan en nombre de la imagen. La pertinencia del registro del calendario ritual completo en
la regién se debe a que especificamente en estas comunidades es primordial participar del mayor
numero de celebraciones religiosas posibles, hecho que se revelé durante mi estancia en campo
en la cual pricticamente todos los dias registré y participé de alguna actividad de esta indole (a
diferencia de otras poblaciones rurales campesinas que a pesar de ser catélicas tienen una vida
religiosa menos activa).

Para los habitantes del Valle, el concepto de imagen unicamente comprende a las imagenes
sagradas o santas. Con este término designan a cualquier santo, virgen, Nifio Dios o Cristo en
alguna de sus advocaciones.

Por ejemplo, las mojigangas son entidades que emergen en las fiestas patronales de algunas co-
munidades del valle de San Francisco. Dichas entidades poseen un cardcter “carnavalesco”, ya que
se caracterizan por “transgredir” e invertir el orden cotidiano. Estos seres aparecen en los rituales
después de las doce del dia y las caracteristicas principales que presentan son contradictorias:
nifios-viejos, hombre-mujer, feos-atractivos y tentadores. Las mojigangas son “monstruos”, “diabli-
llos” o “viejos de la danza”. La mayoria de estos personajes son peludos (sus trajes se adornan con
listones de colores o tiras de tela que cuelgan de su ropa), asustan a los nifios (trinando “chicotes”
en el suelo y corretedndolos), no hablan (si se les pregunta algo responden moviendo la cabeza
o el dedo indice) y hacen ruidos parecidos a “animales” (“grrrr”). Ninguna mujer representa a las
mojigangas, son hombres los encargados de desempefiar este papel en los rituales; sin embargo,
algunos de ellos se visten de mujeres (“como travestis”) y entonces “coquetean” con jévenes y
adultos varones. Tomando en cuenta las caracteristicas mencionadas anteriormente y la “inversién”
de roles que las mojigangas representan, en un futuro me interesa investigar sobre el papel que
estos seres juegan en la regién, asi como las caracteristicas que comparten con otras imdgenes,
incluso con los santos y virgenes que se veneran en las fiestas patronales donde aparecen.

La Guerra Cristera, también llamada Guerra de los Cristeros o Cristiada, se prolongé desde
1926 a 1929 y fue seguida por otra guerrilla que se denominé “la Segunda” o “la Albérchiga” que
ocurri6 entre 1934 y 1938 (Meyer, 1996). La Cristiada se caracterizé por ser un conflicto armado,
rural y campesino originado por el cierre de templos bajo las 6rdenes de Plutarco Elias Calles.
Los cristeros se levantaron en armas reclamando los derechos de libertad de culto en México
pues segun los testimonios de la época “al culto catélico y a la ensefianza religiosa los han vuelto
ilegales, aun en el seno mismo de la familia” (Rivero del Val, 2002: 7-8), por estos motivos, los
cristeros luchaban con la “bandera de Cristo” y proclamaban el legendario grito: ;Viva Cristo
Rey!, jViva la Virgen de Guadalupe! (Veldzquez, 1948: 324 y Negrete, 1996: 79).

Los habitantes del valle de San Francisco participaron activamente de la Guerra Cristera, la cual
influyé en la conformacién de la region tal como la conocemos hoy en dia. En la actualidad, el
culto a algunas de las imdgenes santas veneradas por la poblacién, presenta similitudes con algunos
rasgos de dicho movimiento armado; por ejemplo, el uso de banderas de México con la Virgen
de Guadalupe en el centro en lugar del Escudo Nacional, la representacién de una batalla entre
moros y cristianos en las fiestas en honor a San Miguel Arcingel y las estrofas de alabanzas que
se cantan en los caminos peregrinos.

Hoy en dia la Iglesia catélica acepta el uso de “imagenes sagradas”a pesar de que el tema ha sido
fuente de diversos debates y posturas. Desde el Antiguo Testamento se condena el culto a las
imdgenes; algunos pasajes biblicos narran su desprecio, sefialando que incluso el culto por parte
de los hombres puede desatar la ira de Dios: “No te postraris ante ellas, ni le dards culto, porque
yo Yahvé, tu Dios, soy un Dios celoso, que castigo la iniquidad de los padres en los hijos hasta la
tercera y cuarta generacién” (Ex 20,4-5), ademds de enfatizar que las imdgenes de los dioses no
tienen poder: “Como el vaso que un hombre usa, cuando se rompe, se hace inservible, asi les pasa

El poder de las manos de la Virgen 113



11

12

13

14

a sus dioses una vez colocados en el templo [...] Al no tener pies, son llevados a hombros, exhi-
biendo asi su propia ignominia; y quedan también en verglienza sus servidores, porque si aque-
llos llegan a caer en tierra, tienen que ser levantados por ellos” (Ba 6,3-72). Segin esta postura,
“Dios no es representable” y no puede existir una representacién antropomérfica de lo divino
(Carmona 2010: 11-13); de esta manera, en un principio la Iglesia catdlica rechaza toda repre-
sentacion figurativa, pues “toda representacion era un engafio: su malévolo propésito era despertar
las pasiones e incitar a los espectadores a la idolatria o al pecado” (Brading 2002: 35). “;Por qué
entonces el cristianismo adopt6 el culto a las imédgenes contraviniendo la tradicién expresada en
las Escrituras que la misma Iglesia acepta?” (Carmona, 2010: 11). Fue hasta los siglos v1 y vi
que la Iglesia “comenzé a animar el culto a las imagenes sagradas, aunque preferia las pinturas a
las esculturas o tallas” (Brading 2002: 36) permitiendo y justificando la creacién de una iconografia
propia; las imédgenes sagradas eran entendidas mds como obras de arte que como figuras para ser
adoradas (Carmona 2010: 18). San Gregorio Magno (540-604) y San Juan Damasceno (675-749)
defendieron el culto a las imdgenes santas sefialando que el objetivo de éstas era ensefiar la religion.
Por su parte, Pseudo Dionisio Areopagita especificé que las imdgenes sagradas eran instituidas por
Dios mismo, quien otorgé copias de su imagen “a modo de prototipos corpéreos de los seres
divinos, inmateriales y espirituales, para que nuestra humana condicién fuera capaz de su contem-
placién y veneracién” (Carmona 2010: 21). Asimismo, siglos mds tarde, en el Concilio de Trento
(1545-1563) se argument6 que el uso de imagenes santas tenia el fin de persuadir, emocionar,
convencer y y orientar el comportamiento de la poblacién hacia los valores cristianos (Carmona
2010: 19). De este modo, para la Iglesia Cat6lica, la tinica funcion que justifica la existencia de
imdgenes es esencialmente diddctica; postura que perdura hasta la fecha. Por ejemplo, algunos
sacerdotes de la Iglesia catdlica sefialan que los peregrinos devotos a la Virgen de Torrecitas no
deben viajar cinco dias para encontrarse con la Virgen; que esta los acompafia diariamente en
sus comunidades y las peregrinaciones son sélo una muestra de la “fe inmadura” de la gente, sin
embargo, los sacerdotes las aceptan para poder guiar “correctamente” y convertir a los hombres
en “buenos catélicos” (Fierro 2009: 106).

Sin embargo, como veremos mis adelante, en muchas ocasiones se les dice nifios a imagenes de
santos adultos como formas de respeto y carifio por parte de los fieles.

Al respecto resulta relevante resaltar que los habitantes del Valle reconocen que San Francisco
de Paula y San Charbel no son el mismo santo; al primero se le rinde culto y al segundo no, sin
embargo, la imagen de bulto de San Charbel es mas facil de conseguir en las tiendas de articulos
religiosos porque “es mas conocido”y “ambos son viejitos y se parecen” (a causa de la barba blan-
ca), por tal motivo, los devotos que deseaban contar con la imagen de bulto de San Francisco de
Paula (ya que en el altar sélo tenian el cuadro con su estampa), decidieron optar por una “solucién
préctica” ajustar algunas caracteristicas de la imagen del santo que no veneran e intervenir, de
este modo, en la construccién de la imagen de bulto del santo que si veneran.

Segtin Lévi-Strauss, “es preciso entenderse acerca de las definiciones [ya que] las pinturas de la
Capilla Sixtina son un modelo reducido, a despecho de sus dimensiones imponentes, puesto que
el tema que ilustran es el del fin de los tiempos. Lo mismo ocurre con el simbolismo césmico de
los monumentos religiosos” (Lévi-Strauss, 1984: 44).

O como menciona Gell, mis bien, los humanos poseemos algunos de los atributos de Dios para
“hacer y ser” a causa de que somos su simulacro: “Since, in this world, God s presence is inherent
in these works of the human agency, he is bound to human purposes, the this-worldly prosperity
and other-wordly salvation of his ostensible servants, rather than to purposes entirely his own.
His agency is enmeshed in ours, by virtue of our capacity to make (and be) his simulacrum” (Gell,
1998: 114).

114 Olivia Graciela Fierro Herndndez



15

16

17

18

19

20

21

22

Al respecto, una sefiora habitante del Valle se preguntaba si a la Virgen de Fitima no le daria
miedo estar sola en la noche, colocada en el drbol donde se encuentra expuesta a la intemperie.
En ocasiones se responsabiliza a la Virgen de Torrecitas por accidentes que ocurren durante el
trayecto de la peregrinacion: caidas, fracturas, desmayos, e incluso accidentes automovilisticos
causantes de muerte.

Sobre este tema es interesante citar el articulo de Gell sobre “La Tecnologia del Encantamiento y
el Encantamiento de la Tecnologia” en donde describe el Kula como un sistema de comercio que
no corresponde a la l6gica occidental y explica las implicaciones sociales que este sistema genera
entre los Trobriand. Mediante este ejemplo desarrolla la idea de que los humanos mantienen
relaciones sociales con los objetos, los cuales dotan de sentido y significado mediante nociones de
magia, tecnologia y estética. Todas estas caracteristicas son las que dotan de agencia a los objetos,
sin embargo, no sélo para que estos actien por si mismos enviando bendiciones o maleficios, sino
para que produzcan efectos reales sobre la poblacién: cosechas fructiferas, clima cdlido y propi-
cio para la siembra y/o la navegacion, etcétera (Gell, 1994: 44-63).

En el valle de San Francisco se rezan 46 rosarios dedicados a la Virgen de Guadalupe, previos al
dia de su fiesta el 12 de diciembre, lo que resulta un total de 47 dias de rezo. Cada vez que los
devotos comentan esta cuestién hacen alusién a que la Virgen tiene 47 estrellas en su manto.
Habrd que considerar el papel del perfume, las flores, el copal, el humo, la primera comida vy,
posiblemente todo aquello que sea etéreo y combustible: se refiere a un sentido perceptual de las
imdgenes que les permiten aprehender éstas ofrendas. Para esta reflexion se recomienda revisar
los textos de Gell (2006) y Kindl (2013), en donde se plantea que los aspectos sensibles (cuali-
dades o experiencias perceptivas) como el uso de colores, sonidos, temperaturas, olores, etcétera,
forman parte integra y constitutiva de las acciones rituales (Kindl, 2013: 209) y su manipulacién
y estimulo por parte de los especialistas rituales y demds participantes provocan una especie de
encantamiento (a veces equitativo a la magia) que les confiere eficacia, tal como lo demuestran
los rituales umeda que analiza Gell, en donde los perfumes poseen una eficacia encantadora que
vuelve visible aspectos mégicos e ideales que los espectadores interiorizan y asimilan en el contexto
ritual (Gell, 2006: 32). También se recomiendan los textos de Classen (1997) y Grimson (2005),
en donde los olores se explican como medios de comunicacién y distincién social (Grimson,
2005: 92-93) y se ahonda en sus significados, poderes y efectos (Classen, 1997: 1-10).

Ademis de la comida ritual conocida como “reliquia”y que se ofrece a todos los invitados a la
fiesta de las imdgenes santas (a estas dltimas siempre se les ofrece el primer plato servido), segin
los devotos, las imdgenes también se alimentan de flores, p6lvora, veladoras, incienso, musica de
banda, alabanzas, danzas, milagritos, exvotos, limosna, plegarias, rezos y en ocasiones de los propios
sacrificios (caminar en peregrinacién, flagelaciones, ayunos, etcétera) que realizan los devotos como
pago de una manda.

Al respecto, Dehouve reflexiona que en el estado de Guerrero los santos son “vivos y viajeros”
debido a “que son aparecidos y no formados por la mano del hombre, porque su cuerpo se enve-
jece como el de los hombres, porque no se dejan ‘retocar’, porque son capaces de manifestar su
voluntad haciéndose pesados, de viajar para visitar a sus parientes. Esta capacidad de movilidad
es precisamente la sefial de su vitalidad. En cada una de las variantes locales, estd presente esa
misma concepcién del santo ‘vivo” (Dehouve, 1998: 190).

El “tema medieval de la salvacién del alma por la devocién a Santa Maria, que se muestra aqui
desplegando sus tan cantadas estrategias como alcahueta del pecador, encardndose a su propio
Hijo-Juez [...] Ante la inicial negativa de Cristo, pues los tesoros del cielo los quiere para los
que cumplen sus mandamientos, utiliza Maria literalmente los argumentos & matre y a pectore,
tan resaltados en la iconografia mariana de los siglos x111 al xv1,y en las Cantigas del Rey Sabio:

El poder de las manos de la Virgen 115



“mostrou-1I"as las tetas santas que ouvél mamadas”. Dice la Virgen en este pliego: “por la leche
que mamasteis/ de mis pechos cristalinos/ que la esperéis [al ama] a que llore/ las culpas que ha
cometido, / pues Madre de Pecadores me apellidan, Hijo mio/ [...] yo los tengo que amparar”

(Cantigas del Rey Sabio, pliego de Lucas del Olmo en Cea, 2001: 201 — 202).

116 Olivia Graciela Fierro Herndndez



