Presentacién

El poder de la presencia en las artes del ritual. Procesos creativos, efectos sensibles e
interacciones sociales

Este nimero temitico, que consta de dos volimenes, surgié de un simposio que
organizamos en el marco del XVIII Congreso Internacional de Antropologia Iberoame-
ricana (2012) a partir de una pregunta simple en apariencia: jcémo comprender
el poder —de actuar y hacer actuar— que los seres humanos atribuyen a objetos,
imdgenes y obras de arte? Asi por ejemplo, el de hacer llorar, conmocionar, engafar,
sanar, realizar milagros, actuar a distancia, enfermar, atemorizar, incluso matar; ha-
cer que se les venere, despertar devociones y suscitar creencias. Los diferentes casos
etnograficos ahi presentados revelaban que ese poder tenia que ver menos con el
objeto, la imagen o la obra en si que con las presencias que muestran o dejan sentir,
o bien con los efectos de presencia que provocan. En adelante nos centrariamos
entonces en reflexionar sobre el poder de la presencia en el ritual y en el arte. Aho-
ra bien, ;qué entendemos por presencia? ;Cémo sabemos que estamos ante una
presencia? ;Cémo distinguimos una presencia de algo que no lo es? ;Cémo es
que se crea o se produce una presencia? ;En qué reside el poder de la presencia?

Partimos de tres supuestos. Primero, si bien la presencia se manifiesta en una
diversidad de situaciones sociales e interacciones entre seres humanos y objetos,
imdgenes o figuras, los contextos rituales parecen mds propicios para que éstas se
creen y actien. Segundo, no hemos llegado a agotar los andlisis de dichos fené-
menos pese a que cada vez son mds numerosas las obras que sitdan a la presencia
como problema de estudio. Tercero, ante la gran diversidad de concepciones de
presencia, podemos optar por una que resulte operativa para nuestro propésito.
Asi, entenderemos aqui presencia desde una perspectiva antropolégica, como
una modalidad que surge durante una interaccion especial entre seres humanos

TrACE 73, CEMCA, ENERO 2018, pags. 5-8, ISSN: 0185-6286 5



y objetos, imdgenes o figuras que hacen que estos sean percibidos como si fuesen
seres vivos, o como “cosas” distintas a un ser humano. Esta modalidad relacional,
que destaca por su profundidad temporal a la vez que por su amplitud espacial, se
caracteriza por escudrifiar las fronteras entre animado e inanimado, visible e in-
visible, sujeto y objeto.

En filigrana, y a modo de cuestionamiento con respecto al concepto de repre-
sentacién (Foucault), varios autores, desde diferentes campos disciplinarios, han
hecho importantes aportes. Asi por ejemplo, para Marin, no es la presencia en si
lo que se puede captar sino los “efectos de presencia’; para Vernant, el fenémeno
se relaciona con la presentificacién (de lo invisible); otros refieren a aspectos es-
pecificos como la Presencia real del Cristo en la Eucaristia (Schmitt), o crisis de
la presencia (De Martino), presencia viva (Living Presence, van Eck), presencia
museal (Benjamin), indice de la presencia (Peirce, Gell), presencia del objeto
(Coquet), produccién de presencia (Gumbrecht), poética de la presencia (Nancy),
fenomenografia de la presencia (Piette) y politica de la presencia (Taylor), por sélo
mencionar algunos de los registros terminolégicos empleados. En estos se perfilan
dos grandes ejes de reflexién: uno estético de tinte semiético, es decir, que observa
los signos, huellas, manifestaciones concretas de una presencia —de algo o alguien
a menudo invisible— muchas veces diferida en el tiempo o en el espacio. Otra
orientacién teérico metodoldgica destaca por su caricter existencial, inspirado
sobre todo en la filosofia heideggeriana para la cual la presencia equivale a una
conciencia del ser en el mundo. En esta linea, los dispositivos mitico-rituales son
definidos como acciones técnicas que sirven para vencer situaciones de crisis de
presencia, que muchas veces implican riesgos psico-patolégicos (De Martino). Mis
recientemente, se ha planteado una “antropologia existencial” atenta a los modos
de presencia del ser humano en diversos contextos sociales (Piette).

Los procesos de presentificacién que producen poder —o, mejor dicho, potencia,
tuerza, eficacia, nociones que discutiremos mds ampliamente en la segunda parte de
este dossier— permiten asimismo comprender muchas manipulaciones rituales que
consisten en otorgar a una entidad una forma materializada para hacerla actuar den-
tro de cierto contexto. En otras palabras: ;cémo se crean y actiian los objetos-dioses?
Asi, podemos entender c6mo las acciones rituales crean condiciones de co-presencia
de personas, entidades y cosas que permiten a la vez crear presencias concretas de
seres ausentes y actualizar en el tiempo presente entidades del pasado (como los
ancestros, por ejemplo). Proponen de modo creativo reformulaciones de las po-
siciones de los actores sociales y generan transformaciones sociales que permiten
distinguir entre un antes y un después del ritual (Bateson, Houseman).

6 Presentacién



En este sentido, el interés de remitir a casos etnograficos precisos, como los
que se describen aqui, proviene de las interrogantes que despierta, puesto que
nos permiten revisar a la luz de estos ejemplos concretos las nociones de presen-
cia, poder, eficacia, agencia o performance. Una de estas interrogantes concierne
el impacto del contexto ritual en los fenémenos de presencia: ;qué dispositivos
y manipulaciones, incluso técnicas, se requieren para que una imagen, objeto o
figura adquiera el poder de otorgar una presencia fisica a alguna entidad? ;Qué
pasa cuando una imagen no parece actuar, sino s6lo estd presente? ;Cudles son las
articulaciones entre presencia, sujetos y objetos? ;Qué tanta presencia otorga una
imagen-objeto en comparacién con un texto o un discurso? ;Cudndo seria mas
pertinente hablar de figuracién que de presentificacién? Segun los casos analizados,
¢como se distinguen efectos de presencia y efectos de persona? ;cémo se relacionan
entre si? ¢Acaso ser o tener conciencia de ser no serd suficiente para que éste se
perciba como una presencia? Estas preguntas se enfocan en una perspectiva de
andlisis para la cual cabe indagar acerca de c6mo el culto hace a la imagen, 0 a la
deidad, y le otorga su fuerza de actuar sobre el mundo, mds no lo contrario.

Finalmente, retomaremos una critica o pregunta dirigida a los planteamientos
de Gumbrecht: ¢no hay un aire mistérico (mistico, teolégico) en todo este discurso
sobre la presencia? Una forma de superarlo quizds sea recurrir a una argumenta-
cién de tipo materialista y/o constructivista, que enfatice los procesos técnicos, las
capacidades del hacer. En este sentido lo plantea Silvia Mancini en sus trabajos
sobre las tecnologias psicocorporales y ortoprécticas de imagenes sagradas como
la Santa Muerte o el Nifio Dios en el México contempordneo, como podremos
descubrirlo al leer el articulo que abre este dossier, titulado “Parure et ‘efficace’
rituel. Statut et fonction de I'habillage des images sacrées dans les pratiques
thaumaturgiques et transformationnelles & Mexico”. Cambiando de enfoque
hacia una lectura que considera el concepto de agency de Gell, las reflexiones
sobre relaciones que se construyen en contextos rituales entre seres humanos,
divinidades y objetos son enriquecidas gracias al estudio de Maria Benciolini en
“Una diosa entre nosotros: objetos y relaciones sociales en un ritual cora”, donde
se observa el proceso de transformacién de una nifia en una diosa, implicado en
el ritual cora de las Pachitas. Enseguida, acompafiaremos en sus andanzas a una
imagen milagrosa cuya personalidad carismatica ejerce un gran poder de atrac-
cién en el norte de México: San Francisco de Asis de Real de Catorce, gracias al
andlisis que nos restituye Azucena Rodriguez en su texto. “San Francisco de Asis
de Real de Catorce: Peregrino, nocturno, y corpéreo”. Para cerrar esta primera
parte, exploraremos procesos de condensacién de significados que caracterizan a

Presentacién 7



imdgenes santas cuya influencia se deja sentir hasta en los aspectos mds intimos
de la vida de sus devotos en el ensayo sobre “El poder de las manos de la Virgen:
construccién social de imdgenes de santos y virgenes en el valle de San Francisco
(San Luis Potosi y Guanajuato)”, escrito por Olivia Fierro.

Coordinadoras de la seccién temdtica

Elizabeth Araiza y Olivia Kindl

8 Presentacién



