
37Trace 73, cemca, enero 2018, págs. 37-59, ISSN: 0185-6286

S
E

C
C

IÓ
N

  T
E

M
Á

T
IC

AUna diosa entre nosotros: objetos  
y relaciones sociales en un ritual náayeri

A goddess among us: objects and social 
relations in a Náayeri ritual
Maria Benciolini*

  *	Centro Regional de Investigaciones Multidisciplinarias, unam.

Fecha de recepción: 26 de diciembre de 2016 • Fecha de aprobación: 21 de marzo de 2017.

Resumen: Los coras, un pueblo que habita la Sierra Madre Occidental en México, celebran 
cada año las Pachitas (carnaval). Las Malinches son las protagonistas de este ritual, unas 
niñas de la comunidad que, en el lapso en que dura, se transforman en diosas. ¿Cómo es 
posible esta transformación? A partir de la descripción del ritual, el objetivo de este artículo 
es analizar las estrategias empleadas por los coras para obtener esta transformación. Se 
observará cómo el posicionamiento de las Malinches en un determinado tejido relacional, 
así como el contacto con ciertos objetos, permite su transformación en divinidades. Esto 
nos llevará a retomar algunas observaciones de orden teórico en torno a las relaciones que 
se pueden construir entre seres humanos, divinidades y objetos en el contexto del ritual.
Palabras clave: Ritualidad, objetos, coras, sociabilidad, dioses.

Abstract: Every year, the Coras, a People living in Mexico’s Western Sierra Madre, cele-
brate the Pachitas (Carnival). The protagonists of this ritual are The Malinches, girls of 
the community who transform into goddesses during the carnival period. How does this 
transformation occur? From the ritual description, the aim of this article is to analyze 
strategies used by the Coras to make this transformation possible. We will note how the 
Malinches positioning in a determined given pattern, as well as the contact with certain 
objects, allows their transformation into goddesses. This will lead us to take up some the-
oretical observations on the relationship that can be built between human beings, deities 
and objects in the ritual context.
Keywords: rituality, objects, coras, sociability, gods.



Maria Benciolini38

Résumé : Chaque année, les Coras, un peuple vivant dans la Sierra Madre occidentale 
du Mexique, célèbrent les Pachitas (Carnaval). Les protagonistes de ce rituel sont les 
Malinches, des filles de la communauté qui se transforment en déesses pendant le temps 
que dure le carnaval. Comment opèrent-elles cette transformation ? En ce qui concerne la 
description du rituel, le but de cet article est d’analyser les stratégies utilisées par les Coras 
pour rendre possible cette transformation. On verra comment la position des Malinches 
dans un dispositif particulier, ainsi que leur contact avec certains objets, leur permet de se 
transformer en déesses. Ceci nous amènera à reprendre quelques observations théoriques 
sur les relations qui peuvent se construire entre les humains, les divinités et les objets dans 
un contexte rituel.
Mots-clés : ritualité, objets, coras, sociabilité, dieux.



Una diosa entre nosotros: objetos y relaciones sociales en un ritual náayeri 39

Los náayeri (coras) son un pueblo indígena que habita la Sierra Madre Occi-
dental, en México. Como otros pueblos mexicanos, tienen una muy intensa y 
rica vida ritual, que se caracteriza, entre otras cosas por el uso de objetos rituales 
muy peculiares (jícaras, flechas, varas…) y por la presencia de especialistas que, 
en diversos contextos, deben llevar a cabo acciones particulares y tienen ciertas 
responsabilidades. En los rituales coras, todo el pueblo es invitado a participar, no 
obstante, existen diferentes niveles de compromiso y de conocimiento en torno a 
las celebraciones y a lo que conllevan. En algunas ocasiones, los habitantes de la 
comunidad solamente pueden observar las acciones de los especialistas rituales, 
mientras que en otras, están invitados a participar activamente, por lo general a 
través de la danza y la entrega de ofrendas.
	 En cada comunidad cora existe un grupo de autoridades tradicionales, las cuales 
tienen una gran cantidad de obligaciones: deben regular ciertos aspectos de la vida 
social y política de la comunidad y también tienen la obligación de organizar los 
rituales y cumplir ciertas actividades específicas en el seno de los mismos. A parte 
de las autoridades tradicionales, existen otros especialistas rituales que son llama-
dos a ejecutar acciones muy puntuales; ejemplo de ello pueden ser los cantadores, 
los músicos y los miembros de los grupos de danzantes que acompañan algunos 
de los rituales celebrados a lo largo del año. Por último, hay que mencionar otro 
tipo de participantes: se trata de aquellas personas que, en el contexto de la acción 
ritual y en las relaciones que en ella se tejen, ocupan la posición de la divinidad.
	 Es sobre este último tipo de actores rituales que se enfocará el análisis del 
presente artículo. Según las exégesis indígenas, éstos no son “representantes” 
de los dioses, sino que se trata de divinidades en sí mismas. Pero ¿cómo es posible 
que un ser humano, un habitante del pueblo que todos conocen, se transforme 
en divinidad? El objetivo de este artículo es analizar algunos de los mecanismos 
que permiten esta transformación a partir de un ejemplo etnográfico específico, 
para luego llevar a cabo reflexiones de carácter más general en torno a este tipo 
de transformaciones.
	 Para reflexionar sobre las acciones y los objetos rituales involucrados en estas 
transformaciones, discutiremos con algunos autores que se han interesado tanto 
del ritual en sí, como de la relación entre personas y objetos en el contexto de la 
acción ritual. Según Houseman (2004) los rituales no relatan hechos, sino que 
ponen en acto “realidades particulares” y, más que decir cosas, crean situaciones 
(ibid., 414). Las realidades puestas en acto por el ritual son relaciones, es decir, “el 
desarrollo de un compromiso recíproco entre sujetos, que implica las cualidades de 
agentividad, interacción, intencionalidad, responsabilidad y capacidad de tener un 



Maria Benciolini40

efecto”1 (ibid., 415). En el caso que nos interesa estudiar aquí, la realidad puesta 
en acto es la presencia de la divinidad entre los seres humanos y la relación que 
se entabla entre ellos. Efectivamente, como se verá en la relación particular que se 
establece en la acción ritual de las Pachitas, cada uno de los participantes, o grupo 
de participantes, es dotado de una agentividad propia y todos los participantes del 
ritual tienen la responsabilidad de sus efectos.
	 No obstante, quiero proponer que, en el caso que nos interesa, es decir, la 
transformación en divinidad de unas niñas, no es solamente la configuración re-
lacional lo que le confiere tal atributo, sino también la presencia de ciertos objetos 
y la conexión de las niñas con estos últimos. Para reflexionar sobre este aspecto, 
retomaremos algunos elementos de la propuesta teórica de Gell (1998) en relación 
a la capacidad de los objetos de ser índices de ciertas agentividades, y la discusión de 
Ishii (2012) sobre los mismos temas. Al analizar la acción ritual en un caso espe-
cífico, se mostrará cómo el establecimiento de cierto tipo de relaciones, así como 
la interacción entre personas y objetos, es lo que permite la transformación de un 
ser humano en divinidad en el contexto particular del ritual.
	 El texto está organizado de la siguiente forma: en primer lugar, se presentarán 
algunos aspectos de la vida social y religiosa de los náayeri útiles para ubicar el ritual 
en su contexto, enseguida se llevará a cabo la presentación etnográfica del ejemplo 
que nos ocupa, específicamente, el ritual de las Pachitas. Para la descripción de este 
último, se emplearán datos recopilados principalmente en la comunidad de Mesa 
del Nayar y, en menor medida, en el pueblo de Jesús María, colindante con el 
primero. Después de la descripción del ritual, se analizarán en detalle los meca-
nismos puestos en práctica por los actores rituales para lograr la transformación 
de las Malinches y, finalmente, se discutirán algunas cuestiones teóricas en torno 
al papel de los objetos y la construcción de las relaciones sociales en este tipo de 
transformaciones.

Los náayeri y su vida ritual

Los náayeri conforman un grupo indígena de habla yuto nahua que habita las 
montañas del occidente mexicano; sus asentamientos se concentran en el estado 
de Nayarit. La población se distribuye en comunidades: cada una de éstas cuenta 
con una cabecera y varios anexos de dimensiones variables. Hasta hace dos o 
tres décadas, la mayoría de las personas vivían en los anexos, en donde tenían 
sus habitaciones y tierras de cultivo, y se reunían en los pueblos en ocasión de los 



Una diosa entre nosotros: objetos y relaciones sociales en un ritual náayeri 41

rituales. A partir de los años de 1990, especialmente a raíz de la llegada de ciertos 
programas gubernamentales (escuelas, centros de salud, etcétera), muchas personas 
han decidido residir de forma permanente en las cabeceras. Este fenómeno, junto 
con la llegada cada vez más frecuente de mestizos, ha hecho que el número de 
habitantes de los pueblos aumentara considerablemente. Hoy en día, las personas 
que siguen habitando los anexos de las comunidades viajan a las cabeceras en 
ocasión de los rituales importantes, para cumplir con sus obligaciones en caso de 
que entren a formar parte del grupo de las autoridades tradicionales, o bien para 
acudir a los servicios que allí se pueden encontrar.
	 En la vida ritual y religiosa de los náayeri, se combinan en formas complejas 
rasgos de su propia cosmovisión con las enseñanzas evangélicas que este pueblo ha 
recibido de los misioneros a lo largo de los siglos. Los españoles lograron la reduc-
ción de los coras en 1722, y a partir de este año los Jesuitas se establecieron entre ellos 
hasta la expulsión de la orden en 1767 (Gutiérrez Arriola, 2007). Sucesivamente, 
se designó a la orden franciscana para que continuara la obra de evangelización, 
sin embargo, la presencia de estos misioneros fue suspendida durante la Guerra 
de Independencia (1810-1821) y en la rebelión de Manuel Lozada (1856-1873) 
ya que este último garantizó a los indígenas libertad de culto (Coyle, 1997).
	 La presencia saltuaria de los misioneros entre los coras, junto con la capacidad 
de este grupo de apropiarse y transformar ciertos rasgos derivados del mundo 
mestizo, ha permitido la formación, a través de los siglos, del llamado “costumbre”. 
Con este término se hace referencia al conjunto de prácticas y prescripciones que 
rigen la vida de las personas y regulan las relaciones sociales, tanto entre los seres 
humanos como entre éstos y los dioses y los antepasados. Si bien el costumbre 
involucra muchos aspectos de la vida de los coras, puede decirse que las actividades 
rituales son una parte sobresaliente del mismo.
	 Convencionalmente el calendario ritual náayeri se ha dividido en rituales 
agrícolas (ligados al ciclo de vida del maíz) y rituales de origen católico, en los que 
los náayeri han reelaborado y hecho propios algunos aspectos de la religiosidad 
católica que ha sido introducida por los misioneros. Sin embargo, esta división es 
arbitraria, puesto que los coras consideran “el costumbre” como un todo. Bonfiglioli 
(comunicación personal, junio 2013) propone clasificar los rituales a partir no de sus 
orígenes supuestos sino de los diferentes “ciclos de vida” a los que hacen referencia. 
A partir de esta propuesta, se puede observar que entre los coras existen rituales 
dedicados al ciclo de vida de las personas y del maíz (los mitotes)2 y rituales dedi-
cados a Cristo y algunos santos. En cada comunidad hay algunas variaciones en el 
ciclo, dependiendo de cuál es el patrono y quienes son los santos más venerados de 



Maria Benciolini42

cada comunidad, y de cómo se decide organizar los mitotes. En la tabla siguiente 
se ilustra el ciclo ritual anual de la comunidad de Mesa del Nayar.

Día de muertos Despedida de las lluvias y los antepasados, 
semillas de un nuevo inicio.

1 y 2 de noviembre

Mitote del Esquite
Maíz ya maduro y que puede ser consumido 
como alimento, selección de las semillas para 
un nuevo ciclo.

Noviembre

Cambio de Varas y 
Arrullo del rey Nayar

Inicio de un nuevo ciclo, “nacimiento” de las 
autoridades tradicionales y del rey Nayar.

Del 1al 6 de enero

Mitote del Gobernador
Se complementa con el cambio de varas 
para reiterar los poderes y los deberes de las 
autoridades tradicionales: “Se le muestra a las 
autoridades donde van a sentarse”.

Enero

Mitote del Bautizo Presentación de los niños y niñas frente a la 
comunidad y a las deidades.

Febrero

Pachitas
Adolescencia del Nazareno, transgresión 
sexual y creadora.

Febrero/marzo (empiezan cinco 
semanas antes del miércoles de 
ceniza)

Semana Santa
Transgresión desmedida y destructora, 
triunfo de Cristo sol.

Marzo/abril (primer plenilunio 
después del equinoccio de 
primavera)

Mitote de los niños Ritual de protección para los niños. Entre abril y mayo (cada 5 años)

Santísima Trinidad El Sol como Tayau, Nuestro Padre, en su 
momento de máximo esplendor.

Mayo/junio (domingo siguiente 
al de pentecostés)

Mitote de la chicharra Ritual relacionado con el inicio de la 
temporada de lluvias y la siembra del maíz.

Mayo/junio

Mitote del Maíz tierno 
(o de la calabaza)

Coincide con el nacimiento de los primeros 
frutos en la milpa y con el momento en el 
que empieza a jilotear el maíz.

Octubre

Tabla 1 - El ciclo ritual anual en Mesa del Nayar. (Tomada de Benciolini, 2014: 69-70).

Tanto en los rituales relacionados con el ciclo de vida de Cristo, como en aquellos 
que tienen que ver con el crecimiento del maíz o de los humanos, intervienen 
especialistas rituales, quienes, en el contexto de ciertas acciones, ocupan el lugar 
de la divinidad. Este tipo de actores pueden ser niños, jóvenes o adultos de am-
bos sexos. El número de especialistas que ocupan el lugar de divinidades en los 
rituales puede variar de uno (como en el caso de las Pachitas de la comunidad de 
Jesús María), hasta seis, como en ciertos mitotes cuya acción ritual es especial-
mente compleja. Entre ellos se encuentran los rituales coras, con la presencia de 



Una diosa entre nosotros: objetos y relaciones sociales en un ritual náayeri 43

especialistas rituales quienes, según los náayeri, “son dioses” en el tiempo en que 
transcurren los rituales.
	 Según Valdovinos (2008: 27) las divinidades están presentes en los mitotes 
como participantes invisibles, y los especialistas rituales son unos ejecutantes quie-
nes “hacen las cosas como las harían los dioses”, con el fin de darles cuerpo, 
visibilidad y voz (ibid., 68). En relación al ritual analizado en este texto, es decir, 
las Pachitas, mi perspectiva difiere de la de Valdovinos, pues considero que, en el 
contexto de la acción ritual, las especialistas rituales que lo protagonizan, no actúan 
“como lo harían los dioses”, sino que, desde el punto de vista cora, efectivamente 
se transforman en divinidades. Considero además que esta transformación no es 
exclusiva de las Pachitas, sino que interviene, con modalidades análogas, en los 
demás rituales.
	 Propongo entonces investigar cuáles son los mecanismos empleados para 
obtener dicha transformación y cuáles son sus consecuencias. Antes de ofrecer 
una descripción más detallada de las Pachitas, será necesario ubicar este ritual en 
el contexto más amplio del ciclo al que pertenece, esto con el fin de entender por 
qué es tan significativa la transformación en divinidades de ciertos participantes. 
En otro trabajo (Benciolini, 2014: 113) se ha mostrado que, para la comunidad 
de Mesa del Nayar, en el conjunto de rituales a él dedicados, Cristo se identifica 
también con el sol y con el Rey Nayar, un soberano y antepasado mítico.3 Los 
rituales que retoman las etapas del ciclo de vida de Cristo se basan en el calendario 
litúrgico tridentino pero, al mismo tiempo y junto con las demás celebraciones, 
sirven como marcadores de los ciclos estacionales.
	 A partir de estos planteamientos, se puede considerar como punto de partida 
del ciclo el Día de Muertos (uno y dos de noviembre), y como punto de llega-
da la Santísima Trinidad, fiesta movible que se celebra el domingo después de 
pentecostés (ibid., 114). Esta organización temporal se debe a que es en el Día 
de Muertos cuando se establecen las premisas necesarias para el desarrollo de los 
rituales siguientes, y que es en la Santísima Trinidad cuando el ciclo llega a su 
fin, en el momento en que el Cristo Sol alcanza su máxima fuerza. Además, estos 
dos rituales marcan momentos muy importantes de los ciclos estacionales que se 
viven en la sierra: el Día de Muertos indica la transición de la temporada de lluvias 
a la de secas y, por el contrario, en la Santísima Trinidad, se celebra el paso de la 
temporada de secas a la de lluvias.
	 Si estos dos rituales marcan el punto de partida y de llegada del ciclo, entre 
uno y otro se llevan a cabo otras celebraciones, y cada una de ellas marca una etapa 
específica del ciclo de vida de Cristo. En enero se celebra el Cambio de Varas y 



Maria Benciolini44

Arrullo del Rey Nayar: en esta ocasión, las autoridades tradicionales toman posesión 
de sus cargos y al mismo tiempo se celebra el nacimiento del Rey Nayar-Cristo. 
Este ritual corresponde además con el momento en que el sol empieza a subir sobre 
el horizonte después del solsticio de invierno. Siguen las Pachitas, que empiezan 
algunas semanas antes del Miércoles de Ceniza (cinco en Mesa del Nayar y cuatro 
en Jesús María). Según Gutiérrez del Ángel (2010: 251), las Pachitas corresponden 
con la adolescencia de Cristo en su identificación con el sol. En este periodo se 
empieza a observar el lado transgresor de la divinidad y hay que mencionar que 
dicha transgresión es principalmente de carácter sexual puesto que, según la exé-
gesis indígena, las acciones rituales de las Pachitas hacen referencia a un incesto 
cometido entre el Nazareno y su madre. Después de las Pachitas se celebra la 
Semana Santa. Este ritual constituye el desenlace de los hechos ocurridos en las 
Pachitas: aquí la transgresión que empezó en el ritual anterior se vuelve desme-
dida y destructora. Después de dos días de marchas, danzas y burlas, la mayoría 
de ellas con trasfondo sexual, los judíos,4 la armada nocturna, los oponentes del 
Nazareno, finalmente atrapan y matan a este último como castigo por el incesto 
cometido. Tanto las Pachitas como la Semana Santa se celebran en la temporada 
más seca del año; por esta razón, también se perfilan como rituales propiciatorios 
de la fertilidad, que se espera llegará con las lluvias entre mayo y junio. La fiesta de 
la Santísima Trinidad cierra el ciclo de Cristo, se lleva a cabo en mayo o en junio.5 
En este ritual se celebra al Padre Sol (Tayau) en el momento de su máxima fuerza, 
en el solsticio de verano, cuando alcanza el punto más alto sobre el horizonte para 
luego empezar su descenso y dar paso a la temporada de lluvias.
	 Este breve recorrido por los rituales de Cristo celebrados en Mesa del Nayar 
ofrece el contexto en el que se ubican las Pachitas, tema principal de este artículo. 
El siguiente apartado está dedicado a la descripción etnográfica de este ritual.

Las Pachitas

Entre febrero y marzo, durante las cinco semanas que preceden el miércoles 
de cenizas, las comunidades coras se caracterizan por una intensa atmosfera de 
festividad y gozo. En este periodo se celebran las Pachitas, el carnaval cora. Las 
acciones rituales de las Pachitas permiten establecer una serie de conexiones entre 
éste y otros rituales, algunos de ellos ligados al maíz. De todos estos lazos, el más 
fuerte es el que existe entre las Pachitas y la Semana Santa, momento en el que se 
observa el desarrollo de las situaciones que se crearon en el ritual anterior.



Una diosa entre nosotros: objetos y relaciones sociales en un ritual náayeri 45

	 En el transcurso de la celebración de las Pachitas, a lo largo de todo el día y 
hasta entrada la noche, se escucha en los pueblos casi ininterrumpida la música 
de unos violines, acompañados por unos cantos y por el sonido rítmico de unas 
campanitas. Un grupo de personas se traslada por toda la comunidad y se para en 
frente de cada puerta que encuentre abierta. Aquí, después de un ciclo de cantos, 
las personas que se detuvieron en frente de la puerta reciben algunos dones por 
parte de los dueños de la casa o tienda: comida, flores frescas, telas, cobijas, cua-
dernos. En estas acciones, al centro de la atención se encuentran dos niñas que 
llevan una bandera cada una, ellas son las Malinches,6 las protagonistas del ritual 
de las Pachitas. Sobre estos personajes se desarrollará el presente escrito.
	 Las personas que van recorriendo las casas de la comunidad se denominan 
en su conjunto “pachiteros”. Este grupo está compuesto por las Malinches, las 
mujeres encargadas de cuidarlas, unos músicos (por lo general dos violinistas) y 
cantadores cuyo número puede variar entre seis y doce, quienes deben ejecutar 
los cantos propios de este ritual cada vez que es requerido. Finalmente, forman 
parte del grupo los miembros de la jerarquía cívico religiosa que tienen el deber 
de participar en el ritual y acompañar a los músicos y las Malinches.
	 Por la noche, ya que pueden dejar de lado los quehaceres cotidianos, los habi-
tantes del pueblo se unen a los pachiteros y danzan en forma levógira alrededor de 
ellos por algunas horas. Finalmente, aproximadamente a la medianoche, el grupo 
puede retirarse y descansar un poco antes de retomar nuevamente sus actividades 
en la mañana del siguiente día. Conforme pasan las semanas, el ritual se hace 
cada vez más intenso, y en los últimos días, un remolino de varios centenares de 
personas danza tumultuosamente alrededor del grupo, levantando el polvo del 
suelo y produciendo un ruido sordo con las pisadas de todos.
	 En medio de la acción ritual, como vimos, están las Malinches. En la comu-
nidad de Mesa del Nayar las Malinches son dos: una pertenece al grupo del go-
bernador (el más alto de los cargos civiles tradicionales) y la otra al grupo del 
mayordomo mayor (el cargo más alto de los que deben cuidar y atender la iglesia 
comunitaria). Las Malinches son unas niñas por lo general no mayores de 12 ó 
13 años, visten un traje especial que se compone de blusa y falda larga color rojo 
bermellón; alrededor de la cintura tienen amarrado un paliacate y un cinturón; un 
rebozo amarrado atraviesa su pecho y de la espalda les cuelgan varios paliacates 
de distintos colores. Algunas flores de papel están cosidas en los paliacates y en 
los rebozos de las niñas. De su cuello cuelgan collares de cuentas de varios colores 
y cada una tiene también un collar con un espejo. Su cabeza está cubierta con un 
sombrero de ala ancha del que cuelgan varios listones de colores y sobre la copa 



Maria Benciolini46

del sombrero está cosida una flor del papel. Las niñas calzan unas zapatillas de 
plástico muy comunes entre las mujeres náayeri.
	 Cada una de las niñas lleva siempre consigo una bandera, con la que golpea 
rítmicamente el suelo en el transcurso de los cantos. Las banderas son blancas y 
tienen cosidos unos listones negros que forman dibujos: un rombo con una cruz, 
en el caso de la Malinche del mayordomo mayor, y una serie de rectángulos con-
céntricos atravesados por dos líneas oblicuas en el caso de la Malinche del gober-
nador. En las esquinas de las banderas, y distribuidas sobre los listones negros, hay 
cosidas unas flores de papel de china de distintos colores. Las dos banderas están 
amarradas a unas largas cañas de otate y en su cima se encuentran unas plumas 
de urraca; un poco más abajo hay algunas flores betónicas (téuri en cora) y cinco 
campanitas, debajo de las cuales están las banderas.
	 Según la exégesis más común, las Malinches se identifican con la Virgen María, 
quien está enojada y triste porque el Nazareno quiso acostarse con ella. En las 
Pachitas, las Malinches van de casa en casa buscando a Cristo, y el recorrido por el 
pueblo es en realidad una búsqueda por todo el mundo. Las exégesis mencionadas 
refieren a algunos mitos en torno al incesto de Cristo con su madre. Una versión 
difundida en Mesa del Nayar relata que Cristo, después de nacer, creció muy 
rápidamente y que a los pocos meses ya parecía un muchacho de 14 años. Con 
este semblante anduvo por el mundo haciendo “vagancias”. Entre ellas, le faltó al 
respeto a su madre porque ésta no lo reconoció como su hijo ya que el muchacho 
tenía la capacidad de asumir distintas apariencias. Una vez descubierto el engaño, 
la Virgen decidió ir a buscarlo por todo el mundo para castigarlo.
	 Si bien la identificación de las Malinches con la Virgen María es la más am-
pliamente conocida y mencionada, hay que observar que en realidad la identidad 
de estos actores rituales es más compleja, ya que en Mesa del Nayar las Malinches 
también se identifican con otra divinidad: Teij, Nuestra Madre. Esta diosa es la que 
se asocia con la tierra y el maíz y tiene un papel muy importante en los mitotes. 
En este tipo de rituales la diosa Teij es personificada por tres distintos cargos, 
y uno de ellos es nombrado también “Malinche del mitote”. En el mitote de la 
siembra, uno de los cargos asociados con Teij escenifica una siembra de flores 
cuyas acciones retoman parcialmente las que ejecutan las Malinches. Más allá de 
ciertas similitudes en las acciones rituales, hay que observar también que en ciertos 
mitos los hijos de Teij emprenden un viaje por el mundo, aunque en este caso es 
a lo largo del viaje que uno de ellos incurre en una transgresión sexual.
	 La presencia de las Malinches tiene intensos efectos sobre los habitantes de 
las comunidades. Efectivamente, en el transcurso del ritual de las Pachitas, los 



Una diosa entre nosotros: objetos y relaciones sociales en un ritual náayeri 47

pueblos son atravesados por cierto aire de excitación, personas de todas las edades 
esperan que llegue la tarde para poder ir a danzar alrededor de las Malinches. Los 
adultos alientan a los niños para que se incorporen a las danzas, y más en general 
todos desean participar.
	 En las danzas, las personas experimentan una cercanía de cuerpos que en otros 
contextos se trata de evitar. Hay que mencionar que, en la vida cotidiana, hombres 
y mujeres evitan tocarse entre ellos, inclusive cuando se trata de parejas casadas. Por 
el contrario, en el baile de las Pachitas, el contacto físico entre personas de sexos 
diferentes es permitido y buscado. Entre los jóvenes, este ritual es considerado 
como un buen momento para buscar pareja.
	 La causa de esta excitación, y de la suspensión temporal de las reglas que rigen 
las relaciones entre géneros es la presencia de las Malinches, ya que, como me lo 
ha mencionado un maestro en la comunidad de Jesús María “La Malinche lleva 
el pecado al pueblo”.
	 A diferencia de lo que ocurre entre los demás participantes del ritual, existen 
reglas muy estrictas sobre la forma en que los asistentes deben relacionarse con las 
Malinches, pues éstas últimas, en los bailes, no pueden ser tocadas por ninguna 
razón, tanto que en los momentos en que los bailes se hacen más participados e 
intensos, algunas personas se encargan de disminuir su ritmo y controlar el flujo 
de personas para evitar el riesgo de que alguien llegue a tocar la Malinche. Esto 
ocurre especialmente en la comunidad de Jesús María, en donde varios centenares 
de personas pueden congregarse para bailar alrededor de la Malinche.
	 Como lo mencionamos arriba, los náayeri aseguran que, en el transcurso de las 
Pachitas, las niñas “son diosas”; así me lo ha mencionado, por ejemplo, una mujer de 
la comunidad de Jesús María cuya hija tuvo el cargo de Malinche en 2011. Dicha 
mujer, un poco preocupada por el estado de cansancio en el que se encontraba su 
hija, al mismo tiempo decía: “Es que ella es una diosa, todo lo que le hace la gente 
es porque es una diosa”. Efectivamente, al observar la acción ritual, puede perci-
birse el tratamiento especial que estas niñas reciben. Pero ¿qué hace posible este 
hecho? ¿Cómo es que unas niñas del pueblo, que el resto del año juegan y van a la 
escuela con sus coetáneas, se vuelvan unas divinidades? En el apartado siguiente 
se explorarán más en detalle los mecanismos que permiten esta transformación 
en el transcurso del ritual.



Maria Benciolini48

Hacer la divinidad: las Malinches

El cargo de Malinche es asumido por niñas de la comunidad que tienen general-
mente entre 8 y 12 años. Se tiende a escoger niñas jóvenes para asegurar que sean 
vírgenes y se mantengan así por todo el tiempo en que dura el cargo. En Mesa 
del Nayar, el cargo de Malinches tiene una duración de cinco años, mientras que 
en otras comunidades, sólo dura uno. Las niñas destinadas a ser Malinches son 
escogidas por el consejo de ancianos a partir de ciertos criterios: los sueños de 
los miembros del consejo son indicadores importantes para designar a las niñas, 
pero también existe la posibilidad de que una mujer sueñe que su hija o nieta va 
a ser Malinche, y en este caso lo tiene que comunicar a las autoridades, quienes 
decidirán qué hacer. Es importante comunicar a los miembros del consejo de 
ancianos este tipo de sueños, porque el no hacerlo podría causar la enfermedad 
de las niñas. El proceso para decidir quién va a ser Malinche se lleva a cabo en 
el transcurso del último año del cargo de la Malinche anterior. Es frecuente que 
se escojan niñas entre familias en las que otras mujeres han tenido el mismo 
cargo, estas pueden ser las madres, las tías, las abuelas o inclusive las hermanas 
mayores de aquellas que son escogidas. En las familias que practican la costumbre 
con más devoción y compromiso, es frecuente que las niñas más pequeñas, en el 
transcurso de las Pachitas, “jueguen a las malinches” y que los adultos las alienten. 
A menudo, el cargo de Malinche es el primer paso de cierta importancia en la 
vida ritual comunitaria.
	 Una vez tomada la decisión sobre quienes van a asumir el cargo en los siguientes 
cinco años, los miembros del consejo de ancianos citan a las niñas y a sus padres para 
una reunión aproximadamente medio año antes de que se lleve a cabo el ritual. En 
ese encuentro los miembros del consejo de ancianos informan a los padres que su 
hija ha sido escogida para ser Malinche, algunos días antes del ritual, vuelven a 
pedirla de forma ritualizada. Al cabo de cinco años, al terminar las Pachitas, en 
una reunión similar, las autoridades “devuelven” las niñas a sus padres.
	 La pedida de las niñas debe repetirse cada año, aunque de manera más infor-
mal, esto porque, fuera del periodo en que se celebra este ritual, las niñas viven su 
cotidianidad de la misma forma que sus coetáneas. Una vez que las niñas han sido 
pedidas a sus familias, quedan a cargo de las autoridades tradicionales, quienes se 
encargan de cuidarlas mientras dure el ritual. En el transcurso de este periodo, las 
niñas no tienen casi contacto con sus parientes o con otras personas más allá del 
grupo de autoridades que se ocupa de ellas. Un grupo de mujeres deben de cuidar 
de las Malinches (bañarlas, peinarlas, etcétera) y de sus vestidos ceremoniales; 



Una diosa entre nosotros: objetos y relaciones sociales en un ritual náayeri 49

además, las niñas comen y duermen en las casas del pueblo siempre acompañadas 
por algunos miembros del grupo de los pachiteros. En las semanas en las que duran 
las Pachitas, las escuelas otorgan un permiso especial para que las niñas que son 
Malinches puedan cumplir con sus obligaciones rituales.
	 Todos los días en que duran las Pachitas, por la mañana, temprano, las niñas 
despiertan y un grupo de mujeres las baña, trenza su cabello y le pone su ropa ritual, 
sobrepuesta a la de diario. En el transcurso del día, como ya se vio, las Malinches 
recorren la comunidad acompañadas por los pachiteros; en la noche se quedan a 
dormir en una casa designada.
	 El tipo de trato que se reserva a las Malinches en el transcurso de las Pachitas 
contrasta con la vida cotidiana de las niñas náayeri, quienes tienen que acudir a la 
escuela, ayudar a sus madres en los trabajos domésticos, cuidar de los hermanos más 
pequeños, etcétera. Esta suspensión de las labores cotidianas recuerda el trato que 
recibe la mujer maíz en el mito que le corresponde. Este mito ha sido recopilado 
por primera vez por Preuss (1912: 182-189), en años más recientes, también Guz-
mán (2002: 160-164) en Mesa del Nayar y Valdovinos (2008: 115‑116), en Jesús 
María han recopilado versiones del mismo mito. En Preuss (1998 [1907]: 161-162) 
se encuentra también una variante atribuida a los huicholes. A continuación, se 
presenta una versión resumida del mito.
	 En la primera parte, se menciona a un joven que vivía en la pobreza con su 
madre y no tenían nada que comer. Un día, el joven observó unas hormigas que 
llevaban maíz y les preguntó dónde lo consiguieron. Éstas le contestaron que las 
acompañara a buscar el cereal. El joven emprendió el viaje con las hormigas. Por la 
noche se detuvieron a descansar y los insectos le cortaron el cabello al muchacho y 
se fueron. Sin embargo, una paloma le ayudó a encontrar el lugar en donde estaba 
el maíz. Una vez llegado, encontró una casa y le pidió maíz a la mujer que allí vivía, 
una anciana. Después de algunas insistencias el joven fue invitado a entrar a la casa, 
en donde la anciana le presentó a varias mujeres jóvenes que llevaban vestidos de 
distintos colores, y lo invitó a llevarse una. Un poco confundido, el muchacho 
decidió llevarse a la mujer que traía el vestido azul. Pero antes de que los dos se  
fueran, la anciana hizo varias recomendaciones: la mujer no tendría que trabajar, 
en lo absoluto, no debería barrer, limpiar o hacer tortillas por ninguna razón. Todas 
las tareas domésticas, tendrían que ser ejecutadas por la madre del joven. Nadie 
tendría que darle órdenes a la muchacha de vestido azul, y, una vez llegado a su 
rancho, el hombre tendría que construir tres coscomates.
	 Después de la primera noche en casa del muchacho, los coscomates estaban 
llenos de maíz. También había aparecido una casa y corrales con animales. El joven 



Maria Benciolini50

y su madre comieron tortillas y no le dieron nada a la joven del maíz. Después de 
algunos días, la madre del joven estaba enojada porque la nuera no hacía nada, en-
tonces la joven empezó a echar tortillas, pero al hacerlo su mano se quedó pegada al 
comal y empezó a quemarse. Entre llantos, un remolino se llevó a la muchacha 
maíz, el hombre entonces volvió a buscarla a la casa donde la había encontrado. 
Allí estaba la joven, la volvió a llevar a su casa pero ésta había perdido su capacidad 
de hacer aparecer el maíz en las noches, y ella y su esposo tendrían que trabajar la 
tierra y aprender oficios manuales para ganar el sustento diario.
	 Este largo mito ofrece muchas pistas de reflexión. No obstante, aquí nos en-
focaremos solamente en algunas de ellas: la separación de la muchacha maíz de 
su familia de origen y la obligación, para quienes la reciben, de no hacerla trabajar. 
Este último aspecto es la condición necesaria para que la familia que la acoge 
reciba también los bienes necesarios para su sustento. No obstante, presionada 
por la suegra, la mujer maíz empieza a hacer tortillas, lo cual le hace sangrar las 
manos y perder su cualidad divina. En su segundo regreso a la casa del esposo, 
ya como una mujer humana, para conseguir el maíz y preparar tortillas tiene que 
dedicarse a las labores femeninas que cotidianamente ocupan a todas las mujeres 
(hilar, trenzar fibras, etcétera) y a producir objetos destinados a ser vendidos.
	 Al comparar este mito con algunas de las acciones rituales que se desarrollan 
alrededor de las Malinches se puede observar que existen algunas analogías: tanto 
la diosa del maíz como las Malinches son separadas de sus familias de origen y 
alejadas de los deberes cotidianos de toda mujer náayeri. En las comidas colecti-
vas que tienen lugar en el transcurso de las Pachitas, las Malinches permanecen 
sentadas sin hacer nada y reciben toda la comida que ha sido preparada para ellas 
y para los pachiteros (Figura 1).
	 La imagen presentada arriba, tomada en la comunidad de Jesús María, recuerda 
a la muchacha del mito, quien lleva a la casa que la acoge abundancia de alimento, 
siempre y cuando no sea obligada a trabajar.
	 El alejamiento de la familia y la creación de un contexto análogo al de los 
mitos no son los únicos mecanismos a través de los que se construye la divinidad 
de las Malinches. Éstas adquieren su carácter divino también gracias a la cercanía 
y la manipulación de objetos determinados. Un ejemplo de esto son los vestidos 
especiales que las niñas llevan a lo largo de los rituales.
	 Si bien en cada comunidad cora la ropa de las Malinches se diferencia por 
algunos detalles, estas prendas siempre tienen en común algunas características. 
Las principales son su diferenciación de la ropa diaria (por la forma y los colores) 
y las flores de papel de china que llevan cosidas en diversos puntos.



Una diosa entre nosotros: objetos y relaciones sociales en un ritual náayeri 51

El vestido ritual de las Malinches es especialmente cuidado en cada momento del 
ritual. Mientras que los pachiteros llevan a cabo sus recorridos por el pueblo, las 
mujeres que constantemente acompañan a las Malinches deben cuidar que sus 
vestidos estén en orden, que no haya pliegues indebidos, que no estén demasiado 
arrugados, que los rebozos que llevan en la cintura se mantengan en su lugar, 
etcétera. En los raros momentos en que las niñas pueden gozar de un poco de 
descanso, se les quita el vestido (que está sobrepuesto a la ropa diaria) y se cuelga 
cuidadosamente para que no toque el piso.
	 Después de que finalicen las Pachitas, las mujeres que han acompañado a 
las niñas a lo largo de todo el ritual se encargan de revisar cuidadosamente sus 
vestidos para encontrar eventuales defectos (partes descosidas, desgarres en las 
telas, etcétera). En caso de encontrar algún problema, si es posible se procede a 
una reparación de los daños, y si no, las piezas se sustituyen. Una vez revisada, la 
ropa de las Malinches se lava cuidadosamente y se guarda para ser empleada el 
año siguiente. Este tipo de tratamiento es el mismo que se le da a la ropa de los 
santos resguardados en la iglesia. Cada año, las esposas de los mayordomos lavan 
toda la ropa de los santos y en esta ocasión también se revisa que esté todo en 
orden y si algo está roto o demasiado desgastado se procede a una reparación o 
sustitución. La analogía que existe entre el trato que se les reserva a los vestidos 
de las Malinches y los de los santos hace pensar que las prendas son un elemento 
importante para distinguir ontológicamente a quienes las llevan.

Figura 1 - La Malinche y la curate de la comunidad de Jesús María sentadas y 
rodeadas de comida (Fotografía de la autora, Jesús María, marzo 2011).



Maria Benciolini52

	 Como se vio, las prendas empleadas por las Malinches no sustituyen la ropa 
de diario, sino que se llevan sobrepuestas a la misma. Las características de los 
vestidos rituales contrastan con los que se usan diariamente. En su vida cotidiana, 
las mujeres y las niñas náayeri llevan faldas y blusas de colores intensos y vivos, 
a veces visten faldas con estampas de flores que combinan con la blusa. Por el 
contrario, el vestido ritual de las Malinches es de un solo color (rojo oscuro en 
algunas comunidades, blanco en otras) y no lleva estampas de flores, sino flores de 
papel cosidas. A partir de las características de los vestidos rituales y de la forma 
de cuidarlos y manipularlos, se puede observar que se trata de objetos portado-
res de cualidades especiales, y capaces de conferirle un carácter de divinidad a las 
Malinches.
	 El último elemento a observar en torno a las acciones rituales que se desarro-
llan alrededor de las Malinches es el hecho de que en sus andanzas por el pueblo 
éstas reciben ofrendas de flores frescas. Cuando los Pachiteros se presentan frente 
a las casas para ejecutar los cantos y las danzas, los que viven en la habitación  
ofrecen a las Malinches flores frescas recogidas en sus jardines. Además, en ciertos 
momentos rituales, los ancianos de la comunidad también entregan flores de va-
rias especies a las niñas. Hay que subrayar que en la vida cotidiana nunca circulan flores  
frescas entre los seres humanos, y su manipulación es sujeta a un fuerte control. 
Los niños son regañados cuando toman las flores de los patios o en el monte, las 
personas no emplean las flores como regalos para otros, y su manipulación en los 
rituales siempre es extremadamente cuidadosa.
	 Además, algunas de las cualidades sensibles de las especies empleadas en las 
Pachitas remiten a ciertos aspectos del ritual. Un ejemplo de ello son los clave-
llines (Pseudobombax Ellipticum), pues la forma fálica de sus capullos remite a la 
transgresión sexual, mientras que la buganvilia (Bouganvillea Glabra) florece a lo 
largo de todo el año, inclusive en la temporada seca en la que se llevan a cabo las 
Pachitas, que son, entre otras cosas, un ritual de fertilidad cuyo objetivo es propi-
ciar la fecundidad de las milpas (Benciolini, 2014). Otro aspecto interesante, es el 
hecho de que todas las especies de flores empleadas en este ritual se encuentran 
en árboles y arbustos de cierta altura, reforzando así la analogía propuesta por 
Jáuregui (2003: 255) entre la bandera de las Malinches y el árbol cósmico de los 
mexicas, de donde traen origen todas las riquezas.
	 Las flores son un elemento fundamental en la vida ritual de los náayeri, pues 
están presentes en cada una de las ceremonias que se llevan a cabo: se emplean como 
ofrendas, para acondicionar los espacios rituales, forman parte de la parafernalia 
de ciertos actores rituales y son manipuladas por ellos. En todas estas ocasiones, se 



Una diosa entre nosotros: objetos y relaciones sociales en un ritual náayeri 53

puede observar que las flores son elementos reservados para las interacciones en-
tre humanos y dioses o antepasados y constituyen un índice del mundo de las  
divinidades (Benciolini, 2014). Al ofrecerles flores a las Malinches, los habitantes 
de la comunidad establecen con ellas el mismo tipo de relaciones que entablan 
con las divinidades: el hecho de entregarles flores es un reconocimiento de su 
carácter divino.

Hacer la divinidad en la acción ritual: cuerpos, objetos  
y relaciones

El problema de cómo atribuir un carácter divino a un ser humano no es exclusivo de 
los náayeri, sino de muchos otros pueblos. En un ejemplo tomado de un complejo 
ritual que se lleva a cabo en la ciudad de Katmandú, Gell (1998: 150-153) muestra 
cómo, a través de una serie de ceremonias, una niña virgen es transformada en la 
personificación de la diosa Taleju.
	 Este ejemplo tiene algunas analogías con la forma en que las Malinches se 
transforman en diosas: al igual que estas últimas, las niñas destinadas a ser Taleju 
son separadas de su condición humana anterior y vestidas como la diosa. Según 
el autor (ibid., 152), estas dos fases (separación de la vida anterior y colocación de 
la vestimenta) corresponden a dos distintas formas de atribución de la divinidad: 
una “interna” y otra “externa”. La primera es el momento en que la niña es bañada y 
librada de todas las impurezas que la asocian con su pertenencia al género humano, 
la segunda es el acto de “envolver” (wrapping) a la niña en la ropa de la diosa y 
pintarle el rostro con un tercer ojo. Los rituales descritos por Gell son muy largos 
y elaborados, no obstante, la forma en que la niña es vuelta una divinidad recuerda 
lo que se hace también con las Malinches ya que éstas, cada mañana, antes de 
ponerse el vestido ritual, deben ser bañadas por las mujeres que las cuidan, tienen 
que permanecer separadas de sus familias de origen en el transcurso del ritual y 
llevan un vestido especial, que cubre su ropa diaria.
	 Al término de su reflexión sobre la transformación de la niña en la diosa Taleju, 
Gell concluye que las posiciones que pueden ocupar los artefactos y las personas 
en las redes de agentividad social son casi equivalentes (ibid., 153). Efectivamente, 
Gell propone varios ejemplos en los que ciertos objetos también reciben trata-
mientos parecidos a los que se le aplican a la niña (ibid., 142-146). No obstante, 
como el mismo autor lo menciona, objetos y personas son casi equivalentes pero no 
idénticas. Según Gell, la niña se vuelve un “ícono viviente” de Taleju (ibid., 151), 



Maria Benciolini54

y es la posición que se le atribuye en la red de la sociabilidad lo que permite a los 
asistentes del ritual hacer una abducción sobre la existencia de la diosa.
	 Todo lo planteado por Gell puede aplicarse también para las Malinches coras 
quienes, como lo vimos, ocupan el lugar de la divinidad y son tratadas como tales 
en la red de relaciones que se crea en el contexto particular de los rituales. En este 
sentido, se podría retomar la propuesta de Houseman (2004) según quien los ri-
tuales ponen en existencia cierto tipo de relaciones entre sus participantes, pero hay 
que observar que, desde su perspectiva, todo ellos son seres humanos. No obstante, 
según la exégesis de los náayeri, las niñas no son “íconos” de la divinidad, sino que 
ellas mismas son diosas, por lo tanto, las cosas se tornan más complejas, ya que no 
se trata solamente de la posición ocupada por las niñas en el seno de una red de 
relaciones, sino de una transformación que es percibida como más profunda y que 
no ocurre solamente a partir de la relación con los otros participantes del ritual, 
sino también gracias a la cercanía y manipulación de ciertos objetos.
	 Al hablar de las imágenes consagradas (pero lo mismo vale para los humanos-
dioses), Gell, citando a Freedberg, se pregunta: “¿Las imágenes como estas son 
poderosas y eficaces (religiosamente) a causa de las ceremonias de consagración que 
les dan características significativas y ocultas, o es porque son, ante todo, imágenes, 
ligadas por el poder de la mimesis a las deidades que representan?” (ibid., 150, cur-
siva en el original). Quizás podemos plantear la pregunta de una forma distinta. 
Más allá de considerar a los objetos consagrados como imágenes, para el caso que 
nos ocupa aquí sería pertinente preguntarnos cuáles son los efectos concretos de 
la consagración tanto sobre los objetos, como en su entorno social. ¿Qué ocu-
rre con las niñas transformadas en diosas y con el entramado de relaciones que 
se crean alrededor de ellas una vez llevado a cabo este ritual? Además, en el caso 
de las personificaciones de las divinidades, habría que preguntarse cómo ciertos 
objetos intervienen en la que Gell llama consagración y porqué se escogen unos y 
no otros.
	 Entonces, ¿cómo entender la afirmación de los habitantes de las comunidades 
náayeri de que las Malinches son diosas? La respuesta a esta pregunta puede en-
contrarse quizá en las argumentaciones de Ishii, quien critica la propuesta de Gell 
de considerar que la niña consagrada es lo que permite hacer una abducción sobre 
la existencia de la diosa Taleju, quien fungiría como prototipo7 para la niña (Ishii, 
2012: 384). Según esta autora, es posible una interpretación distinta si se considera 
que la niña no es simplemente un índice que permite inferir la existencia de un 
prototipo divino y si se toman en cuenta el poder y las características de los objetos 
que están cerca de ella. Partiendo de estos presupuestos:



Una diosa entre nosotros: objetos y relaciones sociales en un ritual náayeri 55

La realidad de la niña como diosa y viceversa, no se basa principalmente en las 
interpretaciones cognitivas de las personas, sino más bien en la interacción mutua entre 
la niña, las cosas y los participantes. [...] En otras palabras, la niña no está simplemente 
representando el papel de la diosa o actuándolo, sino que se está  convirtiendo 
incesantemente en la diosa a través de sus acciones y de las reacciones de otras personas” 
(ibid., 384-385).

Esto a partir de la propuesta de la misma autora de que los “mundos divinos” son 
algo que llega a existir gracias a las relaciones y acciones contingentes que involucran 
objetos, personas y divinidades (ibid., 373). Según esta autora, en las acciones y 
relaciones que constituyen los “mundos divinos”,8 cada uno de los actores presentes, 
incluyendo las cosas, crea el ambiente circunstante (constituido por otros sujetos) 
y es al mismo tiempo creado por él (ibid., 375).
	 A partir de estas consideraciones podemos constatar que la forma en que los 
habitantes de las comunidades de Mesa del Nayar y Jesús María se relacionan con 
las Malinches no tiene solamente como fin posicionarlas en una red relacional 
en la que ellas ocupan el lugar de la divinidad, sino realmente transformarlas en 
diosas. La presencia de la divinidad en el pueblo permitirá a los seres humanos 
interactuar con ella, actualiza además ciertos hechos ocurridos en el tiempo mítico 
con el fin de que tengan consecuencias concretas en el momento actual y cambia 
temporalmente algunas reglas de comportamiento.
	 Para que la transformación de niña a divinidad sea posible, además de atri-
buirle una posición determinada en una red de relaciones, el vestido y las ofrendas 
de flores a las Malinches tienen un papel fundamental: en el momento en que se 
le entregan las flores, no se está actuando “como si fueran unas diosas” sino que 
realmente se les está atribuyendo un carácter divino. Con estos gestos se está ha-
ciendo a la divinidad puesto que, como lo mencionamos arriba, las flores solamente 
se le entregan a los antepasados y a los dioses. La exclusividad de las ofrendas de 
flores es debida al hecho de que éstas siempre remiten al mundo de las divinida-
des y constituyen los “instrumentos” y la “ropa” de las mismas (Preuss, 1912). En 
síntesis, como ya ha sido demostrado, las flores constituyen un atributo propio 
de la divinidad (Benciolini, 2014), por lo que ofrecerle flores a las Malinches les 
confiere dicho atributo. La interacción entre las niñas, su vestido, las flores y los 
demás participantes del ritual es lo que las convierte en divinidades en el lapso 
durante el cual el ritual se lleva a cabo. Un ejemplo parecido puede encontrarse en 
los mitotes, en los que ciertos objetos tienen el poder de transformar la anatomía 
de los participantes del ritual. Me refiero en concreto a las varas adornadas con 



Maria Benciolini56

colas de venado que se emplean para atribuirle a ciertos danzantes un cuerpo de 
venado (Benciolini, 2014: 309). En este caso, la asociación entre objetos, cantos y 
acciones rituales, es lo que permite la atribución de un cuerpo diferente a un ser 
humano.
	 Es interesante observar que, tomados por sí mismos de forma aislada, los 
elementos que se asocian con las Malinches (los vestidos, las flores, la posición 
relacional) no son suficientes para transformar a las niñas en diosas, sino que es 
necesaria la presencia de todos ellos, junto con ciertos gestos (las ofrendas, las 
danzas), para obtener el efecto deseado. Eso muestra, entre otras cosas, cómo la 
presencia de ciertos objetos puede tener consecuencias concretas sobre el mundo 
a partir de estar insertos en una red de relaciones.

Conclusiones

Son muchos los rituales celebrados en el mundo en los que un ser humano ocupa la 
posición de divinidad. La posibilidad de esta transformación constituye un desafío 
interpretativo muy importante para los antropólogos, especialmente cuando se 
hace el esfuerzo de “tomar en serio” (Viveiros de Castro, 2002: 136) las afirma-
ciones de los informantes. En este artículo, hemos analizado un caso etnográfico 
específico, el del ritual de las Pachitas celebrado por los náayeri en el Occidente de 
México. Algunos detalles etnográficos y la discusión con las propuestas teóricas e 
interpretativas de Gell (1998) e Ishii (2012) entorno a otro ejemplo etnográfico  
muy alejado en el espacio, han permitido formular algunas ideas sobre lo que ocurre 
cuando unas niñas de una comunidad cora se vuelven diosas y son tratadas como 
tales. Una serie de hechos concurre para que esto suceda: la inserción de las niñas 
en una red de relaciones particulares, en la que ellas ocupan efectivamente el 
lugar de divinidades, y la interacción de ellas con ciertos objetos: los vestidos y 
particularmente las flores.
	 Una investigación etnográfica minuciosa, permitiría quizás proponer algunas 
comparaciones a nivel regional con otros pueblos vecinos, como los wixaritari. 
El ejemplo de estos últimos es muy llamativo ya que, según Gutiérrez del Ángel 
(2002 y 2015), para los wixaritari los cargos que participan en la conocida pe-
regrinación a Wirikuta (desierto de San Luis Potosí) son dioses ellos mismos. 
Antes de emprender su camino, los peregrinos ejecutan una serie de rituales que 
tienen como objetivo alejarlos de sus familias y su vida cotidiana, purificarlos y 
atribuirles una nueva identidad: a partir de este momento, ellos viven en un mundo 



Una diosa entre nosotros: objetos y relaciones sociales en un ritual náayeri 57

invertido, expresado a través del lenguaje (Gutiérrez del Ángel, 2002: 174-176). 
De regreso de la peregrinación, otros complejos rituales sirven para reincorporar 
a los peregrinos a sus familias y comunidades y despojarlos de su carácter divino  
(ibid., 219). A lo largo de la peregrinación, los llamados jicareros,9 en su condi-
ción de antepasados/dioses, vuelven a crear el universo y sus elementos así como son 
vividos y conocidos por los seres humanos. A través de los rituales que anteceden la 
peregrinación, los jicareros se convierten en dioses gracias a un cambio de nombre 
y de piel (Gutiérrez del Ángel, 2015: 11). La piel y el nombre, junto con el corazón, 
son lo que les confiere vida e identidad social a los seres humanos (Gutiérrez del 
Ángel, 2015), y el nombre que reciben los jicareros varía de una peregrinación a 
otra, pero tiene un elemento constante: las palabras wirikuta tutu que significan “las 
flores de Wirikuta” (ibid., 11). El cambio de nombre indica un cambio de estatus, 
el alejamiento de la genealogía de los humanos para transformarse en antepasados, 
en habitantes de Wirikuta (el lugar de origen), en los seres que le dieron forma y 
sentido al mundo y a la existencia de los seres humanos (ídem).
	 Sería necesario profundizar más en los rituales y en las prácticas que convierten 
en dioses a los participantes de la peregrinación, no obstante, es interesante ob-
servar que existen algunas analogías entre los wixaritari y los náayeri. Una de ellas 
es la asociación de las divinidades con las flores, que si entre los náayeri ocurre en 
términos materiales (las ofrendas de flores a las Malinches, por ejemplo) entre los 
wixaritari se da en el nivel del lenguaje, cuando se hace referencia a los peregrinos/
dioses con el término de “flores de Wirikuta”.
	 Y si las Malinches coras deben llevar vestidos especiales en el transcurso del 
ritual, los peregrinos huicholes tienen que “cambiar” su piel a lo largo de sus an-
danzas.
	 Estos hechos, recuerdan lo que menciona Viveiros de Castro (1998) a propósito 
de muchos pueblos amazónicos, para quienes los cuerpos constituyen “vestidos” que 
cubren la subjetividad de los seres, transformando así su punto de vista. No dispo-
nemos, por el momento, de los elementos suficientes para afirmarlo con certeza, 
pero quizás el cambio de piel/vestido es uno de los elementos que determinan un 
cambio de perspectiva para quienes ejecutan ciertas acciones rituales, llevándolos 
a asumir la posición y el punto de vista de las divinidades.
	 Lo planteado en este trabajo constituye un paso adelante en la comprensión 
de ciertos mecanismos que permiten construir la presencia de una divinidad en el 
seno de la acción ritual. No obstante, hay que aclarar que la problemática queda 
abierta y que cada pueblo, cada ritual tienen características propias, por lo que se-
ría imprudente hacer generalizaciones sobre estos aspectos. Los datos que hemos 



Maria Benciolini58

analizado hasta aquí muestran la existencia de diversos mecanismos rituales que 
permiten la transformación de los seres humanos en divinidades, el análisis de cada 
uno de ellos sería sin duda un aporte de gran importancia para el entendimiento del 
punto de vista de los pueblos indígenas sobre el mundo y los seres que lo habitan: 
humanos, dioses, y antepasados. El campo queda abierto. 

Bibliografía

Benciolini, Maria, 2014, Iridiscencias de un mundo florido. Estudio sobre relacionalidad y 
ritualidad cora, tesis doctoral, Instituto de Investigaciones Antropológicas, Universidad 
Nacional Autónoma de México, México.

Coyle, Philip Edward, 1997, “Hapwan chánaka” (“on the top of the Earth”) the politics and 
history of public ceremonial tradition in Santa Teresa, Nayarit, México, tesis doctoral, The 
University of Arizona, Tucson.

Gell, Alfred, 1998, Art and Agency. An Anthropological Theory, Oxford University Press, 
Oxford.

Gutiérrez Arriola, Cecilia, 2007, “Misiones del Nayar: la postrera obra de los jesuitas en 
la Nueva España”, Anales del Instituto de Investigaciones Estéticas, 91, pp. 31-68.

Gutiérrez del Ángel, Arturo, 2002, La peregrinación a Wirikuta: el gran rito de paso de los 
huicholes, Instituto Nacional de Antropología e Historia, Universidad de Guadalajara, 
México.

Gutiérrez del Ángel, Arturo, 2010, Las danzas del padre sol: ritualidad y procesos narrativos 
en un pueblo del Occidente mexicano, unam, uam, Colsan, Porrúa, México.

Gutiérrez del Ángel, Arturo, 2015, “Nombres, trances, ensoñaciones, el universo onírico 
de los wixaritari”, Revista Euroamericana de Antropología, 1, pp. 5-14

Houseman, Michael, 2004, “The Red and the Black. A practical experiment for thinking 
about ritual”, Social Analysis, 48 (2), pp. 75-97.

Ishii, Miho, 2012, “Acting with Things. Self-poiesis, Actuality and Contingency in the 
Formation of Divine Worlds”, HAU: Journal of Ethnographic Theory, 2(2), pp. 371-388.

Jáuregui, Jesús, 2003, “El cha’naka de los coras, el tsikuri de los huicholes y el tamonachan 
de los mexicas”, Flechadores de estrellas, Jesús Jáuregui y Johannes Neurath coordinadores, 
Conaculta-inah, Universidad de Guadalajara; México, D.F. pp. 251-288.

Preuss, Konrad Theodor, 1912, Die Nayarit-Expedition. Textaufnahmen und Beobachtungen 
unter mexikanischen Indianern 1. Die Religion der Cora-Indianer in Texten nebst Wörterbuch 
Cora Deutch, editorial Teubner, Liepzing.

Valdovinos, Ana Margarita, 2008, Les chants de mitote náyeri. Une pratique discursive au 
sein de l ’action rituelle, tesis doctoral en antropología, Universidad de París X, Francia.

Viveiros de Castro, Eduardo, 1998, “Cosmological Deixis and Amerindian Perspectivism”, 
The journal of the Royal Anthropological Institute, Vol 4, núm 3, pp. 469-488.

Viveiros de Castro, Eduardo, 2002, “O nativo relativo”, Mana, 8 (1), pp. 113-148.



Una diosa entre nosotros: objetos y relaciones sociales en un ritual náayeri 59

Notas

  1	 Cuando no diversamente especificado, las traducciones de otros idiomas son mías.
  2	 “Mitote” es el término náhuatl comúnmente empleado para referirse a este tipo de rituales. En 

cora meseño, la palabra empleada es metinietaka que hace referencia al acto de danzar, (Bencio-
lini, 2014: 233) no obstante, hay que observar que en realidad cada uno de estos rituales tiene su 
propio nombre.

  3	 En la figura del Rey Nayar se funden y sobreponen distintos personajes: el antepasado mítico, 
asociado con el sol y quien le enseño a los náayeri el costumbre, Cristo, y los jefes de la resistencia 
de los coras en contra de los españoles (Benciolini, 2014).

  4	 La judea, o la armada de los judíos, es un grupo de hombres que actúa en Semana Santa: son los 
encargados de perseguir al Nazareno, se relacionan con las fuerzas del inframundo y la transgresión 
y se organizan jerárquicamente de una forma que recuerda la de un ejército. Todo joven cora es 
invitado a participar en la judea que, aunque no oficialmente, es considerada como un rito de 
paso, ya que los participantes deben demostrar poder aguantar el hambre, la sed y el cansancio 
en las marchas y coreografías que ejecutan a lo largo de la Semana Santa. Cuando una persona 
se compromete con la judea tiene que cumplir por al menos cinco años, al término de los cuales 
puede o no renovar su promesa.

  5	 El día de la Santísima Trinidad es una fiesta movible que cae el domingo siguiente a Pentecostés, 
que a su vez ocurre 50 días después del domingo de Pascua.

  6	 Como se verá, las Malinches se asocian con divinidades femeninas. Entre los coras, la palabra 
“Malinche” hace principalmente referencia a las protagonistas de las Pachitas, y para ellas no 
existe una palabra cora correspondiente. No obstante, en términos más genéricos, se usa la palabra 
“Malinche” para designar los participantes femeninos de los rituales o de los grupos de danzantes: 
se puede hablar, por ejemplo, de “Malinche del mitote” o de “Malinche de las urracas”. Entre los 
coras nunca se ha observado que quienes llevan esta denominación tengan alguna asociación con 
el personaje histórico de Malinche, o Malintzin, la mujer que fungió como intérprete de Hernán 
Cortés.

  7	 “Emplearé el término ‘prototipo’ (de un índice) para identificar la entidad que el índice representa 
visualmente (como ícono, representación, etcétera) o no visualmente. […] No todos los índices 
tienen un prototipo o ‘representan’ algo diferente de ellos mismos” (Gell, 1998: 26).

  8	 La autora emplea la definición “divine worlds” para referirse a “magical, divine, or sacred worlds” 
(Ishii, 2012: 371).

  9	 Los peregrinos que viajan a Wirikuta llevan consigo siempre las jícaras de sus dioses y antepasados, 
por esta razón, también se conocen como jicareros.


