UNA DIOSA ENTRE NOSOTROS: OBJETOS
Y RELACIONES SOCIALES EN UN RITUAL NAAYERI

A GODDESS AMONG US: OBJECTS AND SOCIAL
RELATIONS IN A NAAYERI RITUAL

Maria Benciolini*

Fecha de recepcion: 26 de diciembre de 2016 * Fecha de aprobacién: 21 de marzo de 2017.

Resumen: Los coras, un pueblo que habita la Sierra Madre Occidental en México, celebran
cada afio las Pachitas (carnaval). Las Malinches son las protagonistas de este ritual, unas
nifias de la comunidad que, en el lapso en que dura, se transforman en diosas. ¢{Cémo es
posible esta transformacion? A partir de la descripcién del ritual, el objetivo de este articulo
es analizar las estrategias empleadas por los coras para obtener esta transformacién. Se
observard cémo el posicionamiento de las Malinches en un determinado tejido relacional,
asi como el contacto con ciertos objetos, permite su transformacion en divinidades. Esto
nos llevard a retomar algunas observaciones de orden tedrico en torno a las relaciones que
se pueden construir entre seres humanos, divinidades y objetos en el contexto del ritual.
Palabras clave: Ritualidad, objetos, coras, sociabilidad, dioses.

Abstract: Every year, the Coras, a People living in Mexico’s Western Sierra Madre, cele-
brate the Pachitas (Carnival). The protagonists of this ritual are The Malinches, girls of
the community who transform into goddesses during the carnival period. How does this
transformation occur? From the ritual description, the aim of this article is to analyze
strategies used by the Coras to make this transformation possible. We will note how the
Malinches positioning in a determined given pattern, as well as the contact with certain
objects, allows their transformation into goddesses. This will lead us to take up some the-
oretical observations on the relationship that can be built between human beings, deities
and objects in the ritual context.

Keywords: rituality, objects, coras, sociability, gods.

* Centro Regional de Investigaciones Multidisciplinarias, UNAM.

TRracE 73, CEMCA, ENERO 2018, pags. 37-59, ISSN: 0185-6286 37



Résumé: Chaque année, les Coras, un peuple vivant dans la Sierra Madre occidentale
du Mexique, célebrent les Pachitas (Carnaval). Les protagonistes de ce rituel sont les
Malinches, des filles de la communauté qui se transforment en déesses pendant le temps
que dure le carnaval. Comment opérent-elles cette transformation ? En ce qui concerne la
description du rituel, le but de cet article est d’analyser les stratégies utilisées par les Coras
pour rendre possible cette transformation. On verra comment la position des Malinches
dans un dispositif particulier, ainsi que leur contact avec certains objets, leur permet de se
transformer en déesses. Ceci nous aménera 4 reprendre quelques observations théoriques
sur les relations qui peuvent se construire entre les humains, les divinités et les objets dans
un contexte rituel.

Mots-clés: ritualité, objets, coras, sociabilité, dieux.

38 Maria Benciolini



Los ndayeri (coras) son un pueblo indigena que habita la Sierra Madre Occi-
dental, en México. Como otros pueblos mexicanos, tienen una muy intensa y
rica vida ritual, que se caracteriza, entre otras cosas por el uso de objetos rituales
muy peculiares (jicaras, flechas, varas...) y por la presencia de especialistas que,
en diversos contextos, deben llevar a cabo acciones particulares y tienen ciertas
responsabilidades. En los rituales coras, todo el pueblo es invitado a participar, no
obstante, existen diferentes niveles de compromiso y de conocimiento en torno a
las celebraciones y a lo que conllevan. En algunas ocasiones, los habitantes de la
comunidad solamente pueden observar las acciones de los especialistas rituales,
mientras que en otras, estdn invitados a participar activamente, por lo general a
través de la danza y la entrega de ofrendas.

En cada comunidad cora existe un grupo de autoridades tradicionales, las cuales
tienen una gran cantidad de obligaciones: deben regular ciertos aspectos de la vida
social y politica de la comunidad y también tienen la obligacién de organizar los
rituales y cumplir ciertas actividades especificas en el seno de los mismos. A parte
de las autoridades tradicionales, existen otros especialistas rituales que son llama-
dos a ejecutar acciones muy puntuales; ejemplo de ello pueden ser los cantadores,
los musicos y los miembros de los grupos de danzantes que acompafan algunos
de los rituales celebrados a lo largo del afio. Por dltimo, hay que mencionar otro
tipo de participantes: se trata de aquellas personas que, en el contexto de la accién
ritual y en las relaciones que en ella se tejen, ocupan la posicién de la divinidad.

Es sobre este ultimo tipo de actores rituales que se enfocara el analisis del
presente articulo. Segun las exégesis indigenas, éstos no son “representantes”
de los dioses, sino que se trata de divinidades en si mismas. Pero scémo es posible
que un ser humano, un habitante del pueblo que todos conocen, se transforme
en divinidad? El objetivo de este articulo es analizar algunos de los mecanismos
que permiten esta transformacién a partir de un ejemplo etnogréfico especifico,
para luego llevar a cabo reflexiones de cardcter mds general en torno a este tipo
de transformaciones.

Para reflexionar sobre las acciones y los objetos rituales involucrados en estas
transformaciones, discutiremos con algunos autores que se han interesado tanto
del ritual en si, como de la relacién entre personas y objetos en el contexto de la
accion ritual. Segin Houseman (2004) los rituales no relatan hechos, sino que
ponen en acto “realidades particulares” y, mds que decir cosas, crean situaciones
(ibid.,414). Las realidades puestas en acto por el ritual son relaciones, es decir, “el
desarrollo de un compromiso reciproco entre sujetos, que implica las cualidades de
agentividad, interaccién, intencionalidad, responsabilidad y capacidad de tener un

Una diosa entre nosotros: objetos y relaciones sociales en un ritual ndayeri 39



efecto™ (ibid., 415). En el caso que nos interesa estudiar aqui, la realidad puesta
en acto es la presencia de la divinidad entre los seres humanos y la relacién que
se entabla entre ellos. Efectivamente, como se verd en la relacién particular que se
establece en la accién ritual de las Pachitas, cada uno de los participantes, o grupo
de participantes, es dotado de una agentividad propia y todos los participantes del
ritual tienen la responsabilidad de sus efectos.

No obstante, quiero proponer que, en el caso que nos interesa, es decir, la
transformacién en divinidad de unas nifias, no es solamente la configuracién re-
lacional lo que le confiere tal atributo, sino también la presencia de ciertos objetos
y la conexién de las nifias con estos ultimos. Para reflexionar sobre este aspecto,
retomaremos algunos elementos de la propuesta teérica de Gell (1998) en relacién
ala capacidad de los objetos de ser indices de ciertas agentividades, y la discusién de
Ishii (2012) sobre los mismos temas. Al analizar la accién ritual en un caso espe-
cifico, se mostrard cémo el establecimiento de cierto tipo de relaciones, asi como
la interaccién entre personas y objetos, es lo que permite la transformacién de un
ser humano en divinidad en el contexto particular del ritual.

El texto est organizado de la siguiente forma: en primer lugar, se presentardn
algunos aspectos de la vida social y religiosa de los ndayeri tiles para ubicar el ritual
en su contexto, enseguida se llevard a cabo la presentacién etnogréfica del ejemplo
que nos ocupa, especificamente, el ritual de las Pachitas. Para la descripcién de este
ultimo, se empleardn datos recopilados principalmente en la comunidad de Mesa
del Nayar y, en menor medida, en el pueblo de Jesus Maria, colindante con el
primero. Después de la descripcién del ritual, se analizardn en detalle los meca-
nismos puestos en prictica por los actores rituales para lograr la transformacién
de las Malinches y, finalmente, se discutirdn algunas cuestiones tedricas en torno
al papel de los objetos y la construccién de las relaciones sociales en este tipo de
transformaciones.

Los ndayeri y su vida ritual

Los ndayeri conforman un grupo indigena de habla yuto nahua que habita las
montafas del occidente mexicano; sus asentamientos se concentran en el estado
de Nayarit. La poblacién se distribuye en comunidades: cada una de éstas cuenta
con una cabecera y varios anexos de dimensiones variables. Hasta hace dos o
tres décadas, la mayoria de las personas vivian en los anexos, en donde tenian
sus habitaciones y tierras de cultivo, y se reunian en los pueblos en ocasién de los

40 Maria Benciolini



rituales. A partir de los afios de 1990, especialmente a raiz de la llegada de ciertos
programas gubernamentales (escuelas, centros de salud, etcétera), muchas personas
han decidido residir de forma permanente en las cabeceras. Este fenémeno, junto
con la llegada cada vez mids frecuente de mestizos, ha hecho que el nimero de
habitantes de los pueblos aumentara considerablemente. Hoy en dia, las personas
que siguen habitando los anexos de las comunidades viajan a las cabeceras en
ocasion de los rituales importantes, para cumplir con sus obligaciones en caso de
que entren a formar parte del grupo de las autoridades tradicionales, o bien para
acudir a los servicios que alli se pueden encontrar.

En la vida ritual y religiosa de los ndayeri, se combinan en formas complejas
rasgos de su propia cosmovisién con las ensefianzas evangélicas que este pueblo ha
recibido de los misioneros a lo largo de los siglos. Los espafioles lograron la reduc-
cién de los coras en 1722,y a partir de este afio los Jesuitas se establecieron entre ellos
hasta la expulsion de la orden en 1767 (Gutiérrez Arriola, 2007). Sucesivamente,
se designd a la orden franciscana para que continuara la obra de evangelizacién,
sin embargo, la presencia de estos misioneros fue suspendida durante la Guerra
de Independencia (1810-1821) y en la rebelién de Manuel Lozada (1856-1873)
ya que este tltimo garantizé a los indigenas libertad de culto (Coyle, 1997).

La presencia saltuaria de los misioneros entre los coras, junto con la capacidad
de este grupo de apropiarse y transformar ciertos rasgos derivados del mundo
mestizo, ha permitido la formacién, a través de los siglos, del llamado “costumbre”.
Con este término se hace referencia al conjunto de précticas y prescripciones que
rigen la vida de las personas y regulan las relaciones sociales, tanto entre los seres
humanos como entre éstos y los dioses y los antepasados. Si bien el costumbre
involucra muchos aspectos de la vida de los coras, puede decirse que las actividades
rituales son una parte sobresaliente del mismo.

Convencionalmente el calendario ritual ndayeri se ha dividido en rituales
agricolas (ligados al ciclo de vida del maiz) y rituales de origen catélico, en los que
los ndayeri han reelaborado y hecho propios algunos aspectos de la religiosidad
catdlica que ha sido introducida por los misioneros. Sin embargo, esta divisién es
arbitraria, puesto que los coras consideran “el costumbre” como un todo. Bonfiglioli
(comunicacién personal, junio 2013) propone clasificar los rituales a partir no de sus
origenes supuestos sino de los diferentes “ciclos de vida”a los que hacen referencia.
A partir de esta propuesta, se puede observar que entre los coras existen rituales
dedicados al ciclo de vida de las personas y del maiz (los mitotes)? y rituales dedi-
cados a Cristo y algunos santos. En cada comunidad hay algunas variaciones en el
ciclo, dependiendo de cudl es el patrono y quienes son los santos mds venerados de

Una diosa entre nosotros: objetos y relaciones sociales en un ritual ndayeri 41



cada comunidad, y de cémo se decide organizar los mitotes. En la tabla siguiente
se ilustra el ciclo ritual anual de la comunidad de Mesa del Nayar.

Despedida de las lluvias y los antepasados, 1y 2 de noviembre

Dia de muertos ; A
semillas de un nuevo inicio.

Maiz ya maduro y que puede ser consumido | Noviembre
Mitote del Esquite como alimento, seleccién de las semillas para
un nuevo ciclo.

Cambio de Varas y Inicio de un nuevo ciclo, “nacimiento” de las | Del 1al 6 de enero
Arrullo del rey Nayar autoridades tradicionales y del rey Nayar.

Se complementa con el cambio de varas Enero
para reiterar los poderes y los deberes de las
autoridades tradicionales: “Se le muestra a las
autoridades donde van a sentarse”.

Mitote del Gobernador

Presentacién de los nifios y nifias frente a la Febrero

Mitote del Bautizo comunidad y a las deidades.

Adolescencia del Nazareno, transgresién Febrero/marzo (empiezan cinco
Pachitas sexual y creadora. semanas antes del miércoles de
ceniza)
Transgresion desmedida y destructora, Marzo/abril (primer plenilunio
Semana Santa triunfo de Cristo sol. después del equinoccio de
primavera)
Mitote de los nifios Ritual de proteccién para los nifios. Entre abril y mayo (cada 5 afios)
fr - EI Sol como Tayau, Nuestro Padre, en su Mayo/junio (domingo siguiente
Santisima Trinidad yath ’ vor] ( N e Sig
momento de méximo esplendor. al de pentecostés)
Ritual relacionado con el inicio de la Mayo/junio

Mitote de la chicharra temporada de lluvias y la siembra del maiz.

Coincide con el nacimiento de los primeros | Octubre
frutos en la milpa y con el momento en el
que empieza a jilotear el maiz.

Mitote del Maiz tierno
(o de la calabaza)

Tabla 1 - El ciclo ritual anual en Mesa del Nayar. (Tomada de Benciolini, 2014: 69-70).

Tanto en los rituales relacionados con el ciclo de vida de Cristo, como en aquellos
que tienen que ver con el crecimiento del maiz o de los humanos, intervienen
especialistas rituales, quienes, en el contexto de ciertas acciones, ocupan el lugar
de la divinidad. Este tipo de actores pueden ser nifios, jévenes o adultos de am-
bos sexos. El nimero de especialistas que ocupan el lugar de divinidades en los
rituales puede variar de uno (como en el caso de las Pachitas de la comunidad de
Jests Maria), hasta seis, como en ciertos mitotes cuya accién ritual es especial-
mente compleja. Entre ellos se encuentran los rituales coras, con la presencia de

42 Maria Benciolini



especialistas rituales quienes, segin los ndayeri, “son dioses” en el tiempo en que
transcurren los rituales.

Segun Valdovinos (2008: 27) las divinidades estdn presentes en los mitotes
como participantes invisibles, y los especialistas rituales son unos ejecutantes quie-
nes “hacen las cosas como las harian los dioses”, con el fin de darles cuerpo,
visibilidad y voz (ibid., 68). En relacién al ritual analizado en este texto, es decir,
las Pachitas, mi perspectiva difiere de la de Valdovinos, pues considero que, en el
contexto de la accién ritual, las especialistas rituales que lo protagonizan, no actian
“como lo harian los dioses”, sino que, desde el punto de vista cora, efectivamente
se transforman en divinidades. Considero ademds que esta transformacién no es
exclusiva de las Pachitas, sino que interviene, con modalidades andlogas, en los
demas rituales.

Propongo entonces investigar cudles son los mecanismos empleados para
obtener dicha transformacién y cudles son sus consecuencias. Antes de ofrecer
una descripcién mds detallada de las Pachitas, serd necesario ubicar este ritual en
el contexto mds amplio del ciclo al que pertenece, esto con el fin de entender por
qué es tan significativa la transformacién en divinidades de ciertos participantes.
En otro trabajo (Benciolini, 2014: 113) se ha mostrado que, para la comunidad
de Mesa del Nayar, en el conjunto de rituales a él dedicados, Cristo se identifica
también con el sol y con el Rey Nayar, un soberano y antepasado mitico.® Los
rituales que retoman las etapas del ciclo de vida de Cristo se basan en el calendario
litdrgico tridentino pero, al mismo tiempo y junto con las demds celebraciones,
sirven como marcadores de los ciclos estacionales.

A partir de estos planteamientos, se puede considerar como punto de partida
del ciclo el Dia de Muertos (uno y dos de noviembre), y como punto de llega-
da la Santisima Trinidad, fiesta movible que se celebra el domingo después de
pentecostés (ibid., 114). Esta organizacién temporal se debe a que es en el Dia
de Muertos cuando se establecen las premisas necesarias para el desarrollo de los
rituales siguientes, y que es en la Santisima Trinidad cuando el ciclo llega a su
fin, en el momento en que el Cristo Sol alcanza su maxima fuerza. Ademads, estos
dos rituales marcan momentos muy importantes de los ciclos estacionales que se
viven en la sierra: el Dia de Muertos indica la transicién de la temporada de lluvias
a la de secas y, por el contrario, en la Santisima Trinidad, se celebra el paso de la
temporada de secas a la de lluvias.

Si estos dos rituales marcan el punto de partida y de llegada del ciclo, entre
uno y otro se llevan a cabo otras celebraciones, y cada una de ellas marca una etapa
especifica del ciclo de vida de Cristo. En enero se celebra el Cambio de Varas y

Una diosa entre nosotros: objetos y relaciones sociales en un ritual ndayeri 43



Arrullo del Rey Nayar: en esta ocasién, las autoridades tradicionales toman posesién
de sus cargos y al mismo tiempo se celebra el nacimiento del Rey Nayar-Cristo.
Este ritual corresponde ademads con el momento en que el sol empieza a subir sobre
el horizonte después del solsticio de invierno. Siguen las Pachitas, que empiezan
algunas semanas antes del Miércoles de Ceniza (cinco en Mesa del Nayar y cuatro
en Jests Maria). Segin Gutiérrez del Angel (2010: 251),las Pachitas corresponden
con la adolescencia de Cristo en su identificacién con el sol. En este periodo se
empieza a observar el lado transgresor de la divinidad y hay que mencionar que
dicha transgresién es principalmente de cardcter sexual puesto que, segin la exé-
gesis indigena, las acciones rituales de las Pachitas hacen referencia a un incesto
cometido entre el Nazareno y su madre. Después de las Pachitas se celebra la
Semana Santa. Este ritual constituye el desenlace de los hechos ocurridos en las
Pachitas: aqui la transgresién que empezé en el ritual anterior se vuelve desme-
dida y destructora. Después de dos dias de marchas, danzas y burlas, la mayoria
de ellas con trasfondo sexual, los judios,* la armada nocturna, los oponentes del
Nazareno, finalmente atrapan y matan a este ltimo como castigo por el incesto
cometido. Tanto las Pachitas como la Semana Santa se celebran en la temporada
mis seca del afio; por esta razon, también se perfilan como rituales propiciatorios
de la fertilidad, que se espera llegara con las lluvias entre mayo y junio. La fiesta de
la Santisima Trinidad cierra el ciclo de Cristo, se lleva a cabo en mayo o en junio.®
En este ritual se celebra al Padre Sol (Tayau) en el momento de su maxima fuerza,
en el solsticio de verano, cuando alcanza el punto mds alto sobre el horizonte para
luego empezar su descenso y dar paso a la temporada de lluvias.

Este breve recorrido por los rituales de Cristo celebrados en Mesa del Nayar
ofrece el contexto en el que se ubican las Pachitas, tema principal de este articulo.
El siguiente apartado estd dedicado a la descripcion etnografica de este ritual.

Las Pachitas

Entre febrero y marzo, durante las cinco semanas que preceden el miércoles
de cenizas, las comunidades coras se caracterizan por una intensa atmosfera de
testividad y gozo. En este periodo se celebran las Pachitas, el carnaval cora. Las
acciones rituales de las Pachitas permiten establecer una serie de conexiones entre
éste y otros rituales, algunos de ellos ligados al maiz. De todos estos lazos, el mas
tuerte es el que existe entre las Pachitas y la Semana Santa, momento en el que se
observa el desarrollo de las situaciones que se crearon en el ritual anterior.

44 Maria Benciolini



En el transcurso de la celebracién de las Pachitas, a lo largo de todo el dia y
hasta entrada la noche, se escucha en los pueblos casi ininterrumpida la musica
de unos violines, acompafiados por unos cantos y por el sonido ritmico de unas
campanitas. Un grupo de personas se traslada por toda la comunidad y se para en
frente de cada puerta que encuentre abierta. Aqui, después de un ciclo de cantos,
las personas que se detuvieron en frente de la puerta reciben algunos dones por
parte de los duefios de la casa o tienda: comida, flores frescas, telas, cobijas, cua-
dernos. En estas acciones, al centro de la atencién se encuentran dos nifias que
llevan una bandera cada una, ellas son las Malinches,® las protagonistas del ritual
de las Pachitas. Sobre estos personajes se desarrollard el presente escrito.

Las personas que van recorriendo las casas de la comunidad se denominan
en su conjunto “pachiteros”. Este grupo estid compuesto por las Malinches, las
mujeres encargadas de cuidarlas, unos musicos (por lo general dos violinistas) y
cantadores cuyo nimero puede variar entre seis y doce, quienes deben ejecutar
los cantos propios de este ritual cada vez que es requerido. Finalmente, forman
parte del grupo los miembros de la jerarquia civico religiosa que tienen el deber
de participar en el ritual y acompaiar a los musicos y las Malinches.

Por la noche, ya que pueden dejar de lado los quehaceres cotidianos, los habi-
tantes del pueblo se unen a los pachiteros y danzan en forma levégira alrededor de
ellos por algunas horas. Finalmente, aproximadamente a la medianoche, el grupo
puede retirarse y descansar un poco antes de retomar nuevamente sus actividades
en la mafana del siguiente dia. Conforme pasan las semanas, el ritual se hace
cada vez mids intenso, y en los ltimos dias, un remolino de varios centenares de
personas danza tumultuosamente alrededor del grupo, levantando el polvo del
suelo y produciendo un ruido sordo con las pisadas de todos.

En medio de la accién ritual, como vimos, estin las Malinches. En la comu-
nidad de Mesa del Nayar las Malinches son dos: una pertenece al grupo del go-
bernador (el mas alto de los cargos civiles tradicionales) y la otra al grupo del
mayordomo mayor (el cargo mds alto de los que deben cuidar y atender la iglesia
comunitaria). Las Malinches son unas nifias por lo general no mayores de 12 6
13 afios, visten un traje especial que se compone de blusa y falda larga color rojo
bermellén; alrededor de la cintura tienen amarrado un paliacate y un cinturén; un
rebozo amarrado atraviesa su pecho y de la espalda les cuelgan varios paliacates
de distintos colores. Algunas flores de papel estin cosidas en los paliacates y en
los rebozos de las nifias. De su cuello cuelgan collares de cuentas de varios colores
y cada una tiene también un collar con un espejo. Su cabeza estd cubierta con un
sombrero de ala ancha del que cuelgan varios listones de colores y sobre la copa

Una diosa entre nosotros: objetos y relaciones sociales en un ritual ndayeri 45



del sombrero estd cosida una flor del papel. Las nifias calzan unas zapatillas de
plastico muy comunes entre las mujeres ndayeri.

Cada una de las nifas lleva siempre consigo una bandera, con la que golpea
ritmicamente el suelo en el transcurso de los cantos. Las banderas son blancas y
tienen cosidos unos listones negros que forman dibujos: un rombo con una cruz,
en el caso de la Malinche del mayordomo mayor, y una serie de rectingulos con-
céntricos atravesados por dos lineas oblicuas en el caso de la Malinche del gober-
nador. En las esquinas de las banderas, y distribuidas sobre los listones negros, hay
cosidas unas flores de papel de china de distintos colores. Las dos banderas estin
amarradas a unas largas cafias de otate y en su cima se encuentran unas plumas
de urraca; un poco mds abajo hay algunas flores beténicas (#éuri en cora) y cinco
campanitas, debajo de las cuales estdn las banderas.

Segtn la exégesis mds comun, las Malinches se identifican con la Virgen Maria,
quien estd enojada y triste porque el Nazareno quiso acostarse con ella. En las
Pachitas, las Malinches van de casa en casa buscando a Cristo, y el recorrido por el
pueblo es en realidad una basqueda por todo el mundo. Las exégesis mencionadas
refieren a algunos mitos en torno al incesto de Cristo con su madre. Una versién
difundida en Mesa del Nayar relata que Cristo, después de nacer, crecié muy
rapidamente y que a los pocos meses ya parecia un muchacho de 14 afos. Con
este semblante anduvo por el mundo haciendo “vagancias”. Entre ellas, le falt6 al
respeto a su madre porque ésta no lo reconocié como su hijo ya que el muchacho
tenia la capacidad de asumir distintas apariencias. Una vez descubierto el engafio,
la Virgen decidié ir a buscarlo por todo el mundo para castigarlo.

Si bien la identificacién de las Malinches con la Virgen Maria es la mas am-
pliamente conocida y mencionada, hay que observar que en realidad la identidad
de estos actores rituales es mds compleja, ya que en Mesa del Nayar las Malinches
también se identifican con otra divinidad: Teij, Nuestra Madre. Esta diosa es la que
se asocia con la tierra y el maiz y tiene un papel muy importante en los mitotes.
En este tipo de rituales la diosa Teij es personificada por tres distintos cargos,
y uno de ellos es nombrado también “Malinche del mitote”. En el mitote de la
siembra, uno de los cargos asociados con Teij escenifica una siembra de flores
cuyas acciones retoman parcialmente las que ejecutan las Malinches. Mis alld de
ciertas similitudes en las acciones rituales, hay que observar también que en ciertos
mitos los hijos de Teij emprenden un viaje por el mundo, aunque en este caso es
alo largo del viaje que uno de ellos incurre en una transgresiéon sexual.

La presencia de las Malinches tiene intensos efectos sobre los habitantes de
las comunidades. Efectivamente, en el transcurso del ritual de las Pachitas, los

46 Maria Benciolini



pueblos son atravesados por cierto aire de excitacién, personas de todas las edades
esperan que llegue la tarde para poder ir a danzar alrededor de las Malinches. Los
adultos alientan a los nifios para que se incorporen a las danzas, y mds en general
todos desean participar.

En las danzas, las personas experimentan una cercania de cuerpos que en otros
contextos se trata de evitar. Hay que mencionar que, en la vida cotidiana, hombres
y mujeres evitan tocarse entre ellos, inclusive cuando se trata de parejas casadas. Por
el contrario, en el baile de las Pachitas, el contacto fisico entre personas de sexos
diferentes es permitido y buscado. Entre los jévenes, este ritual es considerado
como un buen momento para buscar pareja.

La causa de esta excitacién, y de la suspension temporal de las reglas que rigen
las relaciones entre géneros es la presencia de las Malinches, ya que, como me lo
ha mencionado un maestro en la comunidad de Jesis Maria “La Malinche lleva
el pecado al pueblo”.

A diferencia de lo que ocurre entre los demds participantes del ritual, existen
reglas muy estrictas sobre la forma en que los asistentes deben relacionarse con las
Malinches, pues éstas dltimas, en los bailes, no pueden ser tocadas por ninguna
razén, tanto que en los momentos en que los bailes se hacen mds participados e
intensos, algunas personas se encargan de disminuir su ritmo y controlar el flujo
de personas para evitar el riesgo de que alguien llegue a tocar la Malinche. Esto
ocurre especialmente en la comunidad de Jestis Maria, en donde varios centenares
de personas pueden congregarse para bailar alrededor de la Malinche.

Como lo mencionamos arriba, los ndayeri aseguran que, en el transcurso de las
Pachitas, las nifias “son diosas”; asi me lo ha mencionado, por ejemplo, una mujer de
la comunidad de Jesus Maria cuya hija tuvo el cargo de Malinche en 2011. Dicha
mujer, un poco preocupada por el estado de cansancio en el que se encontraba su
hija, al mismo tiempo decia: “Es que ella es una diosa, todo lo que le hace la gente
es porque es una diosa’. Efectivamente, al observar la accién ritual, puede perci-
birse el tratamiento especial que estas nifias reciben. Pero squé hace posible este
hecho? ;Cémo es que unas nifias del pueblo, que el resto del afio juegan y van a la
escuela con sus coetdneas, se vuelvan unas divinidades? En el apartado siguiente
se explorarin mds en detalle los mecanismos que permiten esta transformacién
en el transcurso del ritual.

Una diosa entre nosotros: objetos y relaciones sociales en un ritual ndayeri 47



Hacer la divinidad: las Malinches

El cargo de Malinche es asumido por nifias de la comunidad que tienen general-
mente entre 8 y 12 afios. Se tiende a escoger nifias jévenes para asegurar que sean
virgenes y se mantengan asi por todo el tiempo en que dura el cargo. En Mesa
del Nayar, el cargo de Malinches tiene una duracién de cinco afios, mientras que
en otras comunidades, sélo dura uno. Las nifias destinadas a ser Malinches son
escogidas por el consejo de ancianos a partir de ciertos criterios: los suefios de
los miembros del consejo son indicadores importantes para designar a las nifias,
pero también existe la posibilidad de que una mujer suefie que su hija o nieta va
a ser Malinche, y en este caso lo tiene que comunicar a las autoridades, quienes
decidirin qué hacer. Es importante comunicar a los miembros del consejo de
ancianos este tipo de suefios, porque el no hacerlo podria causar la enfermedad
de las nifas. El proceso para decidir quién va a ser Malinche se lleva a cabo en
el transcurso del ultimo afio del cargo de la Malinche anterior. Es frecuente que
se escojan nifias entre familias en las que otras mujeres han tenido el mismo
cargo, estas pueden ser las madres, las tias, las abuelas o inclusive las hermanas
mayores de aquellas que son escogidas. En las familias que practican la costumbre
con mis devocién y compromiso, es frecuente que las nifias mds pequeiias, en el
transcurso de las Pachitas, “jueguen a las malinches”y que los adultos las alienten.
A menudo, el cargo de Malinche es el primer paso de cierta importancia en la
vida ritual comunitaria.

Una vez tomada la decisién sobre quienes van a asumir el cargo en los siguientes
cinco afios,los miembros del consejo de ancianos citan a las nifias y a sus padres para
una reunién aproximadamente medio afio antes de que se lleve a cabo el ritual. En
ese encuentro los miembros del consejo de ancianos informan a los padres que su
hija ha sido escogida para ser Malinche, algunos dias antes del ritual, vuelven a
pedirla de forma ritualizada. Al cabo de cinco afios, al terminar las Pachitas, en
una reunién similar, las autoridades “devuelven” las nifias a sus padres.

La pedida de las nifias debe repetirse cada afio, aunque de manera mds infor-
mal, esto porque, fuera del periodo en que se celebra este ritual, las nifias viven su
cotidianidad de la misma forma que sus coetineas. Una vez que las nifias han sido
pedidas a sus familias, quedan a cargo de las autoridades tradicionales, quienes se
encargan de cuidarlas mientras dure el ritual. En el transcurso de este periodo, las
nifias no tienen casi contacto con sus parientes o con otras personas mds alld del
grupo de autoridades que se ocupa de ellas. Un grupo de mujeres deben de cuidar
de las Malinches (bafarlas, peinarlas, etcétera) y de sus vestidos ceremoniales;

48 Maria Benciolini



ademds, las nifias comen y duermen en las casas del pueblo siempre acompafadas
por algunos miembros del grupo de los pachiteros. En las semanas en las que duran
las Pachitas, las escuelas otorgan un permiso especial para que las nifias que son
Malinches puedan cumplir con sus obligaciones rituales.

Todos los dias en que duran las Pachitas, por la mafiana, temprano, las nifias
despiertan y un grupo de mujeres las bafia, trenza su cabello y le pone su ropa ritual,
sobrepuesta a la de diario. En el transcurso del dia, como ya se vio, las Malinches
recorren la comunidad acompaifiadas por los pachiteros; en la noche se quedan a
dormir en una casa designada.

El tipo de trato que se reserva a las Malinches en el transcurso de las Pachitas
contrasta con la vida cotidiana de las nifias ndayeri, quienes tienen que acudir a la
escuela, ayudar a sus madres en los trabajos domésticos, cuidar de los hermanos mas
pequeiios, etcétera. Esta suspension de las labores cotidianas recuerda el trato que
recibe la mujer maiz en el mito que le corresponde. Este mito ha sido recopilado
por primera vez por Preuss (1912: 182-189), en afios mds recientes, también Guz-
mén (2002: 160-164) en Mesa del Nayar y Valdovinos (2008: 115-116), en Jests
Maria han recopilado versiones del mismo mito. En Preuss (1998 [1907]: 161-162)
se encuentra también una variante atribuida a los huicholes. A continuacién, se
presenta una versién resumida del mito.

En la primera parte, se menciona a un joven que vivia en la pobreza con su
madre y no tenian nada que comer. Un dia, el joven observé unas hormigas que
llevaban maiz y les pregunté dénde lo consiguieron. Estas le contestaron que las
acompafara a buscar el cereal. El joven emprendi6 el viaje con las hormigas. Por la
noche se detuvieron a descansar y los insectos le cortaron el cabello al muchacho y
se fueron. Sin embargo, una paloma le ayudé a encontrar el lugar en donde estaba
el maiz. Una vez llegado, encontré una casa y le pidié maiz a la mujer que alli vivia,
una anciana. Después de algunas insistencias el joven fue invitado a entrar a la casa,
en donde la anciana le presenté a varias mujeres jévenes que llevaban vestidos de
distintos colores, y lo invité a llevarse una. Un poco confundido, el muchacho
decidi6 llevarse a la mujer que traia el vestido azul. Pero antes de que los dos se
tueran, la anciana hizo varias recomendaciones: la mujer no tendria que trabajar,
en lo absoluto, no deberia barrer, limpiar o hacer tortillas por ninguna razén. Todas
las tareas domésticas, tendrian que ser ejecutadas por la madre del joven. Nadie
tendria que darle 6rdenes a la muchacha de vestido azul, y, una vez llegado a su
rancho, el hombre tendria que construir tres coscomates.

Después de la primera noche en casa del muchacho, los coscomates estaban
llenos de maiz. También habia aparecido una casa y corrales con animales. El joven

Una diosa entre nosotros: objetos y relaciones sociales en un ritual ndayeri 49



y su madre comieron tortillas y no le dieron nada a la joven del maiz. Después de
algunos dias, la madre del joven estaba enojada porque la nuera no hacia nada, en-
tonces la joven empez6 a echar tortillas, pero al hacerlo su mano se quedé pegada al
comal y empezé a quemarse. Entre llantos, un remolino se llevé a la muchacha
maiz, el hombre entonces volvié a buscarla a la casa donde la habia encontrado.
Alli estaba la joven, la volvi6 a llevar a su casa pero ésta habia perdido su capacidad
de hacer aparecer el maiz en las noches, y ella y su esposo tendrian que trabajar la
tierra y aprender oficios manuales para ganar el sustento diario.

Este largo mito ofrece muchas pistas de reflexién. No obstante, aqui nos en-
focaremos solamente en algunas de ellas: la separacién de la muchacha maiz de
su familia de origen y la obligacién, para quienes la reciben, de no hacerla trabajar.
Este dltimo aspecto es la condicién necesaria para que la familia que la acoge
reciba también los bienes necesarios para su sustento. No obstante, presionada
por la suegra, la mujer maiz empieza a hacer tortillas, lo cual le hace sangrar las
manos y perder su cualidad divina. En su segundo regreso a la casa del esposo,
ya como una mujer humana, para conseguir el maiz y preparar tortillas tiene que
dedicarse a las labores femeninas que cotidianamente ocupan a todas las mujeres
(hilar, trenzar fibras, etcétera) y a producir objetos destinados a ser vendidos.

Al comparar este mito con algunas de las acciones rituales que se desarrollan
alrededor de las Malinches se puede observar que existen algunas analogias: tanto
la diosa del maiz como las Malinches son separadas de sus familias de origen y
alejadas de los deberes cotidianos de toda mujer ndayeri. En las comidas colecti-
vas que tienen lugar en el transcurso de las Pachitas, las Malinches permanecen
sentadas sin hacer nada y reciben toda la comida que ha sido preparada para ellas
y para los pachiteros (Figura 1).

La imagen presentada arriba, tomada en la comunidad de Jestis Maria, recuerda
ala muchacha del mito, quien lleva a la casa que la acoge abundancia de alimento,
siempre y cuando no sea obligada a trabajar.

El alejamiento de la familia y la creacién de un contexto anilogo al de los
mitos no son los Gnicos mecanismos a través de los que se construye la divinidad
de las Malinches. Estas adquieren su cardcter divino también gracias a la cercania
y la manipulacién de objetos determinados. Un ejemplo de esto son los vestidos
especiales que las nifias llevan a lo largo de los rituales.

Si bien en cada comunidad cora la ropa de las Malinches se diferencia por
algunos detalles, estas prendas siempre tienen en comun algunas caracteristicas.
Las principales son su diferenciacién de la ropa diaria (por la forma y los colores)
y las flores de papel de china que llevan cosidas en diversos puntos.

50 Maria Benciolini



Figura 1 - La Malinche y la curate de la comunidad de Jests Marfa sentadas y
rodeadas de comida (Fotografia de la autora, Jestis Marfa, marzo 2011).

El vestido ritual de las Malinches es especialmente cuidado en cada momento del
ritual. Mientras que los pachiteros llevan a cabo sus recorridos por el pueblo, las
mujeres que constantemente acompafian a las Malinches deben cuidar que sus
vestidos estén en orden, que no haya pliegues indebidos, que no estén demasiado
arrugados, que los rebozos que llevan en la cintura se mantengan en su lugar,
etcétera. En los raros momentos en que las nifias pueden gozar de un poco de
descanso, se les quita el vestido (que estd sobrepuesto a la ropa diaria) y se cuelga
cuidadosamente para que no toque el piso.

Después de que finalicen las Pachitas, las mujeres que han acompafado a
las nifias a lo largo de todo el ritual se encargan de revisar cuidadosamente sus
vestidos para encontrar eventuales defectos (partes descosidas, desgarres en las
telas, etcétera). En caso de encontrar algin problema, si es posible se procede a
una reparacién de los dafios, y si no, las piezas se sustituyen. Una vez revisada, la
ropa de las Malinches se lava cuidadosamente y se guarda para ser empleada el
aflo siguiente. Este tipo de tratamiento es el mismo que se le da a la ropa de los
santos resguardados en la iglesia. Cada afio, las esposas de los mayordomos lavan
toda la ropa de los santos y en esta ocasién también se revisa que esté todo en
orden y si algo estd roto o demasiado desgastado se procede a una reparacién o
sustitucién. La analogia que existe entre el trato que se les reserva a los vestidos
de las Malinches y los de los santos hace pensar que las prendas son un elemento
importante para distinguir ontolégicamente a quienes las llevan.

Una diosa entre nosotros: objetos y relaciones sociales en un ritual ndayeri 51



Como se vio, las prendas empleadas por las Malinches no sustituyen la ropa
de diario, sino que se llevan sobrepuestas a la misma. Las caracteristicas de los
vestidos rituales contrastan con los que se usan diariamente. En su vida cotidiana,
las mujeres y las nifas ndayeri llevan faldas y blusas de colores intensos y vivos,
a veces visten faldas con estampas de flores que combinan con la blusa. Por el
contrario, el vestido ritual de las Malinches es de un solo color (rojo oscuro en
algunas comunidades, blanco en otras) y no lleva estampas de flores, sino flores de
papel cosidas. A partir de las caracteristicas de los vestidos rituales y de la forma
de cuidarlos y manipularlos, se puede observar que se trata de objetos portado-
res de cualidades especiales, y capaces de conferirle un caricter de divinidad a las
Malinches.

El dltimo elemento a observar en torno a las acciones rituales que se desarro-
llan alrededor de las Malinches es el hecho de que en sus andanzas por el pueblo
éstas reciben ofrendas de flores frescas. Cuando los Pachiteros se presentan frente
a las casas para ejecutar los cantos y las danzas, los que viven en la habitacién
ofrecen a las Malinches flores frescas recogidas en sus jardines. Ademds, en ciertos
momentos rituales, los ancianos de la comunidad también entregan flores de va-
rias especies a las nifias. Hay que subrayar que en la vida cotidiana nunca circulan flores
frescas entre los seres humanos, y su manipulacién es sujeta a un fuerte control.
Los nifios son regafiados cuando toman las flores de los patios o en el monte, las
personas no emplean las flores como regalos para otros, y su manipulacién en los
rituales siempre es extremadamente cuidadosa.

Ademds, algunas de las cualidades sensibles de las especies empleadas en las
Pachitas remiten a ciertos aspectos del ritual. Un ejemplo de ello son los clave-
llines (Pseudobombax Ellipticum), pues la forma filica de sus capullos remite a la
transgresion sexual, mientras que la buganvilia (Bouganvillea Glabra) florece a lo
largo de todo el afio, inclusive en la temporada seca en la que se llevan a cabo las
Pachitas, que son, entre otras cosas, un ritual de fertilidad cuyo objetivo es propi-
ciar la fecundidad de las milpas (Benciolini, 2014). Otro aspecto interesante, es el
hecho de que todas las especies de flores empleadas en este ritual se encuentran
en drboles y arbustos de cierta altura, reforzando asi la analogia propuesta por
Jauregui (2003: 255) entre la bandera de las Malinches y el drbol césmico de los
mexicas, de donde traen origen todas las riquezas.

Las flores son un elemento fundamental en la vida ritual de los ndayeri, pues
estdn presentes en cada una de las ceremonias que se llevan a cabo: se emplean como
ofrendas, para acondicionar los espacios rituales, forman parte de la parafernalia
de ciertos actores rituales y son manipuladas por ellos. En todas estas ocasiones, se

52 Maria Benciolini



puede observar que las flores son elementos reservados para las interacciones en-
tre humanos y dioses o antepasados y constituyen un indice del mundo de las
divinidades (Benciolini, 2014). Al ofrecerles flores a las Malinches, los habitantes
de la comunidad establecen con ellas el mismo tipo de relaciones que entablan
con las divinidades: el hecho de entregarles flores es un reconocimiento de su
cardcter divino.

Hacer la divinidad en la accién ritual: cuerpos, objetos
y relaciones

El problema de c6mo atribuir un carédcter divino a un ser humano no es exclusivo de
los ndayeri, sino de muchos otros pueblos. En un ejemplo tomado de un complejo
ritual que se lleva a cabo en la ciudad de Katmandg, Gell (1998: 150-153) muestra
c6mo, a través de una serie de ceremonias, una nifia virgen es transformada en la
personificacién de la diosa Taleju.

Este ejemplo tiene algunas analogias con la forma en que las Malinches se
transforman en diosas: al igual que estas ultimas, las nifias destinadas a ser Taleju
son separadas de su condicién humana anterior y vestidas como la diosa. Segin
el autor (bid., 152), estas dos fases (separacion de la vida anterior y colocacién de
la vestimenta) corresponden a dos distintas formas de atribucién de la divinidad:
una “interna’y otra “externa”. La primera es el momento en que la nifia es bafiada y
librada de todas las impurezas que la asocian con su pertenencia al género humano,
la segunda es el acto de “envolver” (wrapping) a la nifia en la ropa de la diosa y
pintarle el rostro con un tercer ojo. Los rituales descritos por Gell son muy largos
y elaborados, no obstante, la forma en que la nifia es vuelta una divinidad recuerda
lo que se hace también con las Malinches ya que éstas, cada mafiana, antes de
ponerse el vestido ritual, deben ser bafiadas por las mujeres que las cuidan, tienen
que permanecer separadas de sus familias de origen en el transcurso del ritual y
llevan un vestido especial, que cubre su ropa diaria.

Al término de su reflexién sobre la transformacion de la nifia en la diosa Taleju,
Gell concluye que las posiciones que pueden ocupar los artefactos y las personas
en las redes de agentividad social son casi equivalentes (i4id., 153). Efectivamente,
Gell propone varios ejemplos en los que ciertos objetos también reciben trata-
mientos parecidos a los que se le aplican a la nifia (i0id., 142-146). No obstante,
como el mismo autor lo menciona, objetos y personas son casi equivalentes pero no
idénticas. Segin Gell, la nifia se vuelve un “icono viviente” de Taleju (ibid., 151),

Una diosa entre nosotros: objetos y relaciones sociales en un ritual ndayeri 53



y es la posicién que se le atribuye en la red de la sociabilidad lo que permite a los
asistentes del ritual hacer una abduccién sobre la existencia de la diosa.

Todo lo planteado por Gell puede aplicarse también para las Malinches coras
quienes, como lo vimos, ocupan el lugar de la divinidad y son tratadas como tales
en la red de relaciones que se crea en el contexto particular de los rituales. En este
sentido, se podria retomar la propuesta de Houseman (2004) segin quien los ri-
tuales ponen en existencia cierto tipo de relaciones entre sus participantes, pero hay
que observar que, desde su perspectiva, todo ellos son seres humanos. No obstante,
segun la exégesis de los ndayeri, las nifias no son “iconos” de la divinidad, sino que
ellas mismas son diosas, por lo tanto, las cosas se tornan mas complejas, ya que no
se trata solamente de la posicién ocupada por las nifias en el seno de una red de
relaciones, sino de una transformacién que es percibida como mds profunday que
no ocurre solamente a partir de la relacién con los otros participantes del ritual,
sino también gracias a la cercania y manipulacién de ciertos objetos.

Al hablar de las imédgenes consagradas (pero lo mismo vale para los humanos-
dioses), Gell, citando a Freedberg, se pregunta: “;Las imagenes como estas son
poderosas y eficaces (religiosamente) a causa de las ceremonias de consagracién que
les dan caracteristicas significativas y ocultas, o es porque son, ante todo, imédgenes,
ligadas por el poder de la mimesis a las deidades que representan?” (ibid., 150, cur-
siva en el original). Quizds podemos plantear la pregunta de una forma distinta.
Mis all de considerar a los objetos consagrados como imdgenes, para el caso que
nos ocupa aqui seria pertinente preguntarnos cudles son los efectos concretos de
la consagracién tanto sobre los objetos, como en su entorno social. ;Qué ocu-
rre con las nifias transformadas en diosas y con el entramado de relaciones que
se crean alrededor de ellas una vez llevado a cabo este ritual? Ademds, en el caso
de las personificaciones de las divinidades, habria que preguntarse cémo ciertos
objetos intervienen en la que Gell llama consagracién y porqué se escogen unos y
no otros.

Entonces, ;como entender la afirmacién de los habitantes de las comunidades
ndayeri de que las Malinches son diosas? La respuesta a esta pregunta puede en-
contrarse quizd en las argumentaciones de Ishii, quien critica la propuesta de Gell
de considerar que la nifia consagrada es lo que permite hacer una abduccién sobre
la existencia de la diosa Taleju, quien fungiria como prototipo’ para la nifia (Ishii,
2012:384). Segin esta autora, es posible una interpretacién distinta si se considera
que la nifia no es simplemente un indice que permite inferir la existencia de un
prototipo divino y si se toman en cuenta el poder y las caracteristicas de los objetos
que estan cerca de ella. Partiendo de estos presupuestos:

54 Maria Benciolini



La realidad de la nifia como diosa y viceversa, no se basa principalmente en las
interpretaciones cognitivas de las personas, sino mds bien en la interaccién mutua entre
la nifia, las cosas y los participantes. [...] En otras palabras, la nifia no estd simplemente
representando el papel de la diosa o actudndolo, sino que se estd convirtiendo
incesantemente en la diosa a través de sus acciones y de las reacciones de otras personas”
(ibid., 384-385).

Esto a partir de la propuesta de la misma autora de que los “mundos divinos” son
algo que llega a existir gracias a las relaciones y acciones contingentes que involucran
objetos, personas y divinidades (i4id., 373). Segun esta autora, en las acciones y
relaciones que constituyen los “mundos divinos”,® cada uno de los actores presentes,
incluyendo las cosas, crea el ambiente circunstante (constituido por otros sujetos)
y es al mismo tiempo creado por €l (idid., 375).

A partir de estas consideraciones podemos constatar que la forma en que los
habitantes de las comunidades de Mesa del Nayar y Jesus Maria se relacionan con
las Malinches no tiene solamente como fin posicionarlas en una red relacional
en la que ellas ocupan el lugar de la divinidad, sino realmente transformarlas en
diosas. La presencia de la divinidad en el pueblo permitird a los seres humanos
interactuar con ella, actualiza ademads ciertos hechos ocurridos en el tiempo mitico
con el fin de que tengan consecuencias concretas en el momento actual y cambia
temporalmente algunas reglas de comportamiento.

Para que la transformacién de nifia a divinidad sea posible, ademds de atri-
buirle una posicién determinada en una red de relaciones, el vestido y las ofrendas
de flores a las Malinches tienen un papel fundamental: en el momento en que se
le entregan las flores, no se estd actuando “como si fueran unas diosas” sino que
realmente se les estd atribuyendo un cardcter divino. Con estos gestos se estd ha-
ciendo ala divinidad puesto que, como lo mencionamos arriba, las flores solamente
se le entregan a los antepasados y a los dioses. La exclusividad de las ofrendas de
flores es debida al hecho de que éstas siempre remiten al mundo de las divinida-
des y constituyen los “instrumentos”y la “ropa” de las mismas (Preuss, 1912). En
sintesis, como ya ha sido demostrado, las flores constituyen un atributo propio
de la divinidad (Benciolini, 2014), por lo que ofrecerle flores a las Malinches les
confiere dicho atributo. La interaccién entre las nifias, su vestido, las flores y los
demds participantes del ritual es lo que las convierte en divinidades en el lapso
durante el cual el ritual se lleva a cabo. Un ejemplo parecido puede encontrarse en
los mitotes, en los que ciertos objetos tienen el poder de transformar la anatomia
de los participantes del ritual. Me refiero en concreto a las varas adornadas con

Una diosa entre nosotros: objetos y relaciones sociales en un ritual ndayeri 55



colas de venado que se emplean para atribuirle a ciertos danzantes un cuerpo de
venado (Benciolini, 2014: 309). En este caso, la asociacién entre objetos, cantos y
acciones rituales, es lo que permite la atribucién de un cuerpo diferente a un ser
humano.

Es interesante observar que, tomados por si mismos de forma aislada, los
elementos que se asocian con las Malinches (los vestidos, las flores, la posicion
relacional) no son suficientes para transformar a las nifias en diosas, sino que es
necesaria la presencia de todos ellos, junto con ciertos gestos (las ofrendas, las
danzas), para obtener el efecto deseado. Eso muestra, entre otras cosas, cémo la
presencia de ciertos objetos puede tener consecuencias concretas sobre el mundo
a partir de estar insertos en una red de relaciones.

Conclusiones

Son muchos los rituales celebrados en el mundo en los que un ser humano ocupala
posicién de divinidad. La posibilidad de esta transformacién constituye un desafio
interpretativo muy importante para los antropélogos, especialmente cuando se
hace el esfuerzo de “tomar en serio” (Viveiros de Castro, 2002: 136) las afirma-
ciones de los informantes. En este articulo, hemos analizado un caso etnogréfico
especifico, el del ritual de las Pachitas celebrado por los ndayeri en el Occidente de
México. Algunos detalles etnograficos y la discusién con las propuestas tedricas e
interpretativas de Gell (1998) e Ishii (2012) entorno a otro ejemplo etnogrifico
muy alejado en el espacio, han permitido formular algunas ideas sobre lo que ocurre
cuando unas nifias de una comunidad cora se vuelven diosas y son tratadas como
tales. Una serie de hechos concurre para que esto suceda: la insercién de las nifias
en una red de relaciones particulares, en la que ellas ocupan efectivamente el
lugar de divinidades, y la interaccién de ellas con ciertos objetos: los vestidos y
particularmente las flores.

Una investigacién etnogréifica minuciosa, permitiria quizds proponer algunas
comparaciones a nivel regional con otros pueblos vecinos, como los wixaritari.
El ejemplo de estos tltimos es muy llamativo ya que, segtin Gutiérrez del Angel
(2002 y 2015), para los wixaritari los cargos que participan en la conocida pe-
regrinacion a Wirikuta (desierto de San Luis Potosi) son dioses ellos mismos.
Antes de emprender su camino, los peregrinos ejecutan una serie de rituales que
tienen como objetivo alejarlos de sus familias y su vida cotidiana, purificarlos y
atribuirles una nueva identidad: a partir de este momento, ellos viven en un mundo

56 Maria Benciolini



invertido, expresado a través del lenguaje (Gutiérrez del Angel, 2002: 174-176).
De regreso de la peregrinacién, otros complejos rituales sirven para reincorporar
a los peregrinos a sus familias y comunidades y despojarlos de su caricter divino
(ibid., 219). A lo largo de la peregrinacién, los llamados jicareros,” en su condi-
cién de antepasados/dioses, vuelven a crear el universo y sus elementos asi como son
vividos y conocidos por los seres humanos. A través de los rituales que anteceden la
peregrinacién, los jicareros se convierten en dioses gracias a un cambio de nombre
y de piel (Gutiérrez del Angel, 2015: 11). La piel y el nombre, junto con el corazén,
son lo que les confiere vida e identidad social a los seres humanos (Gutiérrez del
Angel, 2015), y el nombre que reciben los jicareros varfa de una peregrinacién a
otra, pero tiene un elemento constante: las palabras wirikuta futu que significan “las
flores de Wirikuta” (i4id., 11). El cambio de nombre indica un cambio de estatus,
el alejamiento de la genealogia de los humanos para transformarse en antepasados,
en habitantes de Wirikuta (el lugar de origen), en los seres que le dieron forma y
sentido al mundo y a la existencia de los seres humanos (idem).

Seria necesario profundizar mas en los rituales y en las practicas que convierten
en dioses a los participantes de la peregrinacién, no obstante, es interesante ob-
servar que existen algunas analogias entre los wixaritari y los ndayeri. Una de ellas
es la asociacién de las divinidades con las flores, que si entre los ndayeri ocurre en
términos materiales (las ofrendas de flores a las Malinches, por ejemplo) entre los
wixaritari se da en el nivel del lenguaje, cuando se hace referencia a los peregrinos/
dioses con el término de “flores de Wirikuta”.

Y si las Malinches coras deben llevar vestidos especiales en el transcurso del
ritual, los peregrinos huicholes tienen que “cambiar” su piel a lo largo de sus an-
danzas.

Estos hechos, recuerdan lo que menciona Viveiros de Castro (1998) a propésito
de muchos pueblos amazénicos, para quienes los cuerpos constituyen “vestidos” que
cubren la subjetividad de los seres, transformando asi su punto de vista. No dispo-
nemos, por el momento, de los elementos suficientes para afirmarlo con certeza,
pero quizis el cambio de piel/vestido es uno de los elementos que determinan un
cambio de perspectiva para quienes ejecutan ciertas acciones rituales, llevindolos
a asumir la posicién y el punto de vista de las divinidades.

Lo planteado en este trabajo constituye un paso adelante en la comprensién
de ciertos mecanismos que permiten construir la presencia de una divinidad en el
seno de la accién ritual. No obstante, hay que aclarar que la problemaitica queda
abierta y que cada pueblo, cada ritual tienen caracteristicas propias, por lo que se-
ria imprudente hacer generalizaciones sobre estos aspectos. Los datos que hemos

Una diosa entre nosotros: objetos y relaciones sociales en un ritual ndayeri 57



analizado hasta aqui muestran la existencia de diversos mecanismos rituales que
permiten la transformacién de los seres humanos en divinidades, el anlisis de cada
uno de ellos seria sin duda un aporte de gran importancia para el entendimiento del
punto de vista de los pueblos indigenas sobre el mundo y los seres que lo habitan:
humanos, dioses, y antepasados. El campo queda abierto. +

Bibliografia

Benciolini, Maria, 2014, Iridiscencias de un mundo flovido. Estudio sobre relacionalidad y
ritualidad cora, tesis doctoral, Instituto de Investigaciones Antropoldgicas, Universidad
Nacional Auténoma de México, México.

Coyle, Philip Edward, 1997, “Hapwan chinaka” (‘on the top of the Earth’) the politics and
history of public ceremonial tradition in Santa Teresa, Nayarit, México, tesis doctoral, The
University of Arizona, Tucson.

Gell, Alfred, 1998, Art and Agency. An Anthropological Theory, Oxford University Press,
Oxford.

Gutiérrez Arriola, Cecilia, 2007, “Misiones del Nayar: la postrera obra de los jesuitas en
la Nueva Espana Anales del Instituto de Investigaciones Estéticas, 91, pp. 31-68.

Gutiérrez del Angel Arturo, 2002, La peregrinacion a Wirikuta: el gran rito de paso de los
huicholes, Instituto Nacional de Antropolog1a e Historia, Universidad de Guadalajara,
México.

Gutiérrez del Angel Arturo, 2010, Las danzas del padre sol: ritualidad y procesos narrativos
en un pueblo del Occidente mexicano, UNAM, UAM, Colsan, Porria, México.

Gutiérrez del Angel Arturo, 2015, “Nombres, trances, ensofiaciones, el universo onirico
de los wixaritari”, Revista Euroamericana de Antropologia, 1, pp. 5-14

Houseman, Michael, 2004, “The Red and the Black. A practical experiment for thinking
about ritual”, Social Analysis, 48 (2), pp. 75-97.

Ishii, Miho, 2012, “Acting with Things. Self-poiesis, Actuality and Contingency in the
Formation of Divine Worlds”, HAU: Journal of Ethnographic Theory, 2(2), pp. 371-388.

Jauregui, Jesus, 2003, “El cha’naka de los coras, el tsikuri de los huicholes y el tamonachan
de los mexicas”, Flechadores de estrellas, Jests Jaureguiy Johannes Neurath coordinadores,
Conaculta-1naH, Universidad de Guadalajara; México, D.F. pp. 251-288.

Preuss, Konrad Theodor, 1912, Die Nayarit-Expedition. Textaufnahmen und Beobachtungen
unter mexikanischen Indianern 1. Die Religion der Cora-Indianer in Texten nebst Werterbuch
Cora Deutch, editorial Teubner, Liepzing.

Valdovinos, Ana Margarita, 2008, Les chants de mitote ndyeri. Une pratique discursive au
sein de laction rituelle, tesis doctoral en antropologia, Universidad de Paris X, Francia.
Viveiros de Castro, Eduardo, 1998, “Cosmological Deixis and Amerindian Perspectivism”,

The journal of the Royal Anthropological Institute, Vol 4, nim 3, pp. 469-488.

Viveiros de Castro, Eduardo, 2002, “O nativo relativo”, Mana, 8 (1), pp. 113-148.

58 Maria Benciolini



Notas

3

“w

Cuando no diversamente especificado, las traducciones de otros idiomas son mias.

“Mitote” es el término ndhuatl cominmente empleado para referirse a este tipo de rituales. En
cora mesefio, la palabra empleada es metinietaka que hace referencia al acto de danzar, (Bencio-
lini, 2014: 233) no obstante, hay que observar que en realidad cada uno de estos rituales tiene su
propio nombre.

En la figura del Rey Nayar se funden y sobreponen distintos personajes: el antepasado mitico,
asociado con el sol y quien le ensefio a los ndayeri el costumbre, Cristo, y los jefes de la resistencia
de los coras en contra de los espafioles (Benciolini, 2014).

La judea, o la armada de los judios, es un grupo de hombres que actia en Semana Santa: son los
encargados de perseguir al Nazareno, se relacionan con las fuerzas del inframundo y la transgresién
y se organizan jerdrquicamente de una forma que recuerda la de un ejército. Todo joven cora es
invitado a participar en la judea que, aunque no oficialmente, es considerada como un rito de
paso, ya que los participantes deben demostrar poder aguantar el hambre, la sed y el cansancio
en las marchas y coreografias que ejecutan a lo largo de la Semana Santa. Cuando una persona
se compromete con la judea tiene que cumplir por al menos cinco afios, al término de los cuales
puede o0 no renovar su promesa.

El dfa de la Santisima Trinidad es una fiesta movible que cae el domingo siguiente a Pentecostés,
que a su vez ocurre 50 dias después del domingo de Pascua.

Como se verd, las Malinches se asocian con divinidades femeninas. Entre los coras, la palabra
“Malinche” hace principalmente referencia a las protagonistas de las Pachitas, y para ellas no
existe una palabra cora correspondiente. No obstante, en términos mas genéricos, se usa la palabra
“Malinche” para designar los participantes femeninos de los rituales o de los grupos de danzantes:
se puede hablar, por ejemplo, de “Malinche del mitote” o de “Malinche de las urracas”. Entre los
coras nunca se ha observado que quienes llevan esta denominacién tengan alguna asociacién con
el personaje histérico de Malinche, o Malintzin, la mujer que fungié como intérprete de Herndn
Cortés.

“Emplearé el término ‘prototipo’ (de un indice) para identificar la entidad que el indice representa
visualmente (como icono, representacion, etcétera) o no visualmente. [...] No todos los indices
tienen un prototipo o ‘representan’algo diferente de ellos mismos” (Gell, 1998: 26).

La autora emplea la definicién “divine worlds” para referirse a “magical, divine, or sacred worlds
(Ishii, 2012: 371).

Los peregrinos que viajan a Wirikuta llevan consigo siempre las jicaras de sus dioses y antepasados,
por esta razén, también se conocen como jicareros.

”»

Una diosa entre nosotros: objetos y relaciones sociales en un ritual ndayeri 59



