
171Trace 70, cemca, julio 2016, págs. 171-181, ISSN: 0185-6286

E
V

E
N

T
O

S

Les 3 et 4 février 2016, le Secretaría de Cultura2 du 
gouvernement mexicain, l’Instituto Nacional de Antro-
pología e Historia (inah) et l’Instituto Nacional de 
Bellas Artes ont organisé, au musée d’Anthropologie 
de la ville de Mexico, deux journées de conférences et 
débats intitulés « Híbridos, el cuerpo como imaginario. 
Coloquio internacional sobre híbridos en el arte ». Cet 
événement a eu un succès notable ainsi qu’une forte 
affluence d’un public hétérogène. Au-delà du choix 
appréciable des intervenants, les organisateurs, les 
volontaires et les techniciens ont rendu possible une 
coordination logistique d’une qualité surprenante. La 
diffusion de l’événement a été garantie par le biais d’un 
blog, ainsi que par les réseaux sociaux. Pour ceux qui 
n’avaient pas la possibilité de se déplacer jusqu’au bois 
verdoyant de Chapultepec, un service de retransmission 
des vidéos en direct, ainsi que la possibilité de poser des questions par le biais du 
blog aux auditeurs « virtuels » étaient prévus. Une trace audio-vidéo de chaque inter-
vention a été mise en ligne à la fin de la manifestation, ce qui permet de continuer 
d’alimenter les réflexions.3 Une traduction simultanée a été mise à disposition par 
le biais de casques individuels, lors de l’intervention des commentateurs étrangers.

Híbridos, el cuerpo como imaginario. 
Coloquio internacional sobre híbridos  
en el arte1

Eva Carpigo

Ville de Mexico, 3 et 4 de février 2016

  *	Crédits : Coatlicue. Salle Mexica, Musée National d’Anthropologie, inah, Mexique. Photographie 
Michel Zabé, Jaca Book, Milan.

	 Extrait du livre : Matos Moctezuma, Eduardo, 2010, Arqueología del México antiguo, Mexique, 
Jaca Book SpA/inah, p.88.

Sculpture de la grande Coatlicue, 
femme à la jupe de serpents, déesse 
de la terre.*



Eva Carpigo172

	 De rayonnement international, ce colloque a permis de faire dialoguer des 
chercheurs latino-américains (Mexique et Argentine) et européens (France, Alle-
magne, Italie et Suisse). Les intervenants ont choisi d’articuler leurs réflexions 
autour des pièces de collections mexicaines,4 d’analyser les productions littéraires 
et l’art plastique-figuratif contemporain et réfléchir sur la notion d’hybride à partir 
d’une perspective sociologique, anthropologique et géographique. Deux artistes 
français Théo Mercier et ORLAN, ont présenté leur travail, souvent inspiré de 
l’esthétique amérindienne ou d’autres traditions culturelles. Dans les débats qui 
clôturaient les sessions, les réflexions se sont développées grâce aux questions 
évoquées par les auditeurs.

Introduction : la problématique  
de l’hybride et la transdisciplinarité

Cette manifestation semble être la première occasion internationale pour une 
réflexion interdisciplinaire autour de l’hybride, comme le souligne dans l’ouverture, 
le philosophe mexicain et directeur du Musée du Palacio de Bellas Artes, Miguel 
Fernández Félix. Une occasion précieuse pour tisser des liens conceptuels autour de 
la notion de mondialisation, métissage et hybridité, souligne ce dernier, anticipant 
les discussions soulevées par les sociologues lors de la deuxième journée du colloque.
	 La suisse Tatyana Franck, directrice du Musée de l’Élysée (Lausanne, Suisse), et 
co-organisatrice de l’événement, évoque ensuite la naissance du mouvement Dada 
il y a 100 ans (1916), comme un moment important de valorisation artistique vers 
la notion et la conception d’une figuration hybride. L’hybride : un réflexe, un double 
de l’humain ? Ou bien une manière d’appréhender l’humain, comme le laissait 
entendre le biologiste Charles Darwin ? Tatyana Frank nous suggère d’observer les 
traditions cosmologiques mésoaméricaines, dont les vestiges nous laissent entrevoir 
la popularité de la figuration hybride, notamment celle d’homme-animal. De même, 
dans les représentations figuratives des anciens égyptiens ou grecs, ainsi que chez 
les peuples asiatiques ou amérindiens, les hybrides sont des figures récurrentes.  
Réfléchir sur l’hybride nous permettrait, selon Franck, d’analyser ces mouve-
ments de recherche du dépassement des catégories établies. La notion d’hybride 
nous projette vers l’exploration de l’inconnu, c’est-à-dire vers le(s) possible(s). 
La culture artistique contemporaine, depuis les films de science-fiction (tels que 
X‑men ou Harry Potter) jusqu’aux bandes dessinées mangas, réévaluent les capacités 
métamorphiques des personnages impliqués dans ces histoires.



Híbridos, el cuerpo como imaginario. Coloquio internacional sobre híbridos en el arte 173

	 Valentine Losseau, chercheuse française rattachée au Centre d’Études Mexi-
caines et Centraméricaines umifre 16, cnrs-mae (cemca), co-organisatrice de la 
manifestation, pose les conclusions de la session introductive. Losseau rappelle que 
la fascination pour l’hybride a toujours été présente dans les différentes époques et 
cultures. Elle évoque les exemples des guerriers-jaguars amazoniens, les dragons 
médiévaux, les sirènes Mami-Wata du vaudou ou encore le serpent à plumes tol-
tèque. Valentine Losseau s’interroge sur la manière d’établir des catégories afin de 
classer et d’étudier les représentations autour de ces êtres hybrides. Entre familiarité 
et inquiétudes provoquées par des figures telles que le minotaure et les sirènes 
des contes et légendes, ces images évoquent la nécessité d’adopter une approche 
complexifiante. Évoquant l’exemple du Sphinx « symbole même du symbolisme », 
Losseau nous rappelle que l’hybride nous interpelle tant par sa figuration que par 
les énigmes qu’il nous renvoie. Elle nous propose d’accepter, en conclusion, le défi 
de dépasser cette « dissonance cognitive » que provoquent les hybrides dans nos 
entendements, à cause de leurs propriétés métamorphiques et/ou composées.

Du Batman mésoaméricain aux fusions chamaniques  
des populations huicholes

En ouverture de la manifestation, dans la session Archéologie de l ’image hybride, 
l’illustre archéologue mexicain Eduardo Matos Moctezuma commente une série 
de pièces issues des feuilles mésoaméricaines, dont la symbologie est complexe et 
riche. On y trouve par exemple la représentation statuaire de la déesse de la terre 
Coatlicue (« celle avec la jupe de serpents »): une figure anthropomorphe décapitée 
de laquelle sortent deux serpents. Comme deuxième exemple Matos Moctezuma 
nous présente le dieu Quetzalcoátl, incarné par le serpent à plumes (hybridation 
de la terre – le serpent – et de l’air – l’aigle –). Ces représentations statuaires d’êtres 
divins décèlent une sacralité de par la particularité de leur hybridation entre une 
figuration anthropomorphe et des caractères animaux.
	 Il semblerait donc que l’hybridation ait représenté pour les populations préhis-
paniques (nahua et maya) la présence d’une créature ou d’un principe surhumain. 
Ces mêmes populations évoquent dans leurs textes sacrés, dans le Popol Vuh par 
exemple, le principe d’hybridation comme étant au centre de leur mythologie, 
l’humain ayant été créé par les dieux à partir du maïs. Enfin, Matos Moctezuma 
s’arrête sur la présentation d’une impressionnante statue d’« homme-chauve-
souris » : figure anthropo-zoo-morphe affichant un corps anthropomorphe avec 



Eva Carpigo174

une tête et des pattes de chauve-souris. L’importance de la chauve-souris dans les 
cultures mésoaméricaines est attestée par une légende selon laquelle la chauve-
souris mythique « mord le clitoris d’une déesse, lequel se met à saigner ce qui donne 
commencement au cycle de la menstruation et de la fertilité ».
	 De cette introduction jaillissent les interrogations du public questionnant 
d’abord cet ancêtre mésoaméricain du Batman moderne : y aurait-il un lien entre 
les représentations traditionnelles fantastiques et les imaginaires évoqués par la 
science-fiction actuelle ? Quelle place les cultures donnent-elles à l’hybride au 
sein des panthéons légendaires ? Faut-il comprendre, comme l’évoque quelqu’un 
dans le public, que l’hybride dans l’antiquité était tout simplement le fruit de la 
fantaisie bouillonnante et hallucinée de quelque artiste excentrique ? Ou bien, 
s’agissait-il du travail d’artisans au service de prêtres-chamanes qui se proposaient 
de transmettre des injonctions ésotérico-religieuses à leur peuple ?
	 Malgré l’habile effort et la perspicacité des archéologues, les interprétations 
divergent et s’enchevêtrent ; autour de la question de l’hybride semble transparaître, 
encore aujourd’hui, le mystère.
	 Plus les discussions avancent, plus le problème acquière des connotations 
épistémologiques : face à ces représentations, observons-nous objectivement des 
hybrides ? Qu’est-ce qu’un hybride ? Y a-t-il une définition d’hybride universelle 
et intemporelle, ou faut-il complexifier cette notion ? Pouvons-nous en rester à 
l’idée que l’hybride se configure comme un mélange de deux – ou plus – types de 
morphologies des différentes espèces ? Selon le dictionnaire de la Centre National 
de Ressources Textuelles et Lexicales l’hybride serait un être ou un produit issu de 
l’union entre des « éléments de différentes natures ».5

	 Face à ce constat, il semble insuffisant de penser à l’hybride comme un 
« mélange » entre espèces animales ; il s’agirait aussi d’un mélange entre les genres 
ou, plus généralement, entre des êtres de différentes « natures ».6 L’hybride nous 
confronte donc aussi au concept de naturalité et d’artificialité. Qu’est-ce qui peut 
être considéré comme similaire, et comme différent au sein des différentes cos-
mologies ? Qu’est-ce qui peut être considéré comme naturel, comme artificiel ou 
construit ? Assimilable à l’artefact, l’hybride semble évoquer dans nos esprits un 
dérangeant mais fascinant sens de la dissonance.
	 Suivant ce raisonnement, l’ethnologue allemand Johannes Neurath tient à 
souligner la nécessité de relativiser ce sentiment d’étrangeté face à l’imaginaire 
hybride ; ce dernier ne semble pas autant déranger les sociétés huicholes auxquelles il 
s’est intéressé (populations établies dans la Sierra Madre Occidental, dans les États 
mexicains de Nayarit, Jalisco, Zacatecas et Durango). La pensée chamanique est 



Híbridos, el cuerpo como imaginario. Coloquio internacional sobre híbridos en el arte 175

une habituée des passages entre les mondes, entre les espèces, du dialogue avec 
les esprits, les animaux, les plantes. S’identifier à l’autre, sans se transformer en 
l’autre : voici la stratégie de survie huichol qui s’appuie sur une philosophie apprise 
et transmise dans la tradition et pratiquée jusqu’à nos jours.
	 Se mettre dans la peau de l’autre, un message d’empathie lancé aux Européens 
barricadés derrière leurs frontières imaginaires – et mentales – d’après Johannes 
Naurath. Faisant allusion à l’actuelle « crise migratoire » Naurath pointe la résur-
gence des sentiments xénophobes d’extrême droite en Europe. Il s’agirait là d’un 
défaut culturel qui empêcherait de concevoir le rapprochement, l’échange et la 
contamination de « l’autre » comme un enrichissement. En Europe, nous tendrions 
toujours à souligner ce que l’ « autre » « nous » enlève, au lieu de reconnaître ce que 
l’autre « nous » apporte. Aurions-nous quelque chose à apprendre de la « philoso-
phie » chamanique des populations autochtones à ce propos ?

Entre tensions et syncrétismes, le prisme complexe  
des sociétés hybrides

Certains intervenants ont proposé de questionner l’hybride à partir de la philoso-
phie et de l’anthropologie, en se référant aux enjeux auxquels sont confrontées les 
sociétés contemporaines. Un des défis les plus importants serait celui de comprendre 
les enjeux liés aux dynamiques d’hybridation des cultures. Ce mouvement semblerait 
s’accentuer depuis le tournant de la mondialisation. Les auteurs ont tous cherché à 
complexifier l’imaginaire d’une évolution linéaire, propagée autrefois par les théories 
évolutionnistes. L’exigence de reconnaître la complexité de ces phénomènes, semble 
être soutenue par l’adoption d’une approche méthodologique interdisciplinaire.
	 Reconnaître l’hybride, pratiquer l’hybride, vivre l’hybride équivaudrait donc, 
selon le philosophe argentin Nestor García Canclini à faire honneur à la vie. L’hybri-
dation devrait être entendue comme principe vital, intrinsèquement humain et en 
perpétuelle transformation. « L’hybridation est un procédé nécessaire à la culture », 
déclare Canclini. « Chaque culture a des différences en son sein, et il faut négocier 
entre ces différences pour vivre ensemble. Bien évidemment ce processus a lieu 
beaucoup plus fréquemment dans la modernité et dans le monde contemporain » 
poursuit-il. Canclini souligne que ce métissage des cultures ne fait que reproduire 
à une échelle macro ce qui advient au sein des cultures mêmes, lesquelles seraient 
déjà un ensemble constitué par des apports mutuels et multiples. Les cultures 
contemporaines sont foncièrement hybrides car différentes en leur intérieur ; prôner 



Eva Carpigo176

un purisme de sorte à éviter les contacts potentiellement « contaminants » – ceux 
avec d’autres cultures – serait inutile, voire illusoire.
	 « Vivre ensemble », convivir, implique donc le fait d’accepter les différences. 
Adopter une certaine flexibilité interculturelle constituerait, selon Canclini, 
une véritable clé pour exister. Ces concepts ont été développés au sein de son 
essai Culturas híbridas (1990). Cet essai pointe notamment la nécessité de concevoir 
l’hybridité, l’interculturalité, comme moyen de résoudre ou d’éviter les conflits et 
les guerres entre cultures. Le syncrétisme, au-delà du métissage, serait une notion 
intéressante pour Canclini car elle prône l’adhésion simultanée à différentes 
croyances, un outil pour se situer autrement dans la société globale. L’hybrida-
tion syncrétique pourrait être aussi, selon cet auteur, un moyen de résistance aux 
fondamentalismes.
	 La sensibilité de Nestor Garcia Canclini s’applique particulièrement à l’analyse 
des villes, des centres urbains. Ces derniers seraient en évolution perpétuelle, ainsi 
contraignant les individus à suivre le cours par des stratégies d’adaptation, de chan-
gement, de syncrétismes et de superpositions culturelles. S’appuyant sur les études du 
géographe David Harvey, qui s’est penché depuis les années 90 sur ces thématiques,7 
Canclini rebondit sur la nécessité de rendre compte en sciences humaines et sociales 
de la dynamique complexe qui investit les villes contemporaines. Cette dynamique 
est composée par des conflits, des séparations, ainsi que des mariages fusionnels, des 
rencontres, des échanges et des emprunts qui d’une manière générale peuvent être 
emblématiques. Selon Canclini, les métropoles contemporaines constitueraient donc 
les nouveaux ports du monde, dont la structure « polycentrique », inclurait plusieurs 
centres et plusieurs périphéries.
	 Considérant l’étymologie de la notion d’hybride, le philosophe mexicain 
Raymundo Mier nous rappelle que selon la philosophie et la philologie l’hybride 
représente la rupture avec la continuité du discours. Dans ce sens, l’hybride casse 
une certaine esthétique monolithique se portant comme symbole de nouveauté, 
de créativité, de liberté et de subversion. L’hybride, selon Mier, pourrait donc s’ériger 
comme un nouveau mode de signification, irréductible aux termes de comparaison 
ou de confrontation. Mier coïncide avec Canclini quand il affirme que l’hybridité est 
un caractère intrinsèque de la création culturelle. Chaque culture est et a toujours 
été d’une certaine forme hybride, et c’est proprement par ce caractère hybride des 
cultures, qu’il est possible de penser ces transformations. C’est dans le caractère 
hybride que réside plus généralement la dimension créatrice de la culture même.
	 La relation avec l’autre et la co-création de mondes originels et fusionnels, 
résume selon Mier le sens de la vie humaine. ¿Por qué estamos vivos? Porque nuestra 



Híbridos, el cuerpo como imaginario. Coloquio internacional sobre híbridos en el arte 177

vida pasa por vivir con otros.8 Aussi, les dynamiques d’identité et d’identification 
avec l’altérité (l’otredad) sont des éléments fondamentaux, constitutifs de la 
vie, entendue comme tension mais aussi comme impulsion vitale, ludique, dyna-
mique, relationnelle. Le sujet se trouverait donc en coprésence analogique avec 
l’autre, expérimentant un changement personnel dû au contact avec l’autre, tout 
en restant un, unique.
	 La rénovation de l’un passe donc forcément par la corruption de sa forme 
présente. Raymundo Mier développe donc cette notion particulière d’esthétique 
hybride qui s’appuie sur une analyse des phases structurelles des rituels mêmes (en 
citant les ethnologues Victor Turner et Edmund Leach). La rupture et l’intégra-
tion sont souvent deux moments successifs et cycliques dans un rituel qui mettent 
en dialogue les moments de l’intégration d’un ordre établi avec des moments de 
subversion de ce même ordre.

Art, création et imitation des formes hybrides

Le critique d’art français Raphaël Cuir dans la session « Hybrides contemporains. 
Créer l’impossible, exposer l’inclassable », déclare que la nature même est une 
provocation ou bien même une incitation à inventer des formes, à créer d’autres 
combinaisons possibles. Les artistes utilisent souvent l’hybride pour « donner 
une force visuelle à des idées ». L’art contemporain, comme dans le cas de la série 
Self-Hybridations de l’artiste Orlan, se sert aussi bien d’hybridations techniques, 
comme l’union entre peinture et photographie, au-delà de l’hybridation des repré-
sentations. Poursuivant sur le travail d’Orlan, cette artiste a choisi de se confondre 
dans un portrait superposé avec le cliché d’un chef amérindien du xixème siècle. 
Hybridations de portraits, d’esthétiques et de genres, émergent du travail d’Orlan, 
parfois de manière évidente, d’autres fois de manière plus subtile ; la critique d’art 
s’intéresse à analyser les éléments d’une œuvre afin de déceler ses particularités 
pour traduire au public la complexité d’un choix figuratif donné.
	 L’artiste française Orlan rebondit, dans la conférence de clôture, sur les 
motivations qui l’ont amenée à développer et à approfondir, tout au long de son 
parcours artistique, la notion d’hybride. D’une part, depuis les années 70, Orlan 
expérimente dans ses performances le contact avec l’autre, et cela de manière 
parfois choquante (comme dans la performance Le baiser de l ’artiste). « La relation 
entre deux choses, entre deux personnes, c’est une hybridation », déclare-t-elle au 
début de sa conférence. D’autre part, Orlan fait de son corps et de l’image de son 



Eva Carpigo178

corps un terrain d’expérimentation, de changement, d’intervention et de mise en 
scène de démarches d’hybridation, ou plutôt de changement de soi.
	 Dans sa production artistique, Orlan utilise différentes techniques (peinture, 
chirurgie esthétique, vidéos, échanges de matériaux biologiques) presque toujours 
engageant son corps ou son portrait. Artiste emblématique, Orlan inspire souvent 
les réflexions académiques autour du corps transformé. Dans son Art Charnel, et 
plus précisément dans la performance La réincarnation de Sainte Orlan, l’artiste 
choisit d’utiliser la chirurgie esthétique comme moyen de transformation de soi. 
L’enjeu performatif ne se limitait pas seulement au fait de diriger les interventions 
qu’elle subissait dans le bloc opératoire (Orlan, éveillée, dictait au chirurgien quelle 
action faire, à quel moment, etc.) ; l’enjeu performatif consistait aussi à ouvrir le bloc 
opératoire au public, et au-delà de ça, de retransmettre en direct ces interventions 
en visio-conférence au public des galeries d’art dans différents endroits du monde.
	 Selon les mots d’Orlan, le travail sur le corps implique toujours deux dimen-
sions fondamentales : l’intime et le social. Dans ce sens, elle soulève dans ses per-
formances la dialectique de tension entre la volonté de l’individu de se mettre à 
l’épreuve avec soi-même, en défiant parfois les imaginaires collectifs. L’importance 
de cette démarche critique qui émerge de son discours, se reflète dans toute son 
œuvre. Cette dernière défie toujours les limites de l’acceptable, les frontières du 
politiquement correct, et parfois même de l’ « humainement correct ».
	 L’engagement d’Orlan dans l’art contemporain, et dans la performance char-
nelle, lui a fait comprendre la nécessité de parler d’identité dans ses acceptions 
multiples et complexes : à cette occasion, Orlan réaffirme donc que si « le Je est 
un Autre » « Je ne suis pas, Je Somme(s) ». L’identité d’ Orlan est donc nomade et 
s’affirme dans l’hybridation corporelle, considérant qu’elle s’est fait implanter dans 
la mâchoire un os de bœuf, et essaye d’hybrider ses cellules à celles d’animaux (Le 
Manteau d’Arlequin).
	 Pour Orlan, la fascination pour l’hybride est associée à celle pour le style 
baroque, dans lequel apparaissaient des « monstres » et une multiplicité de formes 
expressives, regroupées et superposées. Orlan s’intéresse donc à ce concept, 
hybridant ses portraits à ceux d’Amérindiens, d’Africains, d’Asiatiques. Dans ce 
sens, l’intérêt d’ Orlan pour l’anthropologie et pour l’histoire de l’art traditionnel 
mexicain n’est pas nouveau. L’artiste s’est rendue à plusieurs reprises au Musée 
d’Anthropologie de Mexico pour étudier ses pièces (masques olmèques et aztèques ; 
crânes déformés), intérêt qui s’est traduit dans la production de figurations hybrides 
de ces représentations préhispaniques avec ses portraits.



Híbridos, el cuerpo como imaginario. Coloquio internacional sobre híbridos en el arte 179

	 Jean Hubert Martin, conservateur d’art français et ex-directeur du Centre 
Pompidou ainsi que du Musée National d’Art Moderne de Paris, souligne la 
« tendance de l’être humain de se saisir d’êtres et de choses qui sont différents de 
lui-même ». Les hybrides sont souvent des chimères, c’est-à-dire des mélanges entre 
hommes et animaux. De fait, poursuit-il, dans plusieurs cultures l’homme se sent 
proche de l’animal et de la nature en soi ; en s’hybridant avec ces éléments il vise à 
obtenir leur force, leurs propriétés, leurs qualités. Ce mélange d’images s’applique 
également à l’appropriation d’éléments de notre environnement, établissant ainsi 
une espèce de collage figuratif, résultat de la découverte de l’autre, du différent.
	 L’anthropologue italien Carlo Severi, qui s’est intéressé aux questions de l’image 
et de la mémoire sociale, présente un exposé intitulé : « L’espace chimérique, percep-
tions et projections dans les regards ». Dans sa contribution, Severi s’interroge sur 
la projection de l’image et sur ses traits essentiels, dont la juxtaposition donnerait 
origine à différentes représentations de la forme, laissant apparaître finalement une 
forme invisible, un potentiel. Severi se propose donc de cerner les représentations 
chimériques dans l’appréhension du multiple et du complexe, lesquels sont des 
caractères intrinsèques du concept d’hybride. Serait-ce là l’image de la chimère 
typique des sociétés occidentales ? Est-il juste de réduire les représentations 
hybrides non occidentales à de simples productions fantastiques ? Severi continue 
en affirmant que la chimère pourrait se représenter à partir de trois points de vue : 
le morphologique, le logique et l’esthétique. Par ce biais, Severi développe son 
exposé autour de l’entendement de l’œuvre d’art qui, dans tous les cas, évoque des 
mondes invisibles de représentations.
	 L’artiste français Théo Mercier nous fait part de son travail, en présentant les 
photographies de ses sculptures. Au-delà de la virtuosité du façonnement artis-
tique, ce qui intéresse le plus cet artiste, c’est le croisement entre une représentation 
vivante et un objet usuel. Face à la nécessité pour l’artiste de créer des hybrides, il 
commente : « Si toutes ces créations hybrides existent, c’est qu’elles répondent à une 
nécessité, un peu ancestrale, de réinventer le réel, lequel a ses limites ». L’hybride 
dans l’art contemporain serait donc un moyen pour poser des (ou d’autres) ques-
tionnements.
	 L’ethnologue mexicain Adolfo Mantilla, dont la pensée se développe autour 
de l’anthropologie de l’art et de l’image, nous parle de l’importance de la relation 
entre l’être humain et les autres êtres vivants. Cette relation, selon Mantilla, se 
structure par des mécanismes de contradiction. Les représentations d’êtres com-
posés (hybrides) nous font toujours penser à des modifications volontaires ; autre-
ment dit : « au-delà de l’objet hybride il y a une volonté discursive, de transmission 



Eva Carpigo180

d’un discours d’ordre esthétique, politique, idéologique ». Les différents horizons, 
mésoaméricain, mésopotamiens, européens, font tous référence à ces stratégies de 
communication. En ce sens, la dimension anthropologique nous donne des outils 
pour penser l’hybride et pour analyser ses composants.
	 De la même manière, les jeunes générations, comme celle du fils de cinq ans 
du Docteur Mantilla, peuvent déjà interroger leurs parents autour des concepts 
d’androïdes ou d’aliens : comment expliquer à un enfant de cet âge ce qu’est un 
hybride ? L’hybride, conclut Mantilla, correspondrait au rêve de ce que l’on pourrait 
être. Dans ce sens, au-delà de la réalité, l’hybride serait une projection fantastique, 
une aspiration, un rêve, une utopie qui peut être approchée grâce aux potentialités 
techniques et figuratives à disposition de l’artiste.
	 Ainsi, l’hybride comme rêve d’évolution ou de fusion avec « l’autre », prendrait 
consistance grâce aux moyens que l’homme se donne pour y accéder. Cet effort de 
chercher à comprendre ce qui nous est étranger se couple donc aussi probablement 
au besoin et au désir de donner corps à la substance la plus refoulée de nos propres 
fantasmes.

Conclusion

Antonio Saborit, directeur du Musée d’Anthropologie, hôte de la manifesta-
tion, conclut avec un discours évoquant les différentes déclinaisons par lesquelles le 
concept d’hybride a été traité dans les différentes interventions. En interrogeant 
les limites de la vie et des arts, l’hybride « est une expérience physique qui impose  
des altérations et affirme l’instabilité ou la liquidité du solide ». À la lumière de 
ce qui a été dit tout au long du colloque, une nouvelle lecture de l’hybride s’im-
pose maintenant dans notre temps, poursuit-il. Est-il possible de donner un ordre 
au désordre apparent, que ce soit dans les productions artistiques ou dans l’analyse 
des sociétés « hybrides » ? Oui, affirme Saborit, souhaitant que ces réflexions puissent 
se poursuivre autour du même sujet.
	 Le colloque Hybrides, le corps comme imaginaire. Colloque international autour des 
hybrides dans l ’art restera dans la mémoire collective comme un exemple d’inter-
disciplinarité réussi. On a écouté la voix d’académiciens, d’artistes, d’étudiants 
et d’autres membres de la société civile, permettant la rencontre entre plusieurs 
horizons culturels et de pensée.
	 Malgré le fait qu’elles n’aient pas été évoquées explicitement, deux grandes 
expositions artistiques sont prévues à la suite de cette manifestation, autour de 



Híbridos, el cuerpo como imaginario. Coloquio internacional sobre híbridos en el arte 181

la notion d’hybride : une en France et l’autre au Mexique, en 2017 et en 2018. 
Nous attendons avec impatience la suite de cet événement qui marque un heureux 
exemple de coopération scientifique internationale. Il ne me reste qu’à souhaiter 
à l’équipe scientifique et organisatrice de remporter le succès que ce projet laisse 
présager.

Liens externes

Pour en savoir plus sur le Colloque: 
	 http://museopalaciodebellasartes.gob.mx/micrositios/hibridos/
Contient les vidéos de toutes les conférences en espagnol:
Le site de l’Institut National d’Anthropologie et d’Histoire contient des images de 

l’homme-chauve-souris et des hommes de maïs:
	 http://inah.gob.mx/images/boletines/2016_030/demo/#img/foto7.jpg
Pour en savoir plus sur Théo Mercier: http://theomercier.com/
Performance: “Nowhere bodies”: http://theomercier.com/projet/id/62
Pour en savoir plus sur Orlan: http://www.orlan.eu/

Notas

  1	 « Hybrides, le corps comme imaginaire. Colloque international autour des hybrides dans l’art ».
  2	 Ministère de la Culture.
  3	 Vous trouverez les enregistrements dans le lien suivant : https://www.youtube.com/playlist? 

list=PLrCDRHBaJg-RUYE3Duzy3tqNuoGRGs0oS
  4	 Notamment celles du « Museo de Antropología » et du « Museo del Templo Mayor ».
  5	 cnrtl sur http://www.cnrtl.fr/definition/hybride
  6	 Le rappel au concept grecque de phýsis est mis en avant par l’ethnologue Adolfo Mantilla au sien de 

la discussion Híbridaciones subversivas. Culturas y sistemas de signos en las dinámicas contemporáneas.
  7	 Notamment analysant la ville de New-York, David Harvey la décrit comme un complexe « à la 

fois naturel et social, réel et fictif », selon Erik Swyngedouw, dans : “The City as a hybrid. On 
Nature, Society and Cyborg Urbanization” Sur le site: researchgate.net

  8	 Traduction : « Pourquoi sommes-nous vivants ? Puisque notre vie passe par vivre avec les autres ».

http://museopalaciodebellasartes.gob.mx/micrositios/hibridos/
http://inah.gob.mx/images/boletines/2016_030/demo/#img/foto7.jpg
http://theomercier.com/
http://theomercier.com/projet/id/62
http://www.orlan.eu/
https://www.youtube.com/playlist?list=PLrCDRHBaJg-RUYE3Duzy3tqNuoGRGs0oS
https://www.youtube.com/playlist?list=PLrCDRHBaJg-RUYE3Duzy3tqNuoGRGs0oS
http://www.cnrtl.fr/definition/hybride



