
 

 

Tópicos del Seminario, El giro afectivo en la fenomenología II, núm. 49, enero-junio 2023, pp. 35-52 

Artículos 

Sobre la distinción entre Stimmung y sentimientos existenciales:  

la relevancia de los casos psiquiátricos 

On the Distinction between Stimmung and Existential Feelings:       

The Relevance of Psychiatric Cases 

De la distinction entre Stimmung et sentiments existentiels :  

la pertinence pour les cas psychiatriques 

 
Marcelo Vieira Lopes 

Universidade Federal de Santa María 

 

marcelovieiralopes16@gmail.com 

 
Traducción de César Pineda Saldaña 

 

 
 

Resumen 

Debates recientes en filosofía, psicología y ciencias cognitivas han enfatizado el papel de las emociones como 

constituyentes del sustrato básico de nuestra vida afectiva. La investigación fenomenológica contemporánea, 

en particular, ha abordado la dimensión experiencial de las emociones y su relación con cuestiones ontológicas 

y taxonómicas. Este trabajo busca contribuir a dicho debate con la presentación de una distinción entre la noción 

de Stimmung, de Heidegger, y la de sentimientos existenciales, de Ratcliffe. Como los Stimmungen de 

Heidegger, los sentimientos existenciales determinan cómo se encuentra uno mismo en el mundo. En algunos 

casos, sin embargo, el mundo puede parecer irreal, distante, permeado por una profunda desesperación. Mi 

principal objetivo es, por tanto, clarificar la relación entre estas categorías descriptivas, apelando a la 

descripción de trastornos psiquiátricos. Presento razones taxonómicas, conceptuales y metodológicas para 

distinguir Stimmung de sentimientos existenciales. 

Palabras clave: Sentimientos existenciales; Heidegger; psiquiatría 

 

Abstract 

Recent debates in philosophy, psychology and cognitive sciences have emphasized the role of emotions as 

constituents of the basic substrate of our affective life. Contemporary phenomenological research, in particular, 

has addressed the experiential dimension of emotions and their relation to ontological and taxonomic issues. 

This paper seeks to contribute to that debate by presenting a distinction between Heidegger’s notion of 

Stimmung and Ratcliffe’s notion of existential feelings. Like Heidegger’s Stimmungen, existential feelings 

determine how one finds oneself in the world. In some cases, however, the world can seem unreal, distant, 



36  Marcelo Vieira Lopes 

 

Tópicos del Seminario, El giro afectivo en la fenomenología II, núm. 49, enero-junio 2023 

permeated by deep despair. My main goal is therefore to clarify the relationship between these descriptive 

categories by appealing to the description of psychiatric disorders. I present taxonomic, conceptual and 

methodological reasons for distinguishing Stimmung from existential feelings 

Keywords: Existencial feelings, Heidegger, Psychiatry. 

 

Résumé 

Des débats récents en philosophie, en psychologie et en sciences cognitives ont souligné le rôle des émotions 

comme constituant le substrat de base de notre vie affective. La recherche phénoménologique contemporaine, 

en particulier, a abordé la dimension expérientielle des émotions et leur relation avec les questions ontologiques 

et taxonomiques. Cet article cherche à contribuer à ce débat en présentant une distinction entre la notion 

de Stimmung de Heidegger et la notion de sentiments existentiels de Ratcliffe. Comme les Stimmungen de 

Heidegger, les sentiments existentiels déterminent notre manière de se trouver dans le monde. Dans certains 

cas, cependant, le monde peut sembler irréel, distant, imprégné d’un profond désespoir. Mon objectif principal 

est donc de clarifier la relation entre ces catégories descriptives en faisant appel à la description des troubles 

psychiatriques. Je présente des raisons taxonomiques, conceptuelles et méthodologiques pour distinguer la 

Stimmung des sentiments existentiels. 

Mots-clés : Sentiments existentiels, Heidegger, psychiatrie. 

 

 
 

 

Introducción: la afectividad en la fenomenología existencial 

 

El debate sobre la naturaleza y función de las emociones ha sido siempre un tema de interés 

desde el comienzo del movimiento fenomenológico. Debido a su intrínseca conexión con 

otros estados intencionales, así como a su marca persistente en la experiencia humana, las 

emociones fueron tratadas virtualmente por todos los fenomenólogos clásicos. Más 

recientemente, la llamada segunda ola del redescubrimiento fenomenológico de las 

emociones ha puesto una considerable atención en estos fenómenos, basada especialmente 

en la interacción entre la filosofía analítica de la mente y las ciencias cognitivas no 

representacionalistas y empíricas (Szanto y Landweer, 2020). 

Fenomenológicamente hablando, la “afectividad” engloba múltiples fenómenos unificados 

por la característica fundamental de no ser reductibles a estados mentales. Por otro lado, el 

amplio rango de fenómenos afectivos vincula las experiencias del cuerpo, del sí mismo y del 

mundo (Fuchs, 2013a, p. 612). Esta postura contrasta notablemente con la perspectiva 

convencional de la filosofía de la mente y de la psicología, la cual localiza dentro de nuestra 

cabeza todos los estados mentales, incluyendo las emociones. Por lo tanto, “emoción” o 

“afectividad” son términos generales para cubrir una variedad de fenómenos como 

emociones pasajeras, estados de ánimo, afectos, pasiones, atmósferas afectivas, etcétera. 

(Fuchs, 2013a; Szanto y Landweer, 2020). Otro rasgo distintivo del enfoque fenomenológico 

de la afectividad es el reconocimiento de la llamada tesis fundacional sobre la relación entre 



Sobre la distinción entre Stimmung…  37 

 

Tópicos del Seminario, El giro afectivo en la fenomenología II, núm. 49, enero-junio 2023 

estados afectivos y cognitivos, en al menos dos direcciones. Por un lado, autores como 

Brentano, Husserl, Pfänder y Stein sostienen que las emociones son actos intencionales 

dependientes de algunos actos no-emocionales de representación (Vorstellung) del objeto al 

que se apunta, como la percepción, memoria o imaginación, en los cuales subyace la 

posibilidad de una dirección intencional afectiva (Drummond, 2018; Ferran, 2015). Del otro 

lado, la tradición que va de Heidegger a Bollnow y Schmitz también se adhiere a la tesis 

fundacional, aunque invirtiendo el orden de la fundación. La idea básica en este caso es que 

cualquier acto representativo, proposicional o epistémico es un acto que depende de un 

estrato afectivo previo y más fundamental (Szanto y Landweer, 2020, p. 11). Me gustaría 

sugerir que esta postura también aparece en los debates contemporáneos de la fenomenología 

que tratan sobre la naturaleza de los sentimientos básicos pre-intencionales, como la noción 

de sentimiento existencial [existential feelings] en Matthew Ratcliffe (2005; 2008; 2015). 

Esta noción tiene grandes similitudes con el concepto heideggeriano de Stimmung,1 y este 

será el foco de atención del presente trabajo. Argumento que los sentimientos existenciales 

se basan en el mismo aspecto fundacional que la fenomenología existencial con respecto a la 

afectividad, aunque presenta un número importante de desarrollos conceptuales adicionales. 

La fenomenología existencial, caracterizada principalmente por la perspectiva propuesta por 

Heidegger en Ser y tiempo, presenta una aproximación por estratos a los fenómenos afectivos 

en los que una dimensión ontológica, la Befindlichkeit,2 fundamenta una dimensión óntica y 

concreta, denominada Stimmung. La noción de Befindlichkeit se relaciona con una estructura 

existencial e indica cómo un contexto dado es relevante para alguien.3 Encontrarse a uno 

mismo en un contexto significa habitar en un cierto Stimmung, el cual constituye nuestro 

pertenecer al mundo y determina los tipos de posibilidades para los cuales estamos abiertos. 

__________ 

1 En el habla cotidiana alemana Stimmung se usa para referirse a un estado anímico. Pero específicamente en la 

obra heideggeriana, diversos intérpretes coinciden en traducir Stimmung por temple anímico [N. del T.] 
2 Entre los traductores de Heidegger al castellano, José Gaos vertió Befindlichkeit por encontrarse (en sentido 

afectivo), mientras que Jorge E. Rivera prefirió disposición afectiva [N. del T.] 
3 La manera intuitiva de entender el término Befindlichkeit sería a partir de su sentido verbal en alemán: sich 

befinden, en el sentido de “sentirse de cierto modo”, o en el sentido de estar localizado, situado. Slaby (en 

prensa) sugiere que la traducción del término debería ser “contexto sensitivo”: la “afectividad” es más apropiada 

para referirse a la dimensión ontológica general; “temple” [attunement] en relación con sus instancias 

particulares; “disposición” [disposedness] a la lógica temporal del término; y “encontrarse” [findingness] para 

indicar la radical situacionalidad que Heidegger intenta comunicar con este término. En lo que sigue, optaré por 

la noción de “afectividad” para referirme a la dimensión general de la afectividad humana, distinguiéndola de 

sus concreciones ónticas, Stimmungen. Elijo mantener sin traducir el término Stimmungen la mayor parte del 

tiempo debido a la variedad de estados afectivos que abarca, como estados de ánimo, emociones, sentimientos, 

atmósferas afectivas (Golob, 2017). Pienso que la palabra “estados de ánimo” [moods], como sugieren las 

traducciones al inglés de Ser y tiempo, tanto la de Macquarrie y Robinson como la de Stambaugh, no dan cuenta 

de esa extensa variedad. A veces especifico esta noción a través del calificativo “temples [moods] 

heideggerianos” o “estados de ánimo pre-reflexivos”, cuando se trate de distinguirlos de estados reflexivos e 

intencionales. 



38  Marcelo Vieira Lopes 

 

Tópicos del Seminario, El giro afectivo en la fenomenología II, núm. 49, enero-junio 2023 

Estos concretos fenómenos ónticos son similares en estructura a los sentimientos 

existenciales de Ratcliffe. Pero a diferencia de los Stimmungen heideggerianos los 

sentimientos existenciales se refieren a los fenómenos afectivos pre-intencionales y 

corporales que estructuran la relación entre uno mismo y el mundo (Ratcliffe, 2008). Los 

sentimientos existenciales son, entonces, tanto un “sentimiento corporal” como una “manera 

de encontrarse uno mismo en el mundo” (Ratcliffe, 2008, p. 2). 

En las siguientes páginas me concentraré en la relación entre el concepto de Stimmung, en la 

tradición heideggeriana, y el concepto de sentimientos existenciales propuesto por Ratcliffe. 

¿Cuál es la relación entre estas categorías descriptivas? ¿Se refieren a los mismos 

fenómenos? ¿Cuál de las dos categorías es más fundamental? Y, probablemente más 

importante, ¿cuál es la principal diferencia entre Stimmungen y sentimientos existenciales? 

Después de esta breve introducción al tópico de la afectividad en la fenomenología 

existencial, me concentraré específicamente en la noción de afectividad en Heidegger (2). 

Posteriormente, presentaré el concepto de Ratcliffe de sentimientos existenciales, 

relacionándolos principalmente con los fenómenos psiquiátricos (3). Al final, propondré una 

confrontación entre ambos enfoques de la afectividad, con el objetivo de entender las 

relaciones entre estos dos conceptos y la aplicabilidad de cada uno (4). 

 

1. El sí mismo y la apertura de mundo: el concepto de Stimmung 

 

La interminable pregunta ontológica de Heidegger sobre el sentido del ser en Ser y tiempo 

conduce al análisis de un particular ente que “comprende” el ser.4 Tal análisis se basa 

principalmente en la identificación de estructuras que posibilitan las relaciones humanas 

significativas con los entes en general. Entonces Heidegger procede a identificar cuatro 

estructuras posibilitantes básicas de la existencia, o existenciarios, a saber, Befindlichkeit 

(afectividad), Verstehen (comprensión), Verfallensein (estado caído) y Rede (habla), que en 

conjunto constituyen la Sorge (cuidado), unidad temporal de nuestro ser-en-el-mundo 

(Heidegger, 1957). Algo digno de notarse es que dicha relación significativa con los entes no 

consiste en una simple tarea cognitiva, a través de su representación o conciencia en primer 

lugar (Elpidorou y Freeman, 2015a, p. 663). En lugar de esto, aquí la afectividad juega un 

importante rol. Como un componente constituyente de la apertura humana, la Befindlichkeit 

se refiere a la estructura que nos templa con respecto al mundo de una manera significativa. 

En relación con esta categoría ontológica encontramos sus manifestaciones concretas, 

Stimmungen, o los varios y específicos modos en que la existencia humana puede 

__________ 

4 A este ente que somos nosotros mismos, Heidegger lo denomina Dasein, lo cual, en palabras recientes de 

Kevin Aho (2019), no significa un organismo dotado de una mente cognitiva, ni un ente neuroquímico, sino 

una “actividad situada en el mundo, auto-interpretante” (pp. xii, 11). 



Sobre la distinción entre Stimmung…  39 

 

Tópicos del Seminario, El giro afectivo en la fenomenología II, núm. 49, enero-junio 2023 

relacionarse afectivamente con el mundo (Elpidorou y Freeman, 2015a, p. 663). Esta 

estructura tiene un aspecto similar a la “cara de Jano”, en la medida que revela las cosas en 

el mundo y al mismo tiempo es un modo de autoconciencia (Weberman, 1996; Slaby y 

Stephan, 2008; Goldie, 2000). Esto confirma la idea de Heidegger de que la afectividad 

humana no es solamente un adorno o coloración de la experiencia humana. Desde un punto 

de vista ontológico, la Befindlichkeit y su contraparte óntica, Stimmung, presentan tres 

aspectos centrales de la aperturidad humana: 1. Desocultan la existencia en su constitución 

arrojada (Geworfenheit); 2. Desocultan, al mismo tiempo, al mundo, a los otros y a nosotros 

mismos; 3. Muestran el hecho de nuestro ser afectado por entes intramundanos (Heidegger, 

1957, pp. 136-139). Estos tres rasgos ontológicos se manifiestan a sí mismos únicamente por 

medio de Stimmungen particulares, y como indica el primer rasgo ontológico, los 

Stimmungen particulares desocultan concomitantemente nuestra propia situación, a través de 

modos particulares de encontrarse a uno mismo en el mundo: “el Stimmung hace manifiesto 

cómo es uno mismo y cómo se encuentra”, afirma Heidegger (1957, p. 134). Además de ser 

siempre un aspecto presente de la existencia humana, nuestro ser, siempre templado por los 

Stimmungen, tiene al mismo tiempo una importante función epistémica, en la medida que 

modela e informa nuestra experiencia (pero también la restringe o distorsiona, cerrando 

aspectos importantes de la misma).5 Al dar forma a nuestras experiencias, los Stimmungen 

también dan acceso a experiencias valorativas, es decir, manifiestan nuestro encuentro con 

el mundo como importando de un modo o de otro.6 Es por ello que la afectividad en general, 

y los Stimmungen en particular, son tan importantes en nuestra constitución como el modo 

de actividad productora de sentido que somos nosotros mismos. Esencialmente, 

Befindlichkeit y Stimmungen vinculan al sí mismo y al mundo a través de este aspecto 

fundamentalmente afectivo: “El templamiento (Gestimmtheit) de la Befindlichkeit constituye 

existencialmente la apertura al mundo (Weltoffenheit) del Dasein” (Heidegger, 1957, p. 137). 

Sin embargo, diversas críticas se han centrado en algunos defectos del tratamiento 

heideggeriano de los fenómenos afectivos. Como afirma la introducción del reciente libro 

Heideger on Affect: “[Heidegger] no desarrolló con total claridad la distinción entre emoción, 

sentimiento, pasión, afecto y estado de ánimo […] lo cual hace su tratamiento de los 

fenómenos afectivos terminológicamente incongruente e inconsistente” (Hadjioannou, 2019, 

p. X). A pesar de los problemas terminológicos y del señalamiento de inconsistencia, el 

panorama completo presentado en Ser y tiempo nos permite acceder a la perspectiva 

__________ 

5 Para Heidegger, inclusive la aparente falta de una presencia emocional en la experiencia muestra, por el 

contrario, un modo muy especial de temple, a saber, el característico de la postura teorética (Heidegger, 1957, 

p. 138).  
6 Weberman (1996) presenta una descripción de la teoría heideggeriana de las emociones como “fuertemente 

cognitivista por naturaleza”, como dadoras de un carácter ineludiblemente desocultante de la experiencia 

humana, en la medida en que revelan, al mismo tiempo, “cosas sobre nosotros mismos, los otros y el mundo en 

general”. 



40  Marcelo Vieira Lopes 

 

Tópicos del Seminario, El giro afectivo en la fenomenología II, núm. 49, enero-junio 2023 

heideggeriana de las “emociones” ―en general entendida desde el enfoque de la tesis 

fundacional, la cual reconoce a la afectividad y sus instancias particulares como modos 

primordiales del encuentro con los entes, sobre lo cual se constituye posteriormente un orden 

mayor, el de los comportamientos epistémicos―.7 Al mismo tiempo, la filosofía de 

Heidegger sobre las emociones es notablemente compleja y requiere que empleemos 

distinciones conceptuales internas para dilucidarla ―distinciones que no pueden ser halladas 

en la obra de Heidegger―. De acuerdo con Golob (2017), deberíamos hablar en términos de 

una “superposición extensional” [extensional overlap] en el tratamiento heideggeriano de los 

fenómenos afectivos, en la medida de que no habla de emociones, afectos o pasiones, sino 

que enmarca toda la reflexión en términos de Stimmungen (Golob, 2017, p. 254).8 

Además, los Stimmungen son muy diferentes de las emociones en el sentido de que no se 

dirigen a algún objeto intramundano específico, sino que constituyen el contexto en el cual 

el encuentro con las cosas es experiencialmente posible. Citando a Heidegger: “El Stimmung 

ya ha desocultado, en cada caso, el ser-en-el-mundo como un todo, y hace posible en primer 

lugar el dirigirse uno mismo hacia algo” (Heidegger, 1957, p. 137). Desde esta formulación, 

el “mundo” equivale a un reino de fines prácticos, valores y metas. El mundo es un trasfondo 

significativo, dado siempre por sentado en nuestras actividades, y un espacio para potenciales 

actividades intencionales que enmarca todas nuestras experiencias, esencialmente abierto por 

medio de los Stimmungen. Tal rasgo pre-intencional de los Stimmungen fue subrayado 

posteriormente por Bollnow, al distinguir los Stimmungen fundamentales de otras emociones 

“más altas”, dirigidas intencionalmente. Mientras la ira, por ejemplo, consiste en sentir ira 

con respecto a algo, un estado general de alegría, por el otro lado, equivale a un estado 

comprensivo que hace posible diversas relaciones intencionales alegres (Bollnow, 2017, p. 

3). Basado en este rasgo fundacional de los Stimmungen, Bollnow afirma que la relación 

entre Stimmung y emoción no es una relación entre iguales, sino una relación de desarrollo: 

las emociones intencionalmente dirigidas solo surgen sobre este nivel básico, relacionado 

con nuestro sentimiento fundamental de la vida, al cual pertenecen los Stimmungen (Bollnow, 

2017). Pero como dije antes, al menos en Ser y tiempo las cosas no son tan claras, Stimmung 

equivale a la manifestación general de la vida afectiva en todas sus expresiones. Para 

__________ 

7 En una versión ligeramente diferente, Bollnow (2017) presenta el concepto de Stimmung como “el nivel más 

básico de la vida mental”. Desde esta perspectiva, los Stimmungen básicos se entienden como sentimientos de 

vida (Lebensgefühle), y se vinculan directamente con las funciones vitales de un ser humano, al modo de “la 

fundamentación más profunda de la vida” y como “la forma más simple y original en la cual la vida humana 

llega a conocerse a sí misma”. En este sentido, los Stimmungen no son solo una estructura antropológica 

necesaria, sino que también constituye la fundamentación de todos los niveles subsecuentes de la vida mental, 

estados dirigidos intencionalmente, como las emociones, por ejemplo, del mismo modo que en el enfoque de 

Heidegger. 
8 El concepto general de Stimmung se refiere a diversos estados afectivos, como los estados de ánimo pre-

reflexivos: angustia y aburrimiento, o emociones episódicas: el miedo y sus variantes, la esperanza, entre otros.  



Sobre la distinción entre Stimmung…  41 

 

Tópicos del Seminario, El giro afectivo en la fenomenología II, núm. 49, enero-junio 2023 

Heidegger, los ejemplos paradigmáticos de estados afectivos son la angustia y el 

aburrimiento, debido principalmente a su papel metodológico y transformativo. 

En algunos casos, sin embargo, es posible que la experiencia de nosotros mismos y del mundo 

se presente como fragmentada, irreal, distante o indiferente, permeada por una desesperación 

profunda, de una manera tal que incluso los casos más extremos de angustia o aburrimiento 

no logran capturar. Los casos psiquiátricos presentan aspectos de la experiencia que la 

terminología afectiva tradicional ―basada en nociones como estados de ánimo y 

emociones― no parece capaz de aprehender. 

 

 

2. El colapso del sí mismo y del mundo: el concepto de sentimientos 

existenciales 

El desacuerdo profundo entre la concepción de Heidegger sobre la afectividad y las 

investigaciones empíricamente orientadas sobre los estados de ánimo fue recientemente 

subrayado por Freeman (2014). En la actual psicología convencional, los estados afectivos 

son tratados como estados internos y subjetivos, que solo pueden ser inferidos a partir del 

comportamiento de un sujeto, su nivel de actividad, postura, expresiones faciales y el tono 

de voz (Freeman, 2014, pp. 451-2). Sin embargo, la postura de Heidegger indica que la 

apertura de nosotros mismos y del mundo depende de que sucedan Stimmungen previos, en 

oposición directa con respecto al enfoque psicológico de los estados de ánimo, de carácter 

internalista e inferencial. Por lo tanto, los Stimmungen o temples heideggerianos no son 

eventos privados, sino modos de sintonización con el mundo. Al reconocer el valor y el poder 

descriptivo de los temples heideggerianos, Freeman argumenta que “los enfoques 

contemporáneos sobre los estados de ánimo en psicología deberían tomar en serio estos 

señalamientos heideggerianos y usarlos al definir, estudiar, evaluar y bosquejar conclusiones 

sobre la naturaleza de los estados anímicos” (Freeman, 2014, p. 445).9 En otras palabras, hay 

varias indicaciones valiosas en la tradición fenomenológica existencial que podrían ser útiles 

para tratar con problemas empíricos. 

__________ 

9 Otros problemas relacionados con la investigación sobre los estados de ánimo en psicología consisten en lo 

siguiente: 1. No hay acuerdo sobre cómo difieren los estados anímicos de los afectos. Esta confusión depende 

notablemente de una confianza en los conceptos que tiene la psicología convencional sobre nuestra vida 

afectiva. 2. No está claro si los tests psicológicos son, de hecho, estados anímicos de prueba, debido a la falta 

de precisión conceptual. 3. El concepto operativo de estado anímico es estrecho y superficial, resumido en 

valoraciones positivas o negativas; el estado de ánimo aún implica una experiencia más amplia que va más allá de 

los estados de ánimo felices o tristes, muestran la necesidad de reconocer sus matices y fluctuaciones internas. 4. 

En relación con los ambientes experimentales de prueba, hay una tendencia a la atomización de los estados de 

ánimo, es decir, la separación del contexto ambiental en el cual suceden. 5. La mayoría de los experimentos 

descuidan la dimensión personal y reveladora de los estados de ánimo (Freeman, 2014, pp. 458-460). 



42  Marcelo Vieira Lopes 

 

Tópicos del Seminario, El giro afectivo en la fenomenología II, núm. 49, enero-junio 2023 

De forma similar, pero en otra dirección teórica, Matthew Ratcliffe (2005; 2008; 2015) 

sugiere que la palabra “sentimiento” a veces es utilizada para referirse a distintas categorías 

fenoménicas, relacionadas con fenómenos afectivos corporales y pre-intencionales que 

estructuran la relación entre uno mismo y el mundo. Estos sentimientos de trasfondo, 

calificados como “existenciales”, presentan dos características principales: primeramente, 

son estrictamente corporales y, en segundo lugar, comprenden orientaciones de fondo a 

través de las cuales nuestra experiencia se estructura. Por tanto, los sentimientos existenciales 

son tanto “sentimientos del cuerpo” como “maneras de encontrarse uno mismo en el mundo”, 

las cuales constituyen al mismo tiempo nuestro “sentido de la realidad”, de uno mismo y del 

mundo (Ratcliffe, 2008, p. 2). A diferencia de las emociones, entendidas como causalmente 

determinadas, como estados intencionales intensos y breves, los sentimientos emocionales 

tienden a ser más duraderos y difusos, sin un foco intencional específico y, más importante, 

casi nunca son sobresalientes. En un nivel muy básico, los sentimientos existenciales que 

conciernen a funciones vitales se expresan en la forma de un “sentimiento de estar vivo”, 

“estar saludable”, “cansado”, entre otros. Sin embargo, en niveles más complejos, estos 

sentimientos pueden implicar estratos sociales como sentimientos de familiaridad y 

seguridad, vulnerabilidad, ansiedad, entre otros, dependiendo de la inserción de niveles 

saturados cultural y conceptualmente (Slaby y Stephan, 2008). Considerando esto, se puede 

decir que no hay experiencia intencional que no contenga en sí misma un aspecto afectivo-

corporal del tipo descrito arriba, incluso si no aparece de un modo prominente en la 

experiencia cotidiana.10 Debido a su naturaleza pre-intencional y pre-conceptual, los 

sentimientos existenciales son consistentes con la tesis fundacional de la afectividad atribuida 

a la tradición heideggeriana (Szanto y Landweer, 2020). De hecho, Ratcliffe es consciente 

de ello y enfatiza su herencia heideggeriana al acuñar el concepto de sentimientos 

existenciales.11 

Debido a la presencia tácita de estos sentimientos en la experiencia común, algunos casos 

inusuales pueden proveer el lugar de análisis apropiado, ya que en algunos de ellos podemos 

observar una drástica alteración en este nivel de fondo afectivo. Principalmente en los 

cambios psiquiátricos y otros eventos disruptivos en la vida humana es que dichos 

sentimientos vienen a la luz, precisamente en sus rasgos alterados.12 En consonancia con esto, 

__________ 

10 En la literatura, hay una preocupación expresa sobre el carácter fenoménico de estos sentimientos. La 

pregunta es si de hecho es posible llamar “sentimientos” a los aspectos corporales que rara vez, o casi nunca, 

aparecen en la conciencia reflexiva (véase Saarinen, 2018). 
11 Véase Ratcliffe (2005, p. 54): “La concepción de Heidegger de ‘temple anímico’ [mood] se aproxima bastante 

a lo que he llamado ‘sentimiento existencial’”. 
12 Debido a la discreta presencia de estos sentimientos en la experiencia cotidiana, el análisis de Ratcliffe confía 

en un modelo de elucidación de las estructuras de la experiencia basado en sus rasgos disruptivos: todo el 

planteamiento consiste en elucidar la estructura de la afectividad a partir de la falta de su funcionamiento propio. 

Es a partir de los casos disruptivos, por tanto, como ciertas estructuras aparecen precisamente en su carácter 

disfuncional. Heidegger (1957) es el caso prototípico que presenta este modelo, en el cual el análisis de la 



Sobre la distinción entre Stimmung…  43 

 

Tópicos del Seminario, El giro afectivo en la fenomenología II, núm. 49, enero-junio 2023 

las condiciones psiquiátricas presentan una perspectiva privilegiada para describir estos 

sentimientos, toda vez que las modificaciones experimentales que se experimentan en estos 

casos son, la mayoría de las veces, descritas en términos de sentimientos peculiares que pasan 

de una forma tácita a una alterada, en la cual el sentido de realidad es disminuido, 

fragmentado o transformado de alguna manera (Ratcliffe, 2008). Las expresiones de ruptura 

en este nivel afectivo elemental vienen a primer plano precisamente en los cambios 

experienciales manifestados en casos psiquiátricos. La mayor parte del tiempo, metáforas y 

analogías empleadas por pacientes psiquiátricos sugieren que estas alteraciones adquieren 

contornos dramáticos, que expresan colapsos en la relación entre uno mismo, los otros y el 

mundo. Debido a que las categorías tradicionales de emoción se refieren a cosas específicas 

y eventos dentro del mundo, fallan al aprehender la dimensión experimental de los 

padecimientos mentales, englobados en la noción de sentimientos existenciales. Esta noción 

fenomenológicamente orientada, basada en la lectura heideggeriana de la afectividad, se 

refiere más bien al espacio de posibilidad que constituye la experiencia, y que es socavado 

en algunas situaciones límite.13 Para describir estas categorías fenomenológicas casi siempre 

opacas, Ratcliffe frecuentemente apela a narrativas autobiográficas y literarias. 

Al evocar la descripción que Styron hace de su propio proceso depresivo, por ejemplo, 

Ratcliffe muestra cómo dichos estados alterados fueron asociados con una experiencia 

completamente diferente de sí mismo y del mundo. Con referencia al sentimiento de 

sofocación descrito por Styron, Ratcliffe sostiene que este sentimiento representa “algo que 

no es experimentado solamente como un estado corporal intencional, sino también como una 

relación alterada con el mundo” (2008, p. 61). Las implicaciones prácticas de estas 

transformaciones afectivas consisten en que su mundo entero aparecía de un modo 

disminuido, modificando enteramente su manera de pertenecer al mundo. En otros casos, 

como en las experiencias esquizofrénicas, estos sentimientos pueden modificarse a tal 

medida que el sentido mismo de la realidad o de individualidad puede colapsar. Esto es lo 

que sucedió con Renee durante sus episodios, en los cuales ella experimentó una completa 

ausencia de actividades deliberativas y de una conexión práctica con las cosas. La “locura”, 

en el sentido propuesto por Renee, significa exactamente este sentimiento de abandonar la 

realidad por una orientación existencial completamente diferente (2008, p. 64).14 

__________ 

estructura paradigmática de la intencionalidad se articula a través de la identificación de rupturas en el encuentro 

con los útiles, ya sea que falten, estén rotos o sean inadecuados para una tarea dada. 
13 Recientemente, Thomas Fuchs (2013b) presentó un relato psicopatológico de la “vulnerabilidad existencial” 

encontrada en los casos de padecimientos mentales, basado en el concepto de Jaspers de “situaciones límite”. 

En este particular sentido, las situaciones límite se refieren a circunstancias insoportables que tienen lugar en la 

vida humana, y que resultan en el surgimiento de padecimientos mentales como respuesta a dichas 

circunstancias. 
14 Experiencias depresivas, por ejemplo, son expresadas frecuentemente a través de metáforas de confinamiento, 

las cuales transmiten una apertura alterada al mundo, basadas en notables síntomas corporales (Ratcliffe, 2015, 



44  Marcelo Vieira Lopes 

 

Tópicos del Seminario, El giro afectivo en la fenomenología II, núm. 49, enero-junio 2023 

Después de presentar el peculiar modo en que los sentimientos existenciales explican cómo 

el yo y el mundo pueden colapsar en experiencias psiquiátricas, dirigiré mi atención en la 

crítica que hace Ratcliffe del enfoque heideggeriano de la afectividad. Al hacerlo, será 

posible demarcar claramente la diferencia y el papel que juegan los sentimientos existenciales 

y los temples heideggerianos en una teoría fenomenológica de las emociones o la afectividad.  

 

3. La crítica de Ratcliffe a la teoría de Heidegger de la afectividad 

 

De acuerdo con Ratcliffe (2008), es posible distinguir entre su noción de sentimientos 

existenciales y los temples heideggerianos, al menos en tres aspectos: 1. En la obra de 

Heidegger, el análisis se restringe solamente a unos cuantos temples, a saber, la angustia (en 

Ser y tiempo) y el aburrimiento (en Los conceptos fundamentales de la metafísica, GA 

29/30); 2. Algunos de estos temples tendrían más matices de los que reconoce Heidegger y 

requieren una diferenciación más fina y detallada, como ya se indicó en la caracterización de 

los Stimmungen. Por ejemplo, ¿cuál es la diferencia entre temples, sentimientos y emociones? 

La superposición extensional de Heidegger sobre la afectividad obstaculiza tales definiciones 

pormenorizadas; 3. La obra de Heidegger soslaya el papel que desempeña el cuerpo en las 

experiencias afectivas. En otras palabras, no está claro cómo entiende Heidegger la relación 

entre la afectividad y el rol que desempeña el cuerpo (Ratcliffe, 2008, p. 3). Considero 

especialmente relevante este último aspecto.15 Ya que los otros dos puntos tienen que ver con 

la filosofía heideggeriana de las emociones en general, me concentraré en el supuesto desdén 

en la teoría de Heidegger por el papel que tiene el cuerpo en las experiencias afectivas. 

Es bien sabido que, aunque Heidegger reconoce el problema implicado en la cuestión del 

cuerpo, no explica cómo se relaciona con nuestra estructura ontológica como existentes 

__________ 

p. 148). El tipo de colapso que tiene lugar en estos casos se refiere, la mayor parte del tiempo, al señalamiento 

de un “empobrecimiento del mundo” (2015, p. 8). Por otro lado, en el contexto de los llamados desórdenes 

del sí mismo (perturbaciones de la ipseidad), descripciones de experiencias anómalas del sí mismo, dentro del 

espectro de la esquizofrenia, dependen frecuentemente de ciertos sentimientos de transformación de sí mismo, 

en los cuales la estructura yo-mundo es “retada constantemente, inestable y oscilante”, causando experiencias 

anómalas de uno mismo, conocidas como desórdenes del sí mismo [self-disorders]. 
15 La lista de Ratcliffe no es exhaustiva. Véase Freeman (2014, pp. 453-454) para una lista amplia de problemas 

en la teoría heideggeriana de la afectividad. En particular, la crítica más significativa de Freeman con relación 

a los tópicos que me interesan es el descuido del nivel infrapersonal de la explicación, ya que el enfoque de 

Heidegger no considera la neurofisiología o la neuroquímica del estado anímico. A primera vista, ésta parece 

una exigencia fuera de lugar para la empresa fenomenológica de Heidegger, pero si estamos interesados, como 

Freeman lo estuvo, en proveer una lectura de los temples anímicos inspirada en Heidegger, aplicable a las 

ciencias afectivas, entonces deberíamos considerar seriamente esta falta. Ratcliffe (2002) brinda una interesante 

aproximación entre la fenomenología de Heidegger y el enfoque neurofisiológico de Damasio sobre las 

emociones. 



Sobre la distinción entre Stimmung…  45 

 

Tópicos del Seminario, El giro afectivo en la fenomenología II, núm. 49, enero-junio 2023 

(Heidegger, 1957, p. 109).16 El punto central de la crítica de Ratcliffe no es que Heidegger 

ignore el problema del cuerpo, lo que es una afirmación difícil de sostener.17 Por el contrario, 

lo señalado es la ausencia del especto corporal de los Stimmungen. A causa de tal descuido, 

no está claro cómo deberíamos entender la relación entre Stimmung y nuestra fenomenología 

corporal. En otras palabras, ¿cómo es que la experiencia de la angustia, del aburrimiento, 

entre otros, se relacionan con su fenomenología corporal? Queda un rompecabezas con 

respecto a cómo estos “temples” se relacionan con el cuerpo sintiente (Ratcliffe, 2008, p. 55). 

En particular, al hacer a un lado nuestra fenomenología corporal, los temples heideggerianos 

no pueden describir la estructuración (o desestructuración) de la experiencia en casos 

psiquiátricos, por ejemplo. Ya que los sentimientos aparecen en la experiencia primeramente 

como sentimientos corporales, parece difícil hacer un análisis detallado de los colapsos del 

sí mismo y del mundo, tal como se presentan en los casos psiquiátricos. Este paso adicional, 

por completo ausente en los análisis de Ser y tiempo, parece decisivo para el éxito de 

cualquier teoría de la afectividad que intente dar cuenta de las experiencias anómalas. En la 

medida que los sentimientos existenciales son primeramente sentimientos corporales, los 

cambios sutiles en la experiencia del cuerpo, resultantes de una enfermedad, pueden causar 

cambios en la percepción individual de la realidad, modificando el entramado de relaciones 

entre uno mismo, los otros y el mundo. 

El aspecto transparente del cuerpo en el contexto de una experiencia saludable ha sido 

reiterado en la literatura fenomenológica reciente. La transparencia, puede decirse, es la 

marca de la salud y un normal funcionamiento del cuerpo (Carel, 2016, p. 59). En casos de 

enfermedad, el cuerpo deja de ser el lugar invisible de los proyectos personales y adquiere el 

carácter de un objeto, como el foco de un estado disruptivo que demanda atención urgente. 

Esta forma de atención perturbada y negativa dirigida al cuerpo es llamada estado “dys” por 

Leder (1990), indicando a través del prefijo griego un estado disfuncional de la experiencia 

del cuerpo, una forma de aparecer del cuerpo como enfermo, dañado, extraño (Leder, 1990, 

p. 84). Si entendemos cómo es que los sentimientos existenciales capturan los cambios 

derivados de los padecimientos mentales, podemos decir que tales sentimientos son 

responsables en gran medida de los cambios psiquiátricos, y esto es así precisamente porque 

__________ 

16 Con respecto a la llamada “problemática oculta” de la naturaleza corporal del Dasein, véase Cerbone (2000). 
17 A pesar de la dificultad hallada por Heidegger en Ser y tiempo con respecto al cuerpo, hay al menos dos 

momentos de la obra de Heidegger que apuntan a dicho tópico y que vale la pena mencionar. En los Seminarios 

de Zollikon, siguiendo la distinción de Husserl entre Körper y Leib, Heidegger llama la atención sobre el 

fenómeno del cuerpo en su dimensión vivida (Leib). En Los principios metafísicos de la lógica (GA 26), 

Heidegger presenta el problema del cuerpo basado en los cambios internos de su analítica existencial de Ser y 

tiempo, conocidos como metaontología. Dentro de este panorama, el fenómeno entero del ser-en-el-mundo y la 

neutralidad del Dasein son reconsiderados en términos de una dispersión trascendental en la corporalidad 

y la sexualidad. Sobre el descuido de Heidegger con respecto al cuerpo en su planteamiento filosófico, véase 

Aho (2009). 



46  Marcelo Vieira Lopes 

 

Tópicos del Seminario, El giro afectivo en la fenomenología II, núm. 49, enero-junio 2023 

lo experimentado por el paciente son posibilidades de experiencia modificadas, no 

disfunciones cerebrales. 

Precisamente porque los Stimmungen carecen de esta perspectiva corporal, es difícil 

emplearlos como una herramienta útil para el análisis de los fenómenos psicopatológicos.18 

Pero esto no significa que debamos disminuir los temples heideggerianos basados en su valor 

nominal. Más bien, deberíamos reconocer su carácter distintivo. Aquí puede ser de ayuda un 

ejemplo histórico de aquello a lo cual me refiero. Al considerar la naturaleza de las 

experiencias religiosas, William James propone una útil distinción entre nuestras 

experiencias de aquellos fenómenos y sus apuntalamientos médicos, neurológicos. En contra 

de la opinión del materialismo médico, que era popular en ese tiempo, James argumenta que 

nuestros estados mentales tienen un valor sustantivo por sí mismos, independientemente de 

los elementos neurológicos subyacentes. James (2002) dice que, en contextos religiosos, hay 

una necesidad de diferenciar entre los enfoques materiales-existenciales y el significado 

espiritual de estas experiencias para la gente que las experimenta. Pienso que lo mismo 

sucede en el caso de Heidegger con respecto a su tratamiento de los Stimmungen como 

desocultantes de nuestra propia situación, los cuales difieren de las connotaciones 

psicológicas de los afectos y los sentimientos (Affekte und Gefühle) (Heidegger, 1957, p. 

138). Uno de los aspectos centrales de los Stimmungen es exactamente este tipo de apertura 

evaluativa del mundo, a pesar de los basamentos biológicos de nuestra situación.19 A grandes 

rasgos podemos decir que los Stimmungen, para Heidegger, corresponden a esta dimensión 

personal evaluativa, irreductible a elementos neurofisiológicos, en el mismo sentido que en 

el análisis de James sobre las experiencias religiosas. Esta proximidad podría inclusive ser 

__________ 

18 Véase Svenaeus (2018) para un tratamiento del sentimiento de lo inhóspito (Unheimliche) en relación con 

fenómenos psiquiátricos como el síndrome de Cotard o la ilusión de Capgras. De acuerdo con Svenaeus, el 

análisis que hace Heidegger de lo inhóspito se queda corto con respecto a los fenómenos verdaderamente 

inhóspitos, en virtud de su descuido de los aspectos corporales e intersubjetivos de la existencia. A pesar 

de la distinción entre diversos niveles de la experiencia de lo inhóspito él cree, de hecho, que es posible entender 

la angustia heideggeriana en términos patológicos: “Desde mi punto de vista, el análisis y la descripción de 

Heidegger sobre la angustia existencial es más parecida a las experiencias tenidas por pacientes depresivos que 

a las padecidas por quienes sufren desórdenes de angustia. La angustia existencial no es tanto un caso de sentirse 

generalmente atemorizado sino de sentirse abrumado por una falta de sentido en la cual una persona es privada 

de toda esperanza. Nada importa ya, ningún evento significativo podría ocurrir en mi vida, ya que todo proyecto 

humano esencialmente carece de sentido” (2018, p. 17). En cambio, creo que es importante distinguir 

claramente entre los temples heideggerianos y otros sentimientos patológicamente motivados. Katherine Withy 

(2015) ofreció una clara distinción entre la angustia heideggeriana y otros fenómenos psiquiátricos, como la 

despersonalización, basándose en el papel metodológico y desocultante que tiene la angustia en el enfoque de 

Heidegger. 
19 “Frecuentemente, la angustia está condicionada ‘psicológicamente’. Este hecho es un problema ontológico 

en su facticidad, no solo con respecto a sus causas ónticas y al curso de su desarrollo. El desencadenamiento 

psicológico de la angustia solo es posible porque el Dasein es angustiado en el fundamento de su ser” 

(Heidegger, 1957, p. 190).  



Sobre la distinción entre Stimmung…  47 

 

Tópicos del Seminario, El giro afectivo en la fenomenología II, núm. 49, enero-junio 2023 

mayor si recordamos que algunos conceptos operativos en el marco fenomenológico de 

Heidegger dependen de una especie de teología secularizada (Mulhall, 1996). Esto aplica 

ciertamente para el Stimmung más importante en Ser y tiempo, la angustia, la cual, no por 

casualidad, tiene un papel central en la tradición cristiana, desde Agustín hasta Kierkegaard.20 

Pero, a diferencia de los pensadores cristianos, la angustia en Heidegger no nos lleva a un 

encuentro con Dios, sino que nos compele a encarar nuestra propia mortalidad. En este 

sentido, la angustia tiene un importante rol metodológico que debería ser enfatizado, en la 

medida que solamente a través de ciertas experiencias emocionales, no proposicionales, 

podemos alcanzar ciertas verdades ontológicas de la existencia humana. Al final de esta 

historia, el agente atrapado por la angustia mostrará algunos rasgos distintivos, como una 

individualización que suspende temporalmente nuestra inmersión en el normativo mundo 

impersonal (Golob, 2017). 

La angustia, en tanto Stimmung privilegiado en Ser y tiempo, otorga al sí mismo una nuclear 

dimensión unitaria de un modo muy distinto al de los estados psicopatológicos ―como el yo 

dividido, o el yo que escapa de sus sentimientos― (Ratcliffe, 2008). Otro punto muy 

importante se refiere a la dimensión en la cual la angustia retira la existencia de un mundo 

impersonal. Cuando es atrapada en la angustia, la existencia no comparte ningún patrón 

normativo provisto por las normas impersonales (das Man), que también son responsables 

de los patrones aceptados de normalidad y anormalidad. En pocas palabras, en los estados de 

angustia, incluso el estatus diagnóstico se vuelve problemático. Otro aspecto que vale la pena 

considerar es la rareza y sutileza con las que se manifiesta la angustia de acuerdo con 

Heidegger, lo cual es muy diferente de las experiencias dolorosas de los padecimientos 

mentales, llenos de sufrimiento (Heidegger, 1957). Tal vez esta es la mayor diferencia entre 

Stimmung y sentimiento existencial. En este punto, inclusive podríamos decir que uno de los 

papeles metodológicos más importantes de los sentimientos existenciales consiste en revelar 

el sentimiento de vulnerabilidad constitutivo de la existencia humana. Como recientemente 

ha propuesto Svenaeus, solo a través de una adecuada apreciación de los sentimientos 

existenciales en casos serios, como la ilusión de Capgras y el síndrome de Cotard, podríamos 

lograr comprender el sentido profundo de lo que Heidegger llama “lo inhóspito” 

(Unheimlichkeit) en Ser y tiempo: nuestro no estar en casa. Por tanto, más que 

individualización, los sentimientos existenciales promueven una conciencia de nuestra propia 

situación corporal permeada por la vulnerabilidad (Svenaeus, 2018). 

__________ 

20 De acuerdo con Hans Ruin (2000), el significado del concepto heideggeriano de Stimmung solo es accesible 

por medio del contraste y comparación con las concepciones clásicas de pasión y razón, y de su desarrollo en 

el pensamiento cristiano, especialmente en Kierkegaard. La recepción heideggeriana de este problema 

culminará como una “apasionada forma de racionalidad” (2000, p. 158), o una “filosofía emocionalizada” 

(Golob, 2017, p. 264). 



48  Marcelo Vieira Lopes 

 

Tópicos del Seminario, El giro afectivo en la fenomenología II, núm. 49, enero-junio 2023 

Con esta discusión en mente, ahora podemos inferir la relación entre Stimmungen y 

sentimientos existenciales, así como los aspectos en los que difieren. Si estos últimos 

designan los mismos fenómenos que Heidegger llama Stimmungen, ¿para qué diferenciarlos? 

Como señalé previamente, los sentimientos existenciales tienen la ventaja de presentar la 

fenomenología corporal de los fenómenos afectivos, y pueden ser descritos como 

sentimientos corporales y como un sentimiento de pertenencia al mundo. En cierto modo, 

puede decirse que se refieren a los mismos fenómenos, a saber, el persistente sentido de 

pertenencia al mundo. Pero a diferencia de los temples heideggerianos, los sentimientos 

existenciales son mucho más detallados y comprenden muy diversas experiencias de la vida 

humana. Al emplearlos como categorías descriptivas es posible analizar un rango mucho 

mayor de experiencias, incluyendo aquellas de las enfermedades mentales. También hay una 

importante diferencia a nivel lingüístico. La mayoría de los fenómenos incluidos en la noción 

de sentimientos existenciales son referidos por la gente como “sentimientos”, en lugar de 

“emociones” o “temples” (por ende, superando el traslape transicional de Heidegger). Para 

usar algunos ejemplos de Ratcliffe: “pertenencia”, “familiaridad”, “plenitud”, 

“extrañamiento”, “distanciamiento”, entre otros son usualmente referidos como 

sentimientos, no como temples (Ratcliffe, 2008, p. 55). Esto es correcto, pero también 

deberíamos evaluar críticamente la aceptación de Ratcliffe de la traducción de Stimmung 

simplemente como “estado anímico” [mood].21 En las taxonomías tradicionales, los estados 

anímicos [moods] son generalmente comprendidos como estados subjetivos comprendidos 

en estados corporales dirigidos a objetos muy generales (Goldie, 2000). Así que una 

significación importante que se pierde en la traducción inglesa consiste en la dimensión 

atmosférica, no subjetiva, implicada en el término alemán.22 Es bien sabido que algunos de 

__________ 

21 Tanto Macquarrie y Robinson como Joan Stambaugh traducen Stimmung al inglés como “mood”. Por otro 

lado, si tomamos seriamente la asunción de una superposición extensional al interior del concepto de Stimmung 

(Golob, 2017), pienso que deberíamos ofrecer una traducción del término sensible al contexto, como sugiere 

Slaby con respecto a la Befindlichkeit (véase la nota 3). Al hacerlo, seremos capaces de considerar propiamente 

diversos aspectos fenoménicos internos al concepto de Stimmung, como emociones, temples, sentimientos 

existenciales, atmósferas, etc. 
22 Véase Bollnow (2017, p. 6): “En el Stimmung, el mundo no se ha convertido en un objeto, como aparecerá 

en posteriores formas de conciencia, especialmente en el conocimiento; más bien, el Stimmung aún vive 

enteramente en la unidad indivisa del sí mismo y del mundo, con un compartido coloramiento del Stimming que 

permea a ambos. Por ello también es equivocado tratar el Stimmung de Heidegger solamente a partir de su lado 

subjetivo y asumir entonces que, por así decirlo, luego se difumina en el mundo”. Krebs (2017) muestra cómo 

la palabra alemana Stimmung difiere de la inglesa “mood” [estado de ánimo] en al menos tres aspectos: 1. En 

general, los “estados de ánimo” son típicamente entendidos como “transitorios y no muy confiables en cuanto 

a la versión que ofrecen del mundo, pero también como actitudes afectivas más duraderas y confiables”; 2. El 

Stimmung “no solo se refiere a los estados de ánimo como estados psicológicos de seres humanos individuales, 

sino también a atmósferas intersubjetivas, como el pánico de masas, y atmósferas no humanas, como la 

melancolía de los paisajes o de las ciudades”; 3. Como una metáfora musical, Stimmung “se inscribe en 

la tradición de la antigua idea griega del mundo como armonía o música mundana”, con respecto a la cual el 

sujeto humano está sintonizado [attuned]. 



Sobre la distinción entre Stimmung…  49 

 

Tópicos del Seminario, El giro afectivo en la fenomenología II, núm. 49, enero-junio 2023 

los Stimmungen que describe Heidegger podrían ser mejor entendidos como atmósferas, 

como en el caso del aburrimiento y sus características social e históricamente extendidas 

(Heidegger, 1983).23 A diferencia de los estados anímicos, las atmósferas tienen un rasgo 

perceptual, accesible intersubjetivamente para diferentes sujetos en diferentes estados 

mentales. Muestran un tipo de estructura material que les hace posible ser disponibles 

perceptualmente y aprehensibles afectivamente. (Trigg, 2020, pp. 4-5). Finalmente, 

podríamos diferenciar ambas nociones de acuerdo con los aspectos temporales de nuestra 

vida afectiva. En este sentido, los sentimientos existenciales son más amplios que los 

Stimmungen, en la medida que estos últimos duran solamente unos instantes, como sugiere 

la discusión de Heidegger. Los sentimientos existenciales, por el otro lado, pueden ser 

rápidos y transitorios o prolongarse en periodos de la vida (un largo periodo de depresión, 

por ejemplo. Véase Kreuch, 2019, p. 87). 

 

Observaciones finales 

 

Después de ofrecer una breve muestra de las aproximaciones recientes a la afectividad en 

fenomenología, presenté el enfoque de Heidegger con respecto a los fenómenos afectivos, y 

el modo en que estos desocultan simultáneamente aspectos del mundo y de nosotros mismos. 

A continuación, abordé el modo en que los sentimientos existenciales dan cuenta de los 

cambios experienciales en los casos de enfermedades mentales, alterando al mismo tiempo 

el rasgo desocultante del sí mismo y del mundo que tiene la afectividad en la tradición 

heideggeriana. Llegó a ser claro que el colapso del mundo personal que se da en algunos 

padecimientos mentales no es considerado en los términos afectivos tradicionales, como 

estados de ánimo y emociones, entre otros. Al mismo tiempo, fue posible señalar el papel 

especial desempeñado por el cuerpo en la estructuración de las orientaciones de fondo que 

constituyen nuestra pertenencia al mundo y nuestro sentido de la realidad. El concepto 

de sentimientos existenciales, pues, ofrece una clara mejora en la noción de afectividad de 

fondo, en la medida que consigue presentar las dimensiones disruptivas de la vida humana 

que se dan en las enfermedades. Por lo tanto, la principal diferencia entre Stimmung y 

sentimientos existenciales radica en que estos últimos presentan en detalle, al mismo tiempo, 

el sentimiento corporal y un sentido de pertenencia al mundo.  

Mi principal objetivo fue clarificar la relación entre estas categorías descriptivas, enfatizando, 

al mismo tiempo, sus diferentes usos. En un sentido, ambas categorías se refieren a los 

mismos fenómenos, a saber, la afectividad de fondo que constituye nuestra vida mental. Pero 

__________ 

23 Freeman y Elpidoru (2015b) analizan el particular significado y el rol metodológico de los Stimmung 

fundamentales del aburrimiento (Langewile) en relación con la teoría de Heidegger de la temporalidad. 



50  Marcelo Vieira Lopes 

 

Tópicos del Seminario, El giro afectivo en la fenomenología II, núm. 49, enero-junio 2023 

en este punto fueron hechas algunas evaluaciones. Por un lado, el enfoque de Heidegger no 

discrimina entre las varias distinciones dentro de la noción general de Stimmungen; por el 

otro, la comprensión de Ratcliffe sobre los Stimmungen como estados de ánimo le impide 

reconocer la dimensión atmosférica de los mismos. 

La relación entre sentimientos existenciales y lo que Heidegger llama estado de arrojado 

(Geworfenheit) aún debe ser elucidada. En la medida que uno de los rasgos más importantes 

de los fenómenos afectivos es la apertura de dicha dimensión, parece relevante considerar los 

aspectos constitutivos de los sentimientos existenciales, como su mnemotécnica y aspectos 

de desarrollo, entre otros. Del mismo modo, la noción de posibilidad (Möglichkeit) también 

debería ser dilucidada, dados los mutuos condicionamientos entre afectividad y los tipos de 

posibilidad que se nos presentan en la vida cotidiana. Si buscamos un completo análisis 

estructural de la existencia, así como de los modos concretos en los cuales experimentamos 

las cosas en nuestra vida diaria, como hace Heidegger en Ser y tiempo, también deberíamos 

buscar describir la manera en que la existencia es desordenada, así como las variedades de 

colapsos del sí mismo y del mundo que podemos experimentar. Esta descripción, propongo, 

es mucho más acertada cuando reconocemos la utilidad del concepto de sentimientos 

existenciales.  

 

Referencias 

 

Aho, K. (2009) Heidegger’s Neglect of the Body. Albany. State University of New York 

Press. 

Aho, K. (2019) Contexts of Suffering: A Heideggerian Approach to Psychopathology. 

London, New York. Rowman and Littlefield International. 

Bollnow, O. F. (2017). The Nature of Stimmungen. Philosophia, 45, 1399-1418. DOI: 

10.1007/s11406-017-9923-z 

Carel, H. (2016). The Phenomenology of Illness. Oxford. Oxford University Press. 

Cerbone, C. (2000) Heidegger and Dasein’s ‘Bodily Nature’: What is the Hidden 

Problematic? International Journal of Philosophical Studies, 8, 209-230, DOI: 

10.1080/09672550050084018 

Drummond, J. (2018). Emotions, value, and action. En Parker, Rodney K.B./Quepons, 

Ignacio. (Eds.) The New Yearbook for Phenomenology and Phenomenological 

Philosophy. London. Routledge. 

Ferran, Í. (2015). The Emotions in early phenomenology. Studia Phaenomenologica, 15, 

349-374.  

Freeman, L. (2014). Toward a phenomenology of mood. Southern Journal of Philosophy, 52 

(4), 445-476. 



Sobre la distinción entre Stimmung…  51 

 

Tópicos del Seminario, El giro afectivo en la fenomenología II, núm. 49, enero-junio 2023 

Elpidorou, A. & Freeman, L. (2015a). Affectivity in Heidegger I: Moods and Emotions in 

Being and Time. Philosophy Compass, 10(10), 661-671. 

Elpidorou, A. & Freeman, L. (2015b). Affectivity in Heidegger II: Temporality, Boredom, 

and beyond. Philosophy Compass, 10(10), 672-684. 

Fuchs, T. (2013a). The Phenomenology of Affectivity. In: K.W.M. Fulford, Martin Davies, 

Richard G. T. Gipps, George Graham, John Z. Sadler, Giovanni Stanghellini, Tim 

Thornton (Eds.). The Oxford Handbook of Philosophy and Psychiatry. Oxford 

University Press. 

Fuchs, T. (2013b). Existential Vulnerability: Toward a Psychopathology of Limit Situation. 

Psychopathology, DOI: 10.1159/000351838. 

Goldie, P. (2000). The Emotions: A Philosophical Exploration. New York. Clarendon Press. 

Golob, S. (2017). Methodological Anxiety: Heidegger on Moods and Emotions. En Stern, R. 

& Cohen, A. (Eds.) Thinking about the Emotions: A Philosophical History. Oxford. 

Oxford University Press. 

Hadjioannou, C. (2019). Heidegger on Affect. Palgrave Macmillan. 

Heidegger, M. (1957). Sein und Zeit. Tübingen. Niemeyer. 

Heidegger, M. (1983). Die Grundbegriffe der Metaphysik (GA29/30). Frankfurt am Main. 

Editorial Vittorio Klostermann. 

James, W. (2002). Varieties of Religious Experience: A Study in Human Nature. London and 

New York. Routledge. [Original publicado en 1902]. 

Krebs, A. (2017). Stimmung: From Mood to Atmosphere. Philosophia, 45(4), 1419-1436. 

Kreuch, G. (2019). Self-feeling: Can self-consciousnnes be understood as feeling? Cham. 

Springer. 

Leder, D. (1990). The Absent Body. Chicago. University of Chicago Press. 

Mulhall, S. (1996). Heidegger and Being and Time. Routledge Philosophy GuideBooks. New 

York: Routledge. 

Ratcliffe, M. (2002) Heidegger’s attunement and the neuropsychology of emotion. 

Phenomenology and the Cognitive Sciences, 1(3), 287-312. 

Ratcliffe, M. (2005). The feeling of being. Journal of Consciousness Studies, 12 (8-10), 43-

60. 

Ratcliffe, M. (2008). Feelings of Being. Phenomenology, Psychiatry and the Sense of Reality. 

New York. Oxford University Press. 

Ratcliffe, M. (2015) Experiences of Depression: A Study in Phenomenology. New York. 

Oxford University Press. 

Ruin, H. (2000). The Passivity of Reason-On Heidegger’s Concept of Stimmung, SATS 1(2), 

143-159. 

Saarinen, J. (2018). A critical examination of existential feeling. Phenomenology and the 

Cognitive Sciences, 17, 363-374. 

Slaby, J & Stephan, A. (2008). Affective intentionality and self-consciousness. 

Consciousness and Cognition, 17(2), 506-513. 



52  Marcelo Vieira Lopes 

 

Tópicos del Seminario, El giro afectivo en la fenomenología II, núm. 49, enero-junio 2023 

Svenaeus, F. (2018). Why Heideggerian Death Anxiety is not Truly Uncanny: Existential 

Feelings and Psychiatric Disorders. Discipline filosofiche. XXVIII. 

Szanto, T & Landweer, H. (2020). The phenomenology of emotions-above and beyond 

“What it is Like to Feel”. En Szanto, T.; Landweer, H. (Eds.). The Routledge Handbook 

of Phenomenology of Emotion. Routledge. 

Trigg, D. (2020). The role of atmosphere in shared emotion. Emotion, Space and Society, 35. 

Weberman, D. (1996). Heidegger and the disclosive character of the emotions. Southern 

Journal of Philosophy, 34(3), 379-410. 

Withy, K. (2015). Heidegger on Being Uncanny. Cambridge, MA. Harvard University Press. 

 

Acerca del autor 

 

Marcelo Vieira Lopes es candidato a doctor de la Universidad Federal de Santa María de 

Brasil. Sus principales líneas de investigación son: Fenomenología, Filosofía de la mente, 

Filosofía de la psiquiatría. De sus principales publicaciones, podemos destacar: “Sentimentos 

existenciais e memória corporal: dois casos em filosofia da psiquiatria”, Revista de 

Psicología, 2021; “Broken Tool or Disordered Existentiality? The Problem of Mental Illness 

in Existential Phenomenology”. Phenomenology, Humanities and Sciences, Vol. II, 2021, 

“What Is It to Lose Trust? Covid-19 Pandemic, Extended Minds and Shared Feelings”, 

Revista Portuguesa de Filosofía, Vol. 77, 2021. 

 

Texto recibido: 21/05/2020; Revisado: 19/10/2020; Aprobado: 25/10/2020 

 

 

 

Contenido publicado en acceso abierto bajo una licencia Creative Commons  

Atribución-NoComercial-CompartirIgual 4.0 Internacional (CC BY-NC-SA 4.0) 
 

 

 

Benemérita Universidad Autónoma de Puebla 

Seminario de Estudios de la Significación 

3 oriente 212, Primer Piso, Col. Centro, C.P. 72000, Puebla. Pue., México. 

Tel. +52 222 2295502, semioticabuap@gmail.com 

 

https://topicosdelseminario.buap.mx/index.php/topsem 


