SesS
Articulos

Sobre la distincion entre Stimmung y sentimientos existenciales:
la relevancia de los casos psiquiatricos

On the Distinction between Stimmung and Existential Feelings:
The Relevance of Psychiatric Cases
De la distinction entre Stimmung et sentiments existentiels :
la pertinence pour les cas psychiatriques

Marcelo Vieira Lopes
Universidade Federal de Santa Maria

marcelovieiralopesl6@gmail.com

Traduccion de César Pineda Saldafa

Resumen

Debates recientes en filosofia, psicologia y ciencias cognitivas han enfatizado el papel de las emociones como
constituyentes del sustrato basico de nuestra vida afectiva. La investigacién fenomenoldgica contemporanea,
en particular, ha abordado la dimensién experiencial de las emociones y su relacién con cuestiones ontoldgicas
y taxonémicas. Este trabajo busca contribuir a dicho debate con la presentacién de una distincion entre la nocion
de Stimmung, de Heidegger, y la de sentimientos existenciales, de Ratcliffe. Como los Stimmungen de
Heidegger, los sentimientos existenciales determinan como se encuentra uno mismo en el mundo. En algunos
casos, sin embargo, el mundo puede parecer irreal, distante, permeado por una profunda desesperacion. Mi
principal objetivo es, por tanto, clarificar la relacion entre estas categorias descriptivas, apelando a la
descripcion de trastornos psiquiatricos. Presento razones taxondmicas, conceptuales y metodolégicas para
distinguir Stimmung de sentimientos existenciales.

Palabras clave: Sentimientos existenciales; Heidegger; psiquiatria

Abstract

Recent debates in philosophy, psychology and cognitive sciences have emphasized the role of emotions as
constituents of the basic substrate of our affective life. Contemporary phenomenological research, in particular,
has addressed the experiential dimension of emotions and their relation to ontological and taxonomic issues.
This paper seeks to contribute to that debate by presenting a distinction between Heidegger’s notion of
Stimmung and Ratcliffe’s notion of existential feelings. Like Heidegger’s Stimmungen, existential feelings
determine how one finds oneself in the world. In some cases, however, the world can seem unreal, distant,

Topicos del Seminario, El giro afectivo en la fenomenologia I1, nim. 49, enero-junio 2023, pp. 35-52



36 Marcelo Vieira Lopes

permeated by deep despair. My main goal is therefore to clarify the relationship between these descriptive
categories by appealing to the description of psychiatric disorders. | present taxonomic, conceptual and
methodological reasons for distinguishing Stimmung from existential feelings

Keywords: Existencial feelings, Heidegger, Psychiatry.

Résumé

Des débats récents en philosophie, en psychologie et en sciences cognitives ont souligné le r6le des émotions
comme constituant le substrat de base de notre vie affective. La recherche phénoménologique contemporaing,
en particulier, a abordé la dimension expérientielle des émotions et leur relation avec les questions ontologiques
et taxonomiques. Cet article cherche a contribuer a ce débat en présentant une distinction entre la notion
de Stimmung de Heidegger et la notion de sentiments existentiels de Ratcliffe. Comme les Stimmungen de
Heidegger, les sentiments existentiels déterminent notre maniére de se trouver dans le monde. Dans certains
cas, cependant, le monde peut sembler irréel, distant, imprégné d’un profond désespoir. Mon objectif principal
est donc de clarifier la relation entre ces catégories descriptives en faisant appel a la description des troubles
psychiatriques. Je présente des raisons taxonomiques, conceptuelles et méthodologiques pour distinguer la
Stimmung des sentiments existentiels.

Mots-clés : Sentiments existentiels, Heidegger, psychiatrie.

Introduccion: la afectividad en la fenomenologia existencial

El debate sobre la naturaleza y funcién de las emociones ha sido siempre un tema de interés
desde el comienzo del movimiento fenomenoldgico. Debido a su intrinseca conexion con
otros estados intencionales, asi como a su marca persistente en la experiencia humana, las
emociones fueron tratadas virtualmente por todos los fenomendlogos clasicos. Mas
recientemente, la Ilamada segunda ola del redescubrimiento fenomenoldgico de las
emociones ha puesto una considerable atencion en estos fendmenos, basada especialmente
en la interaccion entre la filosofia analitica de la mente y las ciencias cognitivas no
representacionalistas y empiricas (Szanto y Landweer, 2020).

Fenomenologicamente hablando, la “afectividad” engloba multiples fendmenos unificados
por la caracteristica fundamental de no ser reductibles a estados mentales. Por otro lado, el
amplio rango de fendmenos afectivos vincula las experiencias del cuerpo, del si mismo y del
mundo (Fuchs, 2013a, p. 612). Esta postura contrasta notablemente con la perspectiva
convencional de la filosofia de la mente y de la psicologia, la cual localiza dentro de nuestra
cabeza todos los estados mentales, incluyendo las emociones. Por lo tanto, “emocion” o
“afectividad” son términos generales para cubrir una variedad de fendmenos como
emociones pasajeras, estados de animo, afectos, pasiones, atmdsferas afectivas, etcétera.
(Fuchs, 2013a; Szanto y Landweer, 2020). Otro rasgo distintivo del enfoque fenomenolégico
de la afectividad es el reconocimiento de la llamada tesis fundacional sobre la relacion entre

Topicos del Seminario, El giro afectivo en la fenomenologia I, nim. 49, enero-junio 2023



Sobre la distincién entre Stimmung... 37

estados afectivos y cognitivos, en al menos dos direcciones. Por un lado, autores como
Brentano, Husserl, Pfander y Stein sostienen que las emociones son actos intencionales
dependientes de algunos actos no-emocionales de representacion (Vorstellung) del objeto al
que se apunta, como la percepcion, memoria 0 imaginacion, en los cuales subyace la
posibilidad de una direccién intencional afectiva (Drummond, 2018; Ferran, 2015). Del otro
lado, la tradicion que va de Heidegger a Bollnow y Schmitz también se adhiere a la tesis
fundacional, aunque invirtiendo el orden de la fundacion. La idea basica en este caso es que
cualquier acto representativo, proposicional o epistémico es un acto que depende de un
estrato afectivo previo y mas fundamental (Szanto y Landweer, 2020, p. 11). Me gustaria
sugerir que esta postura también aparece en los debates contemporéaneos de la fenomenologia
que tratan sobre la naturaleza de los sentimientos basicos pre-intencionales, como la nocién
de sentimiento existencial [existential feelings] en Matthew Ratcliffe (2005; 2008; 2015).
Esta nocion tiene grandes similitudes con el concepto heideggeriano de Stimmung,! y este
sera el foco de atencidn del presente trabajo. Argumento que los sentimientos existenciales
se basan en el mismo aspecto fundacional que la fenomenologia existencial con respecto a la
afectividad, aunque presenta un numero importante de desarrollos conceptuales adicionales.

La fenomenologia existencial, caracterizada principalmente por la perspectiva propuesta por
Heidegger en Ser y tiempo, presenta una aproximacion por estratos a los fenémenos afectivos
en los que una dimension ontoldgica, la Befindlichkeit,? fundamenta una dimension ontica y
concreta, denominada Stimmung. La nocion de Befindlichkeit se relaciona con una estructura
existencial e indica como un contexto dado es relevante para alguien.® Encontrarse a uno
mismo en un contexto significa habitar en un cierto Stimmung, el cual constituye nuestro
pertenecer al mundo y determina los tipos de posibilidades para los cuales estamos abiertos.

L En el habla cotidiana alemana Stimmung se usa para referirse a un estado animico. Pero especificamente en la
obra heideggeriana, diversos intérpretes coinciden en traducir Stimmung por temple animico [N. del T.]

2 Entre los traductores de Heidegger al castellano, José Gaos vertié Befindlichkeit por encontrarse (en sentido
afectivo), mientras que Jorge E. Rivera prefiri6 disposicion afectiva [N. del T.]

% La manera intuitiva de entender el término Befindlichkeit seria a partir de su sentido verbal en aleman: sich
befinden, en el sentido de “sentirse de cierto modo”, o en el sentido de estar localizado, situado. Slaby (en
prensa) sugiere que la traduccion del término deberia ser “contexto sensitivo™: la “afectividad” es mas apropiada
para referirse a la dimension ontoldgica general; “temple” [attunement] en relacion con sus instancias
particulares; “disposicion” [disposedness] a la 1ogica temporal del término; y “encontrarse” [findingness] para
indicar la radical situacionalidad que Heidegger intenta comunicar con este término. En lo que sigue, optaré por
la nocion de “afectividad” para referirme a la dimension general de la afectividad humana, distinguiéndola de
sus concreciones onticas, Stimmungen. Elijo mantener sin traducir el término Stimmungen la mayor parte del
tiempo debido a la variedad de estados afectivos que abarca, como estados de &nimo, emociones, sentimientos,
atmosferas afectivas (Golob, 2017). Pienso que la palabra “estados de 4nimo” [moods], como sugieren las
traducciones al inglés de Ser y tiempo, tanto la de Macquarrie y Robinson como la de Stambaugh, no dan cuenta
de esa extensa variedad. A veces especifico esta nocién a través del calificativo “temples [moods]
heideggerianos” o “estados de animo pre-reflexivos”, cuando se trate de distinguirlos de estados reflexivos e
intencionales.

Topicos del Seminario, El giro afectivo en la fenomenologia I, nim. 49, enero-junio 2023



38 Marcelo Vieira Lopes

Estos concretos fendmenos oénticos son similares en estructura a los sentimientos
existenciales de Ratcliffe. Pero a diferencia de los Stimmungen heideggerianos los
sentimientos existenciales se refieren a los fendmenos afectivos pre-intencionales y
corporales que estructuran la relacién entre uno mismo y el mundo (Ratcliffe, 2008). Los
sentimientos existenciales son, entonces, tanto un “sentimiento corporal” como una “manera
de encontrarse uno mismo en el mundo” (Ratcliffe, 2008, p. 2).

En las siguientes paginas me concentraré en la relacion entre el concepto de Stimmung, en la
tradicion heideggeriana, y el concepto de sentimientos existenciales propuesto por Ratcliffe.
¢Cual es la relacion entre estas categorias descriptivas? ¢Se refieren a los mismos
fenémenos? ;Cudl de las dos categorias es mas fundamental? Y, probablemente mas
importante, ¢cuél es la principal diferencia entre Stimmungen y sentimientos existenciales?
Después de esta breve introduccion al tépico de la afectividad en la fenomenologia
existencial, me concentraré especificamente en la nocion de afectividad en Heidegger (2).
Posteriormente, presentaré el concepto de Ratcliffe de sentimientos existenciales,
relacionandolos principalmente con los fendmenos psiquiatricos (3). Al final, propondré una
confrontacién entre ambos enfoques de la afectividad, con el objetivo de entender las
relaciones entre estos dos conceptos y la aplicabilidad de cada uno (4).

1. El si mismo y la apertura de mundo: el concepto de Stimmung

La interminable pregunta ontoldgica de Heidegger sobre el sentido del ser en Ser y tiempo
conduce al analisis de un particular ente que “comprende” el ser.* Tal anélisis se basa
principalmente en la identificacion de estructuras que posibilitan las relaciones humanas
significativas con los entes en general. Entonces Heidegger procede a identificar cuatro
estructuras posibilitantes basicas de la existencia, o existenciarios, a saber, Befindlichkeit
(afectividad), Verstehen (comprension), Verfallensein (estado caido) y Rede (habla), que en
conjunto constituyen la Sorge (cuidado), unidad temporal de nuestro ser-en-el-mundo
(Heidegger, 1957). Algo digno de notarse es que dicha relacion significativa con los entes no
consiste en una simple tarea cognitiva, a través de su representacion o conciencia en primer
lugar (Elpidorou y Freeman, 2015a, p. 663). En lugar de esto, aqui la afectividad juega un
importante rol. Como un componente constituyente de la apertura humana, la Befindlichkeit
se refiere a la estructura que nos templa con respecto al mundo de una manera significativa.
En relacion con esta categoria ontoldgica encontramos sus manifestaciones concretas,
Stimmungen, o los varios y especificos modos en que la existencia humana puede

4 A este ente que somos nosotros mismos, Heidegger lo denomina Dasein, lo cual, en palabras recientes de
Kevin Aho (2019), no significa un organismo dotado de una mente cognitiva, ni un ente neuroquimico, sino
una “actividad situada en el mundo, auto-interpretante” (pp. xii, 11).

Topicos del Seminario, El giro afectivo en la fenomenologia I, nim. 49, enero-junio 2023



Sobre la distincién entre Stimmung... 39

relacionarse afectivamente con el mundo (Elpidorou y Freeman, 2015a, p. 663). Esta
estructura tiene un aspecto similar a la “cara de Jano”, en la medida que revela las cosas en
el mundo y al mismo tiempo es un modo de autoconciencia (Weberman, 1996; Slaby y
Stephan, 2008; Goldie, 2000). Esto confirma la idea de Heidegger de que la afectividad
humana no es solamente un adorno o coloracion de la experiencia humana. Desde un punto
de vista ontoldgico, la Befindlichkeit y su contraparte Ontica, Stimmung, presentan tres
aspectos centrales de la aperturidad humana: 1. Desocultan la existencia en su constitucion
arrojada (Geworfenheit); 2. Desocultan, al mismo tiempo, al mundo, a los otros y a nosotros
mismos; 3. Muestran el hecho de nuestro ser afectado por entes intramundanos (Heidegger,
1957, pp. 136-139). Estos tres rasgos ontoldgicos se manifiestan a si mismos Gnicamente por
medio de Stimmungen particulares, y como indica el primer rasgo ontologico, los
Stimmungen particulares desocultan concomitantemente nuestra propia situacion, a traves de
modos particulares de encontrarse a uno mismo en el mundo: “el Stimmung hace manifiesto
como es uno mismo y como se encuentra”, afirma Heidegger (1957, p. 134). Ademas de ser
siempre un aspecto presente de la existencia humana, nuestro ser, siempre templado por los
Stimmungen, tiene al mismo tiempo una importante funcion epistémica, en la medida que
modela e informa nuestra experiencia (pero también la restringe o distorsiona, cerrando
aspectos importantes de la misma).> Al dar forma a nuestras experiencias, los Stimmungen
también dan acceso a experiencias valorativas, es decir, manifiestan nuestro encuentro con
el mundo como importando de un modo o de otro.® Es por ello que la afectividad en general,
y los Stimmungen en particular, son tan importantes en nuestra constitucion como el modo
de actividad productora de sentido que somos nosotros mismos. Esencialmente,
Befindlichkeit y Stimmungen vinculan al si mismo y al mundo a través de este aspecto
fundamentalmente afectivo: “El templamiento (Gestimmtheit) de la Befindlichkeit constituye
existencialmente la apertura al mundo (Weltoffenheit) del Dasein” (Heidegger, 1957, p. 137).

Sin embargo, diversas criticas se han centrado en algunos defectos del tratamiento
heideggeriano de los fendmenos afectivos. Como afirma la introduccion del reciente libro
Heideger on Affect: “[Heidegger] no desarroll6 con total claridad la distincion entre emocion,
sentimiento, pasion, afecto y estado de animo [...] lo cual hace su tratamiento de oS
fendmenos afectivos terminologicamente incongruente e inconsistente” (Hadjioannou, 2019,
p. X). A pesar de los problemas terminoldgicos y del sefialamiento de inconsistencia, el
panorama completo presentado en Ser y tiempo nos permite acceder a la perspectiva

5 Para Heidegger, inclusive la aparente falta de una presencia emocional en la experiencia muestra, por el
contrario, un modo muy especial de temple, a saber, el caracteristico de la postura teorética (Heidegger, 1957,
p. 138).

& Weberman (1996) presenta una descripcion de la teoria heideggeriana de las emociones como “fuertemente
cognitivista por naturaleza”, como dadoras de un caracter ineludiblemente desocultante de la experiencia
humana, en la medida en que revelan, al mismo tiempo, “cosas sobre nosotros mismos, los otros y el mundo en
general”.

Topicos del Seminario, El giro afectivo en la fenomenologia I, nim. 49, enero-junio 2023



40 Marcelo Vieira Lopes

heideggeriana de las “emociones” —en general entendida desde el enfoque de la tesis
fundacional, la cual reconoce a la afectividad y sus instancias particulares como modos
primordiales del encuentro con los entes, sobre lo cual se constituye posteriormente un orden
mayor, el de los comportamientos epistémicos—.” Al mismo tiempo, la filosofia de
Heidegger sobre las emociones es notablemente compleja y requiere que empleemos
distinciones conceptuales internas para dilucidarla —distinciones que no pueden ser halladas
en la obra de Heidegger—. De acuerdo con Golob (2017), deberiamos hablar en términos de
una “superposicion extensional” [extensional overlap] en el tratamiento heideggeriano de los
fendmenos afectivos, en la medida de que no habla de emociones, afectos o pasiones, sino
que enmarca toda la reflexion en términos de Stimmungen (Golob, 2017, p. 254).8

Ademas, los Stimmungen son muy diferentes de las emociones en el sentido de que no se
dirigen a algun objeto intramundano especifico, sino que constituyen el contexto en el cual
el encuentro con las cosas es experiencialmente posible. Citando a Heidegger: “El Stimmung
ya ha desocultado, en cada caso, el ser-en-el-mundo como un todo, y hace posible en primer
lugar el dirigirse uno mismo hacia algo” (Heidegger, 1957, p. 137). Desde esta formulacion,
el “mundo” equivale a un reino de fines practicos, valores y metas. El mundo es un trasfondo
significativo, dado siempre por sentado en nuestras actividades, y un espacio para potenciales
actividades intencionales que enmarca todas nuestras experiencias, esencialmente abierto por
medio de los Stimmungen. Tal rasgo pre-intencional de los Stimmungen fue subrayado
posteriormente por Bollnow, al distinguir los Stimmungen fundamentales de otras emociones
“mas altas”, dirigidas intencionalmente. Mientras la ira, por ejemplo, consiste en sentir ira
con respecto a algo, un estado general de alegria, por el otro lado, equivale a un estado
comprensivo que hace posible diversas relaciones intencionales alegres (Bollnow, 2017, p.
3). Basado en este rasgo fundacional de los Stimmungen, Bollnow afirma que la relacion
entre Stimmung y emocion no es una relacién entre iguales, sino una relacion de desarrollo:
las emociones intencionalmente dirigidas solo surgen sobre este nivel basico, relacionado
con nuestro sentimiento fundamental de la vida, al cual pertenecen los Stimmungen (Bollnow,
2017). Pero como dije antes, al menos en Ser y tiempo las cosas no son tan claras, Stimmung
equivale a la manifestacion general de la vida afectiva en todas sus expresiones. Para

" En una version ligeramente diferente, Bollnow (2017) presenta el concepto de Stimmung como “el nivel mas
basico de la vida mental”. Desde esta perspectiva, los Stimmungen bésicos se entienden como sentimientos de
vida (Lebensgefiihle), y se vinculan directamente con las funciones vitales de un ser humano, al modo de “la
fundamentacién méas profunda de la vida” y como “la forma mas simple y original en la cual la vida humana
llega a conocerse a si misma”. En este sentido, los Stimmungen no son solo una estructura antropolégica
necesaria, sino que también constituye la fundamentacion de todos los niveles subsecuentes de la vida mental,
estados dirigidos intencionalmente, como las emociones, por ejemplo, del mismo modo que en el enfoque de
Heidegger.

8 El concepto general de Stimmung se refiere a diversos estados afectivos, como los estados de animo pre-
reflexivos: angustia y aburrimiento, o0 emociones episodicas: el miedo y sus variantes, la esperanza, entre otros.

Topicos del Seminario, El giro afectivo en la fenomenologia I, nim. 49, enero-junio 2023



Sobre la distincién entre Stimmung... 41

Heidegger, los ejemplos paradigmaticos de estados afectivos son la angustia y el
aburrimiento, debido principalmente a su papel metodoldgico y transformativo.

En algunos casos, sin embargo, es posible que la experiencia de nosotros mismos y del mundo
se presente como fragmentada, irreal, distante o indiferente, permeada por una desesperacion
profunda, de una manera tal que incluso los casos méas extremos de angustia o aburrimiento
no logran capturar. Los casos psiquiatricos presentan aspectos de la experiencia que la
terminologia afectiva tradicional —basada en nociones como estados de animo y
emociones— no parece capaz de aprehender.

2. El colapso del si mismo y del mundo: el concepto de sentimientos
existenciales

El desacuerdo profundo entre la concepcion de Heidegger sobre la afectividad y las
investigaciones empiricamente orientadas sobre los estados de animo fue recientemente
subrayado por Freeman (2014). En la actual psicologia convencional, los estados afectivos
son tratados como estados internos y subjetivos, que solo pueden ser inferidos a partir del
comportamiento de un sujeto, su nivel de actividad, postura, expresiones faciales y el tono
de voz (Freeman, 2014, pp. 451-2). Sin embargo, la postura de Heidegger indica que la
apertura de nosotros mismos y del mundo depende de que sucedan Stimmungen previos, en
oposicidn directa con respecto al enfoque psicoldgico de los estados de animo, de caracter
internalista e inferencial. Por lo tanto, los Stimmungen o temples heideggerianos no son
eventos privados, sino modos de sintonizacion con el mundo. Al reconocer el valor y el poder
descriptivo de los temples heideggerianos, Freeman argumenta que ‘“los enfoques
contemporaneos sobre los estados de &nimo en psicologia deberian tomar en serio estos
seflalamientos heideggerianos y usarlos al definir, estudiar, evaluar y bosquejar conclusiones
sobre la naturaleza de los estados animicos” (Freeman, 2014, p. 445).° En otras palabras, hay
varias indicaciones valiosas en la tradicion fenomenologica existencial que podrian ser Gtiles
para tratar con problemas empiricos.

® Otros problemas relacionados con la investigacion sobre los estados de animo en psicologia consisten en lo
siguiente: 1. No hay acuerdo sobre como difieren los estados animicos de los afectos. Esta confusion depende
notablemente de una confianza en los conceptos que tiene la psicologia convencional sobre nuestra vida
afectiva. 2. No esta claro si los tests psicoldgicos son, de hecho, estados animicos de prueba, debido a la falta
de precision conceptual. 3. El concepto operativo de estado animico es estrecho y superficial, resumido en
valoraciones positivas 0 negativas; el estado de &nimo aun implica una experiencia mas amplia que va mas alla de
los estados de animo felices o tristes, muestran la necesidad de reconocer sus matices y fluctuaciones internas. 4.
En relacién con los ambientes experimentales de prueba, hay una tendencia a la atomizacion de los estados de
animo, es decir, la separacion del contexto ambiental en el cual suceden. 5. La mayoria de los experimentos
descuidan la dimension personal y reveladora de los estados de animo (Freeman, 2014, pp. 458-460).

Topicos del Seminario, El giro afectivo en la fenomenologia I, nim. 49, enero-junio 2023



42 Marcelo Vieira Lopes

De forma similar, pero en otra direccion teorica, Matthew Ratcliffe (2005; 2008; 2015)
sugiere que la palabra “sentimiento” a veces es utilizada para referirse a distintas categorias
fenoménicas, relacionadas con fendmenos afectivos corporales y pre-intencionales que
estructuran la relacion entre uno mismo y el mundo. Estos sentimientos de trasfondo,
calificados como “existenciales”, presentan dos caracteristicas principales: primeramente,
son estrictamente corporales y, en segundo lugar, comprenden orientaciones de fondo a
través de las cuales nuestra experiencia se estructura. Por tanto, los sentimientos existenciales
son tanto “sentimientos del cuerpo” como “maneras de encontrarse uno mismo en el mundo”,
las cuales constituyen al mismo tiempo nuestro “sentido de la realidad”, de uno mismo y del
mundo (Ratcliffe, 2008, p. 2). A diferencia de las emociones, entendidas como causalmente
determinadas, como estados intencionales intensos y breves, los sentimientos emocionales
tienden a ser mas duraderos y difusos, sin un foco intencional especifico y, mas importante,
casi nunca son sobresalientes. En un nivel muy bésico, los sentimientos existenciales que
conciernen a funciones vitales se expresan en la forma de un “sentimiento de estar vivo”,
“estar saludable”, “cansado”, entre otros. Sin embargo, en niveles mas complejos, estos
sentimientos pueden implicar estratos sociales como sentimientos de familiaridad y
seguridad, vulnerabilidad, ansiedad, entre otros, dependiendo de la insercion de niveles
saturados cultural y conceptualmente (Slaby y Stephan, 2008). Considerando esto, se puede
decir que no hay experiencia intencional que no contenga en si misma un aspecto afectivo-
corporal del tipo descrito arriba, incluso si no aparece de un modo prominente en la
experiencia cotidiana.l® Debido a su naturaleza pre-intencional y pre-conceptual, los
sentimientos existenciales son consistentes con la tesis fundacional de la afectividad atribuida
a la tradicion heideggeriana (Szanto y Landweer, 2020). De hecho, Ratcliffe es consciente
de ello y enfatiza su herencia heideggeriana al acufiar el concepto de sentimientos
existenciales.!

Debido a la presencia tacita de estos sentimientos en la experiencia comdn, algunos casos
inusuales pueden proveer el lugar de andlisis apropiado, ya que en algunos de ellos podemos
observar una drastica alteracion en este nivel de fondo afectivo. Principalmente en los
cambios psiquiatricos y otros eventos disruptivos en la vida humana es que dichos
sentimientos vienen a la luz, precisamente en sus rasgos alterados.'? En consonancia con esto,

10 En la literatura, hay una preocupacion expresa sobre el caracter fenoménico de estos sentimientos. La
pregunta es si de hecho es posible llamar “sentimientos” a los aspectos corporales que rara vez, o casi nunca,
aparecen en la conciencia reflexiva (véase Saarinen, 2018).

11 véase Ratcliffe (2005, p. 54): “La concepcion de Heidegger de ‘temple animico’ [mood] se aproxima bastante
a lo que he llamado ‘sentimiento existencial’”.

12 Debido a la discreta presencia de estos sentimientos en la experiencia cotidiana, el analisis de Ratcliffe confia
en un modelo de elucidacién de las estructuras de la experiencia basado en sus rasgos disruptivos: todo el
planteamiento consiste en elucidar la estructura de la afectividad a partir de la falta de su funcionamiento propio.
Es a partir de los casos disruptivos, por tanto, como ciertas estructuras aparecen precisamente en su caracter
disfuncional. Heidegger (1957) es el caso prototipico que presenta este modelo, en el cual el analisis de la

Topicos del Seminario, El giro afectivo en la fenomenologia I, nim. 49, enero-junio 2023



Sobre la distincién entre Stimmung... 43

las condiciones psiquiatricas presentan una perspectiva privilegiada para describir estos
sentimientos, toda vez que las modificaciones experimentales que se experimentan en estos
casos son, la mayoria de las veces, descritas en términos de sentimientos peculiares que pasan
de una forma tacita a una alterada, en la cual el sentido de realidad es disminuido,
fragmentado o transformado de alguna manera (Ratcliffe, 2008). Las expresiones de ruptura
en este nivel afectivo elemental vienen a primer plano precisamente en los cambios
experienciales manifestados en casos psiquiatricos. La mayor parte del tiempo, metaforas y
analogias empleadas por pacientes psiquiatricos sugieren que estas alteraciones adquieren
contornos dramaticos, que expresan colapsos en la relacion entre uno mismo, los otros y el
mundo. Debido a que las categorias tradicionales de emocion se refieren a cosas especificas
y eventos dentro del mundo, fallan al aprehender la dimension experimental de los
padecimientos mentales, englobados en la nocidn de sentimientos existenciales. Esta nocion
fenomenoldgicamente orientada, basada en la lectura heideggeriana de la afectividad, se
refiere mas bien al espacio de posibilidad que constituye la experiencia, y que es socavado
en algunas situaciones limite.™® Para describir estas categorias fenomenoldgicas casi siempre
opacas, Ratcliffe frecuentemente apela a narrativas autobiograficas y literarias.

Al evocar la descripcion que Styron hace de su propio proceso depresivo, por ejemplo,
Ratcliffe muestra como dichos estados alterados fueron asociados con una experiencia
completamente diferente de si mismo y del mundo. Con referencia al sentimiento de
sofocacién descrito por Styron, Ratcliffe sostiene que este sentimiento representa “algo que
no es experimentado solamente como un estado corporal intencional, sino también como una
relacion alterada con el mundo” (2008, p. 61). Las implicaciones practicas de estas
transformaciones afectivas consisten en que su mundo entero aparecia de un modo
disminuido, modificando enteramente su manera de pertenecer al mundo. En otros casos,
como en las experiencias esquizofrénicas, estos sentimientos pueden modificarse a tal
medida que el sentido mismo de la realidad o de individualidad puede colapsar. Esto es lo
que sucedi6 con Renee durante sus episodios, en los cuales ella experimentd una completa
ausencia de actividades deliberativas y de una conexion practica con las cosas. La “locura”,
en el sentido propuesto por Renee, significa exactamente este sentimiento de abandonar la
realidad por una orientacion existencial completamente diferente (2008, p. 64).1

estructura paradigmatica de la intencionalidad se articula a través de la identificacion de rupturas en el encuentro
con los Utiles, ya sea que falten, estén rotos o sean inadecuados para una tarea dada.

13 Recientemente, Thomas Fuchs (2013b) present6 un relato psicopatologico de la “vulnerabilidad existencial”
encontrada en los casos de padecimientos mentales, basado en el concepto de Jaspers de “situaciones limite”.
En este particular sentido, las situaciones limite se refieren a circunstancias insoportables que tienen lugar en la
vida humana, y que resultan en el surgimiento de padecimientos mentales como respuesta a dichas
circunstancias.

14 Experiencias depresivas, por ejemplo, son expresadas frecuentemente a través de metéaforas de confinamiento,
las cuales transmiten una apertura alterada al mundo, basadas en notables sintomas corporales (Ratcliffe, 2015,

Topicos del Seminario, El giro afectivo en la fenomenologia I, nim. 49, enero-junio 2023



44 Marcelo Vieira Lopes

Después de presentar el peculiar modo en que los sentimientos existenciales explican cémo
el yo y el mundo pueden colapsar en experiencias psiquiatricas, dirigiré mi atencion en la
critica que hace Ratcliffe del enfoque heideggeriano de la afectividad. Al hacerlo, sera
posible demarcar claramente la diferencia y el papel que juegan los sentimientos existenciales
y los temples heideggerianos en una teoria fenomenoldgica de las emociones o la afectividad.

3. La critica de Ratcliffe a la teoria de Heidegger de la afectividad

De acuerdo con Ratcliffe (2008), es posible distinguir entre su nocion de sentimientos
existenciales y los temples heideggerianos, al menos en tres aspectos: 1. En la obra de
Heidegger, el analisis se restringe solamente a unos cuantos temples, a saber, la angustia (en
Ser y tiempo) y el aburrimiento (en Los conceptos fundamentales de la metafisica, GA
29/30); 2. Algunos de estos temples tendrian mas matices de los que reconoce Heidegger y
requieren una diferenciacion mas fina y detallada, como ya se indic6 en la caracterizacion de
los Stimmungen. Por ejemplo, ¢cudl es la diferencia entre temples, sentimientos y emociones?
La superposicion extensional de Heidegger sobre la afectividad obstaculiza tales definiciones
pormenorizadas; 3. La obra de Heidegger soslaya el papel que desempefia el cuerpo en las
experiencias afectivas. En otras palabras, no esta claro como entiende Heidegger la relacion
entre la afectividad y el rol que desempefia el cuerpo (Ratcliffe, 2008, p. 3). Considero
especialmente relevante este Gltimo aspecto.’® Ya que los otros dos puntos tienen que ver con
la filosofia heideggeriana de las emociones en general, me concentraré en el supuesto desdén
en la teoria de Heidegger por el papel que tiene el cuerpo en las experiencias afectivas.

Es bien sabido que, aunque Heidegger reconoce el problema implicado en la cuestién del
cuerpo, no explica cdmo se relaciona con nuestra estructura ontolégica como existentes

p. 148). El tipo de colapso que tiene lugar en estos casos se refiere, la mayor parte del tiempo, al sefialamiento
de un “empobrecimiento del mundo” (2015, p. 8). Por otro lado, en el contexto de los llamados desordenes
del si mismo (perturbaciones de la ipseidad), descripciones de experiencias anémalas del si mismo, dentro del
espectro de la esquizofrenia, dependen frecuentemente de ciertos sentimientos de transformacion de si mismo,
en los cuales la estructura yo-mundo es “retada constantemente, inestable y oscilante”, causando experiencias
anémalas de uno mismo, conocidas como desordenes del si mismo [self-disorders].

15 La lista de Ratcliffe no es exhaustiva. Véase Freeman (2014, pp. 453-454) para una lista amplia de problemas
en la teoria heideggeriana de la afectividad. En particular, la critica més significativa de Freeman con relacion
a los topicos que me interesan es el descuido del nivel infrapersonal de la explicacion, ya que el enfoque de
Heidegger no considera la neurofisiologia o la neuroquimica del estado animico. A primera vista, ésta parece
una exigencia fuera de lugar para la empresa fenomenoldgica de Heidegger, pero si estamos interesados, como
Freeman lo estuvo, en proveer una lectura de los temples animicos inspirada en Heidegger, aplicable a las
ciencias afectivas, entonces deberiamos considerar seriamente esta falta. Ratcliffe (2002) brinda una interesante
aproximacion entre la fenomenologia de Heidegger y el enfoque neurofisioldgico de Damasio sobre las
emociones.

Topicos del Seminario, El giro afectivo en la fenomenologia I, nim. 49, enero-junio 2023



Sobre la distincién entre Stimmung... 45

(Heidegger, 1957, p. 109).%8 El punto central de la critica de Ratcliffe no es que Heidegger
ignore el problema del cuerpo, lo que es una afirmacidn dificil de sostener.*” Por el contrario,
lo sefialado es la ausencia del especto corporal de los Stimmungen. A causa de tal descuido,
no esta claro como deberiamos entender la relacion entre Stimmung y nuestra fenomenologia
corporal. En otras palabras, ¢como es que la experiencia de la angustia, del aburrimiento,
entre otros, se relacionan con su fenomenologia corporal? Queda un rompecabezas con
respecto a como estos “temples” se relacionan con el cuerpo sintiente (Ratcliffe, 2008, p. 55).
En particular, al hacer a un lado nuestra fenomenologia corporal, los temples heideggerianos
no pueden describir la estructuracion (o desestructuracion) de la experiencia en casos
psiquiatricos, por ejemplo. Ya que los sentimientos aparecen en la experiencia primeramente
como sentimientos corporales, parece dificil hacer un analisis detallado de los colapsos del
si mismo y del mundo, tal como se presentan en los casos psiquiatricos. Este paso adicional,
por completo ausente en los andlisis de Ser y tiempo, parece decisivo para el éxito de
cualquier teoria de la afectividad que intente dar cuenta de las experiencias anomalas. En la
medida que los sentimientos existenciales son primeramente sentimientos corporales, los
cambios sutiles en la experiencia del cuerpo, resultantes de una enfermedad, pueden causar
cambios en la percepcion individual de la realidad, modificando el entramado de relaciones
entre uno mismo, los otros y el mundo.

El aspecto transparente del cuerpo en el contexto de una experiencia saludable ha sido
reiterado en la literatura fenomenoldgica reciente. La transparencia, puede decirse, es la
marca de la salud y un normal funcionamiento del cuerpo (Carel, 2016, p. 59). En casos de
enfermedad, el cuerpo deja de ser el lugar invisible de los proyectos personales y adquiere el
caracter de un objeto, como el foco de un estado disruptivo que demanda atencion urgente.
Esta forma de atencion perturbada y negativa dirigida al cuerpo es llamada estado “dys” por
Leder (1990), indicando a través del prefijo griego un estado disfuncional de la experiencia
del cuerpo, una forma de aparecer del cuerpo como enfermo, dafiado, extrafio (Leder, 1990,
p. 84). Si entendemos cémo es que los sentimientos existenciales capturan los cambios
derivados de los padecimientos mentales, podemos decir que tales sentimientos son
responsables en gran medida de los cambios psiquiatricos, y esto es asi precisamente porque

16 Con respecto a la llamada “problematica oculta” de la naturaleza corporal del Dasein, véase Cerbone (2000).
17 A pesar de la dificultad hallada por Heidegger en Ser y tiempo con respecto al cuerpo, hay al menos dos
momentos de la obra de Heidegger que apuntan a dicho topico y que vale la pena mencionar. En los Seminarios
de Zollikon, siguiendo la distincion de Husserl entre Korper y Leib, Heidegger llama la atencion sobre el
fenémeno del cuerpo en su dimension vivida (Leib). En Los principios metafisicos de la légica (GA 26),
Heidegger presenta el problema del cuerpo basado en los cambios internos de su analitica existencial de Sery
tiempo, conocidos como metaontologia. Dentro de este panorama, el fenémeno entero del ser-en-el-mundo y la
neutralidad del Dasein son reconsiderados en términos de una dispersion trascendental en la corporalidad
y la sexualidad. Sobre el descuido de Heidegger con respecto al cuerpo en su planteamiento filosofico, véase
Aho (2009).

Topicos del Seminario, El giro afectivo en la fenomenologia I, nim. 49, enero-junio 2023



46 Marcelo Vieira Lopes

lo experimentado por el paciente son posibilidades de experiencia modificadas, no
disfunciones cerebrales.

Precisamente porque los Stimmungen carecen de esta perspectiva corporal, es dificil
emplearlos como una herramienta (til para el analisis de los fenomenos psicopatoldgicos.*®
Pero esto no significa que debamos disminuir los temples heideggerianos basados en su valor
nominal. Mas bien, deberiamos reconocer su caracter distintivo. Aqui puede ser de ayuda un
ejemplo histérico de aquello a lo cual me refiero. Al considerar la naturaleza de las
experiencias religiosas, William James propone una atil distincion entre nuestras
experiencias de aquellos fendmenos y sus apuntalamientos médicos, neurol6gicos. En contra
de la opinion del materialismo médico, que era popular en ese tiempo, James argumenta que
nuestros estados mentales tienen un valor sustantivo por si mismos, independientemente de
los elementos neuroldgicos subyacentes. James (2002) dice que, en contextos religiosos, hay
una necesidad de diferenciar entre los enfoques materiales-existenciales y el significado
espiritual de estas experiencias para la gente que las experimenta. Pienso que lo mismo
sucede en el caso de Heidegger con respecto a su tratamiento de los Stimmungen como
desocultantes de nuestra propia situacion, los cuales difieren de las connotaciones
psicoldgicas de los afectos y los sentimientos (Affekte und Gefuihle) (Heidegger, 1957, p.
138). Uno de los aspectos centrales de los Stimmungen es exactamente este tipo de apertura
evaluativa del mundo, a pesar de los basamentos bioldgicos de nuestra situacion.'® A grandes
rasgos podemos decir que los Stimmungen, para Heidegger, corresponden a esta dimension
personal evaluativa, irreductible a elementos neurofisiolégicos, en el mismo sentido que en
el analisis de James sobre las experiencias religiosas. Esta proximidad podria inclusive ser

18 \véase Svenaeus (2018) para un tratamiento del sentimiento de lo inhéspito (Unheimliche) en relacion con
fendmenos psiquiatricos como el sindrome de Cotard o la ilusion de Capgras. De acuerdo con Svenaeus, el
andlisis que hace Heidegger de lo inhéspito se queda corto con respecto a los fenémenos verdaderamente
inhéspitos, en virtud de su descuido de los aspectos corporales e intersubjetivos de la existencia. A pesar
de la distincidn entre diversos niveles de la experiencia de lo inhdspito él cree, de hecho, que es posible entender
la angustia heideggeriana en términos patologicos: “Desde mi punto de vista, el analisis y la descripcion de
Heidegger sobre la angustia existencial es mas parecida a las experiencias tenidas por pacientes depresivos que
a las padecidas por quienes sufren desdrdenes de angustia. La angustia existencial no es tanto un caso de sentirse
generalmente atemorizado sino de sentirse abrumado por una falta de sentido en la cual una persona es privada
de toda esperanza. Nada importa ya, ningdn evento significativo podria ocurrir en mi vida, ya que todo proyecto
humano esencialmente carece de sentido” (2018, p. 17). En cambio, creo que es importante distinguir
claramente entre los temples heideggerianos y otros sentimientos patoldgicamente motivados. Katherine Withy
(2015) ofreci6 una clara distincion entre la angustia heideggeriana y otros fenémenos psiquiatricos, como la
despersonalizacion, basandose en el papel metodoldgico y desocultante que tiene la angustia en el enfoque de
Heidegger.

19 “Frecuentemente, la angustia esta condicionada ‘psicoldgicamente’. Este hecho es un problema ontoldgico
en su facticidad, no solo con respecto a sus causas onticas y al curso de su desarrollo. EI desencadenamiento
psicoldgico de la angustia solo es posible porque el Dasein es angustiado en el fundamento de su ser”
(Heidegger, 1957, p. 190).

Topicos del Seminario, El giro afectivo en la fenomenologia I, nim. 49, enero-junio 2023



Sobre la distincién entre Stimmung... 47

mayor si recordamos que algunos conceptos operativos en el marco fenomenologico de
Heidegger dependen de una especie de teologia secularizada (Mulhall, 1996). Esto aplica
ciertamente para el Stimmung més importante en Ser y tiempo, la angustia, la cual, no por
casualidad, tiene un papel central en la tradicion cristiana, desde Agustin hasta Kierkegaard.?°
Pero, a diferencia de los pensadores cristianos, la angustia en Heidegger no nos lleva a un
encuentro con Dios, sino que nos compele a encarar nuestra propia mortalidad. En este
sentido, la angustia tiene un importante rol metodoldgico que deberia ser enfatizado, en la
medida que solamente a través de ciertas experiencias emocionales, no proposicionales,
podemos alcanzar ciertas verdades ontologicas de la existencia humana. Al final de esta
historia, el agente atrapado por la angustia mostrard algunos rasgos distintivos, como una
individualizacion que suspende temporalmente nuestra inmersion en el normativo mundo
impersonal (Golob, 2017).

La angustia, en tanto Stimmung privilegiado en Ser y tiempo, otorga al si mismo una nuclear
dimensidn unitaria de un modo muy distinto al de los estados psicopatoldgicos —como el yo
dividido, o el yo que escapa de sus sentimientos— (Ratcliffe, 2008). Otro punto muy
importante se refiere a la dimensidn en la cual la angustia retira la existencia de un mundo
impersonal. Cuando es atrapada en la angustia, la existencia no comparte ningun patrén
normativo provisto por las normas impersonales (das Man), que también son responsables
de los patrones aceptados de normalidad y anormalidad. En pocas palabras, en los estados de
angustia, incluso el estatus diagndstico se vuelve problemético. Otro aspecto que vale la pena
considerar es la rareza y sutileza con las que se manifiesta la angustia de acuerdo con
Heidegger, lo cual es muy diferente de las experiencias dolorosas de los padecimientos
mentales, llenos de sufrimiento (Heidegger, 1957). Tal vez esta es la mayor diferencia entre
Stimmung y sentimiento existencial. En este punto, inclusive podriamos decir que uno de los
papeles metodoldgicos mas importantes de los sentimientos existenciales consiste en revelar
el sentimiento de vulnerabilidad constitutivo de la existencia humana. Como recientemente
ha propuesto Svenaeus, solo a través de una adecuada apreciacion de los sentimientos
existenciales en casos serios, como la ilusién de Capgras y el sindrome de Cotard, podriamos
lograr comprender el sentido profundo de lo que Heidegger llama “lo inhospito”
(Unheimlichkeit) en Ser y tiempo: nuestro no estar en casa. Por tanto, méas que
individualizacion, los sentimientos existenciales promueven una conciencia de nuestra propia
situacion corporal permeada por la vulnerabilidad (Svenaeus, 2018).

20 De acuerdo con Hans Ruin (2000), el significado del concepto heideggeriano de Stimmung solo es accesible
por medio del contraste y comparacion con las concepciones clasicas de pasion y razén, y de su desarrollo en
el pensamiento cristiano, especialmente en Kierkegaard. La recepcion heideggeriana de este problema
culminard como una “apasionada forma de racionalidad” (2000, p. 158), o una “filosofia emocionalizada”
(Golob, 2017, p. 264).

Topicos del Seminario, El giro afectivo en la fenomenologia I, nim. 49, enero-junio 2023



48 Marcelo Vieira Lopes

Con esta discusion en mente, ahora podemos inferir la relacion entre Stimmungen y
sentimientos existenciales, asi como los aspectos en los que difieren. Si estos ultimos
designan los mismos fendmenos que Heidegger llama Stimmungen, ¢para qué diferenciarlos?
Como sefialé previamente, los sentimientos existenciales tienen la ventaja de presentar la
fenomenologia corporal de los fendmenos afectivos, y pueden ser descritos como
sentimientos corporales y como un sentimiento de pertenencia al mundo. En cierto modo,
puede decirse que se refieren a los mismos fenomenos, a saber, el persistente sentido de
pertenencia al mundo. Pero a diferencia de los temples heideggerianos, los sentimientos
existenciales son mucho mas detallados y comprenden muy diversas experiencias de la vida
humana. Al emplearlos como categorias descriptivas es posible analizar un rango mucho
mayor de experiencias, incluyendo aquellas de las enfermedades mentales. También hay una
importante diferencia a nivel linguistico. La mayoria de los fendmenos incluidos en la nocion
de sentimientos existenciales son referidos por la gente como “sentimientos”, en lugar de
“emociones” o “temples” (por ende, superando el traslape transicional de Heidegger). Para
usar algunos ejemplos de Ratcliffe: “pertenencia”, “familiaridad”, “plenitud”,
“extrafiamiento”, ‘“distanciamiento”, entre otros son usualmente referidos como
sentimientos, no como temples (Ratcliffe, 2008, p. 55). Esto es correcto, pero también
deberiamos evaluar criticamente la aceptacion de Ratcliffe de la traduccion de Stimmung
simplemente como “estado animico” [mood].?! En las taxonomias tradicionales, los estados
animicos [moods] son generalmente comprendidos como estados subjetivos comprendidos
en estados corporales dirigidos a objetos muy generales (Goldie, 2000). Asi que una
significacion importante que se pierde en la traduccion inglesa consiste en la dimension
atmosférica, no subjetiva, implicada en el término aleman.?? Es bien sabido que algunos de

21 Tanto Macquarrie y Robinson como Joan Stambaugh traducen Stimmung al inglés como “mood”. Por otro
lado, si tomamos seriamente la asuncidn de una superposicién extensional al interior del concepto de Stimmung
(Golob, 2017), pienso que deberiamos ofrecer una traduccidn del término sensible al contexto, como sugiere
Slaby con respecto a la Befindlichkeit (véase la nota 3). Al hacerlo, seremos capaces de considerar propiamente
diversos aspectos fenoménicos internos al concepto de Stimmung, como emociones, temples, sentimientos
existenciales, atmosferas, etc.

22 yéase Bollnow (2017, p. 6): “En el Stimmung, el mundo no se ha convertido en un objeto, como aparecera
en posteriores formas de conciencia, especialmente en el conocimiento; mas bien, el Stimmung adn vive
enteramente en la unidad indivisa del si mismo y del mundo, con un compartido coloramiento del Stimming que
permea a ambos. Por ello también es equivocado tratar el Stimmung de Heidegger solamente a partir de su lado
subjetivo y asumir entonces que, por asi decirlo, luego se difumina en el mundo”. Krebs (2017) muestra como
la palabra alemana Stimmung difiere de la inglesa “mood” [estado de 4nimo] en al menos tres aspectos: 1. En
general, los “estados de animo” son tipicamente entendidos como “transitorios y no muy confiables en cuanto
a la version que ofrecen del mundo, pero también como actitudes afectivas mas duraderas y confiables”; 2. El
Stimmung “no solo se refiere a los estados de animo como estados psicoldgicos de seres humanos individuales,
sino también a atmdsferas intersubjetivas, como el panico de masas, y atmésferas no humanas, como la
melancolia de los paisajes o de las ciudades”; 3. Como una metafora musical, Stimmung “se inscribe en
la tradicion de la antigua idea griega del mundo como armonia 0 misica mundana”, con respecto a la cual el
sujeto humano esté sintonizado [attuned].

Topicos del Seminario, El giro afectivo en la fenomenologia I, nim. 49, enero-junio 2023



Sobre la distincién entre Stimmung... 49

los Stimmungen que describe Heidegger podrian ser mejor entendidos como atmosferas,
como en el caso del aburrimiento y sus caracteristicas social e histéricamente extendidas
(Heidegger, 1983).2 A diferencia de los estados animicos, las atmdsferas tienen un rasgo
perceptual, accesible intersubjetivamente para diferentes sujetos en diferentes estados
mentales. Muestran un tipo de estructura material que les hace posible ser disponibles
perceptualmente y aprehensibles afectivamente. (Trigg, 2020, pp. 4-5). Finalmente,
podriamos diferenciar ambas nociones de acuerdo con los aspectos temporales de nuestra
vida afectiva. En este sentido, los sentimientos existenciales son mas amplios que los
Stimmungen, en la medida que estos ultimos duran solamente unos instantes, como sugiere
la discusion de Heidegger. Los sentimientos existenciales, por el otro lado, pueden ser
rapidos y transitorios o prolongarse en periodos de la vida (un largo periodo de depresion,
por ejemplo. Véase Kreuch, 2019, p. 87).

Observaciones finales

Después de ofrecer una breve muestra de las aproximaciones recientes a la afectividad en
fenomenologia, presenté el enfoque de Heidegger con respecto a los fendémenos afectivos, y
el modo en que estos desocultan simultaneamente aspectos del mundo y de nosotros mismos.
A continuacién, abordé el modo en que los sentimientos existenciales dan cuenta de los
cambios experienciales en los casos de enfermedades mentales, alterando al mismo tiempo
el rasgo desocultante del si mismo y del mundo que tiene la afectividad en la tradicion
heideggeriana. Llegd a ser claro que el colapso del mundo personal que se da en algunos
padecimientos mentales no es considerado en los términos afectivos tradicionales, como
estados de animo y emociones, entre otros. Al mismo tiempo, fue posible sefialar el papel
especial desempefiado por el cuerpo en la estructuracion de las orientaciones de fondo que
constituyen nuestra pertenencia al mundo y nuestro sentido de la realidad. EI concepto
de sentimientos existenciales, pues, ofrece una clara mejora en la nocién de afectividad de
fondo, en la medida que consigue presentar las dimensiones disruptivas de la vida humana
gue se dan en las enfermedades. Por lo tanto, la principal diferencia entre Stimmung y
sentimientos existenciales radica en gue estos Ultimos presentan en detalle, al mismo tiempo,
el sentimiento corporal y un sentido de pertenencia al mundo.

Mi principal objetivo fue clarificar la relacion entre estas categorias descriptivas, enfatizando,
al mismo tiempo, sus diferentes usos. En un sentido, ambas categorias se refieren a los
mismos fendmenos, a saber, la afectividad de fondo que constituye nuestra vida mental. Pero

23 Freeman y Elpidoru (2015b) analizan el particular significado y el rol metodolégico de los Stimmung
fundamentales del aburrimiento (Langewile) en relacion con la teoria de Heidegger de la temporalidad.

Topicos del Seminario, El giro afectivo en la fenomenologia I, nim. 49, enero-junio 2023



50 Marcelo Vieira Lopes

en este punto fueron hechas algunas evaluaciones. Por un lado, el enfoque de Heidegger no
discrimina entre las varias distinciones dentro de la nocion general de Stimmungen; por el
otro, la comprension de Ratcliffe sobre los Stimmungen como estados de &nimo le impide
reconocer la dimension atmosférica de los mismos.

La relacion entre sentimientos existenciales y lo que Heidegger llama estado de arrojado
(Geworfenheit) aun debe ser elucidada. En la medida que uno de los rasgos mas importantes
de los fendmenos afectivos es la apertura de dicha dimension, parece relevante considerar los
aspectos constitutivos de los sentimientos existenciales, como su mnemotécnica y aspectos
de desarrollo, entre otros. Del mismo modo, la nocién de posibilidad (Mdglichkeit) también
deberia ser dilucidada, dados los mutuos condicionamientos entre afectividad y los tipos de
posibilidad que se nos presentan en la vida cotidiana. Si buscamos un completo analisis
estructural de la existencia, asi como de los modos concretos en los cuales experimentamos
las cosas en nuestra vida diaria, como hace Heidegger en Ser y tiempo, también deberiamos
buscar describir la manera en que la existencia es desordenada, asi como las variedades de
colapsos del si mismo y del mundo que podemos experimentar. Esta descripcién, propongo,
es mucho mas acertada cuando reconocemos la utilidad del concepto de sentimientos
existenciales.

Referencias

Aho, K. (2009) Heidegger’s Neglect of the Body. Albany. State University of New York
Press.

Aho, K. (2019) Contexts of Suffering: A Heideggerian Approach to Psychopathology.
London, New York. Rowman and Littlefield International.

Bollnow, O. F. (2017). The Nature of Stimmungen. Philosophia, 45, 1399-1418. DOI:
10.1007/s11406-017-9923-z

Carel, H. (2016). The Phenomenology of Iliness. Oxford. Oxford University Press.

Cerbone, C. (2000) Heidegger and Dasein’s ‘Bodily Nature’: What is the Hidden
Problematic? International Journal of Philosophical Studies, 8, 209-230, DOI:
10.1080/09672550050084018

Drummond, J. (2018). Emotions, value, and action. En Parker, Rodney K.B./Quepons,
Ignacio. (Eds.) The New Yearbook for Phenomenology and Phenomenological
Philosophy. London. Routledge.

Ferran, 1. (2015). The Emotions in early phenomenology. Studia Phaenomenologica, 15,
349-374.

Freeman, L. (2014). Toward a phenomenology of mood. Southern Journal of Philosophy, 52
(4), 445-476.

Topicos del Seminario, El giro afectivo en la fenomenologia I, nim. 49, enero-junio 2023



Sobre la distincién entre Stimmung... 51

Elpidorou, A. & Freeman, L. (2015a). Affectivity in Heidegger I: Moods and Emotions in
Being and Time. Philosophy Compass, 10(10), 661-671.

Elpidorou, A. & Freeman, L. (2015b). Affectivity in Heidegger Il: Temporality, Boredom,
and beyond. Philosophy Compass, 10(10), 672-684.

Fuchs, T. (2013a). The Phenomenology of Affectivity. In: K.W.M. Fulford, Martin Davies,
Richard G. T. Gipps, George Graham, John Z. Sadler, Giovanni Stanghellini, Tim
Thornton (Eds.). The Oxford Handbook of Philosophy and Psychiatry. Oxford
University Press.

Fuchs, T. (2013b). Existential Vulnerability: Toward a Psychopathology of Limit Situation.
Psychopathology, DOI: 10.1159/000351838.

Goldie, P. (2000). The Emotions: A Philosophical Exploration. New York. Clarendon Press.

Golob, S. (2017). Methodological Anxiety: Heidegger on Moods and Emotions. En Stern, R.
& Cohen, A. (Eds.) Thinking about the Emotions: A Philosophical History. Oxford.
Oxford University Press.

Hadjioannou, C. (2019). Heidegger on Affect. Palgrave Macmillan.

Heidegger, M. (1957). Sein und Zeit. Tubingen. Niemeyer.

Heidegger, M. (1983). Die Grundbegriffe der Metaphysik (GA29/30). Frankfurt am Main.
Editorial Vittorio Klostermann.

James, W. (2002). Varieties of Religious Experience: A Study in Human Nature. London and
New York. Routledge. [Original publicado en 1902].

Krebs, A. (2017). Stimmung: From Mood to Atmosphere. Philosophia, 45(4), 1419-1436.

Kreuch, G. (2019). Self-feeling: Can self-consciousnnes be understood as feeling? Cham.
Springer.

Leder, D. (1990). The Absent Body. Chicago. University of Chicago Press.

Mulhall, S. (1996). Heidegger and Being and Time. Routledge Philosophy GuideBooks. New
York: Routledge.

Ratcliffe, M. (2002) Heidegger’s attunement and the neuropsychology of emotion.
Phenomenology and the Cognitive Sciences, 1(3), 287-312.

Ratcliffe, M. (2005). The feeling of being. Journal of Consciousness Studies, 12 (8-10), 43-
60.

Ratcliffe, M. (2008). Feelings of Being. Phenomenology, Psychiatry and the Sense of Reality.
New York. Oxford University Press.

Ratcliffe, M. (2015) Experiences of Depression: A Study in Phenomenology. New York.
Oxford University Press.

Ruin, H. (2000). The Passivity of Reason-On Heidegger’s Concept of Stimmung, SATS 1(2),
143-159.

Saarinen, J. (2018). A critical examination of existential feeling. Phenomenology and the
Cognitive Sciences, 17, 363-374.

Slaby, J & Stephan, A. (2008). Affective intentionality and self-consciousness.
Consciousness and Cognition, 17(2), 506-513.

Topicos del Seminario, El giro afectivo en la fenomenologia I, nim. 49, enero-junio 2023



52 Marcelo Vieira Lopes

Svenaeus, F. (2018). Why Heideggerian Death Anxiety is not Truly Uncanny: Existential
Feelings and Psychiatric Disorders. Discipline filosofiche. XXVIII.

Szanto, T & Landweer, H. (2020). The phenomenology of emotions-above and beyond
“What it is Like to Feel”. En Szanto, T.; Landweer, H. (Eds.). The Routledge Handbook
of Phenomenology of Emotion. Routledge.

Trigg, D. (2020). The role of atmosphere in shared emotion. Emotion, Space and Society, 35.

Weberman, D. (1996). Heidegger and the disclosive character of the emotions. Southern
Journal of Philosophy, 34(3), 379-410.

Withy, K. (2015). Heidegger on Being Uncanny. Cambridge, MA. Harvard University Press.

Acerca del autor

Marcelo Vieira Lopes es candidato a doctor de la Universidad Federal de Santa Maria de
Brasil. Sus principales lineas de investigacion son: Fenomenologia, Filosofia de la mente,
Filosofia de la psiquiatria. De sus principales publicaciones, podemos destacar: “Sentimentos
existenciais € memdria corporal: dois casos em filosofia da psiquiatria”, Revista de
Psicologia, 2021; “Broken Tool or Disordered Existentiality? The Problem of Mental IlIness
in Existential Phenomenology”. Phenomenology, Humanities and Sciences, Vol. 11, 2021,
“What Is It to Lose Trust? Covid-19 Pandemic, Extended Minds and Shared Feelings”,
Revista Portuguesa de Filosofia, Vol. 77, 2021.

Texto recibido: 21/05/2020; Revisado: 19/10/2020; Aprobado: 25/10/2020

Contenido publicado en acceso abierto bajo una licencia Creative Commons
Atribucién-NoComercial-Compartirlgual 4.0 Internacional (CC BY-NC-SA 4.0)

O1S]©)
L@Jm

Benemérita Universidad Auténoma de Puebla
Seminario de Estudios de la Significacion
3 oriente 212, Primer Piso, Col. Centro, C.P. 72000, Puebla. Pue., México.
Tel. +52 222 2295502, semioticabuap@gmail.com

https://topicosdelseminario.buap.mx/index.php/topsem

Topicos del Seminario, El giro afectivo en la fenomenologia I, nim. 49, enero-junio 2023



