
 

 

Tópicos del Seminario, El giro afectivo en la fenomenología II, núm. 49, enero-junio 2023, pp. 1-6 

Presentación 

Afectividad desde la facticidad.  

Los temples de ánimo en la fenomenología hermenéutica 

 

 

 

 

Con la publicación en 1927 del tratado de Martin Heidegger titulado Ser y tiempo, la filosofía 

europea de aquella época experimentó una profunda y radical transformación desde sus 

cimientos, cuyos efectos perviven en nuestros días. Esta transformación abrió nuevos 

ámbitos de investigación, impulsó el desarrollo de orientaciones sólidas y modas 

superficiales, así como sepultó algunas tendencias que contaban con gran repercusión en ese 

momento y, en general, no dejó indiferente a ninguna rama o línea de la filosofía europea 

continental de principios del siglo anterior. En definitiva, Ser y tiempo propició una 

revolución inimaginable, cuya trayectoria y alcance aún no han sido divisados con la 

suficiente nitidez. 

Modificando el sentido de una idea sostenida por Hannah Arendt, es posible decir que el 

cambio radical del entorno que propició la obra de Heidegger no está insuflado por “aires 

modernos” o “contemporáneos”; su eco y su efecto son similares, mutatis mutandis, a la 

profunda reconfiguración que propició el advenimiento de Platón para la filosofía antigua. 

Eso, dicho de otra manera, es el efecto eminente de un clásico. Como toda gran 

transformación que no deja indiferente a nadie, la recepción de una obra como ésta se hizo 

de las maneras más insospechadas posibles. Y es que en un fenómeno de esta singularidad, 

rara vez los efectos se adecúan correctamente a la óptica del historiador imparcial o a las 

pretensiones del investigador especializado. Entre las posibles aproximaciones fructíferas no 

está el intentar canalizar o neutralizar la fuerza de su singularidad (algo que excede a todas 

luces todo propósito de la investigación especializada), sino jugar con las posibilidades de 

sentido. Ahora bien, cuando una obra de este calibre viene a reconfigurar de esta manera el 

estado de cosas de aquellas investigaciones que se encontraban en pleno apogeo es natural 

que, con el tiempo, su eco genere sospechas, celos y reproches, surgidos desde la falta y la 

ausencia en aquello que fue afectado. Si hoy se sigue cuestionando la justicia o injusticia con 



2  Presentación 

 

Tópicos del Seminario, El giro afectivo en la fenomenología II, núm. 49, enero-junio 2023 

la que Ser y tiempo realzó o hundió a determinadas tendencias filosóficas es porque la 

cuestión en la que dicho proyecto se erigió sigue siendo candente. 

Ahora bien, de manera similar a la que un optómetra juega con lentes de diversas 

graduaciones para enfocar o desenfocar una imagen, en aras de ganar nitidez, en la recepción 

temprana de una obra como Ser y tiempo hubo aproximaciones que enfocaron los abordajes 

ahí presentados, tanto de manera clara como de manera borrosa. Tal vez el fenómeno que por 

excelencia fue visto con las graduaciones más variadas posibles fue, precisamente, el de la 

afectividad. Y es que en Ser y tiempo aparecen desarrollos en torno a la idea de la afectividad 

que, en general, fueron asumidos tempranamente desde dos caminos: i) desde el camino de 

la consideración de que lo ahí expuesto era la versión total de la afectividad que estaba 

implicada en la aproximación de Heidegger y ii) desde el camino de la consideración de que 

lo ahí expuesto abría caminos alternativos para enfoques originales y novedosos en torno a 

la afectividad. Por supuesto, el segundo camino siempre tuvo ventajas a la hora de 

comprender la intención filosófica de Heidegger, pero fue el primero el que más se 

popularizó, dando lugar a una comprensión de la intención mencionada que no hizo justicia 

a toda su dimensión y a toda su riqueza. 

En general, la tematización de la afectividad que aparece en dicha obra se encuentra 

caracterizada por poseer un “tono” que, posteriormente, fue considerado como existencialista 

y, en gran medida, esto es totalmente adecuado con la influencia que ejerció la lectura de 

Kierkegaard en el periodo filosófico de formación de Ser y tiempo. Si a ese tono 

existencialista se le agrega el “tono” que desprende su conocidísima reflexión en torno a la 

nada, en el texto de 1929 “¿Qué es metafísica?”, la imagen de un Heidegger que 

proporcionaban el tono y el acento para el posterior existencialismo francés de entreguerra 

estaba totalmente asegurada en sus fundamentos textuales. 

Pero ha sido con la publicación de los textos de las lecciones universitarias de Heidegger, a 

finales de la primera década y a lo largo de la segunda década del siglo XX, la que ha ofrecido 

una imagen más completa de la idea de afectividad que está desarrollada en dichos años. Esto 

ha sido mérito del gran proyecto que es la publicación de la Obra integral (Gesamtausgabe) 

de Heidegger. Y, en este mismo sentido, ha sido en la investigación especializada reciente 

donde se ha abierto un espacio de diálogo fructífero en torno a esta temática. Para poner un 

ejemplo meramente sumario, si miramos solamente algunos de los fenómenos afectivos que 

aparecen tematizados en esta época, podemos encontrar varios análisis en torno a la angustia 

y la culpa (como es remarcado en Ser y tiempo y en el texto de 1929, ya mencionado), pero 

también en torno a la responsabilidad (en el mismo Ser y tiempo), el amor erótico y el amor 

platónico, la admiración o el asombro, la soledad, el aburrimiento, el desasosiego, la 

esperanza de carácter escatológico (el instante), entre otros. Es llamativo que Heidegger no 

incorpora los términos tradicionales tales como “sentimiento” o “emoción”, sino que habla 

de “estado de ánimo” o “temple de ánimo” (Stimmung), y además habla de un existenciario 



Presentación  3 

 

Tópicos del Seminario, El giro afectivo en la fenomenología II, núm. 49, enero-junio 2023 

fundamental que es la “disposición afectiva” o, como sugiere la genial, pero injustamente 

despreciada versión de J. Gaos, el “encontrarse” (Befindlichkeit). En general, la idea de la 

afectividad articulada por Heidegger en estos años trata de poner de relieve la co-

originariedad de este fenómeno, en el marco de la estructura fundamental de la analítica 

existencial del Dasein. Se trata de entender que la afectividad es un fenómeno que articula la 

aperturidad (Erschlossenheit), que es propia del Dasein y que caracteriza la manera (wie) en 

que el Dasein está en el mundo (en la que es un ser-en-el-mundo): en la tensión entre la 

irremediable facticidad en la que habita y la existencialidad a la que corresponde. En esta 

tensión, la afectividad (la “disposición afectiva” [Befindlichkeit], dicho de una manera más 

precisa), es un fenómeno fundamental co-originario que explica el estar en el mundo y las 

condiciones y modalidades en las que se da ese estar (por ejemplo, la afectividad es un 

fenómeno fundamental que explicita esa resolución [Entschlossenheit] a la que el Dasein se 

encuentra llamado). Con base en ese “encuadre” fáctico-existencial de la facticidad, el 

enfoque de la fenomenología hermenéutica de Heidegger ha puesto un cimiento 

indispensable sobre el que se han explorado aspectos significativos de la afectividad. La idea 

que ha explorado la psiquiatría y la psicología, y que ha rozado a una formulación existencial 

de dichas áreas (por ejemplo, en la llamada escuela del Daseinsanalyse), ha servido para abrir 

una discusión en torno al alcance de la comprensión de algunas enfermedades psiquiátricas. 

La posterior exploración que en años tardíos Heidegger hizo en los llamados Zollikoner 

Seminare expresa muy bien la posibilidad de una aproximación fructífera en dichos 

contextos. 

El segundo volumen de El giro afectivo en la fenomenología agrupa seis estudios centrados 

en diversos aspectos del análisis de la afectividad en el marco de la fenomenología 

hermenéutica de Heidegger. Como se mencionó en la presentación del primer volumen, sobre 

la específica actualidad que la fenomenología posee en su tratamiento de la afectividad, cabe 

decir que cada vez más hay posibilidades de un diálogo fructífero con enfoques 

interdisciplinares. En esta ocasión, la psiquiatría y la medicina, pero también algunos 

aspectos pertenecientes a la teoría política y la filosofía social aparecen de forma reiterada 

en los diversos trabajos. En torno al sentido y el contexto en el que es empleada la expresión 

“giro afectivo”, véanse las consideraciones presentadas en el texto de presentación del primer 

número de este volumen, titulado “La afectividad situada y encarnada. Una invitación a la 

fenomenología”. 

Abre este número el trabajo de Rocío Garcés Ferrer, titulado “El giro afectivo en la filosofía 

del joven Heidegger”. En este texto, la autora procura mostrar que en la filosofía temprana 

de Heidegger se dio un giro en torno a la afectividad, que pasó desapercibido, tanto para sus 

coetáneos, como para la bibliografía especializada posterior. Las bases de este giro silente al 

interior de la temprana filosofía de Heidegger son, entre múltiples elementos, la 

transformación preteorética de la concepción de la intencionalidad y la comprensión de 

la afectividad desde la noción de trascendencia (o lo que es lo mismo, desde la  noción 



4  Presentación 

 

Tópicos del Seminario, El giro afectivo en la fenomenología II, núm. 49, enero-junio 2023 

de existencialidad, tal como viene desarrollada en Ser y tiempo). Con base en el abordaje de 

dichos elementos, la autora muestra cómo en los años tempranos de su actividad docente, 

Heidegger desarrolló una tematización fenomenológica del amor, la cual pasó desapercibida 

para la crítica filosófica en general.  

En el texto titulado “Heidegger y el miedo. La presencia del COVID-19”, Enrique Muñoz 

Pérez conecta, de manera muy interesante, un conjunto de reflexiones que versan, por un 

lado, en torno a la tematización de los problemas afectivos que han estado presentes alrededor 

de la pandemia mundial producida por el virus SARS-CoV-2, y su enfermedad: COVID-19. 

Este tema, de una innegable actualidad, exige un análisis desde diversas aristas, y en su texto 

Muñoz lleva a cabo una aplicación de la fenomenología hermenéutica de Heidegger para 

vislumbrar el problema del miedo (Furcht) y su base fenomenológica. En este sentido, el 

examen fenomenológico de esta disposición fundamental saca a la luz toda una serie de 

aspectos afectivos que pueden ser útiles para una comprensión iluminadora de algunos 

problemas que se han afrontado con la pandemia. 

El tercer artículo de este número es, también, un excelente análisis de aplicación de la 

fenomenología hermenéutica. En este caso, en el trabajo de Marcelo Vieira, “Sobre la 

distinción entre Stimmung y sentimientos existenciales: la relevancia de los casos 

psiquiátricos”, el autor lleva a cabo un minucioso abordaje en el que contextualiza la noción 

de Stimmung de Heidegger, junto con la noción de emoción existencial de Ratcliffe. Con tal 

acercamiento, el autor pone en diálogo a la interpretación de los afectos por parte de la 

fenomenología hermenéutica de Heidegger con múltiples abordajes actuales de líneas de 

investigación tan fecundas como las de la psicología, la filosofía de la mente y las ciencias 

cognitivas. Y es que la noción de Stimmung, tal como es desarrollada en el contexto de la 

ontología fundamental, parece adecuarse coherentemente con diversos tratamientos, en tanto 

que permite aclarar la relación pre-intencional en la que el agente se encuentra en el mundo. 

Como señala el mismo autor en su texto, su enfoque procura, en ese sentido, clarificar la 

relación entre las diferentes categorías empleadas en este contexto (sentimiento, Stimmung, 

emoción existencial), apelando a las descripciones de los trastornos psiquiátricos. Con ello, 

el autor presenta un conjunto de razones metodológicas, taxonómicas y conceptuales para 

distinguir Stimmung de las emociones existenciales. 

Jorge Luis Quintana, en su trabajo “Acción radical, movilidad y olvido de la afectividad: 

anotaciones acerca de la reflexión marcuseana de Sein und Zeit”, observa la temática de la 

afectividad desde las relaciones que se dan entre la fenomenología hermenéutica de 

Heidegger y la filosofía política y social de Herbert Marcuse. En la recepción que este hace 

de aquel, sobre todo en los años tempranos de su trayectoria filosófica, entre 1928 y 1929, se 

lleva a cabo un proceso de asimilación y de reconfiguración de muchos de los elementos 

presentados en la analítica existencial de Ser y tiempo, en aras de repensar el fenómeno de la 

acción radical revolucionaria del proletariado. Se trata, por lo tanto, de una lectura crítica de 



Presentación  5 

 

Tópicos del Seminario, El giro afectivo en la fenomenología II, núm. 49, enero-junio 2023 

la visión ontológica del Dasein, pero que, no obstante, también rescata diversos aspectos 

positivos: el cuidado y la movilidad. Sin embargo, como resalta el autor, en la interpretación 

de Marcuse ―y esto sirve para corroborar lo sostenido en el inicio del presente número― se 

da un olvido de lo afectivo. A juicio del autor, a la apreciación de Marcuse puede 

complementársele que una adecuada interpretación del problema de la disposición afectiva 

puede iluminar uno de los intereses marcuseanos: la condición de posibilidad del paso de la 

impropiedad (capitalismo) a la propiedad de la existencia (comunismo). 

En su trabajo “La imposibilidad contemporánea del asombro y el sentido del espanto en 

Martin Heidegger”, César Alberto Pineda reflexiona en torno al asombro y al espanto, tal 

como estos aparecen en la interpretación que Heidegger hace de la historia del pensar: como 

condicionando/posibilitando el llamado primer inicio del pensar (asombro) y el segundo 

inicio (espanto). Con base en esta interpretación, y si se pone atención a que 

fenomenológicamente hablando la admiración supone una puesta entre paréntesis y de 

resignificación de la relación cotidiana con las cosas, el autor propone que es posible pensar 

en una cierta imposibilidad contemporánea del asombro, en tanto que la configuración del 

mundo actual supone la existencia de entramados de información con la potencia de embotar 

toda capacidad de sostener una meditación “asombrada” en torno a la relación que 

desarrollamos con las cosas. A partir de tal constatación, el autor trata de mostrar que la 

recurrencia al segundo temple de ánimo, el espanto, puede propiciar una relación alternativa 

al dominio total de dichos entramados. 

Concluye este número el trabajo de Pilar Gilardi, titulado “Apertura y cierre de los temples 

de ánimo: el caso de la enfermedad psíquica”. En este interesante estudio, la autora lleva a 

cabo una reconstrucción de la temática de la afectividad en Heidegger y su interés tardío por 

la psiquiatría. Con base en una exploración en torno a la importancia de los afectos para 

iluminar la concepción de la existencialidad tal como es presentada en Ser y tiempo, la autora 

expone, de manera productiva, que la aproximación ontológica a los afectos muestra el tipo 

de aperturidad que caracteriza a la existencia, pero que en el caso de la enfermedad 

psiquiátrica, se trata, más que de una apertura, de un tipo particular de cierre. Con ello, se 

evidencia la productividad que la aproximación existencial a la afectividad tiene para 

iluminar aspectos de la concepción integral del ser humano y se resalta el papel central que 

la afectividad tiene para esclarecer nuestro estar-en-el-mundo. 

Los editores de El giro afectivo en la fenomenología queremos agradecer a las autoras y los 

autores de este número por sus valiosas contribuciones, por la paciencia y la amabilidad con 

la que atendieron cada una de las peticiones surgidas dentro del proceso de dictaminación de 

las investigaciones presentadas. También va un agradecimiento a aquellas personas que 

leyeron rigurosamente y dictaminaron los trabajos presentados; sin su aporte, la calidad 

científica de las contribuciones no sería el mismo. Confiamos que tanto este número como el 

anterior sean un estímulo para la comunidad filosófica en castellano, de tal manera que se 



6  Presentación 

 

Tópicos del Seminario, El giro afectivo en la fenomenología II, núm. 49, enero-junio 2023 

propicie un diálogo en torno a las posibilidades y la importancia de la fenomenología para la 

tematización de la esfera afectiva. Por supuesto, además del valor que la fenomenología 

misma pueda tener, también se ha tratado de destacar la importancia que la afectividad posee, 

en su riqueza y exuberancia, para ser considerada como fenómeno filosófico eminente. Sin 

la ayuda, la paciencia y la amabilidad de María Isabel Filinich y Dominique Bertolotti 

Thiodat, todo esto que nos propusimos hacer en este proyecto no hubiera sido posible. 

 

Ángel Xolocotzi Yáñez y Jean Orejarena Torres 

Octubre de 2022, H. Puebla de Zaragoza 

 

  

 

Contenido publicado en acceso abierto bajo una licencia Creative Commons  

Atribución-NoComercial-CompartirIgual 4.0 Internacional (CC BY-NC-SA 4.0) 
 

 

 

Benemérita Universidad Autónoma de Puebla 

Seminario de Estudios de la Significación 

3 oriente 212, Primer Piso, Col. Centro, C.P. 72000, Puebla. Pue., México. 

Tel. +52 222 2295502, semioticabuap@gmail.com 

 

http://www.topicosdelseminario.buap.mx/index.php/topsem 


