
Tópicos del Seminario, Claude Zilberberg: la semiótica tensiva II, núm. 47, enero-junio 2022, pp. 31-55 

Artículos 

Los lugares y el espacio 

The Places and the Space 

Les lieux et l’espace 

Luisa Ruiz Moreno 

Benemérita Universidad Autónoma de Puebla 

luisanrm@prodigy.net.mx 

Resumen 

En la teoría semiótica de Claude Zilberberg, la cuestión del valor es uno de los núcleos conceptuales con gran 

capacidad de convocar a otras nociones con las que dicha cuestión se encuentra imbricada. Este artículo se 

propone reflexionar sobre la significación del espacio tomándolo como un valor de la percepción. Pero como 

estas consideraciones en torno al espacio fueron sugeridas por la lectura de la Octava Elegía de Rainer María 

Rilke, otra problemática se liga a la anterior. En efecto, aquí el espacio se presenta como el emergente de una 

pregunta por la condición de la existencia humana. El dominio semántico del espacio ―sea como valor 

absoluto, sea como valor relativo― permite, en el poema, postular una forma posible para el sentido de la 

existencia. El razonamiento diagramático ofrece, por su parte, distintas gráficas para pensar esa apuesta. 

Palabras clave: semiótica del espacio, espacio puro, espacio del mundo. 

Abstract 

In Claude Zilberberg’s semiotic theory, the question of value is one of the conceptual nuclei with a great 

capacity to summon other notions with which this question is interwoven. This article aims to reflect on the 

significance of space, taking it as a value of perception. But as these considerations about space were suggested 

by the reading of the Eighth Elegy by Rainer María Rilke, another problem is linked to the previous one. Indeed, 

here the space is presented as the emergence of a question about the condition of human existence. The semantic 

domain of space ―either as an absolute value or as a relative value― allows, in the poem, to postulate a possible 

form for the meaning of existence. Diagrammatic reasoning offers, for its part, different graphs to think about 

this bet. 

Keywords: semiotics of space, pure space, world space. 



32 Luisa Ruiz Moreno 

Tópicos del Seminario, Claude Zilberberg: la semiótica tensiva II, núm. 47, enero-junio 2022 

Résumé 

Dans la théorie sémiotique de Claude Zilberberg, la question de la valeur est l’un des nœuds conceptuels 

possédant une forte capacité à convoquer d’autres notions dans lesquelles cette question est imbriquée. Cet 

article propose de réfléchir sur la signification de l’espace en le considérant comme une valeur de la perception. 

Mais, comme ces considérations autour de l’espace nous ont été suggérées par la lecture de la Huitième Élégie 

de Rainer Maria Rilke, il en résulte qu’une autre problématique se greffe sur la précédente. En effet, l’espace 

est ici présenté comme le point émergeant d’une question pour la condition de l’existence humaine. Le domaine 

sémantique de l’espace ― que ce soit comme valeur absolue, que ce soit comme valeur relative ― permet, dans 

le poème, de postuler une forme possible du sens de l’existence. Le raisonnement sur la base de diagrammes 

offre, quant à lui, différents graphiques pour penser ce défi. 

Mots-clés : sémiotique de l’espace, espace pur, espace du monde. 

1. De la resistencia y la dificultad

En sentido homenaje a Claude Zilberberg, este trabajo debería subtitularse la atracción por 

la dificultad, pues nada expresaría mejor mi vinculación con la semiótica tensiva y su creador 

que dichas palabras. 

Esa frase llegó a convertirse en contraseña de la comunicación que manteníamos, lo cual tuvo 

lugar a partir de que él la dijera una primera vez con relación a mis ensayos. Estos trabajos 

manifestaban para él mi atracción por la dificultad y ellos eran, curiosamente, ejercicios de 

su teoría. Su comentario me resultó un bello gesto en el cabal sentido greimasiano, acto 

contundente capaz de desmontar cualquier escenario de sentido: puesto que si a la semiótica 

me dedicaba... y a la teoría tensiva en particular ¿no era ello, acaso, evidente consecuencia 

de una atracción, además compartida con él mismo, por lo que está lejos de ser fácil? Ante 

mi inocultable desconcierto sonrió el maestro, con divertido desencanto, como era algo muy 

suyo.  

Cuando conoció el esbozo de estas reflexiones, borrador que yo preparaba con la idea de 

participar en el Seminario de París, periodo 2009/2010, me dijo con renovado humor: 

“confirmo, una vez más, que tú padeces la atracción por la dificultad... desde ya Rilke es un 

poeta difícil...”  

Tiempo después, he encontrado mayor comprensión sobre el contenido que Zilberberg le 

otorgaba al adjetivo difícil. Fue en una cita que él mismo hiciera, apropiándosela, de Paul 

Valéry al terminar su artículo “¿Un par incierto?”, artículo con el que todavía alcanzó a 

contribuir en el dossier sobre la inmanencia publicado en el número 31 de Tópicos: “El 

mundo continúa; así como la vida y el espíritu, a causa de la resistencia que nos oponen las 



Los lugares y el espacio  33 

 

Tópicos del Seminario, Claude Zilberberg: la semiótica tensiva II, núm. 47, enero-junio 2022 

cosas difíciles de conocer” (Zilberberg, 2014). Y también sobre la angustia que produce la 

resistencia, causante de lo difícil, habló Claude Zilberberg, pero mucho antes, en Puebla, y 

aquella vez con relación a Freud. Estaba parado junto al pizarrón, donde fulguraba el dibujo 

a gis ―hecho por él― de uno de sus diagramas, puso la mano sobre la mesa contigua y se 

recargó sobre ella para mostrar cómo la tabla se oponía a su fuerza. 

Ahora que el tiempo ha pasado y que sus lecciones no podrían ya aclararnos mejor cuál es el 

trazo de sentido que une la resistencia de las cosas con lo difícil, sólo resta la continuidad del 

mundo y hacer que ella nos dé acceso a un poco más de significación. 

 

2.  El legado de la semiótica tensiva 

 

Con toda la dificultad, la angustia, la resistencia y la fuerza, no queda más que asentirlo: la 

obra de Rainer María Rilke es difícil, como lo es toda gran literatura, la poesía, como toda 

teoría y, aunque en otro orden de cosas, como todo acontecimiento vivido capaz de convocar 

la cuestión de la existencia. Aunque acuciante e insondable, es ésta sí una cuestión 

imperecedera, una pregunta siempre sin respuesta satisfactoria y ello constituye una 

condición humana acotada en sus propios términos. Ya sean ínfimas conexiones profundas 

las que tejen esa demanda existencial tendida hacia cada sujeto en el mundo y proyectada 

hacia el horizonte, o bien, sean complejas armaduras figurativas las que suelen manifestarla 

en el discurso, en los innumerables textos de la cultura. Unas y otras, se sostienen en el fondo 

por la elemental tensión de dos absolutos: vida y muerte. 

Pero si entiendo bien, el legado de la obra de Claude Zilberberg es toda una 

argumentación en favor de los valores no absolutos, es decir, de los llamados valores de 

universo. Estos son los que mejor responderían a la cualidad que los distingue, ya que 

están constituidos gracias a la valoración ejercida por sus valencias constituyentes; 

dimensiones que, a su vez, están regidas por la dinámica propia del lenguaje. Y esto 

implica la dilucidación entre lo semejante y lo diferente, el alcance entre los más y los 

menos, además, la concurrencia necesaria de un valor ajeno para completar la 

significación de una magnitud tomada como valor.  

Así, para Zilberberg, entre los conceptos que recubren estos dos términos que acabamos de 

mencionar: significación y valor, hay una relación de equivalencia tautológica. Esto es, si 

algo vale es porque significa y, si algo significa, es porque vale; lo cual expande hacia lo 

inconmensurable las articulaciones del sentido. Ello otorga, en consecuencia, una ubicación 

propia en la estructura a los intervalos y tonalidades, los cuales no tienen lugar en las 

categorizaciones absolutas, o, si pálidamente lo tienen es sólo como tránsito, pasaje o 

mediación subsidiaria hacia los absolutos. 



34  Luisa Ruiz Moreno 

 

Tópicos del Seminario, Claude Zilberberg: la semiótica tensiva II, núm. 47, enero-junio 2022 

La teoría semiótica del valor, que aquí hemos convocado de manera sintética, permitiría 

posicionar de otro modo la problemática de la existencia en la esfera del sujeto. Atendiendo 

a su etimología, existencia indica lo que está ahí, o lo que está fuera; entonces, sería lo que 

está fuera de los dos absolutos que integran la categoría vida vs. muerte. Lo que está fuera de 

ellos serían las corrientes de sentido que se entrecruzan entre uno y otro, las direcciones  

de ascenso o de descenso de intensidad desde o hacia cada uno de ellos, el tempo y el ritmo 

que regula el modo en que se llega a cada uno de esos opuestos inconciliables, la espacialidad 

o la temporalidad que los dimensionan, incluso, también, los golpes de intensidad que pueden 

desarticular la categoría que los contiene. Lo cierto es que el sujeto está conminado, desde 

su estar fuera, a incorporarse en esas corrientes de sentido.  

Tal es la cuestión que plantea la “Octava Elegía” (Rilke, en Ferreiro Alemparte, 1968; 2015), 

aunque lo haga bajo la cobertura de lo que se podría identificar, desde cierta perspectiva, 

como una semiótica del espacio. Esto es, hablando del espacio como un valor de la 

percepción, la Elegía va estructurando dichos absolutos y los va declinando en valores de 

universo. Es decir, desde la presencia del sujeto en el mundo y ante la perplejidad que 

producen esos acontecimientos humanos que no admiten relatividad alguna, el proceso 

discursivo del poema va aprehendiendo el sentido del espacio y configurando así lo que está 

más acá del límite que se le atribuye. Lo que está más allá permanece libre, sin figura.  

 

3. El espacio puro 

 

Pero nosotros no tenemos nunca delante, ni un solo día, 

el espacio puro, en donde las flores 

se abren infinitamente. Es siempre mundo, 

y nunca ese ningún sitio que nada limita… (Rilke, en Ferreiro Alemparte, 1968) 

 

Pero nosotros nunca 

―ni un solo día― 

tenemos el espacio puro ante nuestros ojos 

―donde las flores infinitamente 

se abren. Siempre en el mundo 

y jamás todo aquello 

que no está en ningún lado y que nada limita (Rilke, 2015). 

 

Con este extracto de la “Octava Elegía” ―la cual se encuentra completa al final del trabajo―  

es que quisiera sustentar lo dicho hasta aquí, porque fue una renovada lectura de este poema 

lo que me llevó a arrojar sobre él una mirada que hace pie en la teoría semiótica. 



Los lugares y el espacio  35 

 

Tópicos del Seminario, Claude Zilberberg: la semiótica tensiva II, núm. 47, enero-junio 2022 

Se advertirá de inmediato que he recurrido a dos traducciones distintas de la obra, pero no 

discordantes. La última es la que realizó Juan Rulfo y a ella me atendré, porque Rulfo, siendo 

creador en lengua española, elaboró una versión propia a partir de su privilegiada lectura de 

escritor, su oído de la palabra poética, y el cotejo minucioso de diversas traducciones a 

nuestra lengua. Sin embargo, no dejaré de tener en cuenta para consulta alternativa la 

traducción de Rilke (1967) realizada por José María Valverde y por Jaime Ferreiro Alemparte 

(1968), pues son las que más han circulado en el mundo hispanohablante. 

Estas reflexiones sobre el espacio como valor semiótico, o, dicho de otra manera, sobre la 

significación del espacio, puesto que valor y significación, como dijimos, se presuponen 

mutuamente, fueron suscitadas por el poema de Rilke en tanto allí se concibe a dicho dominio 

como una complejidad cargada de affect por estar comprometida en la cuestión de la 

existencia; sin embargo, susceptible de ser analizada. 

Tales reflexiones, como es evidente por lo que se ha venido diciendo, retoman la teoría del 

valor saussureano que Claude Zilberberg actualizó en su gramática tensiva. Es necesario, 

entonces, traer a la memoria que todo valor se sustenta como magnitud en una condición sine 

qua non: la relatividad radical, es decir, una relatividad siempre relativa. Dicha condición a 

su vez conlleva una dinámica constante de comparaciones, la cual hace que todo valor 

conserve su forma sólo de manera provisional y que no alcance a tomar su valor, o sea, 

aquello que le da su identidad propia, sino cuando esté en relación con otros valores del 

mismo sistema y, además, con otro, pero de un sistema distinto, con el que, tal valor, tenga 

equivalencia. 

Tratándose en este caso de un sistema implicado en la extensión, cabría la pregunta: ¿con 

qué otro sistema el espacio como valor contraería equivalencia? La respuesta no se hace 

esperar, pues, pareciera que el sistema del tiempo es su par opuesto y correspondiente, aunque 

la explicación de las delicadas conexiones entre ambos dominios no es tan inmediata ni tan 

simple. 

Ahora bien, de acuerdo con estas consideraciones el valor está imbricado en una red de 

valoraciones a la que él mismo contribuye a generar mientras se constituye a sí mismo y ese 

entramado sería, en términos saussureanos, el seno de la vida social donde se desenvuelve el 

lenguaje, lo cual se traduciría en términos hjelmslevianos como las apreciaciones colectivas 

y, en los de Lotman, como la semiósfera. Greimas hablaría más bien del conjunto de los 

discursos que conforman la cultura o de las praxis enunciativas que los realizan, puesto que 

en unos y otras los valores encadenan una sintagmática de sostén de la significación. Ocurre 

que los valores están vertidos en los objetos que el sujeto tiene en perspectiva para 

conjuntarse con ellos, porque le faltan y desea poseer, o, siendo el caso de que le sobran y 

desea despojarse de ellos, el despojo mismo y la liberación que produce sería el objeto-valor 

en perspectiva. De cualquier modo, sujeto y objeto se estructuran mutuamente en esa 

densidad de valoraciones. 



36  Luisa Ruiz Moreno 

 

Tópicos del Seminario, Claude Zilberberg: la semiótica tensiva II, núm. 47, enero-junio 2022 

En cuanto a Zilberberg, sin dejar de hacerse cargo de todo lo anterior, su mirada va más bien 

hacia el interior de cada valor y aplica la misma lógica relativista pero revertida hacia la 

constitución propia de cada magnitud significante antes de ser comparada con otra, o, mejor 

dicho, durante el proceso de comparación y, simultáneamente, con el proceso de 

autoconstitución. En esta teoría, se toma un valor y se lo analiza en sus definiciones internas 

y a la vez constituyentes, condiciones que han hecho posible su emergencia y su calidad de 

favorecer al sistema que lo integra. Así, no habría valor que no sea la culminación de aquello 

que lo configura, lo define, tales como son las valencias, las cuales funcionan como factores 

de combinación, o de correlación entre las dos dimensiones contrarias, intensidad y 

extensidad, que coexisten en los valores. Por lo tanto, cada uno de estos posee una valencia 

intensiva y una valencia extensiva que son solidarias entre sí y se definen mutuamente, pero, 

avanzan de manera divergente en un devenir de asegurada constancia y en un presente que 

no cesa. 

Desde estas consideraciones cabe la pregunta: ¿cuál sería la forma semiótica del espacio puro 

del que habla la Elegía con cierta nostalgia y no sin reclamo? El esquema tensivo que ofrezco 

a continuación (Figura 1) podría ayudar a responder esta pregunta. Al menos, como un 

comienzo de respuesta. 

 

Figura 1 

 

 

  

El anterior, sería un modelo paradigmático de los distintos esquemas elaborados por la teoría 

tensiva; en lo particular, sería el diagrama que se presenta para explicar la concepción tensiva 

del valor. Aquí el espacio, entonces, visualizado como valor, surge en el seno del esquema 

como una magnitud de exacta medianía entre un gradiente intensivo, Vi, y un gradiente 

extensivo, Ve. Estos gradientes, de los infinitos contenidos en las valencias intensiva y 



Los lugares y el espacio  37 

 

Tópicos del Seminario, Claude Zilberberg: la semiótica tensiva II, núm. 47, enero-junio 2022 

extensiva, son emergentes por ser valores densamente cargados de sentido; claro está, para 

el universo semántico del discurso hipotético del que este esquema haya sido abstraído. 

Así, en este ejemplo, el espacio, cumpliría con ser un valor porque es relativo a otros dos 

valores que lo definen y lo constituyen y, aunque todo pareciera pertenecer al mismo 

sistema, aquí el espacio cubre el requisito de funcionar como un tercer valor. Esto ocurre 

porque ―pudiendo ser su equivalente― confirma a los otros dos, Vi y Ve, magnitudes que 

están en comparación con los más o los menos de las dos dimensiones, intensiva y 

extensiva. Las cuales, siendo opuestas y distintas, funcionan como valencias. Al mismo 

tiempo, operan como sistemas diferentes, puesto que, dichas dimensiones responden a 

materias cuyos órdenes no son de la misma naturaleza, sin embargo, claro está, 

convergentes y correlacionables por el espacio. Evidentemente, aquí la significación aún 

no se completa, ya que faltaría una comparación más, aquella que tendría que venir de un 

sistema equivalente pero totalmente externo y que pudiera ofrecer un valor otro con el que 

el del espacio ―aquí analizado en su valoración interna― pudiera ser trocado. Por lo tanto, 

habría que hacer intervenir otro esquema tensivo del que surgiera un valor que estuviera 

en correspondencia con el universo semántico al cual pertenece y que pudiera ponerse en 

relación con el anterior. 

Dicho esto, se constata que este espacio visualizado como valor en la estructura tensiva es 

totalmente relativo, lo es con respecto a su propia constitución interna y con respecto a otros; 

por lo tanto, pertenecería a los valores de universo. De allí se desprende que, de ningún modo, 

este espacio podría tratarse de ese otro, puro, que reclama la “Octava Elegía”.  

En efecto, el espacio puro no tiene lugar en la estructura, se encontraría por fuera de ella y 

sólo sería vislumbrado en su pureza y en su carácter absoluto por el hecho de estar puesto en 

la mira en la dimensión de la intensidad. El eje vertical apunta hacia lo alto, deictiza “lo 

abierto” por un máximo de más de más, y enfatiza así “lo que no está en ningún lado y que 

nada limita: lo puro y sin custodia”, pero a donde el eje como tal no llega. No alcanza hasta 

allí porque ese eje está tensado por una fuerza que se dirige hacia otra dimensión y que 

el eje horizontal manifiesta en su avance hacia la extensidad. Y es, precisamente, en esta 

última dimensión donde habría límite y habría término. Así, desde estas discretizaciones 

se configuraría, entonces, “no lo abierto” del espacio sino aquello que, en este poema, se 

denomina el mundo. De manera que el esquema tensivo de aquí arriba, nos permitiría 

visualizar el espacio como una complejidad equidistante entre una valencia intensiva, que 

apunta hacia la profundidad del espacio puro, y una valencia extensiva, donde es posible 

aprehender el espacio del mundo cuya intencionalidad se dirige hacia la profundidad de la 

extensión. Anoto en este punto que, para Claude Zilberberg, ambas dimensiones se dirigen 

―respectivamente― hacia la profundidad. 

 



38  Luisa Ruiz Moreno 

 

Tópicos del Seminario, Claude Zilberberg: la semiótica tensiva II, núm. 47, enero-junio 2022 

4. El espacio del mundo 

 

El espacio del mundo, es decir, donde se despliega el espacio en tanto valor relativo, lo es 

para los que habitan el mundo y desde allí impulsan su voz. En efecto, en este poema, alguien 

habla. Es ego, claro está, bajo nosotros, quien se queja de estar “siempre en el mundo”. Es 

necesario tener presente que la elegía, en tanto especie del género poético, tiene su 

especificidad: es una composición que, aunque no tenga ni estrofa, ni metro fijo, sí tiene 

como temática particular ―y esto es lo que la distingue― el hecho de ser una lamentación. 

Y las lamentaciones ―el plural, aclaro, es porque casi siempre se integran con varias 

unidades parciales dentro de una totalidad abarcadora― incluyen el sentimiento de falta y la 

queja. Esta última, no sólo como expresión del primero sino, además, como la proyección 

del affect hacia otro, tú, en este caso ya incluido en nosotros, al que algo se le reclama o al 

menos se le acusa de algo y se le demanda compartir el lamento. En cuanto al sentimiento de 

falta, ésta es más compleja, ya que puede referirse a la pérdida, de aquello que ahora falta y 

que antes se tenía, o, a lo faltante, es decir, lo que le falta a ego ―en su calidad de sujeto 

disjunto frente al objeto de valor y de deseo― para alcanzar el estado de plenitud y que podría 

obtenerse todavía, o a lo que falta de manera inherente y que ya nunca se tendrá. Siendo que 

cada tipo de falta caracteriza una afección que le es correlativa, surge la pregunta: ¿Cuál 

sería, entonces, la falta por la que ego se lamenta y se queja en esta Elegía? 

La respuesta a la anterior pregunta parece saltar a la vista: la falta del espacio puro. Y éste 

en oposición al exceso del espacio del mundo, mismo que aparece depreciado, despreciado 

o subvaluado y donde se anida la queja. Sin embargo, en esa oposición se establece una 

complejidad donde se configuran otros contenidos que el análisis aspira a desentrañar. ¿Y se 

podría decir que la afección que provoca la falta del espacio puro es la melancolía? Pareciera 

que no, porque este sentimiento está atribuido a las bestias: 

 

[…] Y, no obstante,  

en la bestia, avizor y caliente, gravita  

el peso y la inquietud de una enorme y pesada  

melancolía. 
 

 

Pero en el siguiente apartado se habla del recuerdo, que es una de las funciones de la memoria 

y ésta no deja de estar asociada a la melancolía.  

Porque a ella le agobia siempre lo que a nosotros 

nos subyuga a las veces: el recuerdo 

―como si ya una vez, eso, a lo que se aspira, 

hubiera estado próximo, más fiel 

y dándonos en ese nuevo apego 

su infinita dulzura. 



Los lugares y el espacio  39 

 

Tópicos del Seminario, Claude Zilberberg: la semiótica tensiva II, núm. 47, enero-junio 2022 

En estas líneas se establece una diversificación en cuanto a lo que es propio de los animales ―las 

bestias en particular― que es el hecho de ser soportes de melancolía, y, a lo que corresponde al 

sujeto incluyente nosotros: el estar subyugado a veces por el recuerdo. Se trataría, entonces, de 

una melancolía cuya tonicidad está atenuada en virtud de estar intervenida por la memoria, 

órgano inteligible, mediante su función de retrotraer al presente acontecimientos vividos en el 

pasado y producir ―sólo a las veces― curvas de ascenso tónicas hacia la intensidad. Cierto, la 

melancolía queda allí implicada como un presupuesto humano de origen. Pero, diríamos, en ese 

volver a sentir ―nuevo apego, dice― que otorga el recuerdo, la vuelta a la melancolía está ya 

tamizada por lo inteligible y sólo se enuncia como infinita dulzura. 

Lo anterior conduce a decir que el valor del espacio, constituido por el espacio puro, de un lado, y 

el espacio del mundo, por otro, tiene como vértice al sujeto que habla en la Elegía y que se asume 

como nosotros. Desde ahí es que el espacio es un valor como tal, o sea, relativo, en tanto es ese 

sujeto enunciante en el poema quien se refiere a un espacio puro, fuera de su estructura, aunque 

presente en su deseo y en su valoración, y, a un espacio mundo, que le concierne pero que no lo 

desea. Este espacio de los límites, del “aquí todo es distancia” sólo permite el recuerdo, la nostalgia 

por haber estado en contacto, más bien en comunión, alguna vez con aquel espacio perdido.  

Este sujeto que habla desde la nostalgia y que constituye el espacio en sus dos definiciones, 

quiere involucrar al tú contenido en nosotros y persuadirlo ―seducción mediante el trabajo 

sensible de la palabra poética― de una verdad en la que cree: hay que aspirar al espacio puro, 

aunque más no sea en la misma lamentación porque tal espacio tiene existencia propia, si bien 

fuera del mundo humano. Así mismo, el sujeto enunciante sugiere que volver a encontrarse 

con el espacio puro es posible. La asunción de la melancolía atenuada en la figura del recuerdo 

intermitente y en la cercanía de los animales, actualizan dicha posibilidad ―la cual, va de suyo, 

no podría ser de otro modo que virtual― y la proyectan hacia una realización, que quizás sólo 

ocurra en el planteamiento de las preguntas o quizás en el modo potencial. 

Por lo tanto, en el punto 0 del esquema tensivo anterior corresponde apuntar S y así confirmar 

que el sujeto es el punto 0 de la estructura y punto de partida del sentido del espacio. Así, el 

sujeto está en la convergencia de los menos de intensidad y los menos de extensidad, se trata 

aquí de la zona negativa del diagrama, la cual constituye el máximo de las potencialidades 

―incluida en ellas la de que el sujeto posea el control― puesto que desde allí crece el 

aumento hacia los más, en una u otra de las dos dimensiones, y a partir de ese movimiento 

de tensión y distensión se establecen las correlaciones. Emerge, en consecuencia, la 

significación del espacio; la que no es sólo del orden semántico, ni mucho menos sólo del 

aspecto cognoscitivo de la semanticidad. 

Ahora bien, las correlaciones que acaecen en el seno del esquema tensivo también serían 

posibles porque el sujeto es el vértice del ángulo que trazan las dos dimensiones que él 

percibe en su existencia y hace percibir en su discurso. De manera que el espacio ―tanto al 

que, en esta Elegía, se llama “puro”, como al que se denomina “del mundo”― no puede ser 



40  Luisa Ruiz Moreno 

 

Tópicos del Seminario, Claude Zilberberg: la semiótica tensiva II, núm. 47, enero-junio 2022 

sino espacio de percepción, en el que se asocian rangos y valencias de ambos espacios. Así, 

en la intensidad el sujeto siente lo puro, lo abierto, y, en la extensidad dilucida, finca límites, 

términos y visualiza diferencias. Sin embargo, en la extensión diferenciada a la que llama “el 

mundo de las formas”, este sujeto incluyente, nosotros, pareciera encontrar sólo lo informe, 

lo que necesita organización y que produce agobio.  

Desde allí, espectador siempre, “en todo tiempo” y frente al mundo, “en todos los lugares”, 

el sujeto busca en realidad la forma como asociación, semiosis diríamos, correlación del 

espacio del mundo con el espacio puro, el que está “más allá”, el que visualizábamos ―líneas 

atrás― fuera de la estructura. La organización, que comprende tanto la selección, como el 

descarte y la mezcla, así como el establecimiento de los límites, y que sólo pertenece al 

espacio del mundo, o sea, a la extensidad sin asociación con la intensidad, se le escapa o se 

le rompe a quien se proclama nosotros al tiempo que se queja: “y nunca más allá!” 

 

¡Y nosotros 

meros espectadores 

en todo tiempo, en todos los lugares, 

vueltos siempre hacia todo y nunca más allá! 

El mundo nos agobia. 

Lo organizamos. Pero 

se derrumba en añicos. 

Lo organizamos otra vez y, entonces, 

nosotros mismos 

caemos rotos en menudas trizas. 
 

Por consiguiente y tomando en cuenta lo que hemos venido diciendo hasta aquí, el esquema 

anterior se transforma de la siguiente manera (Figura 2):  

Figura 2 

 



Los lugares y el espacio  41 

 

Tópicos del Seminario, Claude Zilberberg: la semiótica tensiva II, núm. 47, enero-junio 2022 

En la confluencia de las dos dimensiones, se observa, entonces, S, el sujeto frente al espacio 

percibido como un valor, por lo tanto, se trata de un sujeto percibiente que en su enunciado 

mismo implica a un sujeto otro sobre el que ejerce su función perceptivizante, o sea, acción 

de hacer percibir a otro su propia valoración del espacio, sus confluencias, o sus faltas de 

correlaciones ―aunque anheladas― entre el sentir puro y el mundo. 

En efecto, este valor-espacio, para tomar forma en la percepción del sujeto, necesita dos 

valencias constituyentes. Dichas valencias son: la intensidad del espacio y la extensidad que 

la define, al tiempo que esta última concretiza ―sobre la horizontalidad― la dimensión 

espacial misma, la que reconocemos como la extensión propia del espacio. Así, la valencia 

de la extensidad se constituye a partir de la relación de diferencia y semejanza, mediante 

oposiciones que pueden categorizar el sentido del espacio y convertirlo en espacialidad 

significante. El eje horizontal del esquema tensivo, desplegará, por consiguiente, la 

espacialidad para convertirla en el mundo gracias a lo que, mediante la lectura del poema, se 

puede identificar como los lugares. Estos últimos, figuras iconizantes finalmente, 

proporcionarán la inteligibilidad del espacio y cada lugar tendrá su correspondencia en la 

intensidad; sin que las respectivas correspondencias en el eje vertical tengan la misma 

precisión que los lugares poseen en la espacialidad, puesto que sólo adquirirían grados en el 

nivel de aumento o de disminución que ellas adquieran según las fluctuaciones de las 

corrientes de la foria, conforme ésta fluye en la dimensión intensiva del diagrama.  

Por su parte, la valencia extensiva, dado que comprende las operaciones inteligibles, permite al 

sentido del espacio encontrar su definición según los lugares, los cuales se establecen mediante 

categorías que el sujeto realiza gracias a las ocupaciones de los distintos cuerpos en la extensidad 

puesto que ellos de por sí marcan los límites. Además, los lugares también encuentran su propia 

definición según su posición en el eje horizontal. Si ellos se ubican más bien hacia el punto cero, 

es decir, que han sido forjados por medio de las operaciones de selección, podemos hablar de 

sitios. Si, por el contrario, los lugares están posicionados hacia el extremo positivo del eje 

horizontal, hablaremos entonces de zonas, las que a su vez son el producto de las operaciones de 

mezcla entre unos lugares y otros y donde los límites son menos rigurosos. Así, las zonas 

presentan las siguientes características: complejidad semántica, imprecisión y un volumen 

difundido en la extensidad. En cambio, los sitios son más categóricos y tienen sus fronteras bien 

definidas, así como un volumen de mayor concentración. 

He aquí una extracción del eje horizontal del esquema con el fin de obtener una mayor 

visualización (Figura 3):  

Figura 3 

 



42  Luisa Ruiz Moreno 

 

Tópicos del Seminario, Claude Zilberberg: la semiótica tensiva II, núm. 47, enero-junio 2022 

Para adquirir forma, semióticamente hablando, el espacio de percepción necesita entonces de 

los lugares ―ya sea que se trate de sitios o de zonas, que en la Octava Elegía están 

consignados como “las formas”― en correspondencia con las corrientes de la foria que 

fluyen en la intensidad. En consecuencia, no podemos pensar en la significación del espacio 

sin las finas conexiones entre las dos valencias que, en su sintaxis, le otorgan valor. 

Prosigue, ahora, reintegrar en el esquema tensivo la extracción realizada y, así, la valencia 

extensiva encuentra nuevamente su lugar. Al hacer esta nueva composición, el diagrama se 

modifica de la siguiente manera (Figura 4): 

Figura 4 

 

1. Término; 2. Límite; 3. Lado; 4. Distancia; 5. La creación; 6. Todos los lugares. 

 

Se puede observar aquí arriba que, desde los sitios, tal como lo dice el poema de referencia, 

el término, el límite (entiéndase por oposición a “lo que nada limita”), el lado (por oposición 

a “ningún lado”) y hasta las zonas, nombradas como: la distancia, la creación y todos los 

lugares, componen en la valencia extensiva los lugares del espacio del mundo. Así, éstos se 

posicionan de lo menos expandido ―por ende, más restrictivo y concentrado, el término, a 

lo más expandido o difuso, todos los lugares, los cuales son menos categóricos, es decir, 

menos restrictivos y concentrados. 



Los lugares y el espacio  43 

 

Tópicos del Seminario, Claude Zilberberg: la semiótica tensiva II, núm. 47, enero-junio 2022 

Para ajustar mejor este esquema con la gramática tensiva de Claude Zilberberg, debemos 

precisar que, los lugares (sitios o zonas), constituyen una suerte de subdimensiones, las 

cuales definen, a su vez, la sub-dimensión de la espacialidad, cuya dimensión englobante es, 

claro está, la extensidad. Por otra parte, la foria ―que entendemos como la carga sensible 

que moviliza la timia y que anima las sub-dimensiones del tempo y de la tonicidad, ambos 

acogidos en la dimensión de la intensidad― constituye del mismo modo otra sub-dimensión 

dinámica donde circulan a contracorriente la euforia y la disforia. Así, la foria, con sus dos 

corrientes, es el motor de la intensidad. 

Si tomamos la foria, sin sus prefijos, encontramos que, etimológicamente hablando (del 

griego phereim que se convierte en “foria”), significa llevar, portar. Lo que significa que la 

foria es lo que porta o lleva de un lugar a otro: hacia “eu” (bien), hacia “dis” (mal). En 

consecuencia, podemos decir que la foria es al mismo tiempo una competencia (lo que hace 

posible) y una energía (lo que lleva, porta de un lado a otro las sensaciones intero- o 

exteroceptivas y las afecciones del sujeto en su cuerpo propio). La foria se presenta, pues, en 

la dimensión intensiva donde se proyecta lo sensible, como lo equivalente a la carga 

semántica que se expande en la dimensión extensiva, dando lugar a las operaciones 

inteligibles. De tal manera que la foria es la carga o energía afectiva que impacta en toda la 

estructura del sujeto. 

Antes de dedicarnos a la observación del eje horizontal en el que los lugares tienen su 

desarrollo, quisiéramos aportar una precisión referente al eje vertical que corresponde a la 

subida o a la bajada de la foria. Ésta, como decíamos, es de doble corriente: por una parte, 

distinguimos ese curso tónico que promueve el bienestar del sujeto y, en este caso, es que 

hablamos de euforia, si bien sabemos que un exceso de intensidad de este flujo provoca el 

efecto contrario, ya que paraliza o destruye la estructura tensiva. Y, por otra parte, hemos 

señalado esa corriente que va en el sentido contrario del bienestar, es decir, el malestar o 

disforia. Del mismo modo, un exceso de intensidad de esta corriente disfórica, produce un 

desequilibrio que redunda en una desestructuración del sujeto. Es importante tener en cuenta 

que cada línea de sentido tiene sus más y sus menos, su exceso de positividad y su exceso de 

negatividad, así como, también, sus puntos medios. Y no hay que dejar de observar que, 

según como se combinen, estos flujos intensivos pueden contrarrestarse o sumarse entre sí 

(Figura 5): 

Figura 5 

 



44  Luisa Ruiz Moreno 

 

Tópicos del Seminario, Claude Zilberberg: la semiótica tensiva II, núm. 47, enero-junio 2022 

En la estructura tensiva que se va configurando a partir de la “Octava Elegía”, cada uno de 

estos lugares, ya sean sitios o zonas, del espacio del mundo, tiene su gradación 

correspondiente, de más, o, de menos, en cuanto a la carga sensible, o foria, que corre en 

la valencia intensiva. Si retenemos, por ejemplo, el término, marcado con el número 1 en la 

extensidad, hace par con el grado 1’ en la intensidad, lo cual conforma la correlación V1, valor 

que se ubica en el espacio tensivo ocupando el rango más alto en la dirección descendente 

puesto que ya no es el más allá fuera de esta estructura; su contrario será, entonces, V6.  

Y este último resulta de la correlación entre todos los lugares, o sea, designado como 6, en 

el eje horizontal, y 6’, en el eje vertical, lo cual es un rango muy bajo de la foria; mejor dicho, 

en una de sus corrientes, ya que es el grado que está más cerca del 0 en la vertiente de la 

disforia, mientras que 1’, intensidad de término, posee el grado más alto de disforia. Estamos 

en presencia de un contraste diametralmente opuesto entre V1 y V6. Ahora bien, sigamos 

focalizando este intervalo de contrarios con el fin de dilucidar los intervalos subcontrarios, 

V2, V3, V4, V4 y V5, y aprehender así un mínimo de significación. Para continuar, es 

necesario leer nuevamente el poema y retener el contenido de término, lexema que se enuncia 

en los versos siguientes por primera y única vez: 

 

[…] Sólo muerte 

vemos nosotros; pero 

el animal, libre, tiene siempre 

su término tras él, 

y, ante él, a Dios, y, cuando avanza, avanza 

en la Eternidad, como los surtidores. 

 

El contenido de término es tan acentuadamente tónico que no necesita ser repetido y, además, 

porque siendo su concentración tan estricta en el eje horizontal no impide que se distribuya 

extensivamente en todos los demás lugares; sin embargo, /muerte/, o sus variantes, que es el 

lexema al cual término sustituye y recubre semánticamente, aparece cuatro veces. Quizás 

este contraste cuantitativo entre sustituyente y sustituido no se deba a una tonicidad más 

marcada en el primero que en el segundo en cuanto al plano del contenido, sino, más bien a 

que en el plano de la expresión término es fonéticamente más acentuado que muerte, lo cual 

vuelve excesiva su repetición. De allí que, V1, posea una significación negativa tan elevada: 

más de menos, casi como positivamente entraña el grado superlativo más allá del espacio 

puro y libre de muerte, del cual esta estructura no puede dar cuenta. 

El diagrama hace visible que la muerte, contenida de manera absoluta y drástica en 

término, está presente en todos los lugares del espacio del mundo, ya sean sitios o zonas, 

aunque esa presencia sea menos concentrada y restrictiva de como lo es en el término o 

punto final de un acontecimiento y de la vida misma. En efecto, los intervalos V2, V3, 

V4, y V5 van en decadencia en cuanto a la percepción categóricamente disfórica que el 



Los lugares y el espacio  45 

 

Tópicos del Seminario, Claude Zilberberg: la semiótica tensiva II, núm. 47, enero-junio 2022 

sujeto, “siempre en el mundo”, tiene de la muerte y ello sucede desde la primera 

atenuación del valor absoluto, V1, hacia la merma, V6. 

Sin duda, este esquema tensivo descendente ―tal como lo manifiesta el vector que engarza 

los distintos valores del espacio del mundo y los ordena en sus respectivos intervalos― 

ofrece al análisis la cabal visión de la línea de sentido que predomina en el poema. Cierto, 

la disforia es alta, sin embargo, permite al sujeto enunciante describir la condición de la 

existencia que la provoca y cuál es su motivo principal, único: la conciencia de la muerte. 

Pero el lamento de la Elegía no es sólo por la conciencia de la muerte que está diseminada 

en todos los lugares del mundo sino, además, porque en comparación con otros seres 

vivientes, a “nosotros” (sujeto enunciante que incluye a tú) “el mundo nos agobia” y a ellos, 

con nula o menos conciencia de la muerte, pareciera no pesarles tanto. Y al estar los animales 

más aligerados de ese peso se separan del espacio del mundo y se aproximan al espacio puro 

y, en consecuencia, al “más allá”. La proximidad con el espacio puro llega a constituir un 

complejo fórico ascendente donde se combinan tres foremas: dirección, posición e ímpetu. 

La gráfica siguiente permite dar una explicación de cómo esto ocurre (Figura 6): 

Figura 6 

 
1. La criatura; 2. La bestia; 3. La pequeña criatura; 4. El pájaro; 5. Los amantes; 6. La infancia. 

 

El sujeto, siempre emplazado en el mundo, compara la conciencia permanente que tiene del 

término en su existencia, con la que no poseen los animales en la suya: “Si el animal tuviera 

una conciencia semejante a la nuestra…” y así describe la situación de cada uno de ellos 



46  Luisa Ruiz Moreno 

 

Tópicos del Seminario, Claude Zilberberg: la semiótica tensiva II, núm. 47, enero-junio 2022 

desde su punto de vista. El patrón de su valoración particular es cuánto se trasciende y se deja 

atrás la idea de finitud, es decir, la presencia de la muerte en el espacio de percepción. Ese 

alejamiento de estar frente al límite produce la cercanía con el espacio puro y el sentir el más 

allá, lo cual no es la postulación de una vida eterna, ni la inmortalidad, así como, tampoco, 

una vida fuera del espacio del mundo; al contrario, el más allá se encontraría en el aquí y 

ahora. Mucho menos, sugiere el poema, aspirar a la negación de la lucidez ante la categoría 

elemental, primera y última: vida/muerte. 

Cierto, esta lamentación compara y constata: “así vivimos / despidiéndonos siempre” pero 

ese final nostálgico del poema tiene un comienzo que, si bien es disfórico para “nosotros”, 

es eufórico para la consideración de la creación universal: “Toda en sus ojos, mira la criatura/ 

lo abierto.” Ese inicio de la “Octava Elegía” es en sí mismo un repunte liberador por 

anticipado de la melancolía que va a exponerse a continuación y que se extiende a lo largo 

de todo el poema. Claro está que, como muestra el esquema de aquí arriba, es apenas un 

despegue del punto 0 proyectando un valor V1 constituido por las valencias 1 y 1’. 

El segundo posicionamiento en ascenso de las correlaciones conversas, V2, es un refuerzo 

tónico que proviene, por un lado, de la valencia extensiva, 2: especificación de la generalidad 

expresada por criatura, la cual podría haber sido sustituida por animal (el seguro animal), 

lexema que se repite seis veces. Así, en el avance hacia la mayor capacidad de despojo en 

cuanto a la conciencia permanente del término, el esquema consigna la bestia como sinónimo 

de los grandes animales. Por otro lado, en el eje vertical, 2’, la valencia intensiva aumenta un 

grado más de euforia. Sin embargo, dice el poema, “en la bestia gravita el peso y la inquietud 

de una enorme y pesada melancolía”, es decir, la intensidad positiva posee un contrapeso en 

la misma corriente fórica, pues, aunque tiende al espacio puro su euforia no puede ser muy 

alta, dado que también sube con ella la disforia. 

Un poco más arriba en la curva del vector, está V3, significación del rango 3 en el eje 

horizontal, la pequeña criatura, y el grado de intensidad 3’ que el sujeto percibe con euforia 

enfática: “¡Oh dicha de la pequeña criatura! ¡Oh dicha del insecto!”. Son instancias vivas que 

prosiguen en la continuidad del regazo y sin la inteligibilidad de la diferencia que establece 

el límite. Este intervalo es ya una expulsión de la negatividad y un aumento decidido de 

positividad, lo cual marca en el ímpetu el paso hacia la fase del redoblamiento. 

De ahí en más, V4, correlaciona la valencia extensiva 4, lo que el sujeto llama a observar: el 

pájaro, entre los pequeños animales que pueblan los lugares del mundo, y su correspondiente 

valencia intensiva 4’. Esta última, participa tanto de una euforia como de una disforia alta, 

sin que haya una decisión por una o por otra: sería, entonces, “la semicertidumbre del pájaro 

que, por su origen, casi conoce entrambas cosas”. La metáfora del alma del etrusco indica 

cuáles son las dos cosas que casi conoce el pájaro; conocer, en el sentido de tener trato, pero, 

al mismo tiempo, casi, atenúa el comercio que las aves tienen con el espacio del mundo y el 

espacio puro: el entendimiento del límite y la trascendencia del mismo. “Aquí todo es 



Los lugares y el espacio  47 

 

Tópicos del Seminario, Claude Zilberberg: la semiótica tensiva II, núm. 47, enero-junio 2022 

distancia/hálito allí”. Habría que considerar en este punto que, como parte de la valoración 

que conforma el redoblamiento del ímpetu, el hecho de que hay en este doble repunte una 

suerte de impulso durativo, una cierta lentificación de la velocidad que conduce la energía 

hacia el encuentro con el espacio puro. Ello ocurre por la inclusión, entre los pequeños 

animales que vuelan, a aquel que, confuso y asustado de sí mismo, el aliento de arranque lo 

hace al salir del regazo y “… rasga en zigzag el aire, cual resquebrajadura/ en una taza”. 

 
Así la huella 

del murciélago raya 

la fina porcelana de la tarde. 
 

Se muestra así, cerca del espacio puro, una impureza, el rasgo, el trazo, de lo que marca la 

presencia del límite justo a un paso de trascenderlo y estando ya en la proximidad del más 

allá. Una vez más, euforia y disforia en alza, se contrarrestan. 

Los dos siguientes valores del espacio de percepción, V5 y V6, abandonan el escenario de 

los animales que sirven de parangón en el discurso melancólico. En el espacio del mundo, 

son los amantes los que ocuparían ese lugar, 5, que se aleja tanto del término y que, por el 

contrario, en la intensidad, 5’, se acerca considerablemente al espacio puro. 

 
Los amantes, si el otro no ocultase 

la infalible mirada, 

están ya casi allí, casi, y se asombran. 

Sí, se les abre, como por descuido, 

detrás del otro... Pero al otro nadie 

consigue superarlo, 

y de nuevo se quedan en el mundo. 
 

 

Si en el caso de los animales, ellos están librados a su propia suerte y eso les permite “estar 

enfrente” de cara al más allá, libres del mundo y dejar el término tras de sí, en el caso de la 

interacción intersubjetiva, aun en el caso de la unión y comunión, el sujeto otro, o antisujeto 

si se quiere, impide a su par pasar al espacio puro y trascender el límite. Los amantes se 

ocultan uno a otro la mirada que “casi” los transporta al más allá y vuelven a quedar en el 

mundo. 

Sólo es la significación de V6 la que logra implicar la máxima intensidad del sentir el espacio 

puro y ello ocurre por la correlación de un estado del sujeto en el mundo, la infancia, 

consignado como 6 en la extensidad, y 6’ en la intensidad; estado de existencia y estado 

emocional, ambos traídos al presente del enunciado por obra de la memoria: allá, en la 

infancia. 



48  Luisa Ruiz Moreno 

 

Tópicos del Seminario, Claude Zilberberg: la semiótica tensiva II, núm. 47, enero-junio 2022 

[…] Allá, en la infancia, 

se pierde uno en silencio, 

en ello y queda en ello conmovido. 

 

Esa deictización, allá, compromete las dos sub-dimensiones de la extensidad: la espacialidad 

y la temporalidad, pues tal localización se dice desde el aquí y el ahora a partir de los cuales 

ego enuncia. En este punto, precisamente, encuentra concreción la teoría de Zilberberg; y es 

en cuanto a los modos de eficiencia que posee una magnitud del affect, para lograr un campo 

de presencia en la estructura del sujeto. En la “Octava Elegía”, el allá de doble valencia, 

temporal y espacial, no es un antes que precede el ahora sino que ocupa el lugar de un 

después ya que tiene una forma semiótica potencial y que el recuerdo alcanza a virtualizar en 

la implicación, y la escritura misma del poema logra actualizar. Su realización es posible, por 

utópico que sea, en el porvenir del espacio puro al que se aspira llegar, intervalo por intervalo 

y aun a contracorriente de la disforia y siempre desde el espacio del mundo. De allí que el 

allá de la infancia queda recuperado y reforzado por el más allá de los límites, mejor dicho, 

de la percepción de los límites, y el acceso al sentir en silencio la emoción. 

 

5. De la visualidad del espacio: mirar y ver 

 

En la “Octava Elegía”, tanto el espacio puro como el espacio del mundo son del orden de lo 

visible pues son percibidos por la vista, ya sea mediante el órgano físico-biológico de los 

animales y los hombres, como es el ojo, los ojos, o, gracias a la mirada que ―aunque no deja 

de estar asociada a la visión― hasta cierto punto se independiza de un sentido de la vista 

puramente ocular, preciso e inteligible, para adquirir mayor intensidad de focalización y 

capacidad sensible. Así, el espacio percibido en el poema tiene como punto de referencia a 

un sujeto visualista que ve y mira el espacio en una composición compleja. 

Concurrentemente, dicho espacio se manifiesta en el discurso por sus cualidades tópicas 

―fuera, tras, ante, adelante, están, detrás, enfrente, distancia, desde donde, regazo, hogar― 

y aunque apenas señalado mediante deícticos ―allí, allá, más allá― tal espacio implica un 

actor corpóreo en el que la visualidad se arraiga. 

Con lo anterior quiero decir que se trata de un sujeto ―en soma & sema― plenamente 

emplazado en la extensión del mundo desde donde corporeiza, valora, la extensión que 

parece precederle y la convierte en espacio significante. Esto es: un sujeto de percepción 

que para reconocerse como ego y hablar de la existencia, establece una relación de doble 

implicación entre las dos materias que lo constituyen como sujeto corpóreo y no 

simplemente corporal: materia sensible, físico-biológica, que se configura en soma, y, 

materia inteligible, que se configura en sema. Entonces, el sema asociativo que es 

inherente a ego conjura el vacío de sentido y la desarticulación amenazante. De modo 



Los lugares y el espacio  49 

 

Tópicos del Seminario, Claude Zilberberg: la semiótica tensiva II, núm. 47, enero-junio 2022 

que, en esa reunión/separación que la corporeidad dinamiza todo el tiempo emerge el 

sujeto visualista, quien, en el caso particular de la Octava Elegía compone su visualidad 

mediante las dos acciones ―ver y mirar― que se correlacionan gracias a dos dimensiones 

distintas ―extensidad e intensidad― las cuales, a su vez, acogen la inteligibilidad del 

espacio del mundo que sema conforma y, el sentir el espacio puro que también y, de 

algún modo, soma conforma en su instancia sensible. 

No podríamos afirmar que la visualidad del sujeto enunciante que se manifiesta en el poema 

se configure término a término haciendo corresponder siempre el espacio del mundo con la 

acción de ver, y, el espacio puro, con la de mirar. En esto hay que hacer la salvedad, la cual 

no debe olvidarse, y es lo dicho desde el comienzo de este artículo: el trabajo de análisis 

en curso se hace sobre la versión de Juan Rulfo y ésta significa más que una traducción, es en 

realidad una creación poética en lengua española. Por lo tanto, no es necesario hacer un 

listado cuantitativo de todos los enunciados que nosotros profiere sobre la visibilidad; 

resultado de la acción inteligible que el sujeto proyecta sobre el espacio del mundo donde 

sólo se ve el término, la muerte. En contraposición a dicho recuento, tendrían que estar 

enlistados los otros sintagmas, los que contienen la referencia a la mirada. Mirada que el 

sujeto no logra lanzar hacia el espacio puro y el más allá, pero que alguna vez logró y que 

podría lograr desde el mismo espacio del mundo. Se trataría, entonces, de un entrecruzamiento 

de direcciones entre el ver y el mirar, lo que compone la visualidad del espacio de percepción. 

El siguiente diagrama puede propender a la comprensión de ese espacio complejo y desde el 

cual se observa la existencia humana (Figura 7): 

Figura 7 

 

 

 

Ese punto de conjunción que muestra el esquema tensivo significa el valor de la visualidad 

del espacio percibido y es una correlación entre los dos movimientos. Claro está que 



50  Luisa Ruiz Moreno 

 

Tópicos del Seminario, Claude Zilberberg: la semiótica tensiva II, núm. 47, enero-junio 2022 

nosotros, busca, en su propia instancia enunciante, la confirmación de su perplejidad ante lo 

que observa y cuestiona a tú, se cuestiona: 

 
¿Quién nos conformó así, 

que hagamos lo que hagamos, 

tenemos siempre la actitud 

de quien se va? 

 

Para llegar a esa pregunta que permanece sin respuesta, el sujeto que está en el ángulo 0 de 

la estructura tensiva, el sujeto visualista, ese mismo que está en el mundo, comienza por una 

afirmación expresada al inicio de la “Octava Elegía”. Se trata de una descripción que no es 

fácil asimilar para el sentido común y que, por lo tanto, obliga a una lectura atenta y detenida 

que lentifica la comprensión del arranque del poema y del poema mismo: 

 
Toda en sus ojos, mira la criatura 

lo abierto. Sólo nuestros ojos 

están como invertidos y a manera de cepos 

alrededor de su mirada libre. 

 

Son los animales la instancia que sirve a nosotros de parangón contrario a la constitución de 

la visualidad del espacio como un valor relativo entre ver y mirar, condición humana digna 

de ser lamentada en esta elegía. Cierto, se constata en el poema que los animales no darían 

ocasión a organizar una estructura, ya que están fuera del mundo de las formas. Así, el sujeto 

enunciante dice “la criatura”, en el primer verso del poema, pero, después especifica: “los 

animales” y a éstos en las bestias, luego en los insectos y en los pájaros. En efecto, estos otros 

habitantes del espacio del mundo son admirables para el sujeto que habla en el poema porque 

viven fuera de la relatividad del espacio de percepción. Y la valoración que de ellos hace el 

sujeto enunciante es que son portadores de valores absolutos y que sólo focalizan el espacio 

puro y desde allí trascienden al más allá dejando su término atrás.  

En esos primeros cuatro versos iniciales de la “Octava Elegía”, lo que dificulta la 

comprensión semántica es la descripción que nosotros hace de los ojos y la mirada humana. 

Allí los ojos están trastocados o atrofiados, dados vuelta, como focalizando su función en 

sentido inverso, es decir, para adentro, o, para atrás, en comparación con los ojos de los 

animales que apuntan hacia adelante. Los ojos humanos en lugar de lanzar su mirada, 

calificada por nosotros como libre, la aprisionan. Se da cuenta allí de una disociación entre 

el órgano de la visión y su acción compleja, al menos, de la de mirar, ya que, de la función 

de ver, como ya lo hemos citado, dice: “Sólo muerte vemos nosotros”.  



Los lugares y el espacio  51 

 

Tópicos del Seminario, Claude Zilberberg: la semiótica tensiva II, núm. 47, enero-junio 2022 

En contraposición, los animales no disocian: “Toda en sus ojos mira la criatura lo abierto” y 

por ello quizás dice el poema más adelante: “O, a veces, ocurre que los ojos, mudos, de un 

animal/nos transverberan/ con mirada inmutable”. Cargan también con el peso de la 

melancolía y el abandono del regazo, pero también poseen un destino: “a estar enfrente/ ―y 

nada más que esto― y siempre enfrente”. 

Volver a la última gráfica, y con ella leer una vez más el poema, otorga un sostén a mi 

propuesta: el diagrama de la visualidad expone, desde un cierto sesgo, el postulado tensivo. 

Una de sus premisas es la relatividad de la significación, erigida desde la correlación 

proporcional de los dominios del sentido y mediante el valor que ella arroja. Si bien, con la 

exposición del esquema se abre una posible comprensión de los últimos versos y, con ellos, 

la de la Elegía en su conjunto, el reclamo del poema, su queja, su melancolía, interpreta la 

teoría; da ocasión privilegiada de su puesta en ejecución: 

Como el que sobre la última colina, 

desde donde divisa todo el valle, 

una vez más, se vuelve, se detiene y rezaga, 

así vivimos 

―despidiéndonos siempre. 

 

El vector ascendente muestra el deseo por alcanzar el espacio puro, el incremento del aliento 

para llegar al auge; no obstante, la dirección descendente intercepta la rección de la mirada 

que tiende hacia lo alto de la intensidad fórica, sensible. Hay un rezago, se lentifica el tempo 

porque el ritmo abre los intervalos de la acentuación en el devenir de la marcha. La repetición 

entraña la diferencia, desde luego, pero, también, la seguridad que implica volver la vista 

atrás y la acción de ver inteligentemente. Divisar es lo que dice el poema. ¿Sería apreciar los 

límites de las semejanzas y las diferencias, lo que se deja en el valle, en el espacio del mundo 

que está siempre ahí? Más precisamente, lo que permanece, dice el último verso, es la acción 

de despedirse y, con ella, se confirma la otra dimensión que anida la extensidad: el tiempo 

del mundo.  

No dejo de pensar ante la estructura tensiva y en la memoria de su creador, que lo difícil, tan 

referido por Claude Zilberberg, pudiera ser, acaso, el conocimiento de ese punto de 

coincidencia; lugar de pasaje en el que se abrazan, el ver y el mirar, el espacio del mundo y 

el espacio puro. Espacio, en fin, donde se hace lugar la categoría elemental de la existencia.  

 

 

 



52  Luisa Ruiz Moreno 

 

Tópicos del Seminario, Claude Zilberberg: la semiótica tensiva II, núm. 47, enero-junio 2022 

Referencias 

Ferreiro Alemparte, J. [Estudio, versión y notas] (1968). Rainer María Rilke. Antología 

poética. Madrid. Espasa-Calpe. 

Rilke, R. M. (1967). “Octava Elegía de Duino”. En Obras de Rainer María Rilke. Ed. 

bilingüe. Trad. al español de José María Valverde. Barcelona. Plaza & Janés. 

Rilke, R. M. (2015). Elegías de Duino. Madrid. Sextopiso [Versión de Juan Rulfo]. 

Zilberberg, C. (Enero-Junio 2014). ¿Un par incierto? Tópicos del Seminario. Revista de 

Semiótica, 1(31), 195-208.  

 

Acerca de la autora 

Luisa Ruiz Moreno realiza investigación y docencia como integrante del SeS/VIEP en la 

Benemérita Universidad Autónoma de Puebla; es miembro del Sistema Nacional de 

Investigadores y de la Academia Mexicana de Ciencias. Se dedica al estudio de diversos 

problemas de la teoría semiótica general con aplicación a textos verbales y no verbales. Su 

último libro publicado es Tríptico en tono menor. Estudio semiótico (Ediciones de Educación 

y Cultura, México, 2014). Su colaboración más reciente en Tópicos del Seminario fue 

“Diagrama del sujeto”, (41), 2019, Del sujeto y la subjetividad II. Actualmente trabaja en la 

problemática de la corporeidad y en las modalidades átonas. 

 

Recibido: 25/01/2021; Revisado: 05/02/2021; Aceptado: 12/02/2021 

 

 

Contenido publicado en acceso abierto bajo una licencia Creative Commons  

Atribución-NoComercial-CompartirIgual 4.0 Internacional (CC BY-NC-SA 4.0) 
 

 

 

Benemérita Universidad Autónoma de Puebla 

Seminario de Estudios de la Significación 

3 oriente 212, Primer Piso, Col. Centro, C.P. 72000, Puebla. Pue., México. 

Tel. +52 222 2295502, semioticabuap@gmail.com 

 

http://www.topicosdelseminario.buap.mx/index.php/topsem 



Los lugares y el espacio  53 

 

Tópicos del Seminario, Claude Zilberberg: la semiótica tensiva II, núm. 47, enero-junio 2022 

Anexo: 

LA OCTAVA ELEGÍA 

Rainer Maria Rilke, Elegías de Duino, 

[Versión de Juan Rulfo (2015). Edición bilingüe. Madrid. Sextopiso] 

Dedicada a Rudolf Kassner 

Toda en sus ojos, mira la criatura 

lo abierto. Sólo nuestros ojos 

están como invertidos y a manera de cepos 

alrededor de su mirada libre. 

Todo lo que está fuera de nosotros 

lo conocemos sólo por la fisonomía 

del animal; porque, aún muy tierno, al niño 

lo desviamos y obligamos 

a contemplar retrospectivamente 

el mundo de las formas, no lo abierto 

―que en la faz de la bestia es tan profundo. Libre 

de muerte―. Sólo muerte 

vemos nosotros; pero 

el animal, libre, tiene siempre 

su término tras él, 

y, ante él, a Dios, y, cuando avanza, avanza 

en la Eternidad, como los surtidores. 

 Pero nosotros nunca 

―ni un solo día― 

tenemos el espacio puro ante nuestros ojos 

―donde las flores infinitamente 

se abren. Siempre en el mundo 

y jamás todo aquello 

que no está en ningún lado y que nada limita; 

lo puro y sin custodia 

que se respira en todo, que uno sabe infinito 

y que no se codicia. Allá, en la infancia, 

se pierde uno en silencio, 

en ello y queda en ello conmovido. 

Otro ―tal otro― muere, y así es. 

Pues cerca de la muerte ya no se ve la muerte, 

y se mira adelante, con fijeza, 

quizá con una enorme mirada de animal. 

Los amantes, si el otro no ocultase 

la infalible mirada, 

están ya casi allí, casi, y se asombran. 



54  Luisa Ruiz Moreno 

 

Tópicos del Seminario, Claude Zilberberg: la semiótica tensiva II, núm. 47, enero-junio 2022 

Sí, se les abre, como por descuido, 

detrás del otro... Pero al otro nadie 

consigue superarlo, 

y de nuevo se quedan en el mundo. 

Por siempre vueltos a la creación, 

sólo vemos en ella los reflejos 

de lo que es libre, oscurecido 

por nosotros. O, a veces, 

ocurre que los ojos, mudos, de un animal 

nos transverberan 

con mirada inmutable. 

A esto se le llama Destino: a estar enfrente 

―y nada más que esto― y siempre enfrente. 

Si el animal tuviera una conciencia 

semejante a la nuestra, 

―el seguro animal que se acerca a nosotros 

en dirección contraria―, 

su paso firme nos arrastraría. 

Pues para el animal su ser es infinito, 

sin límites 

y sin mirada sobre su existir ―puro, como 

su mirada tendida hacia delante. 

Y allí donde nosotros sólo vemos 

un futuro, 

él lo ve en todo y se ve en todo, a salvo 

para siempre. Y, no obstante, 

en la bestia, avizor y caliente, gravita 

el peso y la inquietud de una enorme y pesada 

melancolía. 

Porque a ella le agobia siempre lo que a nosotros 

nos subyuga a las veces: el recuerdo 

―como si ya una vez, eso, a lo que se aspira, 

hubiera estado próximo, más fiel 

y dándonos en ese nuevo apego 

su infinita dulzura. 

Aquí todo es distancia, 

hálito allí. Después de aquel hogar 

primero, este segundo le parece 

ambiguo y a merced de los vientos. ¡Oh dicha 

de la pequeña 

criatura, que prosigue en el regazo 

que la trajo a su fin; 

oh dicha del insecto, que brinca en su interior 

siempre, incluso en el trance de sus bodas! 



Los lugares y el espacio  55 

 

Tópicos del Seminario, Claude Zilberberg: la semiótica tensiva II, núm. 47, enero-junio 2022 

El regazo lo es todo. 

Y observa 

la semicertidumbre 

del pájaro 

que, por su origen, casi conoce entrambas cosas, 

como si fuera el alma de un etrusco, 

evadida de un muerto, que recibió el espacio 

pero con su figura yacente como lápida. 

Mas 

¡qué turbación la del que tiene 

que volar ―al salir del regazo! 

¡Cómo asustado de sí mismo, 

rasga en zigzag el aire, cual resquebrajadura 

en una taza! 

Así la huella 

del murciélago raya 

la fina porcelana de la tarde. 

 ¡Y nosotros 

meros espectadores 

en todo tiempo, en todos los lugares, 

vueltos siempre hacia todo y nunca más allá! 

El mundo nos agobia. 

Lo organizamos. Pero 

se derrumba en añicos. 

Lo organizamos otra vez y, entonces, 

nosotros mismos 

caemos rotos en menudas trizas. 

¿Quién nos conformó así, 

que hagamos lo que hagamos, 

tenemos siempre la actitud 

de quien se va? 

Como el que sobre la última colina, 

desde donde divisa todo el valle, 

una vez más, se vuelve, se detiene y rezaga, 

así vivimos― 

despidiéndonos siempre. 

 


