
La forma estética en Hegel... 105

La forma estética en Hegel: el arte como un vehículo 
cognitivo

Fernando Huesca Ramón
Benemérita Universidad Autónoma de Puebla

La forma más acabada del sistema de Hegel es la que se encuen-
tra en las exposiciones detalladas sobre lógica y metafísica, sobre 
filosofía de la naturaleza y sobre filosofía del espíritu, que se 
pueden hallar en los diversos manuscritos y notas que dan cuenta 
de los contenidos de clase, sobre todo de la época de Berlín.1 
Desde la Fenomenología del espíritu de Jena, hasta la tercera 
edición de la Enciclopedia de las ciencias filosóficas de Berlín, 
Hegel parece haber estado en búsqueda de un método filosófico 
adecuado para expresar el carácter unitario, dinámico y teleoló-

 1	 Se puede comentar sobre la época de Berlín de Hegel, que en aquella en-
contró el autor de la Fenomenología, un rico clima intelectual, en lo concerniente 
a los interlocutores e instancias académicas, a la par que un atractivo respaldo 
gubernamental de parte del ministro de asuntos espirituales, educativos y me-
dicinales Von Altenstein, quien lo convocó a ocupar la cátedra de filosofía de 
la Universidad de Berlín. De igual forma, se deduce que es en Berlín donde, 
propiamente, desarrolla Hegel su filosofía de la historia, y donde comienza un 
trabajo efectivo de sistematización y exposición didáctica sobre sus concepciones 
en materia de fenomenología del espíritu, de lógica, de filosofía de la naturaleza 
y de filosofía del espíritu. Asimismo, es en la época de Berlín en la que se aprecia 
de parte de Hegel, un intensivo estudio y aplicación de ciencias empíricas en 
terrenos como la antropología y la economía política. 

Avatares de la forma II.
 Tópicos del Seminario, 43.

Enero-junio 2020, pp. 105-121.



Fernando Huesca Ramón 106

gico de la existencia y la experiencia humana, en el entendido de 
que desde los presocráticos hasta Schelling, pasando por Kant, 
es posible encontrar pistas sobre el carácter biológico-material 
y autoproductivo-simbólico del ser humano, pero no una visión 
filosófica integral que explicite el ¿qué?, ¿de dónde? y el ¿hacia 
dónde? del cuerpo y la cultura humana, sin apelar a ontologías 
dualistas y creacionistas, y considerando como fundamental el 
aspecto histórico de la actividad humana. El aporte principal 
del pensamiento hegeliano de madurez (a la manera en que éste 
se encuentra plasmado en la Fenomenología, la Ciencia de la 
lógica, la Filosofía del derecho y la Enciclopedia) a la historia 
de la filosofía, consiste en concebir al ser humano como una 
entidad autoproductora de su naturaleza y de su mundo colecti-
vo, argumentando que la tarea de la filosofía por excelencia es 
entender las bases metafísicas, naturales y sociohistóricas, de 
este carácter autoproductor, y libre. 

Ya desde la Fenomenología,2 Hegel concibe el arte ―una 
esfera de producción cultural no-utilitaria y en un inicio decidi-
damente ritual-religiosa, en que algo de lo humano se encuentra 
figurado-reflejado en una esfera material determinada―3 como 
una manera en que la conciencia humana se construye y se 
encuentra a sí misma, en un entorno social e histórico dado, de 
manera que se puede afirmar, que antes de conocerse el ser hu-

 2	 El interés de Hegel en el arte en relación a una dimensión de autoconciencia 
y formación cultural, puede constatarse en el Primer programa de sistema del 
idealismo alemán, proveniente de la época de Frankfurt. Lo que llega en Jena, en 
relación al horizonte intelectual previo de Hegel, es una articulación sistemática 
de la reflexión sobre el arte y la cultura, con una reflexión sobre el desarrollo de 
la cognición humana. 

 3	 “La primera realidad efectiva de este espíritu es el concepto de la religión 
misma, o bien, ésta en cuanto religión inmediata y, por tanto, natural; en ella, 
el espíritu se sabe como su propio objeto en figura natural o inmediata. Pero la 
segunda realidad efectiva es necesariamente ésta: saberse en la figura de la na-
turalidad cancelada o del sí-mismo. Es, entonces, la religión artificial (künstliche 
Religion); la figura se eleva hasta la forma del sí-mismo por el producir de la 
conciencia, con lo que ésta contempla en su objeto su actividad, o el sí-mismo” 
(Hegel, 2010: 787). 



La forma estética en Hegel... 107

mano a partir de conceptos metafísicos y científicos adecuados, 
se conoce por medio de la imagen estética, esto es, de ejercicios 
figurativos en la piedra, el lienzo o la palabra, por ejemplo. Lo 
que Hegel, hacia 1806 todavía no tiene claro, y aparece en su 
biografía intelectual hasta la época de Berlín, es que hay tres 
dinámicas artísticas, que corresponden a subsecuentes estadios 
de la formación en un sentido de libertad, de la mente humana, 
individual y social, y que estas dinámicas pueden examinarse, 
hasta cierto punto, de manera independiente del desarrollo de las 
formas religiosas; en pocas palabras, hacia 1820 Hegel adelanta 
una consideración del arte desde la perspectiva de la evolución 
de la conciencia y la formación política humana, que parte de 
manera decidida de la historia misma del arte, y del devenir 
concreto de las formas sociales humanas a lo largo de la historia 
universal. 

Lo que nos proponemos en este texto es recuperar la estética 
de madurez de Hegel (esto es, aquellas fuentes que provienen de 
un marco temporal posterior a 1820),4 para explicitar una podero-
sa y fructífera herramienta de análisis del arte, que considera que 
a la par del marco sensible de presentación (la forma artística), 
es necesario considerar un trasfondo o contenido metafísico-
cognitivo, motivo esencial del cual trata la imagen estética, 
lo que acaba resultando en la tesis que establece que la forma 
artística es un vehículo de plasmación de una autocomprensión 
del ser humano y de su entorno, lo que la hace, a final de cuen-
tas, un vehículo cognitivo, esto es, una matriz de formación 

 4	 En la Enciclopedia de 1817, Hegel todavía emplea la fórmula de la Fenome-
nología “Religion der Kunst”, religión del arte, para caracterizar a la esfera de la 
imagen artística (Hegel, 1817: 280). En la Enciclopedia de 1827, Hegel emplea el 
término “Kunst”, arte, para caracterizar a dicha esfera, y resalta el elemento de 
“historia universal”, que subyace a la historia del arte y la historia de la religión 
(Hegel [1827] 1989: 394). Finalmente, el primer momento en que se puede con-
siderar que Hegel ha establecido una división tripartita para el estudio filosófico 
del arte, es el semestre de 1820/21, a partir de los apuntes de clase recuperados 
de este curso. En la época de Nürnberg, Hegel apuntaba a un entendimiento de la 
historia del arte en términos de la oposición antiguos-modernos (Hegel, 1970: 65).



Fernando Huesca Ramón 108

del ser humano, que lo pone en contacto con su propia historia 
evolutiva cultural, y que le provee de información valiosa sobre 
su propia constitución y sus metas de acción colectiva. Después 
de todo, problemas posteriores a los del horizonte hegeliano, 
como el de la forma abstracta en el arte, y el de la relación entre 
la actividad neuronal del sistema nervioso humano, con el de la 
construcción y asimilación de las formas artísticas, pueden ser 
examinados a la luz de pautas básicas de reflexión adelantadas 
por Hegel a inicios del siglo xix.5 Nos proponemos así, explorar 
la relevancia y vigencia de las ideas de Hegel, en lo que atañe 
a la forma artística. 

I

En lo significativo (Bedeutenden) tenemos también dos aspectos, 1) 
un contenido en general, como está representado, colores, figuras, etc. 
2) nos preguntamos cuál es el significado de ello. Presuponemos, que 
detrás de lo exterior hay algo interior, esto es el significado, apunta 
al alma, al entusiasmo. El contenido entonces no se representa a sí 
mismo, sino a otra cosa, a algo interior, como el león es el símbolo 
de la fortaleza. Igualmente con las palabras. La palabra es sonido, 
pero representa otra cosa. Las exterioridades sensibles son distintas, 
aqua, water, Wasser, L’eau, son distintas; el significado (Bedeutung) 
es lo esencial. El hombre, su mirada en el ojo, los rasgos del rostro, 
son significados. La obra de arte es, por ejemplo, una piedra con 
cavidades, elevaciones, esto es lo sensible, inmediato. Esto contie-
ne su significado. Algo exterior, que hace que lo interior aparezca. 
Lo bello y lo interior que aparece en lo exterior; hay que distinguir 
esto. Solamente que debe depender lo exterior de lo interior (Hegel, 
[1828/1829] 2004-2005: 65).6

 5	 Por ejemplo, Semir Zeki (1996: 76-96) adelanta actualmente una interesante 
teoría neuroestética de cuño emergentista, que entronca directamente con la 
inspiración cognitivista e historicista de la estética hegeliana. 

 6	 Las fuentes de clase de Hegel provienen de diversos manuscritos de sus 
alumnos. Las Obras Completas (Gesammelte Werke) del Hegel-Archiv tienen la 
función de ordenar y clasificar las fuentes de manuscritos de acuerdo a su cro-



La forma estética en Hegel... 109

Esta declaración favorable de Hegel con respecto a las ideas 
de Goethe sobre lo bello, es fundamental para entender su con-
cepción sobre el arte, y sobre la forma estética: en una “obra de 
arte”, por ejemplo Piedra con cavidades, o Lienzo con colores, 
tenemos una dimensión material sensible, pero no sólo eso; así 
como un rostro o un símbolo pueden significar algo, esto es, 
apuntar a otra cosa distinta de su presencia (como una emoción, 
o un objeto del mundo), igualmente una imagen artística puede 
poseer este carácter de indicación o remisión a otra cosa. Con 
respecto a la dimensión o esfera ontológica a la que se refiere la 
imagen artística, el siguiente apunte es revelador: 

El arte es simplemente una forma en la que el espíritu se lleva a apari-
ción fenoménica; es un modo particular [de su aparición fenoménica]. 
Este modo particular, el espiritual llevarse-a-aparición-fenoménica, 
debe ser esencialmente resultado. El camino a través del cual, o la 
demostración de que esta forma es necesaria se ubica en una ciencia 
distinta (Hegel, [1826] 2006: 53). 

De acuerdo a esto, el arte es una forma (un modo de ser, 
podríamos establecer) en la que el espíritu, esto es, el ser hu-
mano y su actividad cultural, se manifiesta de manera sensible 
(en la piedra, el color, el tono, la palabra, etc.), y ello de modo 
necesario. Al hablar Hegel de una ciencia distinta, para obtener 
un detalle informativo sobre la necesidad del arte y de la mani-
festación del espíritu a través de él, podemos pensar que se trata 
de una referencia implícita hacia la Fenomenología, en la cual se 
trata de exponer el desarrollo de la conciencia natural (la esfera 
más sencilla y primitiva de la cognición humanizada) hacia el 
saber absoluto (la consideración global e integral de todas las 
consideraciones posibles sobre la experiencia humana y sus ob-
jetos); en el ínterin de este camino se encuentra el arte (esto es la 
arquitectura, la escultura, la pintura, la música y la poesía), como 

nología y calidad filológica. Los trabajos de publicación en torno a las lecciones 
sobre estética de Hegel no estaban concluidos en 2018. 



Fernando Huesca Ramón 110

una esfera en la cual a partir de la figura y el trabajo artesano, 
el agente productor de la figura, es decir, el ser humano, aparece 
en la dimensión de lo sensible, primero (en el tiempo histórico), 
de manera turbia y misteriosa, y después, progresivamente, de 
modo claro y transparente, hasta evidenciar al ser humano, como 
el agente constructor y validador de las dinámicas culturales que 
se han desarrollado desde los inicios de la civilización. En suma: 
el ser humano, al ser una instancia observadora, investigadora 
y transformadora del mundo, en algún punto de su desarrollo 
histórico como especie, ha de llegar a construir ciertos objetos, 
que funcionan como un cierto espejo de él mismo y de su mundo 
de vida, es decir, obras de arte. 

La fuente de la “necesidad del arte” caracterizada por Hegel 
en cátedra es doble, por un lado se puede apuntar el aspecto 
metafísico de la conciencia pensante humana,7 y por otro lado el 
aspecto natural del cuerpo humano de convivir con otros cuerpos 
(inorgánicos y orgánicos) en el mundo e imprimirles su sello: 

Lo que podemos decir aquí es lo siguiente, que lo universal de la nece-
sidad del arte no es otra, que el que el hombre sea pensante, consciente 
(denkender, bewusster). En la medida en que él es conciencia, debe 
colocarse lo que él es, y lo que es en general, frente a él, tenerlo para 
sí como un objeto. Las cosas naturales son solamente, solamente son 
sencillamente, solamente una vez. Sin embargo, el hombre se duplica 
como consciencia, es, una vez, y luego es él para sí; él impulsa e 
implementa lo que él es, ante sí, se intuye, se presenta, es consciencia de 
sí […] Entonces hay que buscar la necesidad universal de la obra 
de arte en el pensamiento del ser humano, en la medida en que la obra de 
arte es un modo y manera, de llevar ante el hombre lo que él es. Él lo 

 7	 Cabe apuntar brevemente que Hegel establece una reflexión en la ciencia de 
la lógica sobre el pensamiento objetivo (el pensamiento que se piensa a sí mismo, 
en general) y una en su Enciclopedia o su sistema, sobre el pensamiento subjetivo. 
La primera reflexión sobre el pensamiento tiene que ver con el autodespliegue 
y la vida de categorías abstractas como ser, esencia y concepto, y la segunda re-
flexión, con una consideración antropológica, fenomenológica y psicológica sobre 
el cuerpo y la mente humanos, la cual entronca directamente con las discusiones 
actuales en filosofía de la mente. 



La forma estética en Hegel... 111

hace también en la ciencia, etc., pero igualmente en el arte. Cuando, 
en segundo lugar, encontramos al hombre también como consciencia en 
relación a un mundo exterior, el hombre tiene también esta necesidad 
estrecha, de transformar la exterioridad encontrada y a sí mismo 
como un ser natural, de imprimirles su sello. El hombre hace esto 
para reconocerse a sí mismo de nuevo desde la configuración de las 
cosas. El primer impulso (Triebes) del niño ya tiene esto dentro de sí; 
el niño quiere ver algo que sea puesto por él (Hegel, ([1823] 2003: 13).8 

Cuando en el mito sumerio se habla de que algún dios impri-
mió un soplo vital al ser humano,9 en la primera filosofía griega, 
de que “el pensar es común a todos” (Altieri, 2003: 121)10 y en 
la tragedia (Antígona) de que “Muchas cosas asombrosas exis-
ten y, con todo, nada más asombroso que el hombre” (Sófocles, 
2002), estamos ante producciones cognitivas que dan cuenta 
de, u ofrecen alguna explicación, de aquello que constituye, 
anima y motiva al ser humano en el mundo. Primero lo hacen, 
pero no lo saben, se podría condensar en recuperación de una 
famosa fórmula materialista de Marx. Precisamente la función 
cognitiva de una filosofía del arte, es hacer saber, llevar a la 
conciencia, al pensamiento concreto, aquello que la humanidad 
como colectivo ha realizado a lo largo de la Historia Universal y 
la historia del arte, a saber, buscar entenderse a sí misma y darse 
a sí misma, desde ella misma, las pautas directrices de su actuar 
práctico. Interesantemente, Hegel no se detiene como Platón o 
Schelling en una mera consideración metafísica sobre esencias 
o arquetipos ideales en el mundo o en la obra de arte, sino que 
en un espíritu radicalmente materialista e historicista, ancla su 
concepción sobre el arte, en lo concreto de la existencia humana 
como cuerpo viviente en medio de una territorialidad y tempo-

 8	 El impulso del niño es detallado en la versión de la estética hegeliana 
acuñada por Hotho, así: “arroja piedras al torrente y admira los círculos que se 
forman en el agua, como una obra en la cual logra la intuición de lo suyo propio” 
(Hegel, 1977: 76). 

 9	 “Man was given breath” (Noah Kramer, 1961: 73). 
10	 El fragmento proviene de Heráclito. 



Fernando Huesca Ramón 112

ralidad específica; esta clave teórica le permite identificar dos 
fundamentos psicológicos y culturales previos ontológica e his-
tóricamente a la potencia de obras de arte desarrolladas y plenas 
(una pirámide ejecutada, una escultura o un lienzo terminado), 
a saber, el juego y el ornamento. Arrojar piedras a un estanque 
y apreciar los círculos que se forman, adornar el propio cuerpo 
sin utilidad ni provecho productivo en un sentido económico 
fundamental, son el modo en el cual el ser humano comienza a 
imprimir lo propio en el mundo, a partir de una cierta orienta-
ción teórica fuertemente inconsciente en un inicio. Rebasar el 
horizonte de la inmediatez natural, es uno de los fundamentos 
de la actividad estética y la actividad humana: “El hombre no 
se deja a sí mismo, como él es en sí, se acicala; el bárbaro se 
perfora los labios y las orejas, se tatúa. Todas estas afecciones 
tienen esto en común: no dejarse como se es por naturaleza” 
(Hegel, [1823] 2003: 13).

En el último curso sobre estética que Hegel dictó en Berlín en 
1828/29, hay una interesante concepción sobre las necesidades 
humanas, que abarca “necesidades físicas (hambre y sed)”, pero 
igualmente necesidades espirituales,11 como la “necesidad por el 
arte”; ¿cuál es la necesidad de algo que no implique para el ser 
humano una mera manutención fisiológica y un resguardo del 
medio ambiente (es decir, la mera dimensión mamífera y primate 
de su constitución biológica)? La respuesta hegeliana reza:

El hombre se comporta frente a algo extraño, está en dependencia. 
El impulso por el saber es hacer familiar el mundo de lo exterior, 
apropiárselo. Si yo lo sé, estoy satisfecho, me comporto frente a 

11	 “En la vida del mundo espiritual tenemos nosotros la representación, de que 
hay muchos círculos variopintos grandes, de la necesidad física y la espiritual. 
El sistema de la necesidad física de nuestra comodidad, formación, etc., es un 
sistema de la empresa, de la navegación, del comercio. El sistema del derecho, de 
los tribunales, etc. Derecho, propiedad, que puede ser empleada ahora de distin-
tas maneras. Otro círculo es el de la religión, institutos, Iglesia, satisfacción de 
la necesidad religiosa. Dentro de esto está también una necesidad del arte, una 
necesidad por lo bello” (Hegel, [1828/1829] 2004-2005: 69). 



La forma estética en Hegel... 113

lo propio. La satisfacción se trata de que la libertad sea efectiva 
(Hegel, [1829-1829] 2004-2005: 73). 

La concepción hegeliana sobre la necesidad del arte aterri-
za, a final de cuentas, en una concepción emancipadora sobre 
el ser humano que considera que su libertad efectiva12 implica 
una domiciliación plena en el mundo; despojar al ámbito de la 
presencia de un carácter inaprehensible, ajeno, y refractario 
a la transformación, es uno de los objetivos esenciales de toda 
actividad cultural humana, de acuerdo a la concepción hegeliana. 
Lograr esta meta de anclaje operativo en el mundo terreno, es, 
en realidad el destino histórico de la humanidad, de acuerdo al 
pensamiento de Hegel. 

Aquí es donde entra uno de los puntos más desarrollados y 
atractivos de la estética de Hegel en relación con sus predeceso-
res en materia de filosofía del arte;13 partiendo de la tesis de que 
el arte cumple con la necesidad humana de conocerse y trans-
formarse a sí mismo y a su entorno, el filósofo alemán concibe 
tres modos graduales y progresivos en que este conocimiento y 
capacidad práctica son conquistados por el hombre a partir de 
su propia actividad, y plasmados en un soporte sensible dura-
dero. Lo que Hegel llama las formas de arte simbólica, clásica 
y romántica, son crecientes modos en que la imagen artística se 

12	 La efectividad de la libertad es uno de los puntos de controversia de Hegel 
hacia Kant en materia de filosofía práctica. Para Hegel, la libertad de la voluntad 
no es en modo alguno un postulado a priori de la acción humana, sino un logro 
biológico e histórico que requiere de constante atención performativa de parte 
de todo ser humano. 

13	 A lo largo de las fuentes estéticas hegelianas (los diversos manuscritos de 
alumnos y la síntesis editorial de Hotho), es posible encontrar en la introducción 
de las lecciones sobre filosofía del arte apuntes relevantes sobre las figuras de 
Platón, Aristóteles, Winckelmann, los hermanos Schlegel, Solger, Schiller, Fi-
chte, Schelling y Goethe, entre otros, que arrojan elementos históricos sobre los 
conceptos de la belleza, de la mímesis, de la techné, de la poiesis, de la ironía, de 
la unidad entre sensibilidad e intelección, del yo, de la unidad sujeto-objeto, la 
significatividad y de la obra de arte. Lo que hace de la introducción a la filosofía 
del arte de Hegel, la primera historia de la estética como disciplina propia. 



Fernando Huesca Ramón 114

carga de autoconocimiento humano y, concomitantemente, de 
una cosmovisión que contempla al ser humano como el agente 
creador de valores, conceptos, instituciones, saberes y técnicas 
por excelencia. En términos de sus lecciones de estética: 

La primera esfera es la del arte simbólico u oriental. A éste pertenece 
la sublimidad; y el carácter de la sublimidad es que se debe expresar 
algo infinito. Pero esto infinito es aquí lo abstracto, para lo cual no 
hay ninguna configuración sensible (Hegel, [1823] 2003: 35). 
La segunda esfera es el arte clásico. Él es la libre imaginación de la 
configuración, hacia el concepto. Un contenido que tiene la configura-
ción adecuada a él, el cual como contenido verdadero, no se priva de la 
forma verdadera. […] El verdadero contenido es lo espiritual concreto, 
cuya configuración es la figura humana (Hegel, [1823] 2003: 36). 
La tercera esfera es el arte que se coloca como arte en un punto de 
vista superior. Este arte puede ser caracterizado como el arte román-
tico o cristiano […] Lo sensible en su esfera también se vuelve libre. 
El carácter de este arte es lo espiritual que es para-sí; lo subjetivo, 
lo interior. En consideración a lo exterior hay indiferencia, arbitrio y 
aventuras (Hegel, [1823] 2003: 37). 

En términos sencillos, el “arte simbólico” implica configu-
raciones sensibles con el sello de lo monumental, lo inquietante 
y lo animal, provenientes de China, la India, Persia y Egipto,14 
que dan cuenta de un ser humano que todavía está en búsqueda 
de sí mismo; el “arte clásico” implica ante todo, una inclusión de 
la “figura humana” depurada de componentes animales e idea-
lizada en el componente fisiológico y ético,15 lo que expresa una 
autocomprensión o autoconciencia humana mayor de la que es 
posible realizar en el marco de la forma de arte simbólica; y por 

14	 En el análisis de Hegel lo oriental abarca sociedades pre-griegas (China, 
India, Babilonia, Egipto). Mutatis mutandis se puede abarcar la producción cul-
tural mesoamericana bajo este concepto. Las características del arte simbólico 
parecen bien adaptarse a la Coatlicue y al imaginario de dioses mexicas. 

15	 Winckelmann y Lessing, por ejemplo, construyeron una estética neoclásica 
en la que el ideal último del arte es el griego. Hegel rechaza esta concepción, 
precisamente por el hecho de detenerse en una idealización del ser humano, sin 
una legitimación de su esfera meramente finita de vida. 



La forma estética en Hegel... 115

su parte, el “arte romántico” da rienda suelta a la subjetividad 
creativa humana, en la elección de formas y de contenidos, para 
plasmar todo aquello que puede tener cabida en el mundo 
exterior e interior del hombre; en la interpretación hegeliana, 
el fin del arte (para emplear una expresión de Danto) implica 
un “ir del arte más allá de sí mismo” (Hegel, [1829-1829] 2004-
2005: 677), en el sentido en que el arte romántico, al ser producto 
de una subjetividad individual emancipada y relegada de la tarea de 
expresar lo más sustancial de la esencia y cultura humanas, no 
necesariamente está limitado, por así decirlo, a expresar en la 
imagen artística un resumen cognitivo del mundo: 

Por otra parte, el arte tiene todavía otro momento [distinto de aquél de 
mostración de lo esencial de la realidad], que aquí adquiere importan-
cia esencial: la concepción subjetiva y la ejecución de la obra de arte, 
el aspecto del talento individual que puede hacer significativo hasta lo 
insignificante [Bedeutungslose] (Hegel, [1829-1829] 2004-2005: 663). 

La mostración en el lienzo de un mundo interior y arbitrario 
de fantasía a la Blake, de una pesadilla cultural a la Dix, o de 
un talento excepcional en la plasmación de los juegos fugaces de 
luz y figuración a la Monet, puede ser abarcada y estudiada bajo 
esta concepción hegeliana de la legitimidad histórica de la liber-
tad subjetiva, la experimentación y la exploración de la forma 
sensible en independencia a algún contenido específico; en fin, 
una conciencia humana emancipada es una que puede explorar 
libremente el ámbito de lo sensible, interviniendo en él de ma-
nera no utilitaria, y evidenciando que lo sensible y lo inteligible 
no conforman dominios separados, sino que son parte integral 
de la existencia humana. Libre forma y libre contenido en el 
arte es un dictum político fundamental de la estética hegeliana. 

Se puede apreciar que estas ideas estéticas de Hegel poseen 
un notable alcance interpretativo para gran parte de la historia 
del arte occidental y no-occidental: en las pinturas rupestres 
de Altamira vemos al hombre entremezclado con un mundo de 
formas misteriosas; en el Apolo Belvedere contemplamos un 



Fernando Huesca Ramón 116

ideal corporal y ético del hombre; y en Boda de campesinos de 
Bruegel el Viejo, contemplamos una escena mundana prove-
niente de una cotidianidad depurada de fetichismos y excesivas 
idealizaciones. Mostrar este progresivo anclarse-en-mundo del 
ser humano, era precisamente el destino y función fundamental 
del arte de acuerdo a Hegel. 

A este tipo de universo de la imagen se le puede denominar 
como arte representacional o arte figurativo, en el sencillo en-
tendido de que formas y figuras, aunque sean esbozadas por la 
mano del chamán o de un hombre cuyo pensamiento no conoce-
mos fuera de estas formas y figuras, son identificadas fácilmente 
por el ojo humano, como apuntando a un cierto objeto del mundo 
(báculo, bisonte, cuerno, arco, flecha, etc.). No sobra resaltar, que 
el tipo de arte que Hegel tiene en mente en su estética, y al cual 
tuvo acceso por su experiencia de vida,16 es esencialmente este 
tipo representacional y figurativo. El arte de las vanguardias o 
de los ismos, aquél que por huir de lo familiar, de la ilusión del 
objeto, de lo identificable, de la forma viva, de la figura completa, 
o incluso de lo humano/humanizado,17 puede ser interpretado 
a la luz de la estética hegeliana como un arte que explora el 
universo de la arbitrariedad artística o de la forma por la mera 
forma: Duchamp, con sus ready mades e intervenciones icono-
clastas y Mondrián con sus paisajes de línea y color, contarían 
como el artista del “ir del arte más allá de sí mismo”, y del libre 
explorar de la sensibilidad sin ataduras de formas, contenidos 
o generación de espejos del mundo. A partir de la narrativa del 
arte de Danto (1999), se habla ahora de “arte contemporáneo”, 

16	 Hegel estuvo en contacto con las actividades artísticas de Berlín, con la 
fundación de su Viejo Museo, y con colecciones privadas, además realizó el tí-
pico Gentlemań s Tour of Europe, lo cual lo llevó a Dresden, Colonia, Holanda, 
Viena, París, Bruselas y Weimar, entre otros lugares. En lo que atañe a poesía, 
su conocimiento abarca desde la poesía hindú, hasta escritores modernos como 
Shakespeare, Cervantes, Schiller y Goethe, pasando por los clásicos. Véase 
Marchán (1982). 

17	 Para un interesante contraste entre el “arte viejo” humanizado y el “arte 
nuevo” deshumanizado, véase José Ortega y Gasset (1987). 



La forma estética en Hegel... 117

para caracterizar a un universo artístico, que ya no está com-
prometido con un programa o seriedad ideológica, y que ya no 
se caracteriza por ningún tipo específico de materialidad, al 
grado en que el arte (supuestamente) puede salir de la esfera de 
lo sensible, para poder presentarse como “arte conceptual” o 
alguna fórmula similar que apunte a la privación de un soporte 
material o discursivo específico; sin embargo, en la medida en 
que estas producciones tienen, por lo general, un matiz ideoló-
gico o de sencilla irreverencia descarnada, se puede considerar 
que esencialmente, se salen del marco de la imagen estética y su 
impacto en la conciencia humana, el tema por excelencia de la 
estética hegeliana. El arte conceptual, o incluso, el arte negativo 
de Adorno, hablan más bien de determinados problemas espe-
cíficos de la convivencia humana, y pensando dialécticamente, 
han de ser más bien remitidos a estudios específicos en sociología 
de la cultura o de crítica materialista de la sociedad capitalista. 

Lo que se obtiene con Hegel, después de todo, es un modelo 
general de análisis para obras de arte que poseen una dimensión 
sensible y una configuración material que, de una u otra mane-
ra, llevan el sello de la subjetividad humana, o la explicitan de 
una u otra manera. Con las respectivas acotaciones, la estética 
hegeliana puede ofrecer interesantes comentarios sobre la na-
turaleza antropomorfizada de la arquitectura gótica, o sobre la 
peculiaridad de la tragedia moderna en relación con la antigua; 
igualmente, invita a establecer vinculaciones con otras áreas 
disciplinares como la antropología, la psicología y la historia, 
para generar un entendido global de la experiencia estética como 
una experiencia cognitiva. 

Se podría decir, que la estética de Hegel, como parte del 
sistema global de Hegel, y en relación orgánica con él, ofrece 
una teoría materialista (de cuño emergentista, en las discusiones 
contemporáneas sobre lo mental)18 sobre la cognición humana y 

18	 En el emergentismo se considera que lo mental requiere para su existencia, 
de un soporte material-biológico, con cierto nivel de estructura y función para 



Fernando Huesca Ramón 118

su evolución, un atisbo al beneficio cognitivo del aparato mental 
humano ante la asimilación del arte, y una matriz conceptual 
para el análisis antropológico y político del arte. Se puede atisbar 
que la forma artística-estética para Hegel, es una forma siempre 
en relación a la cognición humana. 

II

La estética de Hegel es un resumen enciclopédico crítico de todas 
estas tendencias [las ideas estéticas de Platón, Aristóteles, la Ilustra-
ción, el Neoclasicismo, Kant, Fichte, Friedrich Schlegel y Schelling]. 
El desarrollo había legado tan grande materia sobre la historia del arte 
y la teoría del arte, que para Hegel fue posible ofrecer una visión com-
piladora histórica y filosófica del desarrollo del arte. Este desarrollo 
abarca en él la historia y el sistema del surgir, perecer y cambio de 
las categorías estéticas en el marco de la historia de la humanidad y 
del sistema entero de las categorías filosóficas (Lukács, 1954: 101). 

Este comentario del viejo Lukács a la estética de Hegel cuen-
ta como un excelente resumen de los contenidos y alcances de 
ésta, y es interesante apreciar cómo, a pesar del idealismo de la 
filosofía hegeliana,19 Lukács es capaz de recuperar la estética 
hegeliana como “resumen enciclopédico crítico” de toda una 
serie de tendencias teóricas previas, que van explicitando a las 
“categorías estéticas” y así, a la manera (metafísica) de entender 
al arte. En resumen, el viejo Lukács defiende la tesis de que una 
correcta y adecuada apreciación de Marx, pasa necesariamente 
por el estudio de Hegel; se podría afirmar que la emancipación 
del proletariado (a la manera del Manifiesto comunista), o el 
empoderamiento de las clases sociales históricamente oprimidas 

expresar propiedades complejas de mapeo de interacción con el medio ambiente 
de parte de un organismo con sistema nervioso. 

19	 Lukács comparte la fórmula de contradicción entre método y sistema en 
Hegel, a la manera de la discusión marxista general del siglo xx. Al respecto, 
véase King (2004). 



La forma estética en Hegel... 119

(a la manera de los estudios etnográfico-políticos de las Notas 
etnológicas),20 son tareas cuya orientación teórico-práctica re-
quiere de un cierto aparato específico de pensamiento, que en 
este caso sería la filosofía dialéctica, en su reconstrucción mate-
rialista. De modo que el estudio de la estética de Hegel se revela 
como relevante para el diseño teórico de un plan emancipatorio 
o revolucionario para el ser humano. 

En Hegel, ser y pensamiento no constituyen dimensiones 
autónomas y separadas, sino un único universo sustancial en 
el que se desarrollan diversos procesos físicos y sociales, que 
son entendidos conceptualmente por las ciencias especiales y 
la filosofía, como estudio general del pensamiento y la cultura 
humanas, o como ciencia de la ciencia. Las tesis dialécticas de 
que no existen oposiciones y definiciones categoriales fijas e 
inamovibles sino que toda categoría lleva el sello de otra, o de 
un movimiento de conversión a otra21 y de que el ser humano 
es una entidad autoproductora de su naturaleza y de su mundo 
colectivo, son relevantes a la fecha, para entender las bases me-
tafísicas, naturales y sociohistóricas del autoconocimiento del 
ser humano como ente libre, y de la posibilidad efectiva de que 
éste configure el mundo exterior para garantizar el desarrollo 
pleno de todos los miembros de una comunidad en un territorio 
concreto. De acuerdo a la dialéctica idealista de Hegel, pero 
igualmente en la materialista de Lukács y Marcuse, por cierto, 
el arte es un producto cultural necesario, y uno, que además, es 
una parte integral y coadyuvante de este proceso de autocono-
cimiento y desarrollo humano. 

20	 Estas notas son relevantes para el tema de la evolución histórica de la 
composición social y de la lucha de clases y el replanteamiento de la condición 
proletaria en términos del capitalismo posfordista. Por lo demás, contienen apun-
tes empíricos sobre la evolución de las formas sociales y la sucesión de estadios 
históricos en un sentido materialista. Véase Krader (1974). 

21	 Por ejemplo, identidad y no-contradicción no son en Hegel principios tras-
cendentales, como en Kant o Popper, sino momentos de desarrollo. 



Fernando Huesca Ramón 120

Referencias 

Altieri Megale, Angelo (2003). Los presocráticos. Puebla, México: 
buap. 

Danto, Arthur (1999). Después del fin del arte. Paidós: Barcelona. 

Hegel, Georg Wilhelm Friedrich (1817). Encyklopädie der philoso-
phischen Wissenschaften. Heidelberg: August Oswald’s Univer-
sitätsbuchhandlung.

___________ [1823] (2003). Vorlesungen über die Philosophie der 
Kunst. Hamburgo: Felix Meiner. 

___________ [1826] (2006). Filosofía del arte o Estética. Madrid: 
Abada Editores. 

___________ [Libelt, 1828/1829] (2004-2005). “Hegels Vorlesung 
über Ästhetik. Einleitung“. H. Schneider (ed.). Jahrbuch für He-
gelforschung 10/11. San Augustín: Academia Verlag. 

___________ (1970). Nürnberger und Heidelberger Schriften. Fránc-
fort del Meno: Suhrkamp. 

___________ (1977). Ästhetik I/II. Stuttgart: Reclam. 

___________ [1827] (1989). Enzyklopädie der philosophischen Wis-
senschaften. Hamburgdo: Felix Meiner.

___________ (2010). Fenomenología del espíritu. Madrid: Abada. 

King, Dennis (2004). Hegel and Contemporary Continental Philoso-
phy. Nueva York: State University of New York Press. 

Krader, Lawrence (1974). The ethnological notebooks of Karl Marx. 
Ámsterdam: Van Gorcum Assen. 

Lukács, Georg (1954). Beiträge zur Geschichte der Ästhetik. Berlín: 
Aufbau Verlag. 

Marchán, Simón (1982). Estética en la cultura moderna. Barcelona: 
Gustavo Gili. 



La forma estética en Hegel... 121

Ortega y Gasset, José (1987). La deshumanización del arte. Madrid: 
Espasa- Calpe. 

Noah Kramer, Samuel (1961). Sumerian Mithology. Filadelfia: Uni-
versidad de Pennsylvania.

Sófocles (2002). Tragedias. Madrid: Gredos. 

Semir, Zeki (junio/Julio 1999). “Art and the Brain”. En Goguen, Jo-
seph A. y Myin, Erik (comps.). Journal of Consciousness Studies, 
Controversies in Science & the Humanities, vol. 6, núms. 6-7, pp. 
76-96. 


