Los margenes, las orillas, los bordes.
Tépicos del Seminario, 29.
Enero-junio 2013, pp. 109-125.

Fronteras naturales/fronteras culturales:
nuevos problemas/nuevas teorias

Silvia Barei
Universidad Nacional de Cordoba

En el complejo mundo que habitamos, de libros, ideas, pala-
bras, maquinas que hablan y escriben, y de entornos naturales
devastados, el conocimiento realmente empieza desde nuestra
perplejidad.

En Figuras de lo pensable, Cornelius Castoriadis sefala lo
que para ¢l constituye una de las cuestiones politicas funda-
mentales del presente: “;Podra sobrevivir la sociedad viéndose
amenazado el tipo antropologico que ha sido consustancial a su
nacimiento y a su desarrollo?”” (1994: 24).

La pregunta, perfilada en el siglo xx, tiene una gran vigencia,
pues desde entonces ya se advertia que vivimos en sociedades
montadas sobre estructuras de violencia permanente, que las
formas de poder no coinciden con la idea que nos hemos formado
del progreso, y que la explotacion y dominacion del hombre se
traduce también en el uso abusivo que hacemos de la naturaleza.

El mundo en el que nos movemos es una dimension cons-
truida, creada en relacion con nuestra comunidad sociocultural
y con nuestro entorno natural mediante interacciones primor-
diales para la vida individual y social. Por eso, como especie,
debemos aceptar nuestra responsabilidad por habernos separado



110 Silvia Barei

de la naturaleza y por haber tramado la radical diferenciacion entre
“ambas culturas”.

Sin embargo, para bien y para mal, desde que el hombre co-
menzod a fabricar herramientas, buscd emanciparse del mundo
natural construyendo un hébitat que le fuera mas favorable. Asi,
cruzo6 fronteras y erigiod otras nuevas.

Al paso de los siglos empezamos a enemistarnos con ese
mundo natural, de modo que hoy es necesario repensar como
nos relacionamos con los ecosistemas.

Todas estas controversias han producido una oleada de pen-
samiento critico y también han abierto un espacio para nuevos
saberes —por lo tanto, de nuevos lenguajes y nuevos bordes ted-
ricos— interesados en encontrar respuestas a nuestros problemas
mas acuciantes y proponer soluciones.

En esta busqueda teorica destacan tres campos en los que la
articulacion naturaleza/cultura se ha vuelto a pensar con reno-
vados animos: la ciencia, la filosofia y el arte, vistos no como
ambitos separados, sino en sus posibilidades de vinculacion
desde un lugar dialogico fecundo para un pensamiento complejo
(Morin, 2004).

Desde este enfoque, los lenguajes filosoficos, de la ciencia y
el arte se hermanan, a través de un esfuerzo teorico como el que
la semiotica de la cultura (Escuela de Tartu) ha emprendido, para
pensarlos de un modo transversal.

La hipotesis central es que tanto los modelos cientificos,
como los filosoficos y los artisticos, producen e incrementan
el conocimiento del mundo y ayudan a construir un modelo de
realidad (Lotman, 1995).

Desde la descripcion del dinamismo de las culturas y hacia
fines de los afios ochenta, Lotman piensa que la cultura puede
ser representada como una estructura que, inmersa en un mundo
externo a ella, atrae ese mundo hacia si y lo expulsa, reelaborado
por su propia lengua.

Este mundo extrasemiotico que una cultura vernacula percibe
como caos, también estad organizado, s6lo que sus leyes son des-



Fronteras naturales/fronteras culturales... 111

conocidas por esta Ultima. Para Lotman, en el momento en que
los textos de esta lengua externa son introducidos en el espacio
de una cultura receptora, sobreviene el quiebre de las fronteras,
el complejo fendmeno de “la traduccion”: la necesidad de decir
al otro y, al mismo tiempo, la imposibilidad de hacerlo. De esa
misma forma hemos actuado con respecto a nuestras “traduccio-
nes/apropiaciones” del mundo del afuera; en este caso, los otros
sujetos, las otras culturas, o los entornos naturales.

Lotman murié en 1993, pero la escuela que ¢l fund6 ha
profundizado sus interrogantes y continuado su senda teorica.
Actualmente, Kalevi Kull, uno de los integrantes de la Escuela
de Tartu, se pregunta qué diferencias hay entre el espacio fisico y
el espacio semidtico, porque cualquier objeto puede ser estudiado
tanto fisica como semioticamente. El mismo Kalevi supone que
en este doble lugar se insertan los estudios de ecologia, cuando
afirma que “Hay una ecologia que ha sido desarrollada como
ciencia natural, de acuerdo con un modelo moderno de la cien-
cia [...] Y hay una ecologia que incluye el sentido y el valor”
(2007: 75).

Esta tltima puede pensarse como una eco-filosofia (Deleuze-
Guattari), una bio-semiotica (Sebeok) o una ecologia semidtica
(NGth; Kull).

Entre las nociones semiosfera y biosfera,! Kull ubica la
ecosfera: concepto semiotico que permite estudiar los proble-
mas ambientales fuera de la oposicion naturaleza/cultura. Y es
aqui donde cobra importancia la nocion de frontera: “A noso-
tros —escribi hace unos afios refiriéndome a los estudiosos del
discurso— no nos compete estudiar los problemas ambientales,

' La cultura, en cuanto totalidad compleja, y los modos de interaccion de los
textos entre si y con los contextos, han sido definidos por Lotman conforme la
categoria teorica de semiosfera (por analogia con el concepto de biosfera introdu-
cido por V.I. Vernadski. (1995: 22). Al igual que en la biosfera (“dispuesta sobre
nuestro planeta, abarca todo el conjunto de la materia viva”), en la semiosfera
domina la idea de conjunto y transformacion, y se entiende como un espacio
semiodtico fuera del cual la semiosis es imposible.



112 Silvia Barei

sino el modo en que los modelos culturales interpretan (traducen/
confrontan) el mundo natural” (Barei, 2012).

Si me cito es porque, de algiin modo, estas reflexiones son
una continuacion de ese trabajo cuyos primeros esbozos me con-
dujeron a pensar la posibilidad de articulacion entre naturaleza
y cultura en clave semidtica.

El nuevo campo que a partir de la década de 1980 comenzo
a llamarse biosemiotica no se desarrolla desde la semiologia
saussureana, sino mas bien desde la semiotica de Charles San-
ders Peirce, quien expuso la idea de que todo el universo “esta
impregnado de signos”.

Por esos afios surgio el trabajo de Thomas Sebeok y de la Es-
cuela de Tartu. Primero Jacob von Uexkiill y luego Kalevi Kull,
elaboraron la idea de que cualquier entorno bioldgico o cultural
esta compuesto de signos, de cuya articulacion y significado
depende la supervivencia de las especies.

Von Uexkiill es quien piensa que la Imwelt (mundo interior)
de un organismo esta adaptada para interpretar la Umwelt
(mundo-ambiente) de una manera especifica y, por lo tanto,
genera relaciones complejas entre ellos. De cierto modo, po-
demos decir que nuestro organismo, particularmente nuestro
cerebro, esta adaptado o condicionado culturalmente para
establecer relaciones y efectuar interpretaciones, interviniendo
todo el tiempo de una manera creativa —mas que mecanica—
en la definicion de su esfera ambiental. Como sefiala Agambem
a proposito del concepto de Umwelt:

No existe un bosque en cuanto ambiente objetivamente determinado;
existe un-bosque-para-la guardia-forestal, un bosque para-el-cazador,
un bosque para-el-botdnico, un bosque para-el lefiador y en fin, un
bosque de fabula en el que se pierde Caperucita Roja (2002: 47).

Si un animal identifica a un objeto que se mueve, como su
amenaza o como su presa, de esta interpretacion dependera su
supervivencia: serd un cazador o serd un cazado. Asimismo, si
un nativo percibe a un extranjero como su amigo 0 COmo su ene-



Fronteras naturales/fronteras culturales... 113

migo, de esta interpretacion dependeran las posibles relaciones
interculturales e intersubjetivas (culturas en conflicto/culturas
empaticas). Pero asi como hay leyes del comportamiento y del
lenguaje que estan internalizadas bioldgica y culturalmente y
permanecen supeditadas al hacer de los sujetos, hay también
nuevos acontecimientos que producen nuevas estructuras. Por
tal razon, es posible decir que estos acontecimientos cons-
tituyen una “reinterpretacion” de los sistemas modelizantes
primarios, una ‘“colision de signos” y, en consecuencia, una
renovacion estructural.

En este sentido, tanto la Umwelt como el contexto cultural
determinan los limites de la comprension de lo que se percibe
del afuera. El animal podria también comportarse de una ma-
nera impredecible —digamos, por ejemplo, que podria intentar
aparearse con otro espécimen y provocar un cambio genético; el
sujeto que una comunidad ha catalogado como enemigo podria
convertirse en una conquista amorosa y transformar las leyes
culturales (normas predecibles —una prohibicion— y normas
nuevas —convertidas en aceptacion).

Los especialistas en biosemidtica supusieron, discutiendo el
trabajo de la semiotica de la cultura, que el lenguaje humano no
es el primer sistema modelizante a través del cual conocemos el
mundo (si bien es el sistema humano por excelencia), sino que
es el organismo, el cuerpo, los sentidos la constitucion psicobio-
logica, lo que en primera instancia percibe el mundo del afuera
—dato crucial para la supervivencia de cualquier animal, desde
un protozoo a un primate, incluido el ser humano. Justamente
en relacion con lo humano, cito a Sebeok:

solo los hominidos poseen dos repertorios de signos que se sostienen
mutuamente, el no verbal o zoosemiotico y otro, sobreimpreso, el
verbal o antroposemiotico. Este ultimo es el que los investigadores
rusos llaman primario, pero que en verdad es filogenéticamente
tanto como ontogenéticamente secundario con respecto al no verbal
(2001: 145).



114 Silvia Barei

Por su parte, la ecosemiotica considera que los modelos de
la semiodtica de la cultura pueden ser aplicados al estudio de los
sistemas biologicos, ya que las culturas definen su propio entorno
o esfera ambiental (Kull, 1998: 26).

Estos tedricos estan desarrollando un campo interdisciplina-
rio en el que la semidtica clasica se cruza —hace frontera— con
las ciencias de la vida para ocuparse de las “situaciones univer-
sales de comunicacion que competen a todas las formas de vida”
(Pain, 2002: 755). Es decir, se analiza la vida en el marco de una
semiodtica y una retorica que hacen de lo bioldgico y lo cultural
su punto de encuentro y su zona de conflictos.

(Entre) fronteras naturales/culturales

Para evitar la dicotomia implicita en este subtitulo, pensamos un
“entre” o un tercer lugar, un “entre” espacio semiotico/espacio
no semiotico. En la distincion entre un adentro y un afuera, hay
un tercer elemento: la frontera.

(Qué¢ es el afuera o el espacio extrasemiotico? Podriamos
decir con Bajtin que es “el otro”, lo “ajeno”, el mundo exterior
respecto a una semiosfera; “el reino de los elementos caodticos,
desordenados”, sefiala Lotman (1995: 27). Podria pensarse tam-
bién que en realidad es un espacio “otro” donde se codifican
de modo diferente el mundo y los textos. Por lo tanto, lo que
importa no es so6lo la existencia de uno y otro espacio, de un
adentro y un afuera, sino el “hecho mismo de la presencia de
una frontera” (1995: 29), es decir, de una zona sometida a leyes
de intercambio y traduccion.

Las fronteras marcan siempre una tension reciproca entre el
adentro y el afuera. Por ello Lotman tiene clara conciencia de que

Tanto la historia de la autodefinicion cultural, la nominacion y el
trazado de las fronteras del sujeto de la comunicacioén, como el pro-
ceso de construccion de su contraparte —del ‘otro—, son uno de
los problemas fundamentales de la semiotica de la cultura (1995: 74).



Fronteras naturales/fronteras culturales... 115

La frontera no es —como se piensa usualmente— una zona
de exclusiones donde se filtra o limita la penetracion de lo ex-
terno, ni es tampoco una especie de “tierra de nadie”, sino un
umbral en que se negocian procesos de integracion, un lugar
“bilingiie” que promueve adaptaciones, reelaboraciones y tra-
ducciones que reterritorializa un colectivo muy complejo.

(Qué es esto otro? Seria factible hablar de “otro” cultural,
que varia segun el tiempo y las sociedades (mujeres, esclavos,
indios, gauchos, negros, gays y lesbianas, drogadictos, locos,
travestis, exiliados politicos, etc.). En muchos momentos de
nuestra historia, las mujeres, los negros y los aborigenes fueron
discriminados por su pertenencia a un mundo que se consideraba
un “afuera cultural”, incluso inferior, y por sus contactos con lo
natural: la tierra, la sangre, los animales, lo indomesticable,
la ferocidad, etc.

Hay también un “otro” natural semiotizado negativa o positi-
vamente desde parametros culturales (los animales, las plantas,
los espacios intersticiales o tenebrosos, los bosques, los lagos,
las cavernas, el espacio interior o exterior al planeta tierra, etc.).

Si pensamos, por ejemplo, en algunos textos culturales como
el mito, el folklore, la narracion oral, ciertas fiestas populares,
podemos advertir de qué manera el hombre resolvio desde el
fondo mas oscuro de los tiempos este conflicto. En muchas mi-
tologias hay figuras que articulan esta relacion. Hadas, gnomos,
triksters, faunos, ninfas, sirenas, monstruos de diversa indole,
arboles y plantas con forma humana, los cuales constituyen una
frontera semiodtica que trueca el reino de lo natural en un mundo
significante y significado.

Del mismo modo, podemos ejemplificar con textos de la cul-
tura contemporanea en que lo humano, en su naturaleza biologi-
ca, esta sometido a fuertes intervenciones modelizantes —tanto
de caracter natural como artificial— que se explican ya sea por
su concrecion cientifica como por su eficacia estético-existencial.
Lo “mas que humano” (para decirlo con palabras de Nietzche),
o lo post-humano (Santaella, 2004) se ha hecho una realidad:



116 Silvia Barei

intervenciones genéticas, implantes bidnicos, robots, cirugias,
cyborgs, y los cuerpos “interfaceados” en el arte, muestran vi-
siones ya sea confortables o apocalipticas de nuevas formas de
subjetividad, de esteticidad y de socialidad.

Podriamos decir que se ha producido un nuevo relato que
sustituye al mito de la génesis biblica por el de la intervencion
faustica del hombre en su propia naturaleza. Estas nuevas prac-
ticas sobre el mundo bioldgico imponen:

[...] rupturas asignificantes —de denotacion, de connotacion y de
significacion— a partir de las cuales un cierto nimero de eslabones
semidticos [...] son el centro de una proto-subjetividad [...] adyacente
a las pulsiones instintivas y a un imaginario corporizado (Guattari,
1996: 56-57).

Indudablemente, estas figuras casi contrapuestas (lo animal/
lo maquinico/lo humano) son generadoras de semiosis, y la fas-
cinacion que ejercen sobre nosotros desde tiempos inmemoriales
muestra en varios aspectos la manera en que se han asociado/
disociado el mundo de la cultura y el de la naturaleza.

Esta claro que es en el campo de la cultura donde se halla la
clave para hablar de semiosis: la interpretacion de los signos,
la capacidad humana de darle significado al mundo y, a través de
este significado, de ideologizarlo; en una palabra, de entenderlo
en términos politicos.

Es insoslayable que el primer universo de la semiosis radica
en el mundo natural, en lo que Bajtin llamaba “lo dado” (1989),
que no es algo inerte sino que también puede elaborar interpre-
taciones.

Los animales y las plantas son capaces de entender determi-
nados signos. Sabemos que si a una planta se le acerca fuego
se retrae. ;Seria posible entonces, estudiar como parte de las
semioticas del miedo (Lotman, 2008) este comportamiento?

Sabemos que si a un gato le acariciamos la cabeza comenzara
a ronronear. ;Por qué no estudiar como parte de la semiotica de
la afectividad este comportamiento? (Rosa, 2000).



Fronteras naturales/fronteras culturales... 117

La mayoria cree que al menos una vez algin animal domés-
tico lo ha “convencido” de ejecutar determinada accion, como
abrir la puerta. En consecuencia, ;por qué no estudiar estas ac-
ciones como parte de las formas retoricas de la argumentacion?

Sin embargo, y a pesar de que anteriormente sefialamos la
posibilidad del mundo natural de interpretar signos y mas aun,
de transformarlos, no puede hacerse una traslacion directa al
mundo de la cultura. La distancia entre el miedo, la afectividad,
los modos de argumentacion de animales y plantas con respecto
a lo humano, se explican por la “distancia genética” —frontera
que aun no terminamos de dilucidar— que nacié hace seis
millones de afios entre simios antropomorfos y homo erectus,
luego homo habilis, homo ergaster y finalmente, homo sapiens:
“Eramos negros, longilineos, con la cabeza redonda. Respecto
de los otros hominidos de la época teniamos el aspecto de
jovencitos crecidos un poco rapido. Pero éramos despiertos,
organizados y quiza crueles” —relata el antropdlogo italiano
Franco Capone (2010).

Luego vinieron la palabra, los rituales y la religion, complejos
textos culturales que harian sentirnos superiores a otros seres
de la naturaleza y, por encima de todo, diferentes. En realidad,
la diferencia fundamental radica en lo que que el investigador
italiano llama “despiertos™: comenzamos a tener un comporta-
miento creativo, diferente. A decir de Lotman, “cuando aparecid
el hombre, debe haber parecido un animal loco, y yo supongo
que ésta es la razon por la que esta criatura débil pudo sobrevivir
y matar animales mucho més grandes. Ellos no eran capaces de
predecir su comportamiento” (cit. por Kull, 1999: 124).

Se sabe que nuestro cerebro es mucho mas complejo que el
de otras especies, de alli se explica también las operaciones mas
complicadas que cuando el hombre se define como especie puede
realizar, comenzando por la posibilidad del lenguaje articulado
que engendra nuevos sistemas de relaciones con el entorno. Las
otras dos funciones centrales de nuestro cerebro son la consti-
tucion de la memoria y, basada en ella, la capacidad de creacion



118 Silvia Barei

(nuevas ideas, objetos, teorias, imaginarios) que hace que perma-
nentemente cambien los lenguajes de nuestra cultura y cambie
ademads la forma en que nos percibimos a nosotros mismos en
relacion con un “otro” (sujeto, maquina, naturaleza).

Los lenguajes de la cultura no sélo “hablan” sino se trans-
forman, ya sea porque caen en desuso, porque se modifican sus
usos culturales, o porque son susceptibles de ser interpretados de
manera distinta. También los lenguajes de la naturaleza cambian.
De algtin modo se vuelven obsoletos cuando ya no son necesa-
rios para la supervivencia. Podriamos mencionar innumerables
ejemplos de esto. Pero no cambian segun el mecanismo cultural
de las nuevas legibilidades, sino segtin el mecanismo biologico de
los nuevos desafios del entorno.

Imaginarios corporizados

Suele pensarse que las fronteras son un lugar de diferencias y
exclusiones. Hemos dicho que es posible suponerlas también, al
modo lotmaniano, como zonas de transito, traduccion e inter-
cambio de informacion. Como “entre” o como orilla en la que
se semiotiza y se traduce al lenguaje de la propia cultura aquello
que viene de un afuera (ya sea cultural o natural).

Si orilla tiene un pasado etimoldgico comun con orden, tal
como sefialan Imboden y Filinich en la presentacion de este
volumen, hay aqui un nuevo orden o mas bien un orden “otro”
que se abre paso transformando la informacion y, debido a ello,
también modifican los textos de las culturas.

Nuestra pregunta mas importante en este dominio puede
formularse asi: jcual es la relacion entre experiencias culturales,
organizacion bioldgica y manifestaciones del lenguaje?

En el caso de los humanos, hay siempre y desde antes del
nacimiento un primer didlogo de los cuerpos con el entorno. Los
bioretoricos se ocupan fundamentalmente del cuerpo humano,
entendiendo, por ejemplo, que “los significados corporales se
construyen segtin una logica metaforica [...] ya que lo no verbal



Fronteras naturales/fronteras culturales... 119

irrumpe continuamente a través de las sinuosas olas del lengua-
je” (Flekenstein, 2006: 772).

Me parece conveniente ofrecer aqui un simple ejemplo to-
mado de una nota periodistica. El titular senala lo siguiente:
“Piden hasta 10 afios de prision para los miembros de la banda
de los disfraces” (La Voz del Interior, Cérdoba, 2 de noviembre
de 2011). Cabe preguntarse: jen qué consisten los disfraces de
una banda delictiva? En dos tipos de disfraces: unos remitian a
la cultura (los ladrones se disfrazaban de bomberos o de oficiales
para entrar a las casa), y otros a la naturaleza (se disfrazaban de
animales para asustar a la gente y también para robar).

(Signos del cuerpo o el cuerpo como signo? Signos culturales
que corporizan imaginarios diferentes: convencen por la vio-
lencia o persuaden por la informacion equivoca. Es notable que
incluso los apodos de los miembros de la banda aluden a esta
conexion que hace todo el tiempo la cultura de la vida cotidiana
y mas especificamente del orden de lo popular, a sobrenombres
vinculados con el mundo animal: dos de ellos se mencionan
como la Perra Arias 'y el Raton Gallardo.

En el ejemplo expuesto, la nocion retorica clave es la mi-
mesis; en los cuerpos disfrazados se lee una narrativa dis-
puesta para simular una realidad otra. El ardid para delinquir
se presenta como la construccion de un orden retorico que
pone el acento en la semejanza y la repeticion de gestos tanto
culturales como naturales. Ahora estamos usando categorias
retoricas para explicar un comportamiento social, cuya base
es el principio de analogia.

Tal como dice Pain: “At the heart of both semiotics and rheto-
ric is the notion of resemblance. How close is the sign to the
referent (original) and how much does the argument resemble
the probable in experience or in authority, or indeed in Nature”
(2009: 504). Desde que el hombre es hombre, es decir, desde
que una clase de hominidos se bajé de los arboles y comenzo a
caminar de manera erguida, la mimesis y su otra forma retorica
mas compleja, el camuflaje, le sirvido como estrategia de super-



120 Silvia Barei

vivencia. Tal vez lo copi6 primero de algiin otro animal, y luego
lo perfecciond mediante su desarrollo cognitivo.

La mimesis, lo que Gabriel Tarde llama “las leyes de la imi-
tacion”, constituye para animales y humanos un modo de definir
su hacer en relacion con su entorno, sea éste natural o social:

The social being, in the degree that is social, is essencially imitative,
and the imitation plays a role in society analogous to that of heredity
in organic life or of that of vibration among inorganic bodies (s/f.:11).

Si prestaramos atencion a este modo de funcionamiento de la
mimesis como estrategia cultural, rapidamente encontrariamos
diversos textos culturales para ilustrar estos usos.

Otras noticias periodisticas no s6lo dan cuenta de una es-
trategia que el mundo de la cultura tomo de la naturaleza, sino
de un estado de nuestra cultura: “Ladron se disfrazé de madre”
(La Voz del Interior, 12/07/2012); “Se disfrazé de médico para
robar en una gomeria” (La Voz del Interior, 12/07/2012); “Eran
delincuentes comunes los que llevaban uniforme policial”
(Clarin, 2/08/2012); “El camuflaje los denuncié” (Revista Viva,
10/06/2012).

Claro esta que ya Aristoteles habia advertido que las leyes
de la imitacion son propias del comportamiento humano y, por
lo tanto, de sus invenciones imaginarias; desde entonces esta
categoria de profusa tradicion se discutié ampliamente a lo largo
de los siglos hasta encontrar su formula inversa: “No es el arte el
que imita la naturaleza, sino que ésta imita las formas del arte”
(Oscar Wilde). Aunque cualquiera de las dos posiciones puede
ser defendida, por ahora no me detendré en ellas —ya que las
formas miméticas y de camuflaje requieren una investigacion
de mayor alcance—, sino en los lugares en los que naturaleza y
cultura se traducen.

Este lugar que hace las veces de bisagra se encuentra expues-
to en otros textos de la cultura: el mito, la literatura, el cine, la
historieta y los videojuegos, por citar solo algunos. Si la figura
del ladron mostrada en las noticias se puede considerar como



Fronteras naturales/fronteras culturales... 121

liminar y antiheroica, y si recibe una sancion social negativa,
esto no solo se debe a la accion punible, sino porque el recurso
a tretas del mundo natural/animal es considerado inferior a lo
humano. El mito heroico permite reflexionar sobre la pervivencia
de ciertas retoricas y la transformacion de la figura del héroe
representado en la literatura actual, a la vez que su aparicion en
otros textos de la cultura en donde los héroes, pensados desde
la técnica (robots, cyborg, figuras de lo posthumano), apuestan a
una construccion apocaliptica de un futuro en el que el hombre
ha destruido la naturaleza, al propio planeta y ha devenido un
sujeto moldeado por intervenciones tecnologicas.

Un ejemplo de innegable actualidad estd expuesto en la
pelicula Batman, el caballero de la noche asciende, que juega
justamente en ese limite en que lo humano, maquina, héroe y
antihéroe se conjuntan. Ni los humanos son humanos en un sen-
tido clasico, ni los héroes/antihéroes lo son en el sentido mitico
positivo/negativo.

Entonces el vinculo humano-natural-construido —como
aspectos modelizantes— es central en el texto filmico; cuerpos
intervenidos por la técnica, submundos y ciudades en altura:
alguien en las alcantarillas, otros seres que vuelan.

La figura de la antitesis se deconstruye, ya que las modeli-
zaciones de lo “escondido” desarticulan el afuera/adentro y el
arriba/abajo, y desarrollan en el texto la idea de como el sujeto
esta “envuelto” por el espacio (Umwelt), pero no en un sentido
pasivo sino que produce en ¢l, historias de distinta indole.

Hay una relacion dindmica entre sujeto-espacio-narracion.
Adentro y abajo parecen no lugares, es decir, lugares en los que
no ocurre nada, pero en realidad son “lugares dentro de lugares”,
o mas bien formas de habitar, concretas y abstractas a la vez.
Concretas: tanto el submundo de los excluidos por violencias
sociales como el de los ricos autoexcluidos por rechazo a la
“realidad”. Abstractas: porque crean relatos, definen historias
colectivas desde un /ocus individual que se arma con la retdrica
del Apocalipsis y la violencia: no hay naturaleza, no hay tejido



122 Silvia Barei

social, no hay sentido. El didlogo de los cuerpos con el entorno
no hace mas que reafirmar el lugar del desplazado, del criminal,
del héroe individualista o ausente.

Podemos entender entonces que no so6lo el campo del saber
complejo, sino el arte en general, el cine, los videojuegos, las
series televisivas y también la literatura, han ocupado el lugar
para pensar la articulacion cultura—naturaleza incorporando en
su posibilidad de “desorden creativo” aquellas figuras que el
“orden de la cultura™ ha expulsado de sus sistemas.

Acaso estan elaborando una reflexion en clave ético-politica
que nos permita proponer, mas alla del criterio que calcula ré-
ditos y beneficios, un proceso de enriquecimiento para nuestras
comunidades donde el futuro de la investigacion fundamental y
del arte puedan volver a conectar territorios existenciales —tanto
culturales como naturales— y puedan ser tomados en cuenta por
las l6gicas multivalentes de una ecologia compleja.

En ocasion de una visita del filosofo Giacomo Marramao a la
Universidad de Cordoba, le escuchamos decir:

Cuando yo hablé con el bidlogo Stephen Jay Gould —el principal
investigador post darwiniano del siglo pasado, fallecido a los 61
anos, en 2002— le pregunté cuales eran las principales diferencias
entre la perspectiva de Darwin y la suya, a lo que me contesto: la
de Darwin es una perspectiva mas o menos lineal: hay algunas
premisas y luego evolucion. Hay, por ejemplo, los primates, y luego
evolucidn; en cambio en la mia, en mi visidon, hay un elemento de
contingencia.

Es decir, si nosotros plantearamos en un mapa todas las
precondiciones necesarias para volver al momento primigenio

2 Desde el punto de vista tipologico, sostenemos que en las culturas prevale-

cen o se superponen cuatro ordenes retoricos: el mitoldgico, el artistico, el cien-
tifico y el orden de la cotidianeidad, los cuales por su modo de funcionamiento,
constituyen una dimension fundamental de la cultura con su universo propio y
sus modos particulares de expresar las subjetividades colectivas (Barei-Molina,
2008).



Fronteras naturales/fronteras culturales... 123

de la historia del homo sapiens, no lograriamos el resultado es-
perado. Esto es: si reprodujéramos un millon de veces el mismo
mapa, con todas las precondiciones relevadas, la convergencia
puntual no se produciria nuevamente, pues hay un aconteci-
miento contingente que siempre escapa a la planificacion.

La historia estructura, pero al mismo tiempo demanda
que haya un acontecimiento, un algo inesperado. “Por eso la
historia esta tan estrechamente vinculada a nosotros mismos,
a nuestra capacidad de ser entera, profundamente sujetos”
(2012: 45).

Referencias

AGAMBEM, Giorgio (2002). Lo abierto, el hombre y el animal. Buenos
Aires, Adriana Hidalgo.

BasTin, Mijail (1989). Estética de la creacion verbal. México: Siglo xxi.
BarEl, Silvia (2012). Culturas en conflicto. Cérdoba: Ferreyra.

___________ Y MOLINA AHUMADA, Pablo (2008). Pensar la cultura
1. Perspectivas retoricas. Cordoba: Ferreya/UNC.

__________ y ARAN, Pampa (2006). Texto/Memoria/ Cultura. El
pensamiento de luri Lotman. Cérdoba: El Espejo.

___________ y PErez, E. (comp..) (2007). El orden del mundo y
las formas de la metafora. Cordoba: UNC [col. “Lecturas del
mundo”].

CaPoNE, Franco (autum 2010). “Antenati in galleria”, en Preistoria. Le
origini dell’'uomo”. Revista Focus Extra, nim. 47. Italia: Gruner/
Mondadori.

Castoriapis, Cornelius (1999). Figuras de lo pensable. Valencia:
Fronesis.

FLECKENSTEIN, Kristie (2006). “Bodysigns: a Biorhetoric for change”.
En Vandenberg, Peter (ed.). Relatios, Locatios, Positions. Compo-
sition Theory for Writing Teachers. Urbana/NCTE.



124 Silvia Barei

GuatTARl, Felix (1996). Las tres ecologias. Valencia: Pre-textos.

Kutt, Kalevi (1998). “Semiotic ecology: different natures in the
semiosphere”, en Sign System Studies, 26:344-371. Estonia: Uni-
versity of Tartu.

___________ (1999). “Toward biosemiotics with Yuri Lotman”, en
Semiotics, nam. 127-1/4. Estonia: University of Tartu.

___________ (2007). “Semiosfera y ecologia dual: paradojas de la
comunicacion”. En MacHADO, Irene (comp.). Semiotica da cultura
e semiosfera. Brasil: FAPESP.

___________ (2001). “Towards biosemiotics with Yuri Lotman”, en
Semiotica 127-1/4, pp. 115-131.

LotMman, Turi (1995). La semiosfera 1. Valencia: Fronesis.

(2000). La semiosfera I11. Valencia: Fronesis.

(2001). The universe of mind. 1B Tauris and Co. New

___________ (octubre 2008). “La semiética del miedo”, en Revista
de Occidente, num. 329. Madrid: Fundacion Ortega y Gasset.

LotMman, Mihail (2008). “Umwelt and semiosphere”, en Revista Sygn
Sistem Studies. Estonia: Tartu.

Maran, Timo (2007). “Towards an integrated methodology of ecose-
miotics. the concept of nature-text”, en Sign System Studies, num.
29.1. Estonia: University of Tartu.

MARRAMAO, Giacomo (2012). Conferencia Inaugural. II Congreso In-
ternacional de Ecolenguas. UNC/Facultad de lenguas. [CDRom].

MATURANA ¥ VARELA (2007). Arbol del conocimiento. Barcelona:
Lumen.

Morin, Edgar (2004). Introduccion al pensamiento complejo. Barce-
lona: Gedisa.

___________ (2009). El método. La humanidad de la humanidad.
Madrid: Catedra.



Fronteras naturales/fronteras culturales... 125
NotH, Winfried (2001). “Ecosemiotics and semiotics of nature”, en
Sign System Studies, 29(1). Estonia: University of Tartu.

Pain, Stephen (2002). “Biorhetorics: an introduction to applied rhe-
toric”, en Revista Sign Systems Studies, vol. 30-2. Estonia: Uni-
versity of Tartu.

PErc, Jerzy (2002). “¢En qué medida la semidtica es puente de unioén
entre la naturaleza y la cultura?”’, en MAESTRO, J. (comp.). Nuevas
perspectivas en semiologia literaria. Madrid: Arco.

Rosa, Nicolas (2006). Relatos criticos. Cosas, animales, discursos.
Buenos Aires: Arcos.

SEBEOK, Thomas (2001). Signs: an introduction to semiotics. Toronto:
University of Toronto Press.

TarDE, Gabriel (1903). The Laws of Imitation. Traduccion de E.C.
Parsons con introduction de F. Giddings. New York: Henry Holt
and Co.

THAGARD, Paul (2010). La mente. Introduccion a las ciencias cogniti-
vas. Madrid: Katz.

voN UESKULL, J; (2010). 4 foray into the worlds of animals and humans.
Minnesota/London: University of Minnesota.



