Los margenes, las orillas, los bordes.
Tépicos del Seminario, 29.
Enero-junio 2013, pp. 73-107.

Entre el limite y el umbral.
El borde en el motivo cristiano temprano de la hemorroisa!

Emma Sidgwick
Universidad de Lovaina

Traduccion de César Gonzalez Ochoa

I. El borde en las leyendas sobre la hemorroisa
y una imagen de Cristo

En su Historia Ecclesiastica, 7, 18 (ca. 325 e. c.),> Eusebio de
Cesarea hace un relato historico acerca de una estatua que

! Este articulo es parte del proyecto de investigacion The Haemorrhaging

Woman (Mark 5:24—34parr). An Iconological Research into the Meaning of the
Bleeding Woman in Medieval Art. Also a Contribution to the Blood and Touch-
ing Taboo before the Era of Modernity —realizado gracias a una beca de investi-
gacion de la Universidad Catoélica de Lovaina (2008-2012) y supervisado
por la doctora Barbara Baert. Véase también nuestra contribucion: “An issue
of blood. The healing of the woman with the Haemorrhage (Mark 5:24B-34,
Luke 8:42B-48, Matthew 9:19-22) in early medieval visual culture”, in Blood,
Sweat and Tears. The Changing Concepts of Physiology from Antiquity into
Early Modern Europe (“Intersections. Interdisciplinary Studies in Early
Modern Culture”, 25), ed. M. Horstmanshoff (Leiden: Brill, 2012), pp. 307-
338; “Touching the Hem. The Thread between Garment and Blood in the
Story of the Woman with the Hemorrhage (Mark 5:24b-34parr)”, in Textile.
Journal of Cloth and Culture 9, 3 (2011), pp. 308-359, reimpreso en Das Kleid
der Bilder (Textile Studies, 4), ed. Marius Rimmele y David Ganz, Konstanz-
Ziirich, 2012, pp. 159-182.

2 Eusebius of Caesarea, Historia Ecclesiastica, 7, 18 (Migne PG 20, 679-
680). Traduccion: Eusebius, Lake, Kirsopp (trad.), y Oulton, J. E. L. (trad.), The



74 Emma Sidgwick

representa a un hombre que extiende su brazo derecho hacia
una mujer arrodillada que, a su vez, estira una mano hacia €l en un
gesto de stplica. De acuerdo con los cristianos que vivian en
Paneas (también conocida como Cesarea de Filipo),> —afirma
Eusebio— esta estatua erigida enfrente de una casa privada
habia sido encargada por la misma mujer con flujo de sangre
o la “hemorroisa” en agradecimiento por su cura de hemorra-
gia uterina cronica mediante el milagroso poder curativo que
proviene de Cristo, segin queda registrado en los Evangelios
sinopticos:*

Puesto que he mencionado esta ciudad, no deberia omitir una histo-
ria que debe ser recordada también por quienes nos siguen. La mujer
con hemorragia que fue curada por nuestro Salvador, proviene de
aqui, como indican los santos Evangelios. Su casa ha sido sefialada
en la ciudad, y todavia se encuentran alli vestigios asombrosos del
beneficio traido por el Salvador. Sobre una alta piedra a la entrada
de su casa estaba una estatua de bronce de una mujer con la rodilla
doblada, con sus manos extendidas como un suplicante. Opuesta
a ésta habia otra del mismo material, una figura de un hombre de
pie vestido con un bello manto doble y que alcanzaba a la mujer
con su mano. Cerca de sus pies en el monumento crecia una hier-
ba exdtica que subia hasta el borde del doble manto de bronce y
servia como un antidoto contra enfermedades de toda clase. Esta
estatua, decian, recordaba los rasgos de Jesus y todavia existia en
mi propio tiempo: la vi con mis propios ojos cuando estuve en la
ciudad. No es sorprendente que estos gentiles, que tiempo atras

Ecclesiastical History (Londres: Heinemann, 1964-1965); Maier, Paul L. (trad.),
Eusebius. The Church History. A New Translation with Commentary (Grand
Rapids: Kregel, 1998), pp. 264-266. Ver también Von Dobschiitz, Ernst, Chris-
tusbilder. Untersuchungen zur Christlichen Legende (Leipzig: Hinrichs, 1899);
Barasch, Moshe, ‘Eusebius’, in: Icon. Studies in the History of an Idea (New York
University Press, 1994).

3 Kuryluk, Ewa, “From the Haemorrhoissa to Berenice”, in Veronica and Her
Cloth. History, Symbolism and Structure of a ‘True’ Image (Oxford: Blackwell,
1991): “Bajo el reinado de Tiberio la ciudad fue extendida por el tetrarca Filipo
y llamada Caesarea Philippi”, p. 94.

4 Von Dobschiitz, Christusbilder, p. 198.



Entre el limite y el umbral... 75

fueron beneficiados por nuestro Salvador, hubieran hecho tales
cosas, puesto que he examinado hechos semejantes también de sus
apostoles —Pedro y Pablo— y de hecho de Cristo mismo preser-
vados en pinturas coloridas. Y ello era de esperarse, puesto que los
antiguos gentiles por costumbre las honraban como salvadores en

€sa manera sin I'G)SGI'VEIS.5

De hecho, la estatua en cuestion bien podria haber sido
una antigua estela votiva que mostraba un dios sanador y un
suplicante en actitud de admiracion, posiblemente Asclepio
y su hija Panacea® o un equivalente fenicio-sirio; o tal vez
represente a Tito y Berenice,” media hermana de Herodes
Agrippa 11; o posiblemente es un antiguo grupo escultérico
que representa al emperador como Restitutor Provincae ante
una personificacion de una provincia arrodillada.® Sea lo que
fuera, este relato local es, en efecto, una “cristianizacion” de
un grupo escultérico pagano de la cronica temprana —am-
pliamente leida— de Eusebio sobre la historia de la Iglesia, y
muchas otras fuentes hasta el siglo vi atestiguan igualmente
la existencia en Paneas de estas esculturas en bronce de la
hemorroisa y Cristo.

En la resultante marafia de leyendas y textos apocrifos, cada
uno con sus propias variaciones, un elemento particular, apa-
rentemente un detalle menor, emerge como central: la hierba
o planta que toca el borde del manto de Cristo y, dependiendo
de la version especifica de la leyenda, recibe poderes curativos

5 Texto griego original en Von Dobschiitz, Christusbilder, p. 252*, 4. a.

¢ Véase, Eisler, Robert, “La prétendue statue de Jésus et de ’'Hémorroisse a
Panéas”, in Revue Archéologique, cinquieme série, Tomo xxxi1 (enero-junio 1930):
“Me parece cierto que el grupo representa a Asklepios cumpliendo la stiplica
de su hija Panakeia y haciéndole encontrar la planta que cura todos los males”,
p- 27.

7 Wilson, John Francis, Caesarea Philippi. Banias: The Lost City of Pan
(Nueva York: I.B. Tauris & Co Ltd), 2004, p. 91.

8 Wolf, Gerhard, “Vera icon und verae icones”, in Schleier und Spiegel.
Traditionen des Christusbildes und die Bildkonzepte der Renaissance (Munich:
Wilhelm Fink, 2002), p. 81.



76 Emma Sidgwick

al hacer contacto con aquél. Esta ultima lectura se encuentra,
por ejemplo, en las interpretaciones de Sozomen y Rufinus de
la descripcion de Eusebio: una hierba que crece naturalmente
en la base del grupo escultorico obtiene un milagroso poder
curativo —curar la ceguera de nacimiento, la tuberculosis, y
especialmente a mujeres con flujo de sangre uterino— cuando
llega al borde de la prenda de Cristo.” Este detalle amplifica el
milagro biblico de la curacion de la hemorroisa, y, en un muy
posterior relato de Nicephorus Callistus, la hierba realmente
se convierte en un sustituto de la estatua de Cristo,'° porque
habia capturado el milagroso poder curativo (dynamis) del bor-
de."" Ahora bien, si se quiere, el milagroso poder curativo que
emana de Jests no fue simplemente capturado, sino realmente
transformado o reificado en la hierba.'? Pero la hierba que
toca el borde del manto de Cristo no simplemente capturd la
dynamis que emana de Jesus, sino que también fue considerada
como una prueba fisica de la voluntad de Dios de que la mujer

®  Von Dobschiitz, Christusbilder, p. 201. Estas fuentes son, precisamente:
Sozomen, Historia Ecclesiastica, 5,21 (ca. 450 e. c.) (Migne PG 67, 1279-1282).
Texto original en von Dobschiitz, Christusbilder, p. 259%; Rufinus, Historia
Ecclesiastica (traduccion de la Historia Ecclesiastica de Eusebio, ca. 402-403
e. c.), 7, 14 (Migne PL 21). Texto original en von Dobschiitz, Christusbilder,
p. 256*. Ver también Kitzinger, Ernst, “The Cult of Images in the Age before
Iconoclasm”, in Dumbarton Oaks Papers, vol. 8 (1954), pp. 83-150: “Tal creen-
cia (en los poderes magicos de las imagenes cristianas), esta expresada con
sorprendente ingenuidad en la muy libre traduccion de Rufinus del relato de
Eusebio sobre el grupo de bronce en Paneas. Rufinus interpreta la descripcion
un tanto ambigua de Eusebio acerca de una extrafa planta de un gran poder
curativo que crece a los pies de la figura de Cristo y toca el borde de su prenda
como una hierba real que deriva su milagroso poder de su contacto con la
imagen del Salvador”, p. 94.

10 Von Dobschiitz, Christusbilder, p. 201, nota 2: Nicephorus Callistus,
Ecclesiasticae Historiae, 6, 15 (siglo x1v) (Migne PG, 145). Texto original en
von Dobschiitz, Christusbilder, p. 272%*, 39 a.

" Fabre, Pierre-Antoine, “L’image possible. La femme qui perdait son sang a
Panéas, et que Jésus miraculeusement guérit, dans le discours de I'image chré-
tienne”, en The Woman with the Blood Flow (Mark 5:24-34). Narrative, Iconic
and Anthropological Spaces (en prensa), ed. Barbara Baert, p. 17.

12 Wilson, Caesarea Philippi, p. 91.



Entre el limite y el umbral... 77

debia ser curada y que el grupo escultorico debia erigirse.!
La leyenda, en otras palabras, fue reinterpretada desde una
perspectiva iconofilica.

En cualquier caso, esta madeja de leyendas y otros textos
apocrifos aparecen en otra leyenda, conocida como la Cura
Sanitatis Tiberii que esta fechada entre los siglos vy viii e. c.'4
Fue en este relato en el que se hizo referencia a la hemorroisa
como “Verdnica”. De aqui que la leyenda de Paneas fuera
transformada en la leyenda de la Verdnica. De acuerdo con las
ultimas versiones medievales de esta leyenda, que incluy¢ la
narracion de la pasion, Verdnica se establecié como portadora
de la huella del rostro de Cristo sobre el manto con el que ella
enjugd su rostro sangrante.!® De alli en adelante se hizo alusion
a la imagen simplemente como “Veronica”. So6lo en el curso del
siglo x11 estas ultimas versiones de la leyenda se reinterpretaron
como testimonio de la famosa y venerada reliquia romana: la
vera icon.'® Esta vera icon se entendié desde entonces como
la verdadera imagen de Cristo, como una imagen divina que
habia llegado a la existencia sin haber sido creada por manos
humanas. Las especificidades de este supuesto origen determi-
naron su naturaleza y eficacia. Igualmente, por su extraordi-
naria génesis como icono —o, si se quiere, como una “imagen
reliquia”— llegd a ser considerada como una de las imagenes
prototipicas de la cristiandad.”” En suma, arraigada en una

13 Von Dobschiitz, Christusbilder, p. 201.

¥ Cura Sanitatis Tiberii. Texto original en von Dobschiitz, Christus-
bilder, pp. 157*%*-203** Ver también von Dobschiitz, Christusbilder, pp.
209-211.

15 Wolf, “Vera icon und verae icones”, p. 65.

16 Von Dobschiitz, Christusbilder, pp. 217-218.

17 Wolf, “From Mandylion to Veronica”, p. 175. Wolf ha publicado extensa-
mente sobre la vera icon, y, en un sentido general, sobre los acheiropoietoi.
Medular en su investigacion, cuyo interés se focaliza principalmente en la
Edad Media tardia y el Renacimiento, es su aproximacion a los acheiropoietoi
como “imagenes conceptos”. Otras publicaciones, ademas de las usadas en
este articulo (que se orientan a los tempranos origenes cristianos de la vera
icon), son, por ejemplo: Frommel, Christoph Luitpold and Wolf, Gerhard (eds.),



78 Emma Sidgwick

mitologia tan elaborada, la vera icon constituy6 un paradigma
absoluto para la cultura visual cristiana. Y el motivo de la he-
morroisa proporciond a su vez las tempranas raices cristianas
de su concepcion.

Las versiones de la leyenda de Paneas, especialmente las
iconofilicas, sugieren que la nocion de borde era central y al-
bergaba un contenido iconico paradigmatico; podria decirse que
es el contenido iconico paradigmatico quintaesencial que mas
tarde constituy6 la “Verdnica”. Para captar completamente este
contenido, debemos volver hacia la articulacion de la nocion de
borde en el motivo de la hemorroisa en su forma original como
un relato del milagro biblico.

IIL. “... y tocé el borde de su manto”

El motivo de la hemorroisa, que tuvo un significado importante
en la temprana cristiandad —como lo atestigua su recurrente
representacion visual y elaboracion textual— fue esbozado
originalmente como un relato biblico sobre un milagro (Marcos
5:24b-34, Lucas 8:42—-48 y Mateo 9:19-22)."® Relata como una

L’immagine di Cristo dall’ acheropita alla mano d’artista: dal tardo medioevo
all’ eta barocca; Thuno, Erik and Wolf, Gerhard (eds.), The Miraculous Image
in the Late Middle Ages and Renaissance; Wolf, Dufour Bozzo and Calderoni
Masetti (eds.), Mandylion. Intorno al ‘Sacro Volto’ da Bisanzio a Genova; Mo-
rello, Giovanni and Wolf, Gerhard (eds.), 1l volto di Cristo.

18 Marcos 5:24b-34: “Fue pues, con ¢l y le seguia una gran multitud, y le
apretaban. *Pero una mujer que desde hacia doce afios padecia de flujo de
sangre, 2°y habia sufrido mucho de muchos médicos, y gastado de todo lo que
tenia, y nada habia aprovechado, antes le iba peor ?’cuando oy6 hablar de Jests
vino por detras entre la multitud, y tocé su manto. 2®Porque decia: Si tocare tan
solamente su manto, seré salva. Y en seguida la fuente de su sangre se seco;
y sintio6 en el cuerpo que estaba sana de aquel azote. 3°Luego Jesus, conociendo
en si mismo el poder que habia salido de ¢él, volviéndose a la multitud, dijo:
(Quién ha tocado mis vestidos? *'Sus discipulos le dijeron: Ves que la multitud
te aprieta, y dices: ;Quién me ha tocado? 3?Pero ¢l miraba alrededor para ver
quién habia hecho esto. *Entonces la mujer, temiendo y temblando, sabiendo



Entre el limite y el umbral... 79

mujer anénima que sufria de flujo uterino patoléogico —en la
tradicion posterior recibiria el nombre de hemorroisa— se acerca
subrepticiamente a Cristo desde atrds. Subsecuentemente la
descripcion de la mujer silenciosa cambia a un momento de
reflexion interior: “Porque decia: si tocare tan solamente su
manto, seré salva” (Marcos 5:28). En el relato de la hemorroisa
en Lucas 8:44 y Mateo 9:20," aparece el mero toque del borde
—+kraspedon (griego) o fimbria (latin)— del manto de Jesus.
Es el toque del borde lo que cura: “Pero una mujer que padecia
de flujo de sangre desde hacia doce afos, y que habia gastado
en médicos todo cuanto tenia, y por ninguno habia podido ser
curada, se le acercé por detras y toco el borde de su manto; y al
instante se detuvo el flujo de la sangre”. Y “He aqui una mujer
enferma de flujo de sangre desde hacia doce afios, se le acerco
por detras y toco el borde de su manto”. En Marcos, el toque
del borde de la prenda ocurre solo en la cura en Gennesaret
(Marcos 6:56), relatado en el tercer y enfatico verso en una
serie:?* “Y donde quiera que entraba, en aldeas, o ciudades, o
heredades, ponian en las calles a los que estaban enfermos y
les rogaban que tocasen siquiera el borde de su vestido; y todos
los que lo tocaban quedaban sanos”. Sencillamente, el toque del
borde podria servir para magnificar los poderes curativos de

lo que en ella habia sido hecho, vino y se postré delante de ¢l y le dijo toda la
verdad. 3*Y ¢l le dijo: Hija, tu fe te ha hecho salva; ve en paz, y queda sana de
tu azote”. Cita la version de Reyna-Valera, 1960.

9 Fitzmyer, J.A., The Gospel According to Luke, (I-1X): Introduction,
Translation, and Notes. The Anchor Bible (Garden City: Doubleday, 1985), p.
743; Bovon, Frangois, Das Evangelium nach Lukas, 1. Lk 1, 1-9,50. Evangelisch-
katholischer Kommentar zum Neuen Testament, 3/1 (Ziirich: Benzinger, 1989),
p. 443; Cummings, J.T., “The Tassel of His Cloak: Mark, Luke, Matthew—and
Zechariah”, in Studia Biblica 1978: 1l. Papers on the Gospels. Journal for the
Study of the New Testament Supplement Series 2, ed. E.A. Livingstone (Sheffield:
JSOT Press, 1980), pp. 47-61.

20 Allison Jr., D.C., “Healing in the Wings of His Garment: The Synoptics and
Malachi 4:2”, in The Word Leaps the Gap. Essays on Scripture and Theology
in Honor of Richard B. Hays, eds. J.R. Wagner et al. (Grand Rapids: Eerdmans,
2008), p. 133.



80 Emma Sidgwick

Jests.?! Kraspedon podria referirse mas especificamente a las
“borlas” (sitsif) que los hombres judios supuestamente llevaban
en las “esquinas” de sus prendas externas (ver Num. 15:38-39;
Deut. 22:12, donde el LXX usa la misma palabra griega).?? En
tiempos biblicos, habrian usado una prenda externa ordinaria,
como puede asumirse que Jesus usaba.? Por tanto, en el motivo
de la hemorroisa, el borde, extremo o franja, podria entenderse
como “la borla de su manto” judio.?* Y aunque las visualizacio-
nes del motivo de la hemorroisa representaban a Cristo en la
himation grecorromana, algunas de ellas sugieren el extremo
con borlas o con franjas (fig. 1 y fig. 2).

El toque del borde por la hemorroisa ha sido conectado con
el antiguo motivo literario del Cercano Oriente de “sostenerse”,
“aferrarse” al borde de una prenda como acto de suplica. Ese gesto
podria sugerir adicionalmente estar sometido, importunar, hacer
una alianza,? o expresar un poder coercitivo (magico).”® En la
literatura biblica, este antiguo motivo de Medio Oriente también
aparece en 1 Samuel 15:27 (véase también la profecia en Zac. 8:23).>

2 Jbid., p. 134.

22 Fitzmyer, The Gospel According to Luke, (I-1X), p. 746.

23 Esto de acuerdo con el consenso exegético actual. Ver, Allison Jr., “Healing
in the Wings of His Garment”. “Este es el significado que tiene la palabra en
Mateo 23:5 (‘Antes, hacen todas sus obras para ser vistas por los hombres.
Pues ensanchan sus filacterias, y extienden los flecos de sus mantos’), y de las
cinco de las LXX ocurrencias de xpdonedov, cuatro aparecen completas en la
legislacion pentateuca sobre franjas”, p. 139. Sin embargo, otros investigadores
han argumentado que, considerando la penetracion de la civilizacion griega
en Palestina, Jests debia vestir un himation griego, que de hecho es como se
representa en la imagineria cristiana.

2 Wilkinson, John, “Healing in the Gospels”, in The Bible and Healing: a
Medical and Theological Commentary (Grand Rapids: Eerdmans, 1998), p. 110;
Cummings, “The Tassel of His Cloak”, p. 47.

25> Brauner, Ronald A., ““To Grasp the Hem’ and I Samuel 15:27”, in The Jour-
nal of the Ancient Near Eastern Society of Columbia University, vol. 6 (1974),
pp- 35-38.

26 Stephens, Ferris J., “The Ancient Significance of Sisith”, in Journal of
Biblical Literature 50 (1931), pp. 59-70.

27 Vattioni, Francesco, “Et tetigit fimbriam vestimenti eius (Mt. 9, 20)”, in
Augustinianum, Annus V, Fasciculus 3 (noviembre 1965); Robbins, Vernon



Entre el limite y el umbral... 81

Sin embargo, el efimero toque de la hemorroisa —sin soste-
nerlo— evoca un toque mas particular. Algo inusual ocurre
cuando “simplemente” se toca el manto o el borde de éste:
el tocar desencadena un poder que emana de Jesus, como
una “erupcién de energia curativa”?® —‘ten ek auto duna-
min exelthousan’®; ‘virtutem quae exierat de illo>— (Marcos
5:30). La nocién subyacente parece ser que la sagrada persona

K., “The Woman who Touched Jesus’ Garment: Socio-Rhetorical Analysis of
the Synoptic Accounts”, in New Testament Studies, vol. 33 (1987), pp. 502-515:
“Manfred Hutter ha mostrado, ademas, que la peticiéon de perdon seguida por
gestos es especialmente caracteristica de los textos antiguos orientales, y men-
ciona que Saul toma el borde de la capa de Samuel después de que verbalmente le
pide perdon (1 Sam 15. 24-25, 27) para mostrar la importancia de la combinacion
de voz y gesto. Por tanto, los rasgos retéricos en el texto [contar la historia de
la hemorroisa] refleja las especiales dimensiones sociales de la antigua cultura
oriental. Held y Theissen seguramente apreciarian estas intuiciones, puesto que
entienden que es la ‘fe de orar o de pedir lo que ha desarrollado la comprension
de fe en la tradicion hebrea’, p. 506. Ver Hutter, Manfred, “Ein altorientalischer
Bittgestus in Mt 9 20-22”, in Zeitschrift fiir die Neutestamentliche Wissenschaft
75 (1984), pp. 133-135; ver también France, R.T., The Gospel of Matthew. The
New International Commentary on the New Testament (Grand Rapids: Eerdmans,
2007), p. 363, nota 17: referencias a tocar el manto de Jesus en 1 Sam. 15:27 (y
también Zac. 8:23), sostener el borde de una prenda en gesto de stiplica. Sobre la
referencia a Zac. 8:23 (“Entonces dijo el Sefior de los ejércitos: En estos dias diez
hombres de las naciones de cada lengua sostendran las borlas de un judio y diran:
Iremos contigo porque hemos oido que Dios esta contigo™.), ver Cummings, “The
Tassel of His Cloak™: “Aunque originalmente Zac. se refiere a la exaltacion de
Jerusalem con la unificacion de los gentiles en el peregrinaje escatoldgico, en
el siglo primero llegd a reconocerse como una profecia mesianica. Jerénimo,
en su comentario sobre Zac. 8.23, lo reconocié como mesidnico, refiriéndolo
a Cristo pero alegorizando las borlas como los apostoles. [...] Mientras que
podria objetarse logicamente que la mujer afligida por el flujo de sangre no era
gentil, por lo que no se cumple la profecia en sentido estricto. Puede afirmarse
que ese flujo, de acuerdo con la profecia, si fuera cierto de un gentil (salvacion
por el toque de las borla del Mesias) seria aun mas verdadero para una hija de
Israel”, p. 52.

2 Marcus, Joel, Mark 1-8. A New Translation with Introduction and Com-
mentary, Nueva York, Doubleday, 2000, p. 367.

2 Transcripcion de Nestle, Eberhard, Nestle, Erwin, Aland, Kurt, Black,
Matthew, Martini, C.M., Metzger, B.M. y Wikgren, Allen (eds.), Novum Testa-
mentum Graece, p. 104. Original griego: ‘tnv €& adtod dVvapw eerbolioay’.



82 Emma Sidgwick

alberga un poder creador latente —dynamis, virtus— que pue-
de ser activado y difundido hacia el entorno o transferido a, o
insertarse en, otros objetos fisicos. Esta “activacion” no ocurre
en un periodo de tiempo, sino de modo instantaneo, casi atem-
poralmente: ocurre en un destello, como un relampago, en una
repentina descarga de energia almacenada, en lo que podria
referirse anacrénicamente como un “choque eléctrico”. O, de
otra manera, en una instantanea erupcion de flujo.

Las nociones destello y fluidez expresan de modo apto como
podria interpretarse dynamis. Dynamis podria ser concebido en
el relato de la hemorroisa como un liquido semejante al Mana,*
un poder material inherente, una nocién enmarcada en una
visién del mundo magica. El Mana podria —otra vez a través
del toque— ser transferido de una entidad a otra. Desde esta
perspectiva, la cura de la hemorroisa a menudo es vista como
la cura mas cercana a la magia en el Nuevo Testamento, debido
al aspecto “automatico” o “coercitivo” de la fuerza en accion.’!
Dynamis también podria ser interpretado como el poder transfor-
mador de Dios, mientras que la cura aparece como una intrusion
por una cratofania, como una demostracion reveladora del poder
de Dios.3? Sobre esta base, dynamis podria ser interpretado como

30 Theissen, Gerd, The Miracle Stories of the Early Christian Tradition,
Filadelfia, Fortress, 1983, p. 91.

3L Ver, entre otros, Kee, Howard Clark, Medicine, Miracle and Magic in
New Testament Times (Cambridge: Cambridge University Press, 1986), p. 115;
Preisigke, Friedrich, “Die Gotteskraft der frithchristlichen Zeit” (reimp), in Der
Wunderbegriff im Neuen Testament, ed. A. Suhl (Darmstadt: Wissenschaftliche
Buchgesellschaft, 1980), p. 210.

32 Bromley, Donald H., “The Healing of the Hemorrhaging Woman: Miracle or
Magic?”, Journal of Biblical Studies 5, no. 1 (2005), pp. 1-20. Este articulo adopta
la posicion de Aune, David E., “Magic in Early Christianity”, in Apocalypticism,
Prophecy and Magic in Early Christianity. Collected Essays. Wissenschaftliche
Untersuchungen zum Neuen Testament 199 (Tiibingen: Mohr Siebeck, 2006),
p- 368, quien sostiene que la magia grecorromana puede iluminar importantes
aspectos del marco religioso de la temprana cristiandad (que absorbio tradiciones
magicas de moda del mundo circundante grecorromano). En lo que respecta a los
relatos de los Evangelios, Aune enfatiza una apologética discursiva antimagica
junto a huellas de tradiciones magicas incorporadas, p. 405.



Entre el limite y el umbral... 83

el [poder del] Espiritu Santo.* Tal vez esto también esté sugerido
en el pasaje por la ausencia de intencionalidad en Cristo —lo que
supone que la fuente del poder es divina y que la mujer solamente
es capaz de activarla por medio de su fe.** O se podria argumen-
tar que, en el toque de la hemorroisa, hay una amalgama de fe
(cristiana) con nociones cuasimagicas ampliamente difundidas
en ese tiempo.** Sea lo que fuera, la dynamis denota en el pasaje
un poder potencial, latente, almacenado con eficacia creadora.
Asi en el Viejo como en el Nuevo Testamento, la “cura”
nunca es puramente un asunto médico; invariablemente tiene
un significado doble, puesto que sozein significa tanto “cura”
como “salvacion”.3¢ El pasaje de la hemorroisa se refiere tanto a
la cura de una disfunciéon menstrual (y a la restauracion de la
capacidad reproductiva) como a la salvacion en la dimension
escatologica. Una de las frases finales que Jesus dirige a la
hemorroisa es “Ve en paz”: ésta podria referirse a su vez a
la cura que da vida interpretada en el sentido de la nocion de
shalom del Viejo Testamento (“paz”, “plenitud”).’” Este sha-
lom, o “plenitud”, implica “restauracion” a un estado previo,
normal. Mientras que todos los términos del Viejo Testamento
que denotan cura estan asociados en cierto grado con la nocion
de restauracion, esto es particularmente cierto respecto de
shalom.’® Ese retorno a la plenitud como una nueva creacion/
restauracion incorporada es homologa al bienestar de Adan

3 Gench, Frances Taylor, Back to the Well: Women’s Encounters with Jesus
in the Gospels (Westminster: John Knox Press, 2004), p. 34.

3 Véase también el argumento de Bromley, “The Healing of the Hemorrhaging
Woman: Miracle or Magic?”, p. 19.

3 Lane, W.L., The Gospel According to Mark, The English Text with Intro-
duction, Exposition and Notes. The New International Commentary on the New
Testament (Grand Rapids: Eerdmans, 1975), p. 192.

36 Marcus, Mark 1-8, p. 369; Gench, Back to the Well, p. 34.

37 Marcus, Mark 1-8, p. 361.

3% Wilkinson, The Bible and Healing, p. 53. Wilkinson afirma que hay otra raiz
del Viejo Testamento que, en el contexto de la cura, tiene la misma connotacion,
igualmente fuerte, llamada rapha.



84 Emma Sidgwick

y Eva en el paraiso. La cristiandad temprana estaba todavia
caracterizada por el interés en esa dimension material, este
“ser creado de nuevo”,* que no ha sido todavia completamente
“espiritualizado” y, por lo tanto, la nueva creacion no se in-
terpreta todavia de una manera “descorporeizada”. El relato
de Marcos del milagro podria ser una sugerencia de este
trasfondo judio al grado de que el cuerpo es el lugar de la
participacion “curativa” en lo divino, y de alli la incorporacion
del locus del proceso transformativo hacia la “plenitud’™’ —en
contraste, el relato de Mateo tiende a una parabola de salva-
cion espiritual.#!

En suma, en el relato sindptico del milagro de la hemorroisa,
el tocar el borde es lo que cura en tanto que abre un poder cu-
rativo (dynamis) que emana de Jesls, y que subsecuentemente
aumenta la cura entendida posiblemente como salvacion y como
una nueva creacion. Un andlisis antropolégico profundo de la
nocion misma de borde dara la posibilidad de comprender to-
talmente su lugar central en el relato del milagro.

II1. El borde como limite y como umbral

El significado original de kraspedon (kpdomedov, fimbria) era
mas bien “superficie superior”, pero llegé a significar “borde”.*
Cuando se aplicaba mas especificamente podia denotar la
“costura”, “orilla”, o “franja” de una prenda; el “extremo”
o la “orilla” de un pais; o el “flanco” de un ejército.* En un

contexto biblico, se referia al extremo de una prenda o, mas

3 Porterfield, Amanda, Healing in the History of Christianity (Oxford: Oxford
University Press, 2005), p. 59.

40 Ibid., p. 59.

4 France, The Gospel of Matthew, p. 361.

4 Schneider, J., “xkpdomedov”, in Theologisches Worterbuch zum Neuen Testa-
ment, ed. Kittel, Gerhard (Stuttgart: Kohlhammer, 1933-1977), p. 904. Enfasis
afnadido.

B Ibid., p. 94.



Entre el limite y el umbral... 85

especificamente, a las “borlas™ (¢sitsit o gedilim, “cordones
retorcidos”)* que estaba prescritas en la ley mosaica que los
israelitas debian usar en las cuatro “esquinas” de sus pren-
das exteriores* como “dispositivos mnemotécnicos”,** como
recordatorios de sus obligaciones legales y como “signos
sensibles™ de su observacion de los mandamientos (Deut.
22:12, Nam. 15:37-41).* Como es evidente, de la posible raiz

4 En el libro Nimeros se hace mencion a fsitsiz, mientras que en el Deute-
ronomio aparece gedilim, los cuales pueden ser traducidos como “borlas”. Ver
Bertman, Stephen, “Tasseled Garments in the Ancient East Mediterranean”, in
The Biblical Archaeologist, vol. 24, nim. 4 (Dec. 1961), pp. 119-128: “Es posi-
ble, sin embargo, que gedilim [en Deuteronomio 22:12] significara lo mismo que
tsitsit, el gedilim (cordones retorcidos) constituiria cada #sitsit (borla). [...] No
obstante, es posible que lo que se describe en el pasaje de Nimeros fuera diferente
del discutido en Deuteronomio. Pueden haber pertenecido a diferentes periodos
histéricos, o pueden representar diferentes estilos dentro del mismo periodo his-
torico (por ejemplo, el pasaje descrito en Niimeros puede haber sido una borla
como una flor, mientras que el de Deuteronomio pudiera haber estado formado
por una o unas pocas cuerdas)”, p. 119.

4 Bauer, Walter, “xpdomedov, ov, T6”, in 4 Greek-English Lexicon of the New
Testament and Other Early Christian Literature, eds. Arndt y Gingrich (Chicago:
University of Chicago Press, 2000), p. 448; Steins, “sis, sws, sisa, sisit, nss, nes”,
in Theological Dictionary of the Old Testament, vol. x11, eds. Botterweck, Ring-
gren, Fabry (Grand Rapids: Eerdmans, 1964-1976), p. 372: En Lxx aparece sitsit
(“borla”) como krdspedon. Kennedy, A. R. S., “Fringes”, in Dictionary of the
Bible, vol. 11, ed. Hastings, James (Edinburgo: Clark, 1963): “A estas borlas, los
traductores griegos dan el nombre de kpdoneda, término exclusivamente usado
por los escritores del Nuevo Testamento”, p. 69.

4 Milgrom, Jacob, “Of Hems and Tassels”, in Biblical Archaeology Review,
vol. 1x, nim. 3, (mayo/junio 1983), pp. 61-65.

47 Kennedy, “Fringes”, p. 68.

4 Deuteronomio 22:12: 12 Te haras flecos en las cuatro puntas de tu manto con
que te cubras; Numeros 15:37-41: 7Y Jehova hablé a Moisés diciendo: *¥‘Habla
a los hijos de Israel, y diles que se hagan franjas en los bordes de sus vestidos,
por sus generaciones; y pongan en cada franja de los bordes un cordon de azul.
¥Y os servira de franja, para que cuando las veais os acordéis de todos los
mandamientos de Jehova, para ponerlos por obra; y no miréis en pos de vuestro
corazoén y de vuestros ojos, en pos de los cuales os prostituyais. “°Para que
os acordéis, y hagais todos mis mandamientos, y sedis santos a vuestro Dios.
Yo Jehova vuestro Dios, que os saqué de la tierra de Egipto, para ser vuestro
Dios. Yo Jehova vuestro Dios.”



86 Emma Sidgwick

sws, “mirar”,* o el verbo hetsits, “ojeada”, “vision”,> tales
borlas eran esencialmente una ayuda visual: intentaban recor-
dar las obligaciones cuando se miraban.

En la ley mosaica, el interés por las borlas como una “ex-
tremidad” se tomo en su sentido literal extremo: tenian que ser
usadas sobre el kanap, en la “esquina de una prenda” —una
adicion formal que acentuaba y realzaba el “alcance” inicial y
el significado de las borlas.”! Kandap, asi como su raiz knp, era
comun en las lenguas semitas. Su alcance semantico abarca-
ba los significados de “ala”, “eje extremo”, “lado”, “region” y
“regazo”.”? En el contexto de la ley mosaica, y considerando que
las personas usaban faldas cerradas, puede haberse referido a
un borde festoneado que formaba las extremidades aladas de la
prenda o, de otra manera, a las “esquinas” formadas por un ex-
tremo bordado que terminaba en cuatro puntas.> El vestido he-
breo podria verse en general como una expresion o una reflexion
del orden divino del mundo,** delegado a la humanidad.> Los
limites ordenados de un mundo creado divinamente y los limites

49 Steins, “sis, sws, sisa, sisit, nss, nes”, p. 366.

30 Milgrom, Jacob, The JPS Torah Commentary. Numbers. The Traditional
Hebrew Text with the new JPS Translation. Commentary by Jacob Milgrom
(Filadelfia: Jewish Publication Society, 1990), explica Nimeros 15:39: “Esa sera
tu franja. Lit. ‘ése sera un tsitsit para ti’, p. 127. Posiblemente #sitsit en esta frase
pudiera considerarse como ‘ornamento, algo para admirar’ —del verbo hetsits
‘ojear, atisbar’ o de fsits ‘ornamento, banda frontal’, (Ex. 28:36)”. Véase también
Vogelzang, M.E. y van Bekkum, W.J., “Meaning and Symbolism of Clothing
in Ancient Near Eastern Texts”, in Scripta Signa Vocis. Studies about Scripts,
Scriptures, Scribes and Languages in the Near East, eds. Vanstiphout et al.
(Groningen: Forsten, 1986): “La palabra hebrea para borla es zizit, derivada de
una raiz que denota: ‘mirar a’, precisamente de acuerdo con su funcion de culto
o litirgica, como se describe en la Torah”, p. 276.

St Jirku, A, “Zur magischen Bedeutung der Kleidung in Israel”, in Zeitschrift
fiir die alttestamentliche Wissenschaft (1917/1918), ed. Marti, Karl, p. 115.

2 Dommershausen, “kanap”, in Theological Dictionary of the Old Testament,
vol. VIII, eds. Botterweck et al. (Grand Rapids: Eerdmans, 1964-1976), p. 229.

3 Milgrom, “Of Hems and Tassels”, p. 62; Milgrom, Numbers, p. 127.

3 Haulotte, Edgar S.J., Symbolique du vétement selon la Bible, p. 18.

3 Ibid., p. 58.



Entre el limite y el umbral... 87

de la superficie de una prenda, por tanto, se reflejaban uno en el
otro: las borlas prescritas en las esquinas —una duplicacion de
la nocion de “extremidad”— aparecian como una delimitacion
extrema de una superficie, una circunscripcion, en el sentido de
“la ropa debe terminar en borlas”.>¢ Esta concepcion de la borla
como una delimitacion se replicaba también en otro sentido: las
borlas representan una diferenciacion entre ellas y el mundo, una
cesura, o, si se prefiere, una “insercion en la diferencia” precisa
y distintiva (“elegida”),”” presumiblemente en marcado contraste
con el vestido griego y romano, cuyo énfasis en profusos pliegues
era una expresion de asimilacion e inmersion.*® El borde, en
tanto “extremidad”, puede considerarse como una frontera que
delimita, que marca una ruptura, un final definido y definitivo.

En el contexto biblico del Nuevo Testamento, repleto de
imagineria de tejido y vestido, aparecen otras concepciones e
interpretaciones del borde. El Nuevo Testamento se refiere a sus
propiedades escatologicas y de cura, por ejemplo en la cura en
Gennesaret (Marcos 6:56, Mateo 14:36) o en la interpretacion
de Zac. 8:23: tocar las borlas del manto del Mesias llevara a
la salvacion.”® Una extremidad —como el zsitsit— puede de

3¢ Haulotte, Symbolique du vétement selon la Bible. Théologie / Aubier 65
(Paris: Aubier, 1966): “Sus puntas deben acabarse por cordones con borlas”, p.
19. Se afiade énfasis en la traduccidon. Véase también, p. 21: “La preocupacion de
delimitar rigurosamente las superficies, por mas reducidas que sean, mediante
un borde o una franja, esta presente desde los origenes. Asi como el dominio de
los colores gracias al juego complementario de los tonos simples”.

57 Ibid., p. 67: “una insercion en la diferencia”.

8 Ibid., p. 65. Haulotte especifica con mas precision el vestido griego y roma-
no: “La franja aparece ahi tan s6lo como una decoracion accesoria, no para definir
los limites de una superficie: la prenda, en este caso, busca mas bien lo contrario
de una delimitacion del cuerpo; quiere indicar su inmersion en un entorno en el
que el aspecto de la prenda nos conduzca a compararla con el mar”, p. 65. Véase
también, en analogia, la interpretacion de Haulotte sobre la significacion del
borde de la prenda de Jesus en el relato de la hemorroisa: “Pero la atencion solo
retiene, de toda la superficie de la vestimenta de Jesus, la franja, como limite
extremo de su cuerpo, donde comienza su poder milagroso de sacar del caos a
los seres”, p. 66.

% Cummings, “The Tassel of His Cloak”, p. 52.



88 Emma Sidgwick

hecho ser vista como sirviendo a funciones distintas a las de
simplemente fijar o definir un limite exterior. Fuentes prebibli-
cas revelan dimensiones ocultas, algunas veces casi opuestas,
pero significativas de los extremoss borlados (0 con franjas),
a menudo cubiertos bajo el supuesto general de que las borlas
fueron “originalmente” simbolos apotropaicos con toda clase
de asociaciones magicas.®® La orden de que los israelitas usaran
borlas en las “esquinas” de sus prendas era de hecho una reliquia
de un estilo de vestir, con un borde de adorno en comparacion
con el resto del manto externo, que ya estaba en uso entre otros
pueblos del antiguo Medio Oriente y de la antigua Grecia.®! La
rara evidencia visual del vestido masculino en Siria-Palestina
viene primero del “Obelisco Negro” de Shalmaneser 11 (siglo 1x
a. e. ¢.) (fig. 3).°> Sin embargo, los flecos del cordén o borlas a
lo largo de los bordes de las prendas pueden observarse en una
estatua de Puzur-Ishtar (fig. 4)% y en el arte gliptico del segundo
milenio a. e. c. (fig. 5).°* El arte asirio del siglo 1x a. e. c. ofrece
muchos ejemplos de prendas borladas (fig. 6).%° Las borlas que
cuelgan de las “esquinas” (“‘alas”) del atuendo también aparecen

¢ Como, por ejemplo, en Dommershausen, “kandap”, p. 231; Kennedy, “Frin-

ges”, p. 69.

¢ Milgrom, “Of Hems and Tassels”, p. 64; Vogelzang and Van Bekkum,
“Meaning and Symbolism of Clothing in Ancient Near Eastern Texts”, p. 276;
Weippert, H., “Kleidung”, in Biblisches Reallexicon, vol. 2, ed. K. Galling
(Tibingen: Mohr Siebeck, 1977); Finet, André, “Les symboles du cheveu, du
bord du vétement et de ’ongle en Mesopotamie”, in Eschatologie et Cosmolo-
gie. Annales du Centre d’¢tude des religions 3, ed. A. Abel and L. Herrmann
and L. Flam (Bruselas: ULB, 1969): “El borde de todas estas vestimentas, a
menudo tanto a lo largo como a lo ancho, o bien en un Unico sentido, acaba
por flecos que forman una franja, tal vez con el proposito de evocar el pesado
y caliente abrigo primitivo. Dicha costumbre mesopotamica sobrevivid en la
obligacion de los Judios de llevar ‘una franja en los faldones de sus habitos’”,
p. 105.

2 Edwards, D.R., “Dress and Ornamentation”, in The Anchor Bible Dictionary,
ed. D.N. Freedman (Nueva York: Doubleday, 1992), vol. 2 D-G, p. 233.

% Bertman (ver nota 120), p. 120.

o Ibid., p. 120.

6 Ibid., p. 121.



Entre el limite y el umbral... 89

en una pintura mural egipcia (fig. 7)® y en un bajorrelieve del
templo mortuorio de Ramsés III (fig. 8).7 El arte griego propor-
ciona posterior evidencia iconografica (fig. 9).%

Figura 3. Rara evidencia visual para un vestido masculino en Siria-
Palestina, escena del Obelisco Negro de Shalmaneser 11 (detalle), 858-
824 a. e. c., Nimrud. British Museum (118885). Pritchard, fig. 355.

% Ibid., p. 124.
7 Loc. cit., p. 124; Milgrom, “Of Hems and Tassels” (ver nota 122), p. 63.

¢ Bertman, “Tasseled Garments in the Ancient East Mediterranean”, p. 127.



90

Figura 5. Ejemplo temprano de fle-
cos o borlas del cordon, que cuelgan
de los bordes de prendas de vestir,
en el arte gliptico griego del segun-
do milenio a. e. c., Vathia Pédiadas,
M.R. II. Zervos, placa 634.

Emma Sidgwick

Figura 4. Ejemplo temprano de flecos
o borlas del cordon, que cuelgan de los
bordes de prendas de vestir, estatua de
Puzur-Ishtar, periodo Ur 11 (ca. 2060-
1955 a. e. c.), Babilonia. Berlin, VA
8748 (cabeza), Estanbul, 7813 (cuerpo).
Pritchard, fig. 433.




Entre el limite y el umbral... 91

Figura 6. Ejemplo de arte asirio en el siglo 1x a. e. ¢. que revela muchos
ejemplos de prendas adornadas con borlas (aqui las prendas de Ashur-

nasirpal 11 y su genio protector), bajorrelieve, Nimrud. British Museum,
Nimrud Gallery nim. 40. Pritchard, fig. 617.

Figura 7. Borlas que cuelgan de las “esquinas” (“alas”) de las prendas,

pintura mural, tumba de Seti 1 (1318-1301 B.C.E.), Tebas, Egipto. Prit-
chard, fig. 6.



92

Emma Sidgwick

Figura 8. Borlas que cuelgan de las “esquinas” (“alas”) de las prendas,
prisioneros de Ramses 111, relieve inciso, templo mortuorio de Ramses II1
(ca. 1175-1144 B.C.), primera mitad del siglo x11 a. e. c., Medinet Habu.
Pritchard, fig. 7.

Figura 9. Borlas que cuelgan de las “esquinas” (“alas”) de las prendas
(evidencia del arte griego), Priamo y Hermes conduciendo a Hera, Ate-
nea y Afrodita a Paris, anfora pontica, segunda mitad del siglo vi a. e. c.
Glyptothek, Munich. Bowra, fig. 52.



Entre el limite y el umbral... 93

Contextualizadas por fuentes prebiblicas, las borlas deben
verse en primer lugar como extensiones particulares del borde,
en un sentido literal y formal: tanto en la Biblia como en otros
textos semejantes del Cercano Oriente, las borlas fueron simple-
mente hilos extendidos del bordado, es decir, eran fisicamente
parte de la orilla.*” La raiz de gedilim denota “enlazar”, “torcer
juntos™: gedilim son los hilos extendidos y entretejidos.”’ Las
borlas colgarian libremente, algunas veces decoradas en el extre-
mo —como se describe en el Exodo— con una flor o campana.
El significado de la borla puede ser deducido del significado de
borde.”

El Gltimo puede haber servido como una “extension
simbolica””? del propietario mismo. En tempranas fuentes es-
critas acadias, mas a menudo en contextos legales,” frecuen-
temente aparece la frase “cortar el extremo” (sissikta bataqu).
En Mesopotamia, el divorcio se realizaba por el corte del ex-
tremo del manto de la esposa por el esposo, acto simbdlico que
significaba la disolucion de los lazos familiares.”* En un nivel
mas metaforico, la frase “limpiar con cepillo el propio borde”
significaba romper las propias relaciones con alguien o con
algo, desconectarse.”” Las tablillas cuneiformes encontradas en
Mari también atestiguan el significado legal del borde: como
una ufia,’”® su impresion en una tablilla de barro podia servir
como firma de vinculacion. Al informar a un rey, los profetas o

¢ Milgrom, “Of Hems and Tassels”, p. 62.

70 Stephens, “The Ancient Significance of Sisith”, p. 67.

' Milgrom, “Of Hems and Tassels”, p. 61.

2 Ibid., p. 61.

7 See Petschow, H., “Gewand(saum) im Recht”, in Reallexicon der Assyriologie
und Vorderasiatischen Archdologie, ed. E. Weidner and W. Von Soden (Berlin:
de Gruyter, 1932), Dritter Band, passim.

" Malul, Meir, Studies in Mesopotamian Legal Symbolism. Alter Orient und
Altes Testament, Veroffentlichungen zur Kultur und Geschichte des Alten Orients
und des Alten Testaments 221 (Kevelaer: Butzon und Bercker, 1988), pp. 77-160.

s Ibid., p. 335y 337.

6 Finet, “Les symboles du cheveu, du bord du vétement et de ’ongle en Me-
sopotamie”, p. 101.



94 Emma Sidgwick

adivinos algunas veces adjuntaban un mechon de cabello y una
parte del extremo de su manto como muestra de la veracidad de
su prediccion,”” un compromiso simbolico de sinceridad;”® esto
le daria al rey una especie de “presencia” en caso de que la pro-
fecia resultara ser falsa.” El borde bien podria haber servido no
s6lo con un proposito simbolico sino también metonimico, como
subrogado,’’ como un pars pro toto no so6lo de si mismo,* sino
para esa parte del mismo donde se establecen las conexiones y
desconexiones con otra cosa. Un mecanismo similar puede haber
estado en accion en instancias en el Viejo Testamento donde se
expresa la “alianza” al cubrirse uno mismo con el extremo o
con la esquina de la propia prenda,®? o en ejemplos mas antiguos
del Medio Oriente, donde los individuos se atan uno al otro los
flecos de las prendas.®

La nocion de borde también ha estado asociada con las extre-
midades corporales y su significado, incluso ufias y cabello. El
mencionado extremo del manto del adivino usado para enviarse
al rey era de hecho igualado con, o visto como, una derivacion de
un mechon de cabello.®* No por coincidencia, los elementos cor-
porales tales como ufias y cabello tienen la capacidad de crecer;
poseen potencial vital y asi exteriorizan la fuerza de la vida del
organismo,® significaciones que igualmente fueron atribuidas
al extremo de una prenda.®® Estas analogias sobrevivieron en

77 Milgrom, “Of Hems and Tassels” (ver nota 122), p. 61.

8 Malul, Studies in Mesopotamian Legal Symbolism, p. 159.

7 Conrad, D., “Samuel und die Mari-‘Propheten’. Bedeutungen zu 1 Sam
15:277, in Zeitschrift der Deutschen morgenldndischen Gesellschaft. Supple-
menta I. XVII. Deutscher Orientalistentag. Vom 21 bis 27 Juli 1968 in Wiirzburg.
Vortrige Teil I, ed. W. Voigt (Wiesbaden: Steiner, 1969), pp. 273-280, p. 278.

80 Malul, Studies in Mesopotamian Legal Symbolism, p. 152.

8 Finet, “Les symboles du cheveu, du bord du vétement et de 'ongle en
Mesopotamie”, p. 124.

8 Jbid., p. 127.

8 Ibid., p. 128.

% Ibid., p. 124.

8 Jbid., p. 103-104.

8 Ibid., p. 104.



Entre el limite y el umbral... 95

el mundo biblico: los zsitsit mismos se asemejan a mechones de
pelo, como se sugiere en Ezequiel 8:3: “y me tomo por el tsitsit
de mi cabeza”.” Pero mientras que el borde, en su analogia con
el cabello y las unas, pudiera guardar un potencial de vida,®
podria igualmente haber funcionado como un transito para los
poderes, una capacidad que también estaba asociada con otra
extremidad corporal: los pies. Los pies tanto como sus envoltu-
ras fueron considerados medios de transferencia:* podian —por
medio de un toque— transmitir poderes magicos almacenados a
sus entornos inmediatos®® o, inversamente, absorber e incorporar
tales poderes.” En tales instancias prebiblicas, el funcionamiento
del borde como una extremidad se efectuaba no por medio de la
vista sino por el tacto. El borde no estaba “a la vista”, sino que
operaba dentro de un registro de tactilidad y cercania: cortar,
imprimir, cubrir, atar, tocar.

El atuendo borlado de los hebreos y los habitantes de Oriente
Medio puede haber tenido su origen en un tipo de ropa asociada
con el vestido religioso sumerio —el sisikfu babilonio o sumerio
TUG.SIG,” que significa “prenda de pelo” o “prenda de lana”?
tal vez se refiere a este tipo de ropa. No sélo era comun en Me-
sopotamia, sino que también esta institucion era familiar a los

8 Milgrom, Numbers, p. 127; Finet, “Les symboles du cheveu, du bord du
vétement et de I'ongle en Mesopotamie”, p. 106.

8 Jirku, A., “Zur magischen Bedeutung der Kleidung in Israel”, in Zeitschrift
fiir die alttestamentliche Wissenschaft (1917/1918), ed. Marti, Karl, pp. 109-125,
p. 116 y 119.

8 See also Wagenvoort, Hendrik, “Contactus (Contagio)”, in Reallexicon fiir
Antike und Christentum. Sachworterbuch zur Auseinandersetzung des Chris-
tentums mit der Antiken Welt. Band 111, ed. Klauser, Theodor (Stuttgart: Anton
Hiersemann), 1957, p. 408.

% Jirku, “Zur magischen Bedeutung der Kleidung in Israel”, p. 123.

o Ibid., p. 123.

2 Finet, “Les symboles du cheveu, du bord du vétement et de I'ongle en Me-
sopotamie”: “El término acadio sisskfum designa, segun los dos elementos de
su sumerdgrama TUG.SIG, una prenda (TUG) de lana o de pelo (SIG); [...] Por
restriccion de sentido, la palabra sissktum acabo por definir la franja caracteristica
de este tipo de prenda, el borde donde la cadena termina en hilos”, p. 104.

% Stephens, “The Ancient Significance of Sisith”, p. 66.



96 Emma Sidgwick

persas, a las personas de Asia Menor, y también probablemente
a los antiguos griegos en su forma inicial, y también pueden
encontrarse algunas huellas de los usos y significaciones mas
tempranos de este tipo de vestido en la tradicion biblica.** Al pro-
fundizar en la significacion del vestido religioso sumerio —en un
contexto particular e injertado en una marana de correlaciones
metonimicas— pronto se llega a un significado de borlas, flecos
y cintas como elaboraciones del borde en el sentido de extremi-
dad, no solamente complementaria a su comprension como una
extension del yo —que conecta y desconecta, almacena vida
potencial o transferencia mediadora— sino también en claro
contraste con su significado de “delimitacion”, “final” y “cesura”.

Algunos sellos del antiguo Medio Oriente yuxtaponen un
numero fijo de elementos —el “plano” de este conjunto de ele-
mentos es llamado el Gi-gab (fig. 10)—" como la expresion de
una promulgacion ritual del Sagrado Matrimonio, el acto mitico
primordial divino de la (pro)creacion.

reGzPSidni

Figura 10. Figurilla femenina y santuario (representacion del Gi-gab),
sello cilindrico, periodo Jemdet Nasr. BM.Q VIII, Pl. 1xg. Frankfort,
figura 13.

Entre esos elementos esta una enorme vasija con asas y lo que
parece ser una pieza de ropa con flecos, representada en otros

% Ibid., p. 70, nota que esta institucion, que fue adoptada después en la
religion hebrea, debe haber sido comun a todos los pueblos de Asia occidental,
pero ocurre que estamos mejor capacitados para trazarla hasta sus origenes en
Babilonia y Sumeria.

% Riemschneider, Margarete, Augengott und Heilige Hochzeit (Leipzig:
Ké&hler-Amelang, 1953), p. 110.



Entre el limite y el umbral... 97

sellos cilindricos (fig. 11 y fig. 12). La vasija puede identificarse
como un espécimen de culto que “imita” el recipiente con las
perennes corrientes autorrenovadora y engendradora como una
imagen de la diosa madre y su potencial creador ilimitado.”® Esta
vasija con esas corrientes es la que engendra todo lo existente,
se decia, y de alli que fuera considerada como una imagen de
renacimiento en el contexto de la cura.”” El hecho de que la figura
triangular del sello fuera un tejido se confirma en otro sello, donde
los respectivos elementos estdn unidos por una arana (fig. 13).

4

Figura 11. Vaso de culto y vestido con flecos (elementos del Gi-gab),
sello hitita, Tell Basher, periodo Jemdet Nasr. British Museum. Frankfort,
placa xxxvii, c.

Figura 12. Vaso de culto y mujer con vestido con flecos (elementos del
Gi-gab), sello elamita, Susa, ca. 3000 a. e. c. Mémoires de Perse 16,
placa xiv, fig. 217.

% [bid., p. 91, nota 5.
o7 Ibid., p. 101, p. 138 y p. 144.



98 Emma Sidgwick

Figura 13. Tejido (figura triangular) y arafia, sello cilindrico, periodo
Arcaico. Louvre (Inv. AO 5371). Delaporte, placa 69, 4.

La vestimenta con flecos es, muy probablemente, una referen-
cia al vestido religioso sumerio,”® llevado durante los ritos del
Sagrado Matrimonio o por los dioses que lo promulgan, como
se representa por otros sellos.”” En los mismos sellos donde el
vestido aparece en conjuncion con la vasija, a veces se representa
como plegado —angosto arriba y se amplia hacia el extremo
inferior, con terminacion en flecos— o sostenido en la mano.
Otros ejemplos muestran claramente que la ropa o vestido
(con flecos) como tal fue un motivo de creacion, como en el
caso de Marduk, a quien los dioses transmitieron el poder de
destruir o crear al poner un vestido de por medio: Marduk es
capaz de destruir si destruye el vestido, o de crear al recrearlo.!?
El vestido aparece como una metonimia para la (pro)creacion. El
ideograma sumerio tukullum revela una relacion metonimica
similar: denota, entre otras cosas, “creacion” y “procreacion”,
asi como “prenda” y “ropa”.!”! Este ideograma, sin embargo,
no aparece en la forma de tejido o de red, sino mas bien como
una cerca o, si se prefiere, una frontera o barrera. Muchos sellos
muestran una cerca en lugar de la ropa con flecos (fig. 14).19?

% [bid., cap. “Der Heilige Rock”.

% Ibid., p. 151.

100 Ibid., p. 149.

00 Ibid., p. 133.

102 [bid., p. 108. Sobre la semejanza del fleco y la cerca, véase también
Harlizius-Kliick, Ellen, Saum & Zeit, Ein Wérter-und-Sachen-Buch in 496 lexi-
kalischen Abschnitte (Berlin: Ebersbach, 2005), p. 232.



Entre el limite y el umbral... 99

, X i i i-
No obstante, en el contexto del Sagrado Matrimonio y la G
gab, esta “frontera” —sea un cerco o una ropa con flecos— no
significa simplemente una separacion o una delimitacion.

Figura 14. Una valla que toma el lugar de la tela con flecos, sello, periodo
Jemdet Nasr. Bibliothéque Nationale 504. Frankfort, placa VIII, h.

Concretamente, la forma mas antigua del vestido religioso
sumerio'® no tenia género, y se parecia mas a un cinturén con
largos flecos, como se ve en las representaciones del Sagrado
Matrimonio (fig. 15).1* Los largos flecos podian haber sido
cortados y ofrecidos junto con el cabello de la frente. El cabello
de la frente podia ser considerado como “la orilla o borde de la
cara”,!'® y aqui cabello y flecos vienen juntos. Ambos poseen un
significado similar al de la nocion sumeria de bulug, que también
es esencial en la elaboracion mitologica del Sagrado Matrimo-
nio. El Dur-an-ki significa el “enlace” entre el Cielo y la Tierra
(nociones similares son, para este caso, identificables a través de
toda la antigiiedad en Grecia, Egipto y Babilonia). Es la “ligadu-
ra” del Sagrado Matrimonio que desata la creacion.! Ahora el
bulug aparece como la “linea fronteriza” (“Grenzscheide’) que
esta conectada con el Dur-an-ki, como lo testimonian los viejos
textos babilonicos.'” Los flecos —y, por una inversion de nuestra
extension inicial, el borde— son entonces una metonimia para

103 Riemschneider, Augengott und Heilige Hochzeit, p. 151: “[...] el cinturdon
es solo una abreviacion del Sagrado Vestido y, en su origen, idéntico a ¢l [...]”.

104 Ibid., p. 149.

105 Ibid., p. 153: “[...] la orilla, la frontera en la parte superior de la cara, en
un sentido sumerio: lo plurisignificante US [...]”

196 Ibid., pp. 98-100.

107 Ibid., p. 99.



100 Emma Sidgwick

el bulug. También la orilla del mar y el borde de la vasija son
bordes o margenes metonimicos del bulug.'*

Figura 15. Representacion del Sagrado Matrimonio (;0 escena del ban-
quete?), participantes bebiendo de vasos (en otros tipos: por medio de
tubos de un vaso), 3000-2334 a. e. c., Ur, Iraq (PG / 580; U.9315). Iraq
Museum (4294). Collon, fig. 93.

Un rasgo intrinseco del bulug —y todas sus correlaciones
metonimicas— es que al mismo tiempo separa y unifica;'*’ entre-
laza intricadamente separacion y union,''? las cristaliza como de
una sola clase —asi como playa y embarcadero no pueden sepa-
rase.''' En breve, el motivo recurrente de la frontera, el borde,
aparece no como una delimitacion, sino como un locus donde
algo puede potencialmente unirse con otra cosa, una instancia de
separacion y union inmediata, el limite transforma los dos lados
en uno. En el antiguo Oriente Medio, y en el contexto de un acto
primordial de creacion y su recreacion, €ste era el significado
particular del bulug y sus metonimias: la cerca, el cabello de la
frente, los flecos/el borde, la orilla del mar, el borde de la vasija.
Este contexto también puede aplicarse a otra imagen del arte
gliptico arcaico: que una cuerda o una linea (con flecos), como

108 Ibid., p. 147, p. 148 y p. 163.
19 Ibid., p. 163.
10 Ibid., p. 100.
' Ibid., p. 163.



Entre el limite y el umbral... 101

una intermediacion, que pasa de la deidad, a menudo a través
de una puerta con alas, a un devoto que comprende su final (fig.
16 y fig. 17).

Figura 16. Motivo gliptico de una linea con flecos que pasa de la deidad
a un devoto que sostiene un extremo, periodo Agade. Louvre (inv. AO
1901). Delaporte, placa 72, fig. 3.

Figura 17. Motivo gliptico de una cuerda que pasa de la deidad a través
de una puerta alada hasta un devoto que sostiene un extremo, periodo
Agade. Louvre (inv. AO 6072). Delaporte, placa 72, fig. 5.

Existen otras nociones hebreas de tsitsit —Ia orilla borlada
como una elaboracioén del borde en tanto extremidad— cuya
semantica periférica denota significados relacionados, incluso a
menudo vecinos, tales como “regazo” y “Utero”, por los que se



102 Emma Sidgwick

conecta de manera diferente el borde al potencial creador. Hejg
denotaba “costura”, y “utero”;''> kanap podia referirse a “esqui-
na”, “extremo”, “borde” o “utero”;'3 sul significaba no soélo “cola
de una prenda” —como en la vision de Isaias del su/ de Dios
“llenando” el templo (Isaias 6:1-4)— sino que también podia
significar “el borde mas bajo de una vasija”, particularmente
como una expresion de “utero”.!'* Esto revela esencialmente el
borde no como una extremidad, sino como un principio; como
un lugar de origen, el comienzo de la creacion, generacion y ge-
nealogia.'> El extremo con borlas o con flecos, como una reliquia
del atuendo sumerio que enfatiza el borde como una extremidad
y constituye una extension fisica de €I, era igualmente percibido
como el locus del origen potencial, pero que presuponia la ata-
dura con otra cosa, la forja de un limite de dos lados, de una
intermediacion o un umbral.

IV. El motivo del borde en la hemorroisa entre limite
y umbral, o entre representacion y presencia

Transpuesta a su posible contenido como imagen paradigmatica,
la nocion de borde expresa esencialmente el entrelazado dialéc-
tico de dos registros de imagen: un registro representacional y
un registro de presencia. Estos registros corresponden respecti-
vamente a los registros visual y tactil. El borde de la prenda de
Cristo en el motivo biblico de la hemorroisa, y de aqui también
en la leyenda de Paneas, puede revelar la constitucion de la ima-

12 Harlizius-Klick, Saum & Zeit, p. 94.

3 Ibid., p. 105.

4 Ibid., p. 187.

115 Jbid., pp. 5-6; In Harlizius-Kliick, Ellen, “Die Uberschreitung des anthropo-
logischen Raumes: Gewandsaum, Nachfolge und Transformation”, in 7he Woman
with the Blood Flow (Mark 5:24-34parr). Narrative, Iconic and Anthropologi-
cal Spaces (en prensa), eds. B. Baert and R. Bieringer. Harlizius-Kliick trata la
costura/borde no s6lo como un “principio”, sino también como una “continuidad”
y un “transito”.



Entre el limite y el umbral... 103

gen que alberga una tension entre representacion (como una
imagen conmemorativa) y presentacion (como una reliquia).'* Y
asi es precisamente como sera entendida la vera icon: como un
icono que representa el Sagrado Rostro, pero también como una
reliquia de contacto que emana del poder milagroso de Cristo
(dynamis).""7'Y esos dos hilos se construyen simultaneamente en
la posterior meditacion cristiana sobre la imagen.!'®
Consideremos primero el contenido de imagen paradigmati-
ca del borde como una frontera que delimita, mas precisamente,
como un “limite” visual que “representa”. Bajo la ley mosaica,
los israelitas debian usar borlas en las cuatro “esquinas” de
sus prendas externas'’ como “dispositivos mnemotécnicos”,'?
como recordatorios visuales de sus obligaciones legales y como
“signos” visuales'?! de su observancia de los mandamientos
(Deut. 22:12, Nimeros 15:37-41). De acuerdo con la ley mosaica,
tales borlas eran esencialmente representaciones visuales.
Podria decirse que esto es una alusion al culto y a la Vieja
Ley. El hecho de que los flecos y “borlas” aparezcan en un tipo
especifico de Mandylion (fig. 18 y fig. 19),'?? remite a la imagen
de Cristo en sustitucion de las rigidas y cerradas prescripciones
textuales del Viejo Testamento. Este Mandylion —como otra
imagen arquetipica y acheropita que autoriza todos los demas
iconos cristianos y articula la frontera topica entre cielo y
tierra, entre lo invisible y lo visible— era una amalgama de la

16 Fabre, ‘L’image possible’, p. 10. Fabre establece mas precisamente que el
borde es al mismo tiempo “frontera” y “pasaje”.

17 Kessler and Wolf, “Introduction”, p. 1x.

U8 Ibid., p. 11.

19 Bauer, “xpdomedov, ov, 10, p. 448; Steins, “sis, sws, sisa, sisit, nss, nes”,
p- 372: El Lxx traduce tsitsit (“borlas™) como kraspedon. Kennedy, “Fringes”, p.
69: “A estas borlas, los traductores griegos dan el nombre de xpdomeda, término
usado exclusivamente por los escritores del Nuevo Testamento”.

120 Milgrom, “Of Hems and Tassels”, p. 65.

12l Kennedy, “Fringes”, p. 68.

122 Para un estudio profundo del Mandylion, véase Wolf, Gerhard, Dufour
Bozzo, Colette and Calderoni Masetti, Anna Rosa, Mandylion. Intorno al ‘Sacro
Volto’ da Bisanzio a Genova (Skira: Milan, 2004).



104 Emma Sidgwick

cortina adamascada del tabernaculo y un icono circular pintado
de Cristo."”® Aplicados a este contexto, los flecos pueden, de
un modo mas bien irénico dado la prohibicion acerca de los
iconos religiosos, ser interpretados como una justificacion de
tales imagenes, en el papel de muestras fisicas, las ayudas visuales
tangibles autorizadas para los judios. Al mismo tiempo, no
obstante, diferenciarian a los cristianos del orden antiguo:
con la encarnacion de Cristo, su transformacion en carne, la
cristiandad ofrece formas totalmente realizadas, no solo signos
abstractos.!** La prohibicion acerca de los iconos religiosos fue
revocada por el Segundo Concilio de Nicea: “Si se hubiera orde-
nado a la gente tener flecos morados, mucho mas nos toca tener
imagenes de los santos™.!”> En este sentido, la contribucion del
contenido paradigmatico del borde a la vera icon parece ser
de naturaleza representacional: el extremo con borlas puede
representar una justificacion de las imagenes. También, el borde
con borlas puede prefigurar una representacion totalmente
realizada, mas alla del despliegue de meros signos abstractos.
De un modo afin, aunque un poco mas oblicuamente, una de
las dos “imagenes” directas de Dios registradas en el Viejo
Testamento es la orilla de su prenda (Is. 6:1).12¢

123 Kessler, Herbert L., “Medieval Art as Argument”, in Picturing God'’s
Invisibility in Medieval Art. The Middle Age Series (Filadelfia: University of
Pennsylvania Press, 2000), p. 60. Kessler explica en la nota 46: “El Mandylion
en el icono del Sinai tiene flecos, como los tienen otras variantes de la sagrada
imagen. Los flecos también son rasgos del velo del templo en el fresco del abside
del siglo x en Tokali Kilise [...]. Grabar, L’iconoclasme byzantin, 18, dice que,
como el patron adamascado, los flecos tienden a desaparecer después del siglo
xur.”

124 Kessler, “Medieval Art as Argument”, p. 61.

125 Ibid., p. 61. Cita de Mansi, Giovanni Domenico (ed.), Sacrorum conciliorum
nova et amplissima collectio, 13, 113ss.

126 Jsaias 6:1: “En el ailo que murio el rey Uzias, vi yo al Sefior sentado sobre un
trono alto y sublime, y sus faldas llenaban el templo” “eixcv”, in Theologisches
Worterbuch zum Neuen Testament. Zweiter Band, ed. Kittel, Gerhard (Stuttgart:
Kohlhammer), 1965-1979, p. 378.



Entre el limite y el umbral... 105

Figura 18. Flecos en un tipo especifico de Mandylion, monologion, Ale-
jandria, Patriarcado griego, Cod. Gr. 35, fol. 142v, siglo x1. Kessler, p. 60.

Figura 19. Flecos en un tipo especifico de Mandylion, Manuscrito de
John Climacus, la Escalera celestial en el Vaticano, Biblioteca Aposto-
lica, Cod. Ross. 251, fol. 12v, placa 1vb, siglo x11. Kessler, p. 60.



106 Emma Sidgwick

Esta funcion representacional del borde no excluyo, sin em-
bargo, el contenido paradigmatico que probablemente poseia
en un registro de presencia: como un umbral que opera dentro
de un registro de tactilidad y de cercania, el borde contenia los
constituyentes dindmicos de una imagen (reliquia) de contacto
y transitividad. De hecho, también la vera icon puede ser vista
como un “umbral” o “pasaje”,'?’ debido a su unificacion de dos
“direcciones” en un intercambio perenne: de la vera icon como
una imagen sacramental de Cristo fluye un poder, un poder que
la vera icon como la misma Verdnica incorpor6d de Cristo (de
su flujo).1?®

Dicho de otra manera, el borde como origen prefigura las
ropas de Verdnica no solamente como la matriz femenina'?® —en
referencia a la encarnacion— que lleva y engendra la imagen,
sino también prefigura la ropa de Veronica como un umbral co-
municativo y creador entre lo divino y lo mundano.”*° La trans-
mision de la dynamis que el borde, en tanto que umbral, impedia
en el relato del milagro, predice, pues, el latido de la sustancia
divina que constituye la vera icon, y que continuamente difunde
por todo el mundo; la cura salvifica profesa el comparable poder
de curar de la vera icon.!™!

127 Ibid., p. 378.

128 Wolf, “Vera icon und verae icones”: “La vera icon incorpora las palabras
de Cristo acerca de que de ¢l emana una fuerza; como una imagen sacramental de
Cristo, desprende una fuerza de gracia: sin embargo, en tanto que ‘Veronica’
(mediante su ‘flujo’) la ha absorbido de Cristo mismo. En la imagen del lienzo
parecen reunirse ambas direcciones; ello transforma la imagen en un umbral o
pasaje donde tiene lugar un intercambio perenne, mas exactamente, donde las
miradas del espectador contribuyen a mantenerlo en ‘vida’, nota 128, p. 82.

129 Loc. cit.

130 See also Wolf, Gerhard, “Vorwort”, in: Schleier und Spiegel. Traditionen
des Christusbildes und die Bildkonzepte der Renaissance (Miinchen: Wilhelm
Fink), 2002, p. x1y p. x1v; Wolf, “Vera icon und verae icones”, p. 82.

B Kessler, Herbert L., and Wolf, Gerhard, “Introduction”, in The Holy
Face and the Paradox of Representation: Papers from a Colloquium held at
the Bibliotheca Hertziana, Rome and the Villa Spelman, Florence 1996. Villa
Spelman Colloquia, 6, eds. Kessler, Herbert L. y Wolf, Gerhard (Bologna: Nuova
Alfa), 1998, p. ix.



Entre el limite y el umbral... 107

En la leyenda inicial de Paneas y sus muchas elaboraciones,
la imagen de Cristo, encargada o poseida por la hemorroisa, se
realizo en un grupo escultérico representacional o una estatua,
y no fue de un origen milagroso sino hecho por el hombre. La
imagen de Cristo fue concebida como un limite. Con el énfasis
final del significativo detalle de la hierba que crece hasta el borde
de la prenda de Cristo y que recibe el milagroso poder curativo
al tocar ese borde de la prenda,'’? se instald definitivamente
la tension paradigmatica entre representacion y presencia. La
hierba o planta recibid la dynamis de su contacto con la imagen
de Cristo,'** como si imitara el encuentro biblico con el cuerpo
presente y, mas especificamente, el borde presente de la prenda
de Cristo.

132 Von Dobschiitz, Christusbilder, p. 201.

133 Kitzinger, Ernst, “The Cult of Images in the Age before Iconoclasm”, in
Dumbarton Oaks Papers, vol. 8 (1954), pp. 83-150, p. 94. Para otras inter-
pretaciones de las hierbas que capturan o reifican la dynamis original del
milagro, ver respectivamente Fabre, “L’image possible”, p. 17, y Wilson,
Caesarea Philippi, p. 91.



