
Entre el límite y el umbral... 73

Entre el límite y el umbral.
El borde en el motivo cristiano temprano de la hemorroísa1

Emma Sidgwick
Universidad de Lovaina

Traducción de César González Ochoa

I. El borde en las leyendas sobre la hemorroísa  
y una imagen de Cristo

En su Historia Ecclesiastica, 7, 18 (ca. 325 e. c.),2 Eusebio de 
Cesárea hace un relato histórico acerca de una estatua que 

 1	 Este artículo es parte del proyecto de investigación The Haemorrhaging 
Woman (Mark 5:24–34parr). An Iconological Research into the Meaning of the 
Bleeding Woman in Medieval Art. Also a Contribution to the Blood and Touch-
ing Taboo before the Era of Modernity —realizado gracias a una beca de investi- 
gación de la Universidad Católica de Lovaina (2008–2012) y supervisado 
por la doctora Barbara Baert. Véase también nuestra contribución: “An issue 
of blood. The healing of the woman with the Haemorrhage (Mark 5:24B-34, 
Luke 8:42B-48, Matthew 9:19-22) in early medieval visual culture”, in Blood, 
Sweat and Tears. The Changing Concepts of Physiology from Antiquity into 
Early Modern Europe (“Intersections. Interdisciplinary Studies in Early 
Modern Culture”, 25), ed. M. Horstmanshoff (Leiden: Brill, 2012), pp. 307-
338; “Touching the Hem. The Thread between Garment and Blood in the 
Story of the Woman with the Hemorrhage (Mark 5:24b-34parr)”, in Textile. 
Journal of Cloth and Culture 9, 3 (2011), pp. 308-359, reimpreso en Das Kleid 
der Bilder (Textile Studies, 4), ed. Marius Rimmele y David Ganz, Konstanz-
Zürich, 2012, pp. 159-182.

 2	 Eusebius of Caesarea, Historia Ecclesiastica, 7, 18 (Migne PG 20, 679-
680). Traducción: Eusebius, Lake, Kirsopp (trad.), y Oulton, J. E. L. (trad.), The 

Los márgenes, las orillas, los bordes. 
 Tópicos del Seminario, 29.

Enero-junio 2013, pp. 73-107.



Emma Sidgwick 74

representa a un hombre que extiende su brazo derecho hacia 
una mujer arrodillada que, a su vez, estira una mano hacia él en un 
gesto de súplica. De acuerdo con los cristianos que vivían en 
Paneas (también conocida como Cesárea de Filipo),3 —afirma 
Eusebio— esta estatua erigida enfrente de una casa privada 
había sido encargada por la misma mujer con flujo de sangre 
o la “hemorroísa” en agradecimiento por su cura de hemorra-
gia uterina crónica mediante el milagroso poder curativo que 
proviene de Cristo, según queda registrado en los Evangelios 
sinópticos:4

Puesto que he mencionado esta ciudad, no debería omitir una histo-
ria que debe ser recordada también por quienes nos siguen. La mujer 
con hemorragia que fue curada por nuestro Salvador, proviene de 
aquí, como indican los santos Evangelios. Su casa ha sido señalada 
en la ciudad, y todavía se encuentran allí vestigios asombrosos del 
beneficio traído por el Salvador. Sobre una alta piedra a la entrada 
de su casa estaba una estatua de bronce de una mujer con la rodilla 
doblada, con sus manos extendidas como un suplicante. Opuesta 
a ésta había otra del mismo material, una figura de un hombre de 
pie vestido con un bello manto doble y que alcanzaba a la mujer 
con su mano. Cerca de sus pies en el monumento crecía una hier-
ba exótica que subía hasta el borde del doble manto de bronce y 
servía como un antídoto contra enfermedades de toda clase. Esta 
estatua, decían, recordaba los rasgos de Jesús y todavía existía en 
mi propio tiempo: la vi con mis propios ojos cuando estuve en la 
ciudad. No es sorprendente que estos gentiles, que tiempo atrás 

Ecclesiastical History (Londres: Heinemann, 1964-1965); Maier, Paul L. (trad.), 
Eusebius. The Church History. A New Translation with Commentary (Grand 
Rapids: Kregel, 1998), pp. 264-266. Ver también Von Dobschütz, Ernst, Chris-
tusbilder. Untersuchungen zur Christlichen Legende (Leipzig: Hinrichs, 1899); 
Barasch, Moshe, ‘Eusebius’, in: Icon. Studies in the History of an Idea (New York 
University Press, 1994).

 3	 Kuryluk, Ewa, “From the Haemorrhoissa to Berenice”, in Veronica and Her 
Cloth. History, Symbolism and Structure of a ‘True’ Image (Oxford: Blackwell, 
1991): “Bajo el reinado de Tiberio la ciudad fue extendida por el tetrarca Filipo 
y llamada Caesarea Philippi”, p. 94. 

 4	 Von Dobschütz, Christusbilder, p. 198.



Entre el límite y el umbral... 75

fueron beneficiados por nuestro Salvador, hubieran hecho tales 
cosas, puesto que he examinado hechos semejantes también de sus 
apóstoles —Pedro y Pablo— y de hecho de Cristo mismo preser-
vados en pinturas coloridas. Y ello era de esperarse, puesto que los 
antiguos gentiles por costumbre las honraban como salvadores en 
esa manera sin reservas.5

De hecho, la estatua en cuestión bien podría haber sido 
una antigua estela votiva que mostraba un dios sanador y un 
suplicante en actitud de admiración, posiblemente Asclepio 
y su hija Panacea6 o un equivalente fenicio-sirio; o tal vez 
represente a Tito y Berenice,7 media hermana de Herodes 
Agrippa ii; o posiblemente es un antiguo grupo escultórico 
que representa al emperador como Restitutor Provincae ante 
una personificación de una provincia arrodillada.8 Sea lo que 
fuera, este relato local es, en efecto, una “cristianización” de 
un grupo escultórico pagano de la crónica temprana —am-
pliamente leída— de Eusebio sobre la historia de la Iglesia, y 
muchas otras fuentes hasta el siglo vi atestiguan igualmente 
la existencia en Paneas de estas esculturas en bronce de la 
hemorroísa y Cristo. 

En la resultante maraña de leyendas y textos apócrifos, cada 
uno con sus propias variaciones, un elemento particular, apa-
rentemente un detalle menor, emerge como central: la hierba 
o planta que toca el borde del manto de Cristo y, dependiendo 
de la versión específica de la leyenda, recibe poderes curativos 

 5	 Texto griego original en von Dobschütz, Christusbilder, p. 252*, 4. a.
 6	 Véase, Eisler, Robert, “La prétendue statue de Jésus et de l’Hémorroïsse à 

Panéas”, in Revue Archéologique, cinquième série, Tomo xxxi (enero-junio 1930): 
“Me parece cierto que el grupo representa a Asklepios cumpliendo la súplica 
de su hija Panakeia y haciéndole encontrar la planta que cura todos los males”, 
p. 27. 

 7	 Wilson, John Francis, Caesarea Philippi. Banias: The Lost City of Pan 
(Nueva York: I.B. Tauris & Co Ltd), 2004, p. 91.

 8	 Wolf, Gerhard, “Vera icon und verae icones”, in Schleier und Spiegel. 
Traditionen des Christusbildes und die Bildkonzepte der Renaissance (Munich: 
Wilhelm Fink, 2002), p. 81.



Emma Sidgwick 76

al hacer contacto con aquél. Esta última lectura se encuentra, 
por ejemplo, en las interpretaciones de Sozomen y Rufinus de 
la descripción de Eusebio: una hierba que crece naturalmente 
en la base del grupo escultórico obtiene un milagroso poder 
curativo —curar la ceguera de nacimiento, la tuberculosis, y 
especialmente a mujeres con flujo de sangre uterino— cuando 
llega al borde de la prenda de Cristo.9 Este detalle amplifica el 
milagro bíblico de la curación de la hemorroísa, y, en un muy 
posterior relato de Nicephorus Callistus, la hierba realmente 
se convierte en un sustituto de la estatua de Cristo,10 porque 
había capturado el milagroso poder curativo (dynamis) del bor-
de.11 Ahora bien, si se quiere, el milagroso poder curativo que 
emana de Jesús no fue simplemente capturado, sino realmente 
transformado o reificado en la hierba.12 Pero la hierba que 
toca el borde del manto de Cristo no simplemente capturó la 
dynamis que emana de Jesús, sino que también fue considerada 
como una prueba física de la voluntad de Dios de que la mujer 

 9	 Von Dobschütz, Christusbilder, p. 201. Estas fuentes son, precisamente: 
Sozomen, Historia Ecclesiastica, 5, 21 (ca. 450 e. c.) (Migne PG 67, 1279-1282). 
Texto original en von Dobschütz, Christusbilder, p. 259*; Rufinus, Historia 
Ecclesiastica (traducción de la Historia Ecclesiastica de Eusebio, ca. 402-403 
e. c.), 7, 14 (Migne PL 21). Texto original en von Dobschütz, Christusbilder, 
p. 256*. Ver también Kitzinger, Ernst, “The Cult of Images in the Age before 
Iconoclasm”, in Dumbarton Oaks Papers, vol. 8 (1954), pp. 83-150: “Tal creen-
cia (en los poderes mágicos de las imágenes cristianas), está expresada con 
sorprendente ingenuidad en la muy libre traducción de Rufinus del relato de 
Eusebio sobre el grupo de bronce en Paneas. Rufinus interpreta la descripción 
un tanto ambigua de Eusebio acerca de una extraña planta de un gran poder 
curativo que crece a los pies de la figura de Cristo y toca el borde de su prenda 
como una hierba real que deriva su milagroso poder de su contacto con la 
imagen del Salvador”, p. 94. 

10	 Von Dobschütz, Christusbilder, p. 201, nota 2: Nicephorus Callistus, 
Ecclesiasticae Historiae, 6, 15 (siglo xiv) (Migne PG, 145). Texto original en 
von Dobschütz, Christusbilder, p. 272*, 39 a.

11	 Fabre, Pierre-Antoine, “L’image possible. La femme qui perdait son sang à 
Panéas, et que Jésus miraculeusement guérit, dans le discours de l’image chré-
tienne”, en The Woman with the Blood Flow (Mark 5:24-34). Narrative, Iconic 
and Anthropological Spaces (en prensa), ed. Barbara Baert, p. 17.

12	 Wilson, Caesarea Philippi, p. 91.



Entre el límite y el umbral... 77

debía ser curada y que el grupo escultórico debía erigirse.13 
La leyenda, en otras palabras, fue reinterpretada desde una 
perspectiva iconofílica. 

En cualquier caso, esta madeja de leyendas y otros textos 
apócrifos aparecen en otra leyenda, conocida como la Cura 
Sanitatis Tiberii que está fechada entre los siglos v y viii e. c.14 
Fue en este relato en el que se hizo referencia a la hemorroísa 
como “Verónica”. De aquí que la leyenda de Paneas fuera 
transformada en la leyenda de la Verónica. De acuerdo con las 
últimas versiones medievales de esta leyenda, que incluyó la 
narración de la pasión, Verónica se estableció como portadora 
de la huella del rostro de Cristo sobre el manto con el que ella 
enjugó su rostro sangrante.15 De allí en adelante se hizo alusión 
a la imagen simplemente como “Verónica”. Sólo en el curso del 
siglo xii estas últimas versiones de la leyenda se reinterpretaron 
como testimonio de la famosa y venerada reliquia romana: la 
vera icon.16 Esta vera icon se entendió desde entonces como 
la verdadera imagen de Cristo, como una imagen divina que 
había llegado a la existencia sin haber sido creada por manos 
humanas. Las especificidades de este supuesto origen determi-
naron su naturaleza y eficacia. Igualmente, por su extraordi-
naria génesis como ícono —o, si se quiere, como una “imagen 
reliquia”— llegó a ser considerada como una de las imágenes 
prototípicas de la cristiandad.17 En suma, arraigada en una 

13	 Von Dobschütz, Christusbilder, p. 201.
14	 Cura Sanitatis Tiberii. Texto original en von Dobschütz, Christus-

bilder, pp. 157**-203**. Ver también von Dobschütz, Christusbilder, pp. 
209-211.

15	 Wolf, “Vera icon und verae icones”, p. 65.
16	 Von Dobschütz, Christusbilder, pp. 217-218.
17	 Wolf, “From Mandylion to Veronica”, p. 175. Wolf ha publicado extensa-

mente sobre la vera icon, y, en un sentido general, sobre los acheiropoietoi. 
Medular en su investigación, cuyo interés se focaliza principalmente en la 
Edad Media tardía y el Renacimiento, es su aproximación a los acheiropoietoi 
como “imágenes conceptos”. Otras publicaciones, además de las usadas en 
este artículo (que se orientan a los tempranos orígenes cristianos de la vera 
icon), son, por ejemplo: Frommel, Christoph Luitpold and Wolf, Gerhard (eds.), 



Emma Sidgwick 78

mitología tan elaborada, la vera icon constituyó un paradigma 
absoluto para la cultura visual cristiana. Y el motivo de la he-
morroísa proporcionó a su vez las tempranas raíces cristianas 
de su concepción.

Las versiones de la leyenda de Paneas, especialmente las 
iconofílicas, sugieren que la noción de borde era central y al-
bergaba un contenido icónico paradigmático; podría decirse que 
es el contenido icónico paradigmático quintaesencial que más 
tarde constituyó la “Verónica”. Para captar completamente este 
contenido, debemos volver hacia la articulación de la noción de 
borde en el motivo de la hemorroísa en su forma original como 
un relato del milagro bíblico.

II. “… y tocó el borde de su manto”

El motivo de la hemorroísa, que tuvo un significado importante 
en la temprana cristiandad —como lo atestigua su recurrente 
representación visual y elaboración textual— fue esbozado 
originalmente como un relato bíblico sobre un milagro (Marcos 
5:24b-34, Lucas 8:42–48 y Mateo 9:19–22).18 Relata cómo una 

L’immagine di Cristo dall’ acheropita alla mano d’artista: dal tardo medioevo 
all’ età barocca; Thuno, Erik and Wolf, Gerhard (eds.), The Miraculous Image 
in the Late Middle Ages and Renaissance; Wolf, Dufour Bozzo and Calderoni 
Masetti (eds.), Mandylion. Intorno al ‘Sacro Volto’ da Bisanzio a Genova; Mo-
rello, Giovanni and Wolf, Gerhard (eds.), Il volto di Cristo. 

18	 Marcos 5:24b-34: “Fue pues, con él y le seguía una gran multitud, y le 
apretaban. 25Pero una mujer que desde hacía doce años padecía de flujo de 
sangre, 26y había sufrido mucho de muchos médicos, y gastado de todo lo que 
tenía, y nada había aprovechado, antes le iba peor 27cuando oyó hablar de Jesús 
vino por detrás entre la multitud, y tocó su manto. 28Porque decía: Si tocare tan 
solamente su manto, seré salva. 29Y en seguida la fuente de su sangre se secó; 
y sintió en el cuerpo que estaba sana de aquel azote. 30Luego Jesús, conociendo 
en sí mismo el poder que había salido de él, volviéndose a la multitud, dijo: 
¿Quién ha tocado mis vestidos? 31Sus discípulos le dijeron: Ves que la multitud 
te aprieta, y dices: ¿Quién me ha tocado? 32Pero él miraba alrededor para ver 
quién había hecho esto. 33Entonces la mujer, temiendo y temblando, sabiendo 



Entre el límite y el umbral... 79

mujer anónima que sufría de flujo uterino patológico —en la 
tradición posterior recibiría el nombre de hemorroísa– se acerca 
subrepticiamente a Cristo desde atrás. Subsecuentemente la 
descripción de la mujer silenciosa cambia a un momento de 
reflexión interior: “Porque decía: si tocare tan solamente su 
manto, seré salva” (Marcos 5:28). En el relato de la hemorroísa 
en Lucas 8:44 y Mateo 9:20,19 aparece el mero toque del borde 
—kráspedon (griego) o fimbria (latín)— del manto de Jesús. 
Es el toque del borde lo que cura: “Pero una mujer que padecía 
de flujo de sangre desde hacía doce años, y que había gastado 
en médicos todo cuanto tenía, y por ninguno había podido ser 
curada, se le acercó por detrás y tocó el borde de su manto; y al 
instante se detuvo el flujo de la sangre”. Y “He aquí una mujer 
enferma de flujo de sangre desde hacía doce años, se le acercó 
por detrás y tocó el borde de su manto”. En Marcos, el toque 
del borde de la prenda ocurre sólo en la cura en Gennesaret 
(Marcos 6:56), relatado en el tercer y enfático verso en una 
serie:20 “Y donde quiera que entraba, en aldeas, o ciudades, o 
heredades, ponían en las calles a los que estaban enfermos y 
les rogaban que tocasen siquiera el borde de su vestido; y todos 
los que lo tocaban quedaban sanos”. Sencillamente, el toque del 
borde podría servir para magnificar los poderes curativos de 

lo que en ella había sido hecho, vino y se postró delante de él y le dijo toda la 
verdad. 34Y él le dijo: Hija, tu fe te ha hecho salva; ve en paz, y queda sana de 
tu azote”. Cita la versión de Reyna-Valera, 1960.

19	 Fitzmyer, J.A., The Gospel According to Luke, (I-IX): Introduction, 
Translation, and Notes. The Anchor Bible (Garden City: Doubleday, 1985), p. 
743; Bovon, François, Das Evangelium nach Lukas, 1. Lk 1, 1-9,50. Evangelisch-
katholischer Kommentar zum Neuen Testament, 3/1 (Zürich: Benzinger, 1989), 
p. 443; Cummings, J.T., “The Tassel of His Cloak: Mark, Luke, Matthew–and 
Zechariah”, in Studia Biblica 1978: II. Papers on the Gospels. Journal for the 
Study of the New Testament Supplement Series 2, ed. E.A. Livingstone (Sheffield: 
JSOT Press, 1980), pp. 47-61.

20	 Allison Jr., D.C., “Healing in the Wings of His Garment: The Synoptics and 
Malachi 4:2”, in The Word Leaps the Gap. Essays on Scripture and Theology 
in Honor of Richard B. Hays, eds. J.R. Wagner et al. (Grand Rapids: Eerdmans, 
2008), p. 133. 



Emma Sidgwick 80

Jesús.21 Kráspedon podría referirse más específicamente a las 
“borlas” (tsitsit) que los hombres judíos supuestamente llevaban 
en las “esquinas” de sus prendas externas (ver Núm. 15:38-39; 
Deut. 22:12, donde el LXX usa la misma palabra griega).22 En 
tiempos bíblicos, habrían usado una prenda externa ordinaria, 
como puede asumirse que Jesús usaba.23 Por tanto, en el motivo 
de la hemorroísa, el borde, extremo o franja, podría entenderse 
como “la borla de su manto” judío.24 Y aunque las visualizacio-
nes del motivo de la hemorroísa representaban a Cristo en la 
himation grecorromana, algunas de ellas sugieren el extremo 
con borlas o con franjas (fig. 1 y fig. 2).

El toque del borde por la hemorroísa ha sido conectado con 
el antiguo motivo literario del Cercano Oriente de “sostenerse”, 
“aferrarse” al borde de una prenda como acto de súplica. Ese gesto 
podría sugerir adicionalmente estar sometido, importunar, hacer 
una alianza,25 o expresar un poder coercitivo (mágico).26 En la 
literatura bíblica, este antiguo motivo de Medio Oriente también 
aparece en 1 Samuel 15:27 (véase también la profecía en Zac. 8:23).27 

21	 Ibid., p. 134.
22	 Fitzmyer, The Gospel According to Luke, (I-IX), p. 746. 
23	 Esto de acuerdo con el consenso exegético actual. Ver, Allison Jr., “Healing 

in the Wings of His Garment”. “Éste es el significado que tiene la palabra en 
Mateo 23:5 (‘Antes, hacen todas sus obras para ser vistas por los hombres. 
Pues ensanchan sus filacterias, y extienden los flecos de sus mantos’), y de las 
cinco de las LXX ocurrencias de κράσπεδον, cuatro aparecen completas en la 
legislación pentateuca sobre franjas”, p. 139. Sin embargo, otros investigadores 
han argumentado que, considerando la penetración de la civilización griega 
en Palestina, Jesús debía vestir un himation griego, que de hecho es como se 
representa en la imaginería cristiana.

24	 Wilkinson, John, “Healing in the Gospels”, in The Bible and Healing: a 
Medical and Theological Commentary (Grand Rapids: Eerdmans, 1998), p. 110; 
Cummings, “The Tassel of His Cloak”, p. 47.

25	 Brauner, Ronald A., “‘To Grasp the Hem’ and I Samuel 15:27”, in The Jour-
nal of the Ancient Near Eastern Society of Columbia University, vol. 6 (1974), 
pp. 35-38.

26	 Stephens, Ferris J., “The Ancient Significance of Sîsîth”, in Journal of 
Biblical Literature 50 (1931), pp. 59-70.

27	 Vattioni, Francesco, “Et tetigit fimbriam vestimenti eius (Mt. 9, 20)”, in 
Augustinianum, Annus V, Fasciculus 3 (noviembre 1965); Robbins, Vernon 



Entre el límite y el umbral... 81

Sin embargo, el efímero toque de la hemorroísa —sin soste-
nerlo— evoca un toque más particular. Algo inusual ocurre 
cuando “simplemente” se toca el manto o el borde de éste: 
el tocar desencadena un poder que emana de Jesús, como 
una “erupción de energía curativa”28 —‘ten ek auto duna-
min exelthousan’29; ‘virtutem quae exierat de illo’— (Marcos 
5:30). La noción subyacente parece ser que la sagrada persona 

K., “The Woman who Touched Jesus’ Garment: Socio-Rhetorical Analysis of 
the Synoptic Accounts”, in New Testament Studies, vol. 33 (1987), pp. 502-515: 
“Manfred Hutter ha mostrado, además, que la petición de perdón seguida por 
gestos es especialmente característica de los textos antiguos orientales, y men-
ciona que Saúl toma el borde de la capa de Samuel después de que verbalmente le 
pide perdón (1 Sam 15. 24-25, 27) para mostrar la importancia de la combinación 
de voz y gesto. Por tanto, los rasgos retóricos en el texto [contar la historia de 
la hemorroísa] refleja las especiales dimensiones sociales de la antigua cultura 
oriental. Held y Theissen seguramente apreciarían estas intuiciones, puesto que 
entienden que es la ‘fe de orar o de pedir lo que ha desarrollado la comprensión 
de fe en la tradición hebrea’”, p. 506. Ver Hutter, Manfred, “Ein altorientalischer 
Bittgestus in Mt 9 20-22”, in Zeitschrift für die Neutestamentliche Wissenschaft 
75 (1984), pp. 133-135; ver también France, R.T., The Gospel of Matthew. The 
New International Commentary on the New Testament (Grand Rapids: Eerdmans, 
2007), p. 363, nota 17: referencias a tocar el manto de Jesús en 1 Sam. 15:27 (y 
también Zac. 8:23), sostener el borde de una prenda en gesto de súplica. Sobre la 
referencia a Zac. 8:23 (“Entonces dijo el Señor de los ejércitos: En estos días diez 
hombres de las naciones de cada lengua sostendrán las borlas de un judío y dirán: 
Iremos contigo porque hemos oído que Dios está contigo”.), ver Cummings, “The 
Tassel of His Cloak”: “Aunque originalmente Zac. se refiere a la exaltación de 
Jerusalem con la unificación de los gentiles en el peregrinaje escatológico, en 
el siglo primero llegó a reconocerse como una profecía mesiánica. Jerónimo, 
en su comentario sobre Zac. 8.23, lo reconoció como mesiánico, refiriéndolo 
a Cristo pero alegorizando las borlas como los apóstoles. […] Mientras que 
podría objetarse lógicamente que la mujer afligida por el flujo de sangre no era 
gentil, por lo que no se cumple la profecía en sentido estricto. Puede afirmarse 
que ese flujo, de acuerdo con la profecía, si fuera cierto de un gentil (salvación 
por el toque de las borla del Mesías) sería aún más verdadero para una hija de 
Israel”, p. 52.

28	 Marcus, Joel, Mark 1-8. A New Translation with Introduction and Com-
mentary, Nueva York, Doubleday, 2000, p. 367.

29	 Transcripción de Nestle, Eberhard, Nestle, Erwin, Aland, Kurt, Black, 
Matthew, Martini, C.M., Metzger, B.M. y Wikgren, Allen (eds.), Novum Testa-
mentum Graece, p. 104. Original griego: ‘τὴν ἐξ αὐτοῦ δύναμιν ἐξελθοῦσαν’. 



Emma Sidgwick 82

alberga un poder creador latente —dynamis, virtus— que pue-
de ser activado y difundido hacia el entorno o transferido a, o 
insertarse en, otros objetos físicos. Esta “activación” no ocurre 
en un período de tiempo, sino de modo instantáneo, casi atem-
poralmente: ocurre en un destello, como un relámpago, en una 
repentina descarga de energía almacenada, en lo que podría 
referirse anacrónicamente como un “choque eléctrico”. O, de 
otra manera, en una instantánea erupción de flujo.

Las nociones destello y fluidez expresan de modo apto cómo 
podría interpretarse dynamis. Dynamis podría ser concebido en 
el relato de la hemorroísa como un líquido semejante al Maná,30 
un poder material inherente, una noción enmarcada en una 
visión del mundo mágica. El Maná podría —otra vez a través 
del toque— ser transferido de una entidad a otra. Desde esta 
perspectiva, la cura de la hemorroísa a menudo es vista como 
la cura más cercana a la magia en el Nuevo Testamento, debido 
al aspecto “automático” o “coercitivo” de la fuerza en acción.31 
Dynamis también podría ser interpretado como el poder transfor-
mador de Dios, mientras que la cura aparece como una intrusión 
por una cratofanía, como una demostración reveladora del poder 
de Dios.32 Sobre esta base, dynamis podría ser interpretado como 

30	 Theissen, Gerd, The Miracle Stories of the Early Christian Tradition, 
Filadelfia, Fortress, 1983, p. 91.

31	 Ver, entre otros, Kee, Howard Clark, Medicine, Miracle and Magic in 
New Testament Times (Cambridge: Cambridge University Press, 1986), p. 115; 
Preisigke, Friedrich, “Die Gotteskraft der frühchristlichen Zeit” (reimp), in Der 
Wunderbegriff im Neuen Testament, ed. A. Suhl (Darmstadt: Wissenschaftliche 
Buchgesellschaft, 1980), p. 210. 

32	 Bromley, Donald H., “The Healing of the Hemorrhaging Woman: Miracle or 
Magic?”, Journal of Biblical Studies 5, no. 1 (2005), pp. 1-20. Este artículo adopta 
la posición de Aune, David E., “Magic in Early Christianity”, in Apocalypticism, 
Prophecy and Magic in Early Christianity. Collected Essays. Wissenschaftliche 
Untersuchungen zum Neuen Testament 199 (Tübingen: Mohr Siebeck, 2006), 
p. 368, quien sostiene que la magia grecorromana puede iluminar importantes 
aspectos del marco religioso de la temprana cristiandad (que absorbió tradiciones 
mágicas de moda del mundo circundante grecorromano). En lo que respecta a los 
relatos de los Evangelios, Aune enfatiza una apologética discursiva antimágica 
junto a huellas de tradiciones mágicas incorporadas, p. 405. 



Entre el límite y el umbral... 83

el [poder del] Espíritu Santo.33 Tal vez esto también esté sugerido 
en el pasaje por la ausencia de intencionalidad en Cristo —lo que 
supone que la fuente del poder es divina y que la mujer solamente 
es capaz de activarla por medio de su fe.34 O se podría argumen-
tar que, en el toque de la hemorroísa, hay una amalgama de fe 
(cristiana) con nociones cuasimágicas ampliamente difundidas 
en ese tiempo.35 Sea lo que fuera, la dynamis denota en el pasaje 
un poder potencial, latente, almacenado con eficacia creadora. 

Así en el Viejo como en el Nuevo Testamento, la “cura” 
nunca es puramente un asunto médico; invariablemente tiene 
un significado doble, puesto que sōzein significa tanto “cura” 
como “salvación”.36 El pasaje de la hemorroísa se refiere tanto a 
la cura de una disfunción menstrual (y a la restauración de la 
capacidad reproductiva) como a la salvación en la dimensión 
escatológica. Una de las frases finales que Jesús dirige a la 
hemorroísa es “Ve en paz”: ésta podría referirse a su vez a 
la cura que da vida interpretada en el sentido de la noción de 
shalom del Viejo Testamento (“paz”, “plenitud”).37 Este sha-
lom, o “plenitud”, implica “restauración” a un estado previo, 
normal. Mientras que todos los términos del Viejo Testamento 
que denotan cura están asociados en cierto grado con la noción 
de restauración, esto es particularmente cierto respecto de 
shalom.38 Ese retorno a la plenitud como una nueva creación/
restauración incorporada es homóloga al bienestar de Adán 

33	 Gench, Frances Taylor, Back to the Well: Women’s Encounters with Jesus 
in the Gospels (Westminster: John Knox Press, 2004), p. 34.

34	 Véase también el argumento de Bromley, “The Healing of the Hemorrhaging 
Woman: Miracle or Magic?”, p. 19. 

35	 Lane, W.L., The Gospel According to Mark, The English Text with Intro-
duction, Exposition and Notes. The New International Commentary on the New 
Testament (Grand Rapids: Eerdmans, 1975), p. 192. 

36	 Marcus, Mark 1-8, p. 369; Gench, Back to the Well, p. 34.
37	 Marcus, Mark 1-8, p. 361.
38	 Wilkinson, The Bible and Healing, p. 53. Wilkinson afirma que hay otra raíz 

del Viejo Testamento que, en el contexto de la cura, tiene la misma connotación, 
igualmente fuerte, llamada rapha. 



Emma Sidgwick 84

y Eva en el paraíso. La cristiandad temprana estaba todavía 
caracterizada por el interés en esa dimensión material, este 
“ser creado de nuevo”,39 que no ha sido todavía completamente 
“espiritualizado” y, por lo tanto, la nueva creación no se in-
terpreta todavía de una manera “descorporeizada”. El relato 
de Marcos del milagro podría ser una sugerencia de este 
trasfondo judío al grado de que el cuerpo es el lugar de la 
participación “curativa” en lo divino, y de allí la incorporación 
del locus del proceso transformativo hacia la “plenitud”40 —en 
contraste, el relato de Mateo tiende a una parábola de salva-
ción espiritual.41 

En suma, en el relato sinóptico del milagro de la hemorroísa, 
el tocar el borde es lo que cura en tanto que abre un poder cu-
rativo (dynamis) que emana de Jesús, y que subsecuentemente 
aumenta la cura entendida posiblemente como salvación y como 
una nueva creación. Un análisis antropológico profundo de la 
noción misma de borde dará la posibilidad de comprender to-
talmente su lugar central en el relato del milagro.

III. El borde como límite y como umbral

El significado original de kráspedon (κράσπεδον, fimbria) era 
más bien “superficie superior”, pero llegó a significar “borde”.42 
Cuando se aplicaba más específicamente podía denotar la 
“costura”, “orilla”, o “franja” de una prenda; el “extremo” 
o la “orilla” de un país; o el “flanco” de un ejército.43 En un 
contexto bíblico, se refería al extremo de una prenda o, más 

39	 Porterfield, Amanda, Healing in the History of Christianity (Oxford: Oxford 
University Press, 2005), p. 59.

40	 Ibid., p. 59.
41	 France, The Gospel of Matthew, p. 361. 
42	 Schneider, J., “κράσπεδον”, in Theologisches Wörterbuch zum Neuen Testa-

ment, ed. Kittel, Gerhard (Stuttgart: Kohlhammer, 1933-1977), p. 904. Énfasis 
añadido.

43	 Ibid., p. 94.



Entre el límite y el umbral... 85

específicamente, a las “borlas” (tsitsit o gedilim, “cordones 
retorcidos”)44 que estaba prescritas en la ley mosaica que los 
israelitas debían usar en las cuatro “esquinas” de sus pren-
das exteriores45 como “dispositivos mnemotécnicos”,46 como 
recordatorios de sus obligaciones legales y como “signos 
sensibles”47 de su observación de los mandamientos (Deut. 
22:12, Núm. 15:37-41).48 Como es evidente, de la posible raíz 

44	 En el libro Números se hace mención a tsitsit, mientras que en el Deute-
ronomio aparece gedilim, los cuales pueden ser traducidos como “borlas”. Ver 
Bertman, Stephen, “Tasseled Garments in the Ancient East Mediterranean”, in 
The Biblical Archaeologist, vol. 24, núm. 4 (Dec. 1961), pp. 119-128: “Es posi-
ble, sin embargo, que gedilim [en Deuteronomio 22:12] significara lo mismo que 
tsitsit, el gedilim (cordones retorcidos) constituiría cada tsitsit (borla). […] No 
obstante, es posible que lo que se describe en el pasaje de Números fuera diferente 
del discutido en Deuteronomio. Pueden haber pertenecido a diferentes periodos 
históricos, o pueden representar diferentes estilos dentro del mismo periodo his-
tórico (por ejemplo, el pasaje descrito en Números puede haber sido una borla 
como una flor, mientras que el de Deuteronomio pudiera haber estado formado 
por una o unas pocas cuerdas)”, p. 119.

45	 Bauer, Walter, “κράσπεδον, ου, τό”, in A Greek-English Lexicon of the New 
Testament and Other Early Christian Literature, eds. Arndt y Gingrich (Chicago: 
University of Chicago Press, 2000), p. 448; Steins, “sis, sws, sisa, sisit, nss, nes”, 
in Theological Dictionary of the Old Testament, vol. xii, eds. Botterweck, Ring-
gren, Fabry (Grand Rapids: Eerdmans, 1964-1976), p. 372: En lxx aparece tsitsit 
(“borla”) como kráspedon. Kennedy, A. R. S., “Fringes”, in Dictionary of the 
Bible, vol. ii, ed. Hastings, James (Edinburgo: Clark, 1963): “A estas borlas, los 
traductores griegos dan el nombre de κράσπεδα, término exclusivamente usado 
por los escritores del Nuevo Testamento”, p. 69.

46	 Milgrom, Jacob, “Of Hems and Tassels”, in Biblical Archaeology Review, 
vol. ix, núm. 3, (mayo/junio 1983), pp. 61-65.

47	 Kennedy, “Fringes”, p. 68.
48	 Deuteronomio 22:12: 12 Te harás flecos en las cuatro puntas de tu manto con 

que te cubras; Números 15:37-41: 37Y Jehová habló a Moisés diciendo: 38‘Habla 
a los hijos de Israel, y diles que se hagan franjas en los bordes de sus vestidos, 
por sus generaciones; y pongan en cada franja de los bordes un cordón de azul. 
39 Y os servirá de franja, para que cuando las veáis os acordéis de todos los 
mandamientos de Jehová, para ponerlos por obra; y no miréis en pos de vuestro 
corazón y de vuestros ojos, en pos de los cuales os prostituyáis. 40Para que 
os acordéis, y hagáis todos mis mandamientos, y seáis santos a vuestro Dios. 
Yo Jehová vuestro Dios, que os saqué de la tierra de Egipto, para ser vuestro 
Dios. Yo Jehová vuestro Dios.”



Emma Sidgwick 86

sws, “mirar”,49 o el verbo hetsits, “ojeada”, “visión”,50 tales 
borlas eran esencialmente una ayuda visual: intentaban recor-
dar las obligaciones cuando se miraban.

En la ley mosaica, el interés por las borlas como una “ex-
tremidad” se tomó en su sentido literal extremo: tenían que ser 
usadas sobre el kānāp, en la “esquina de una prenda” —una 
adición formal que acentuaba y realzaba el “alcance” inicial y 
el significado de las borlas.51 Kānāp, así como su raíz knp, era 
común en las lenguas semitas. Su alcance semántico abarca-
ba los significados de “ala”, “eje extremo”, “lado”, “región” y 
“regazo”.52 En el contexto de la ley mosaica, y considerando que 
las personas usaban faldas cerradas, puede haberse referido a 
un borde festoneado que formaba las extremidades aladas de la 
prenda o, de otra manera, a las “esquinas” formadas por un ex-
tremo bordado que terminaba en cuatro puntas.53 El vestido he-
breo podría verse en general como una expresión o una reflexión 
del orden divino del mundo,54 delegado a la humanidad.55 Los 
límites ordenados de un mundo creado divinamente y los límites 

49	 Steins, “sis, sws, sisa, sisit, nss, nes”, p. 366.
50	 Milgrom, Jacob, The JPS Torah Commentary. Numbers. The Traditional 

Hebrew Text with the new JPS Translation. Commentary by Jacob Milgrom 
(Filadelfia: Jewish Publication Society, 1990), explica Números 15:39: “Ésa será 
tu franja. Lit. ‘ése será un tsitsit para ti’, p. 127. Posiblemente tsitsit en esta frase 
pudiera considerarse como ‘ornamento, algo para admirar’ —del verbo hetsits 
‘ojear, atisbar’ o de tsits ‘ornamento, banda frontal’, (Ex. 28:36)”. Véase también 
Vogelzang, M.E. y van Bekkum, W.J., “Meaning and Symbolism of Clothing 
in Ancient Near Eastern Texts”, in Scripta Signa Vocis. Studies about Scripts, 
Scriptures, Scribes and Languages in the Near East, eds. Vanstiphout et al. 
(Groningen: Forsten, 1986): “La palabra hebrea para borla es zizit, derivada de 
una raíz que denota: ‘mirar a’, precisamente de acuerdo con su función de culto 
o litúrgica, como se describe en la Torah”, p. 276.

51	 Jirku, A., “Zur magischen Bedeutung der Kleidung in Israel”, in Zeitschrift 
für die alttestamentliche Wissenschaft (1917/1918), ed. Marti, Karl, p. 115.

52	 Dommershausen, “kānāp”, in Theological Dictionary of the Old Testament, 
vol. VIII, eds. Botterweck et al. (Grand Rapids: Eerdmans, 1964-1976), p. 229.

53	 Milgrom, “Of Hems and Tassels”, p. 62; Milgrom, Numbers, p. 127.
54	 Haulotte, Edgar S.J., Symbolique du vêtement selon la Bible, p. 18.
55	 Ibid., p. 58.



Entre el límite y el umbral... 87

de la superficie de una prenda, por tanto, se reflejaban uno en el 
otro: las borlas prescritas en las esquinas —una duplicación de 
la noción de “extremidad”— aparecían como una delimitación 
extrema de una superficie, una circunscripción, en el sentido de 
“la ropa debe terminar en borlas”.56 Esta concepción de la borla 
como una delimitación se replicaba también en otro sentido: las 
borlas representan una diferenciación entre ellas y el mundo, una 
cesura, o, si se prefiere, una “inserción en la diferencia” precisa 
y distintiva (“elegida”),57 presumiblemente en marcado contraste 
con el vestido griego y romano, cuyo énfasis en profusos pliegues 
era una expresión de asimilación e inmersión.58 El borde, en 
tanto “extremidad”, puede considerarse como una frontera que 
delimita, que marca una ruptura, un final definido y definitivo. 

En el contexto bíblico del Nuevo Testamento, repleto de 
imaginería de tejido y vestido, aparecen otras concepciones e 
interpretaciones del borde. El Nuevo Testamento se refiere a sus 
propiedades escatológicas y de cura, por ejemplo en la cura en 
Gennesaret (Marcos 6:56, Mateo 14:36) o en la interpretación 
de Zac. 8:23: tocar las borlas del manto del Mesías llevará a 
la salvación.59 Una extremidad —como el tsitsit— puede de 

56	 Haulotte, Symbolique du vêtement selon la Bible. Théologie / Aubier 65 
(París: Aubier, 1966): “Sus puntas deben acabarse por cordones con borlas”, p. 
19. Se añade énfasis en la traducción. Véase también, p. 21: “La preocupación de 
delimitar rigurosamente las superficies, por más reducidas que sean, mediante 
un borde o una franja, está presente desde los orígenes. Así como el dominio de 
los colores gracias al juego complementario de los tonos simples”.

57	 Ibid., p. 67: “una inserción en la diferencia”. 
58	 Ibid., p. 65. Haulotte especifica con más precisión el vestido griego y roma-

no: “La franja aparece ahí tan sólo como una decoración accesoria, no para definir 
los límites de una superficie: la prenda, en este caso, busca más bien lo contrario 
de una delimitación del cuerpo; quiere indicar su inmersión en un entorno en el 
que el aspecto de la prenda nos conduzca a compararla con el mar”, p. 65. Véase 
también, en analogía, la interpretación de Haulotte sobre la significación del 
borde de la prenda de Jesús en el relato de la hemorroísa: “Pero la atención sólo 
retiene, de toda la superficie de la vestimenta de Jesús, la franja, como límite 
extremo de su cuerpo, donde comienza su poder milagroso de sacar del caos a 
los seres”, p. 66.

59	 Cummings, “The Tassel of His Cloak”, p. 52.



Emma Sidgwick 88

hecho ser vista como sirviendo a funciones distintas a las de 
simplemente fijar o definir un límite exterior. Fuentes prebíbli-
cas revelan dimensiones ocultas, algunas veces casi opuestas, 
pero significativas de los extremoss borlados (o con franjas), 
a menudo cubiertos bajo el supuesto general de que las borlas 
fueron “originalmente” símbolos apotropaicos con toda clase 
de asociaciones mágicas.60 La orden de que los israelitas usaran 
borlas en las “esquinas” de sus prendas era de hecho una reliquia 
de un estilo de vestir, con un borde de adorno en comparación 
con el resto del manto externo, que ya estaba en uso entre otros 
pueblos del antiguo Medio Oriente y de la antigua Grecia.61 La 
rara evidencia visual del vestido masculino en Siria-Palestina 
viene primero del “Obelisco Negro” de Shalmaneser iii (siglo ix 
a. e. c.) (fig. 3).62 Sin embargo, los flecos del cordón o borlas a 
lo largo de los bordes de las prendas pueden observarse en una 
estatua de Puzur-Ishtar (fig. 4)63 y en el arte glíptico del segundo 
milenio a. e. c. (fig. 5).64 El arte asirio del siglo ix a. e. c. ofrece 
muchos ejemplos de prendas borladas (fig. 6).65 Las borlas que 
cuelgan de las “esquinas” (“alas”) del atuendo también aparecen 

60	 Como, por ejemplo, en Dommershausen, “kānāp”, p. 231; Kennedy, “Frin-
ges”, p. 69.

61	 Milgrom, “Of Hems and Tassels”, p. 64; Vogelzang and Van Bekkum, 
“Meaning and Symbolism of Clothing in Ancient Near Eastern Texts”, p. 276; 
Weippert, H., “Kleidung”, in Biblisches Reallexicon, vol. 2, ed. K. Galling 
(Tübingen: Mohr Siebeck, 1977); Finet, André, “Les symboles du cheveu, du 
bord du vêtement et de l’ongle en Mesopotamie”, in Eschatologie et Cosmolo-
gie. Annales du Centre d’étude des religions 3, ed. A. Abel and L. Herrmann 
and L. Flam (Bruselas: ULB, 1969): “El borde de todas estas vestimentas, a 
menudo tanto a lo largo como a lo ancho, o bien en un único sentido, acaba 
por flecos que forman una franja, tal vez con el propósito de evocar el pesado 
y caliente abrigo primitivo. Dicha costumbre mesopotámica sobrevivió en la 
obligación de los Judíos de llevar ‘una franja en los faldones de sus hábitos’”, 
p. 105.

62	 Edwards, D.R., “Dress and Ornamentation”, in The Anchor Bible Dictionary, 
ed. D.N. Freedman (Nueva York: Doubleday, 1992), vol. 2 D-G, p. 233.

63	 Bertman (ver nota 120), p. 120.
64	 Ibid., p. 120.
65	 Ibid., p. 121.



Entre el límite y el umbral... 89

en una pintura mural egipcia (fig. 7)66 y en un bajorrelieve del 
templo mortuorio de Ramsés III (fig. 8).67 El arte griego propor-
ciona posterior evidencia iconográfica (fig. 9).68

66	 Ibid., p. 124. 
67	 Loc. cit., p. 124; Milgrom, “Of Hems and Tassels” (ver nota 122), p. 63.
68	 Bertman, “Tasseled Garments in the Ancient East Mediterranean”, p. 127. 

Figura 3. Rara evidencia visual para un vestido masculino en Siria-
Palestina, escena del Obelisco Negro de Shalmaneser iii (detalle), 858-
824 a. e. c., Nimrud. British Museum (118885). Pritchard, fig. 355.



Emma Sidgwick 90

Figura 4. Ejemplo temprano de flecos 
o borlas del cordón, que cuelgan de los 
bordes de prendas de vestir, estatua de 
Puzur-Ishtar, periodo Ur iii (ca. 2060-
1955 a. e. c.), Babilonia. Berlin, VA 
8748 (cabeza), Estanbul, 7813 (cuerpo). 
Pritchard, fig. 433.

Figura 5. Ejemplo temprano de fle-
cos o borlas del cordón, que cuelgan 
de los bordes de prendas de vestir, 
en el arte glíptico griego del segun-
do milenio a. e. c., Vathia Pédiadas, 
M.R. II. Zervos, placa 634.



Entre el límite y el umbral... 91

Figura 6. Ejemplo de arte asirio en el siglo ix a. e. c. que revela muchos 
ejemplos de prendas adornadas con borlas (aquí las prendas de Ashur-
nasirpal ii y su genio protector), bajorrelieve, Nimrud. British Museum, 
Nimrud Gallery núm. 40. Pritchard, fig. 617.

Figura 7. Borlas que cuelgan de las “esquinas” (“alas”) de las prendas, 
pintura mural, tumba de Seti i (1318-1301 B.C.E.), Tebas, Egipto. Prit-
chard, fig. 6.



Emma Sidgwick 92

Figura 8. Borlas que cuelgan de las “esquinas” (“alas”) de las prendas, 
prisioneros de Ramses iii, relieve inciso, templo mortuorio de Ramses III 
(ca. 1175-1144 B.C.), primera mitad del siglo xii a. e. c., Medinet Habu. 
Pritchard, fig. 7.

Figura 9. Borlas que cuelgan de las “esquinas” (“alas”) de las prendas 
(evidencia del arte griego), Priamo y Hermes conduciendo a Hera, Ate-
nea y Afrodita a Paris, ánfora póntica, segunda mitad del siglo vi a. e. c. 
Glyptothek, Munich. Bowra, fig. 52.



Entre el límite y el umbral... 93

Contextualizadas por fuentes prebíblicas, las borlas deben 
verse en primer lugar como extensiones particulares del borde, 
en un sentido literal y formal: tanto en la Biblia como en otros 
textos semejantes del Cercano Oriente, las borlas fueron simple-
mente hilos extendidos del bordado, es decir, eran físicamente 
parte de la orilla.69 La raíz de gedilim denota “enlazar”, “torcer 
juntos”: gedilim son los hilos extendidos y entretejidos.70 Las 
borlas colgarían libremente, algunas veces decoradas en el extre-
mo —como se describe en el Éxodo— con una flor o campana. 
El significado de la borla puede ser deducido del significado de 
borde.71 

El último puede haber servido como una “extensión 
simbólica”72 del propietario mismo. En tempranas fuentes es-
critas acadias, más a menudo en contextos legales,73 frecuen-
temente aparece la frase “cortar el extremo” (sissikta batāqu). 
En Mesopotamia, el divorcio se realizaba por el corte del ex-
tremo del manto de la esposa por el esposo, acto simbólico que 
significaba la disolución de los lazos familiares.74 En un nivel 
más metafórico, la frase “limpiar con cepillo el propio borde” 
significaba romper las propias relaciones con alguien o con 
algo, desconectarse.75 Las tablillas cuneiformes encontradas en 
Mari también atestiguan el significado legal del borde: como 
una uña,76 su impresión en una tablilla de barro podía servir 
como firma de vinculación. Al informar a un rey, los profetas o 

69	 Milgrom, “Of Hems and Tassels”, p. 62.
70	 Stephens, “The Ancient Significance of Sîsîth”, p. 67.
71	 Milgrom, “Of Hems and Tassels”, p. 61.
72	 Ibid., p. 61.
73	 See Petschow, H., “Gewand(saum) im Recht”, in Reallexicon der Assyriologie 

und Vorderasiatischen Archäologie, ed. E. Weidner and W. Von Soden (Berlin: 
de Gruyter, 1932), Dritter Band, passim.

74	 Malul, Meir, Studies in Mesopotamian Legal Symbolism. Alter Orient und 
Altes Testament, Veröffentlichungen zur Kultur und Geschichte des Alten Orients 
und des Alten Testaments 221 (Kevelaer: Butzon und Bercker, 1988), pp. 77-160.

75	 Ibid., p. 335 y 337.
76	 Finet, “Les symboles du cheveu, du bord du vêtement et de l’ongle en Me-

sopotamie”, p. 101.



Emma Sidgwick 94

adivinos algunas veces adjuntaban un mechón de cabello y una 
parte del extremo de su manto como muestra de la veracidad de 
su predicción,77 un compromiso simbólico de sinceridad;78 esto 
le daría al rey una especie de “presencia” en caso de que la pro-
fecía resultara ser falsa.79 El borde bien podría haber servido no 
sólo con un propósito simbólico sino también metonímico, como 
subrogado,80 como un pars pro toto no sólo de sí mismo,81 sino 
para esa parte del mismo donde se establecen las conexiones y 
desconexiones con otra cosa. Un mecanismo similar puede haber 
estado en acción en instancias en el Viejo Testamento donde se 
expresa la “alianza” al cubrirse uno mismo con el extremo o 
con la esquina de la propia prenda,82 o en ejemplos más antiguos 
del Medio Oriente, donde los individuos se atan uno al otro los 
flecos de las prendas.83

La noción de borde también ha estado asociada con las extre-
midades corporales y su significado, incluso uñas y cabello. El 
mencionado extremo del manto del adivino usado para enviarse 
al rey era de hecho igualado con, o visto como, una derivación de 
un mechón de cabello.84 No por coincidencia, los elementos cor-
porales tales como uñas y cabello tienen la capacidad de crecer; 
poseen potencial vital y así exteriorizan la fuerza de la vida del 
organismo,85 significaciones que igualmente fueron atribuidas 
al extremo de una prenda.86 Estas analogías sobrevivieron en 

77	 Milgrom, “Of Hems and Tassels” (ver nota 122), p. 61.
78	 Malul, Studies in Mesopotamian Legal Symbolism, p. 159.
79	 Conrad, D., “Samuel und die Mari-‘Propheten’. Bedeutungen zu 1 Sam 

15:27”, in Zeitschrift der Deutschen morgenländischen Gesellschaft. Supple-
menta I. XVII. Deutscher Orientalistentag. Vom 21 bis 27 Juli 1968 in Würzburg. 
Vorträge Teil I, ed. W. Voigt (Wiesbaden: Steiner, 1969), pp. 273-280, p. 278.

80	 Malul, Studies in Mesopotamian Legal Symbolism, p. 152.
81	 Finet, “Les symboles du cheveu, du bord du vêtement et de l’ongle en 

Mesopotamie”, p. 124.
82	 Ibid., p. 127.
83	 Ibid., p. 128.
84	 Ibid., p. 124.
85	 Ibid., p. 103-104.
86	 Ibid., p. 104.



Entre el límite y el umbral... 95

el mundo bíblico: los tsitsit mismos se asemejan a mechones de 
pelo, como se sugiere en Ezequiel 8:3: “y me tomó por el tsitsit 
de mi cabeza”.87 Pero mientras que el borde, en su analogía con 
el cabello y las uñas, pudiera guardar un potencial de vida,88 
podría igualmente haber funcionado como un tránsito para los 
poderes, una capacidad que también estaba asociada con otra 
extremidad corporal: los pies. Los pies tanto como sus envoltu-
ras fueron considerados medios de transferencia:89 podían —por 
medio de un toque— transmitir poderes mágicos almacenados a 
sus entornos inmediatos90 o, inversamente, absorber e incorporar 
tales poderes.91 En tales instancias prebíblicas, el funcionamiento 
del borde como una extremidad se efectuaba no por medio de la 
vista sino por el tacto. El borde no estaba “a la vista”, sino que 
operaba dentro de un registro de tactilidad y cercanía: cortar, 
imprimir, cubrir, atar, tocar.

El atuendo borlado de los hebreos y los habitantes de Oriente 
Medio puede haber tenido su origen en un tipo de ropa asociada 
con el vestido religioso sumerio —el sisiktu babilonio o sumerio 
TUG.SIG,92 que significa “prenda de pelo” o “prenda de lana”93 
tal vez se refiere a este tipo de ropa. No sólo era común en Me-
sopotamia, sino que también esta institución era familiar a los 

87	 Milgrom, Numbers, p. 127; Finet, “Les symboles du cheveu, du bord du 
vêtement et de l’ongle en Mesopotamie”, p. 106.

88	 Jirku, A., “Zur magischen Bedeutung der Kleidung in Israel”, in Zeitschrift 
für die alttestamentliche Wissenschaft (1917/1918), ed. Marti, Karl, pp. 109-125, 
p. 116 y 119.

89	 See also Wagenvoort, Hendrik, “Contactus (Contagio)”, in Reallexicon für 
Antike und Christentum. Sachwörterbuch zur Auseinandersetzung des Chris-
tentums mit der Antiken Welt. Band III, ed. Klauser, Theodor (Stuttgart: Anton 
Hiersemann), 1957, p. 408.

90	 Jirku, “Zur magischen Bedeutung der Kleidung in Israel”, p. 123.
91	 Ibid., p. 123.
92	 Finet, “Les symboles du cheveu, du bord du vêtement et de l’ongle en Me-

sopotamie”: “El término acadio sissktum designa, según los dos elementos de 
su sumerógrama TUG.SIG, una prenda (TUG) de lana o de pelo (SIG); […] Por 
restricción de sentido, la palabra sissktum acabó por definir la franja característica 
de este tipo de prenda, el borde donde la cadena termina en hilos”, p. 104. 

93	 Stephens, “The Ancient Significance of Sîsîth”, p. 66.



Emma Sidgwick 96

persas, a las personas de Asia Menor, y también probablemente 
a los antiguos griegos en su forma inicial, y también pueden 
encontrarse algunas huellas de los usos y significaciones más 
tempranos de este tipo de vestido en la tradición bíblica.94 Al pro-
fundizar en la significación del vestido religioso sumerio —en un 
contexto particular e injertado en una maraña de correlaciones 
metonímicas— pronto se llega a un significado de borlas, flecos 
y cintas como elaboraciones del borde en el sentido de extremi-
dad, no solamente complementaria a su comprensión como una 
extensión del yo —que conecta y desconecta, almacena vida 
potencial o transferencia mediadora— sino también en claro 
contraste con su significado de “delimitación”, “final” y “cesura”.

Algunos sellos del antiguo Medio Oriente yuxtaponen un 
número fijo de elementos —el “plano” de este conjunto de ele-
mentos es llamado el Gi-gab (fig. 10)—95 como la expresión de 
una promulgación ritual del Sagrado Matrimonio, el acto mítico 
primordial divino de la (pro)creación. 

Entre esos elementos está una enorme vasija con asas y lo que 
parece ser una pieza de ropa con flecos, representada en otros 

94	 Ibid., p. 70, nota que esta institución, que fue adoptada después en la 
religión hebrea, debe haber sido común a todos los pueblos de Asia occidental, 
pero ocurre que estamos mejor capacitados para trazarla hasta sus orígenes en 
Babilonia y Sumeria.

95	 Riemschneider, Margarete, Augengott und Heilige Hochzeit (Leipzig: 
Köhler-Amelang, 1953), p. 110. 

Figura 10. Figurilla femenina y santuario (representación del Gi-gab), 
sello cilíndrico, periodo Jemdet Nasr. B.M.Q VIII, Pl. ixg. Frankfort, 
figura 13.



Entre el límite y el umbral... 97

sellos cilíndricos (fig. 11 y fig. 12). La vasija puede identificarse 
como un espécimen de culto que “imita” el recipiente con las 
perennes corrientes autorrenovadora y engendradora como una 
imagen de la diosa madre y su potencial creador ilimitado.96 Esta 
vasija con esas corrientes es la que engendra todo lo existente, 
se decía, y de allí que fuera considerada como una imagen de 
renacimiento en el contexto de la cura.97 El hecho de que la figura 
triangular del sello fuera un tejido se confirma en otro sello, donde 
los respectivos elementos están unidos por una araña (fig. 13). 

96	 Ibid., p. 91, nota 5.
97	 Ibid., p. 101, p. 138 y p. 144.

Figura 11. Vaso de culto y vestido con flecos (elementos del Gi-gab), 
sello hitita, Tell Basher, periodo Jemdet Nasr. British Museum. Frankfort, 
placa xxxviii, c.

Figura 12. Vaso de culto y mujer con vestido con flecos (elementos del 
Gi-gab), sello elamita, Susa, ca. 3000 a. e. c. Mémoires de Perse 16, 
placa xiv, fig. 217.



Emma Sidgwick 98

La vestimenta con flecos es, muy probablemente, una referen-
cia al vestido religioso sumerio,98 llevado durante los ritos del 
Sagrado Matrimonio o por los dioses que lo promulgan, como 
se representa por otros sellos.99 En los mismos sellos donde el 
vestido aparece en conjunción con la vasija, a veces se representa 
como plegado —angosto arriba y se amplía hacia el extremo 
inferior, con terminación en flecos— o sostenido en la mano.

Otros ejemplos muestran claramente que la ropa o vestido 
(con flecos) como tal fue un motivo de creación, como en el 
caso de Marduk, a quien los dioses transmitieron el poder de 
destruir o crear al poner un vestido de por medio: Marduk es 
capaz de destruir si destruye el vestido, o de crear al recrearlo.100 
El vestido aparece como una metonimia para la (pro)creación. El 
ideograma sumerio tukullum revela una relación metonímica 
similar: denota, entre otras cosas, “creación” y “procreación”, 
así como “prenda” y “ropa”.101 Este ideograma, sin embargo, 
no aparece en la forma de tejido o de red, sino más bien como 
una cerca o, si se prefiere, una frontera o barrera. Muchos sellos 
muestran una cerca en lugar de la ropa con flecos (fig. 14).102 

98	 Ibid., cap. “Der Heilige Rock”.
99	 Ibid., p. 151.
100	 Ibid., p. 149.
101	 Ibid., p. 133.
102	 Ibid., p. 108. Sobre la semejanza del f leco y la cerca, véase también 

Harlizius-Klück, Ellen, Saum & Zeit, Ein Wörter-und-Sachen-Buch in 496 lexi-
kalischen Abschnitte (Berlín: Ebersbach, 2005), p. 232.

Figura 13. Tejido (figura triangular) y araña, sello cilíndrico, periodo 
arcaico. Louvre (Inv. AO 5371). Delaporte, placa 69, 4.



Entre el límite y el umbral... 99

No obstante, en el contexto del Sagrado Matrimonio y la Gi-
gab, esta “frontera” —sea un cerco o una ropa con flecos— no 
significa simplemente una separación o una delimitación.

Concretamente, la forma más antigua del vestido religioso 
sumerio103 no tenía género, y se parecía más a un cinturón con 
largos flecos, como se ve en las representaciones del Sagrado 
Matrimonio (fig. 15).104 Los largos flecos podían haber sido 
cortados y ofrecidos junto con el cabello de la frente. El cabello 
de la frente podía ser considerado como “la orilla o borde de la 
cara”,105 y aquí cabello y flecos vienen juntos. Ambos poseen un 
significado similar al de la noción sumeria de bulug, que también 
es esencial en la elaboración mitológica del Sagrado Matrimo-
nio. El Dur-an-ki significa el “enlace” entre el Cielo y la Tierra 
(nociones similares son, para este caso, identificables a través de 
toda la antigüedad en Grecia, Egipto y Babilonia). Es la “ligadu-
ra” del Sagrado Matrimonio que desata la creación.106 Ahora el 
bulug aparece como la “línea fronteriza” (“Grenzscheide”) que 
está conectada con el Dur-an-ki, como lo testimonian los viejos 
textos babilónicos.107 Los flecos —y, por una inversión de nuestra 
extensión inicial, el borde— son entonces una metonimia para 

103	 Riemschneider, Augengott und Heilige Hochzeit, p. 151: “[…] el cinturón 
es sólo una abreviación del Sagrado Vestido y, en su origen, idéntico a él […]”.

104	 Ibid., p. 149.
105	 Ibid., p. 153: “[…] la orilla, la frontera en la parte superior de la cara, en 

un sentido sumerio: lo plurisignificante US […]”
106	 Ibid., pp. 98-100.
107	 Ibid., p. 99.

Figura 14. Una valla que toma el lugar de la tela con flecos, sello, periodo 
Jemdet Nasr. Bibliothèque Nationale 504. Frankfort, placa VIII, h.



Emma Sidgwick 100

el bulug. También la orilla del mar y el borde de la vasija son 
bordes o márgenes metonímicos del bulug.108

Un rasgo intrínseco del bulug —y todas sus correlaciones 
metonímicas— es que al mismo tiempo separa y unifica;109 entre-
laza intricadamente separación y unión,110 las cristaliza como de 
una sola clase —así como playa y embarcadero no pueden sepa-
rase.111 En breve, el motivo recurrente de la frontera, el borde, 
aparece no como una delimitación, sino como un locus donde 
algo puede potencialmente unirse con otra cosa, una instancia de 
separación y unión inmediata, el límite transforma los dos lados 
en uno. En el antiguo Oriente Medio, y en el contexto de un acto 
primordial de creación y su recreación, éste era el significado 
particular del bulug y sus metonimias: la cerca, el cabello de la 
frente, los flecos/el borde, la orilla del mar, el borde de la vasija. 
Este contexto también puede aplicarse a otra imagen del arte 
glíptico arcaico: que una cuerda o una línea (con flecos), como 

108	 Ibid., p. 147, p. 148 y p. 163.
109	 Ibid., p. 163.
110	 Ibid., p. 100.
111	 Ibid., p. 163.

Figura 15. Representación del Sagrado Matrimonio (¿o escena del ban-
quete?), participantes bebiendo de vasos (en otros tipos: por medio de 
tubos de un vaso), 3000-2334 a. e. c., Ur, Iraq (PG / 580; U.9315). Iraq 
Museum (4294). Collon, fig. 93.



Entre el límite y el umbral... 101

una intermediación, que pasa de la deidad, a menudo a través 
de una puerta con alas, a un devoto que comprende su final (fig. 
16 y fig. 17).

Existen otras nociones hebreas de tsitsit —la orilla borlada 
como una elaboración del borde en tanto extremidad— cuya 
semántica periférica denota significados relacionados, incluso a 
menudo vecinos, tales como “regazo” y “útero”, por los que se 

Figura 16. Motivo glíptico de una línea con flecos que pasa de la deidad 
a un devoto que sostiene un extremo, periodo agade. Louvre (inv. AO 
1901). Delaporte, placa 72, fig. 3.

Figura 17. Motivo glíptico de una cuerda que pasa de la deidad a través 
de una puerta alada hasta un devoto que sostiene un extremo, periodo 
agade. Louvre (inv. AO 6072). Delaporte, placa 72, fig. 5.



Emma Sidgwick 102

conecta de manera diferente el borde al potencial creador. Hejg 
denotaba “costura”, y “útero”;112 kānāp podía referirse a “esqui-
na”, “extremo”, “borde” o “útero”;113 šul significaba no sólo “cola 
de una prenda” —como en la visión de Isaías del šul de Dios 
“llenando” el templo (Isaías 6:1-4)— sino que también podía 
significar “el borde más bajo de una vasija”, particularmente 
como una expresión de “útero”.114 Esto revela esencialmente el 
borde no como una extremidad, sino como un principio; como 
un lugar de origen, el comienzo de la creación, generación y ge-
nealogía.115 El extremo con borlas o con flecos, como una reliquia 
del atuendo sumerio que enfatiza el borde como una extremidad 
y constituye una extensión física de él, era igualmente percibido 
como el locus del origen potencial, pero que presuponía la ata-
dura con otra cosa, la forja de un límite de dos lados, de una 
intermediación o un umbral.

IV. El motivo del borde en la hemorroísa entre límite  
y umbral, o entre representación y presencia

Transpuesta a su posible contenido como imagen paradigmática, 
la noción de borde expresa esencialmente el entrelazado dialéc-
tico de dos registros de imagen: un registro representacional y 
un registro de presencia. Estos registros corresponden respecti-
vamente a los registros visual y táctil. El borde de la prenda de 
Cristo en el motivo bíblico de la hemorroísa, y de aquí también 
en la leyenda de Paneas, puede revelar la constitución de la ima-

112	 Harlizius-Klück, Saum & Zeit, p. 94.
113	 Ibid., p. 105.
114	 Ibid., p. 187.
115	 Ibid., pp. 5-6; In Harlizius-Klück, Ellen, “Die Überschreitung des anthropo-

logischen Raumes: Gewandsaum, Nachfolge und Transformation”, in The Woman 
with the Blood Flow (Mark 5:24-34parr). Narrative, Iconic and Anthropologi-
cal Spaces (en prensa), eds. B. Baert and R. Bieringer. Harlizius-Klück trata la 
costura/borde no sólo como un “principio”, sino también como una “continuidad” 
y un “tránsito”.



Entre el límite y el umbral... 103

gen que alberga una tensión entre representación (como una 
imagen conmemorativa) y presentación (como una reliquia).116 Y 
así es precisamente como será entendida la vera icon: como un 
ícono que representa el Sagrado Rostro, pero también como una 
reliquia de contacto que emana del poder milagroso de Cristo 
(dynamis).117 Y esos dos hilos se construyen simultáneamente en 
la posterior meditación cristiana sobre la imagen.118

Consideremos primero el contenido de imagen paradigmáti-
ca del borde como una frontera que delimita, más precisamente, 
como un “límite” visual que “representa”. Bajo la ley mosaica, 
los israelitas debían usar borlas en las cuatro “esquinas” de 
sus prendas externas119 como “dispositivos mnemotécnicos”,120 
como recordatorios visuales de sus obligaciones legales y como 
“signos” visuales121 de su observancia de los mandamientos 
(Deut. 22:12, Números 15:37-41). De acuerdo con la ley mosaica, 
tales borlas eran esencialmente representaciones visuales. 
Podría decirse que esto es una alusión al culto y a la Vieja 
Ley. El hecho de que los flecos y “borlas” aparezcan en un tipo 
específico de Mandylion (fig. 18 y fig. 19),122 remite a la imagen 
de Cristo en sustitución de las rígidas y cerradas prescripciones 
textuales del Viejo Testamento. Este Mandylion —como otra 
imagen arquetípica y acheropita que autoriza todos los demás 
íconos cristianos y articula la frontera tópica entre cielo y 
tierra, entre lo invisible y lo visible— era una amalgama de la 

116	 Fabre, ‘L’image possible’, p. 10. Fabre establece más precisamente que el 
borde es al mismo tiempo “frontera” y “pasaje”.

117	 Kessler and Wolf, “Introduction”, p. ix.
118	 Ibid., p. 11.
119	 Bauer, “κράσπεδον, ου, τό”, p. 448; Steins, “sis, sws, sisa, sisit, nss, nes”, 

p. 372: El lxx traduce tsitsit (“borlas”) como kráspedon. Kennedy, “Fringes”, p. 
69: “A estas borlas, los traductores griegos dan el nombre de κράσπεδα, término 
usado exclusivamente por los escritores del Nuevo Testamento”.

120	 Milgrom, “Of Hems and Tassels”, p. 65.
121	 Kennedy, “Fringes”, p. 68.
122	 Para un estudio profundo del Mandylion, véase Wolf, Gerhard, Dufour 

Bozzo, Colette and Calderoni Masetti, Anna Rosa, Mandylion. Intorno al ‘Sacro 
Volto’ da Bisanzio a Genova (Skira: Milán, 2004).



Emma Sidgwick 104

cortina adamascada del tabernáculo y un ícono circular pintado 
de Cristo.123 Aplicados a este contexto, los flecos pueden, de 
un modo más bien irónico dado la prohibición acerca de los 
íconos religiosos, ser interpretados como una justificación de 
tales imágenes, en el papel de muestras físicas, las ayudas visuales 
tangibles autorizadas para los judíos. Al mismo tiempo, no 
obstante, diferenciarían a los cristianos del orden antiguo: 
con la encarnación de Cristo, su transformación en carne, la 
cristiandad ofrece formas totalmente realizadas, no sólo signos 
abstractos.124 La prohibición acerca de los íconos religiosos fue 
revocada por el Segundo Concilio de Nicea: “Si se hubiera orde-
nado a la gente tener flecos morados, mucho más nos toca tener 
imágenes de los santos”.125 En este sentido, la contribución del 
contenido paradigmático del borde a la vera icon parece ser 
de naturaleza representacional: el extremo con borlas puede 
representar una justificación de las imágenes. También, el borde 
con borlas puede prefigurar una representación totalmente 
realizada, más allá del despliegue de meros signos abstractos. 
De un modo afín, aunque un poco más oblicuamente, una de 
las dos “imágenes” directas de Dios registradas en el Viejo 
Testamento es la orilla de su prenda (Is. 6:1).126

123	 Kessler, Herbert L., “Medieval Art as Argument”, in Picturing God’s 
Invisibility in Medieval Art. The Middle Age Series (Filadelfia: University of 
Pennsylvania Press, 2000), p. 60. Kessler explica en la nota 46: “El Mandylion 
en el ícono del Sinaí tiene flecos, como los tienen otras variantes de la sagrada 
imagen. Los flecos también son rasgos del velo del templo en el fresco del ábside 
del siglo x en Tokali Kilise […]. Grabar, L’iconoclasme byzantin, 18, dice que, 
como el patrón adamascado, los flecos tienden a desaparecer después del siglo 
xiii.”

124	 Kessler, “Medieval Art as Argument”, p. 61.
125	 Ibid., p. 61. Cita de Mansi, Giovanni Domenico (ed.), Sacrorum conciliorum 

nova et amplissima collectio, 13, 113ss. 
126	 Isaías 6:1: “En el año que murió el rey Uzías, vi yo al Señor sentado sobre un 

trono alto y sublime, y sus faldas llenaban el templo” “εικών”, in Theologisches 
Wörterbuch zum Neuen Testament. Zweiter Band, ed. Kittel, Gerhard (Stuttgart: 
Kohlhammer), 1965-1979, p. 378.



Entre el límite y el umbral... 105

Figura 18. Flecos en un tipo específico de Mandylion, monologion, Ale-
jandría, Patriarcado griego, Cod. Gr. 35, fol. 142v, siglo xi. Kessler, p. 60. 

Figura 19. Flecos en un tipo específico de Mandylion, Manuscrito de 
John Climacus, la Escalera celestial en el Vaticano, Biblioteca Apostó-
lica, Cod. Ross. 251, fol. 12v, placa ivb, siglo xii. Kessler, p. 60. 



Emma Sidgwick 106

Esta función representacional del borde no excluyó, sin em-
bargo, el contenido paradigmático que probablemente poseía 
en un registro de presencia: como un umbral que opera dentro 
de un registro de tactilidad y de cercanía, el borde contenía los 
constituyentes dinámicos de una imagen (reliquia) de contacto 
y transitividad. De hecho, también la vera icon puede ser vista 
como un “umbral” o “pasaje”,127 debido a su unificación de dos 
“direcciones” en un intercambio perenne: de la vera icon como 
una imagen sacramental de Cristo fluye un poder, un poder que 
la vera icon como la misma Verónica incorporó de Cristo (de 
su flujo).128 

Dicho de otra manera, el borde como origen prefigura las 
ropas de Verónica no solamente como la matriz femenina129 —en 
referencia a la encarnación— que lleva y engendra la imagen, 
sino también prefigura la ropa de Verónica como un umbral co-
municativo y creador entre lo divino y lo mundano.130 La trans-
misión de la dynamis que el borde, en tanto que umbral, impedía 
en el relato del milagro, predice, pues, el latido de la sustancia 
divina que constituye la vera icon, y que continuamente difunde 
por todo el mundo; la cura salvífica profesa el comparable poder 
de curar de la vera icon.131

127	 Ibid., p. 378.
128	 Wolf, “Vera icon und verae icones”: “La vera icon incorpora las palabras 

de Cristo acerca de que de él emana una fuerza; como una imagen sacramental de 
Cristo, desprende una fuerza de gracia: sin embargo, en tanto que ‘Veronica’ 
(mediante su ‘flujo’) la ha absorbido de Cristo mismo. En la imagen del lienzo 
parecen reunirse ambas direcciones; ello transforma la imagen en un umbral o 
pasaje donde tiene lugar un intercambio perenne, más exactamente, donde las 
miradas del espectador contribuyen a mantenerlo en ‘vida’”, nota 128, p. 82.

129	 Loc. cit.
130	 See also Wolf, Gerhard, “Vorwort”, in: Schleier und Spiegel. Traditionen 

des Christusbildes und die Bildkonzepte der Renaissance (München: Wilhelm 
Fink), 2002, p. xi y p. xiv; Wolf, “Vera icon und verae icones”, p. 82.

131	 Kessler, Herbert L., and Wolf, Gerhard, “Introduction”, in The Holy 
Face and the Paradox of Representation: Papers from a Colloquium held at 
the Bibliotheca Hertziana, Rome and the Villa Spelman, Florence 1996. Villa 
Spelman Colloquia, 6, eds. Kessler, Herbert L. y Wolf, Gerhard (Bologna: Nuova 
Alfa), 1998, p. ix.



Entre el límite y el umbral... 107

En la leyenda inicial de Paneas y sus muchas elaboraciones, 
la imagen de Cristo, encargada o poseída por la hemorroísa, se 
realizó en un grupo escultórico representacional o una estatua, 
y no fue de un origen milagroso sino hecho por el hombre. La 
imagen de Cristo fue concebida como un límite. Con el énfasis 
final del significativo detalle de la hierba que crece hasta el borde 
de la prenda de Cristo y que recibe el milagroso poder curativo 
al tocar ese borde de la prenda,132 se instaló definitivamente 
la tensión paradigmática entre representación y presencia. La 
hierba o planta recibió la dynamis de su contacto con la imagen 
de Cristo,133 como si imitara el encuentro bíblico con el cuerpo 
presente y, más específicamente, el borde presente de la prenda 
de Cristo.

132	 Von Dobschütz, Christusbilder, p. 201.
133	 Kitzinger, Ernst, “The Cult of Images in the Age before Iconoclasm”, in 

Dumbarton Oaks Papers, vol. 8 (1954), pp. 83-150, p. 94. Para otras inter-
pretaciones de las hierbas que capturan o reifican la dynamis original del 
milagro, ver respectivamente Fabre, “L’image possible”, p. 17, y Wilson, 
Caesarea Philippi, p. 91.


