Presentacion

Remontarse al origen de algo tal vez sea una empresa equivoca,
pues no siempre nos es dado saber lo que, desde la profundidad,
anima e impulsa al pensamiento. Por ello, es dificil explicar la
causa Ultima que nos ha llevado a interesarnos por el problema
de la lentitud e integrar el presente volumen. Sin embargo, si
podemos dar constancia de algunos antecedentes que ahora en-
cuentran continuidad en los trabajos que aqui se exponen. El
primero de ellos fue el articulo “Las formas de la lentitud” de
Luisa Ruiz Moreno que aparece en el libro Universos discur-
sivos, el cual compila los trabajos dedicados a la obra de Noé
Jitrik y cuyas primeras versiones fueron presentadas en un con-
greso realizado en homenaje a este autor. Esta primera aproxi-
macion, a su vez, inspird un proyecto de investigacion de Blan-
ca Alberta Rodriguez, que pretendia explorar la lentitud en su
dimension ética y estética en la obra de Fabio Morabito. Poco a
poco tomo fuerza la idea de pensar la lentitud como un universo
significante, por lo que el Seminario de Estudios de la Signifi-
cacion le dedic6 un mddulo y, como consecuencia de éste, no
solo el nimero 26 de Topicos sino también el siguiente, dada la
entusiasta y amplia respuesta a nuestra convocatoria.

A partir de la frase festina lente, aparentemente un oximoron,
comenzamos a poner sobre la mesa de discusiones diversas



6 Presentacion

interrogantes: desde un punto de vista estrictamente temporal,
¢no resultaria contradictorio que la lentitud fuera una forma de
la celeridad implicita en el “apresurate” y no una desaceleracion
como dictaria el sentido comdn? Veiamos entonces que lo que
hay en esta maxima es una extrafia modalizacion que el adver-
bio “lentamente” opera sobre el verbo “apresdrate”, lo que nos
sugeria la existencia de una dimension ética y muy seguramente
también estética en los discursos sobre la lentitud.

Rastreando en la etimologia de los vocablos lentitud y lento,
encontramos un rico campo semantico —que va desde las
palabras flexible, pegajoso, duradero, humedo, sereno, gradual,
despacioso, espacioso, sosegado, sin precipitacion, hasta flojo, ler-
do, moroso, tardo, tortuga, entre otros—; asi, leyendo nuevamente
el adagio festina lente, advertimos que si bien el término “apresira-
te” demanda que se actle con rapidez, aprisa, el adverbio “lenta-
mente” determina que la accion se realice con “precision”,
con “serenidad”, esto es con una inteligencia prudente o bien con
una prudencia sagaz. Aqui la nocion de lentitud parece tener un
valor no sélo temporal sino también moral, incluso patémico,
toda vez que la prudencia exige una atemperacién, una atenua-
cion de las pasiones, del &nimo, con lo cual se expresa un cierto
saber hacer asi como un saber ser en la vida.

Desde esta nueva perspectiva, la lentitud es susceptible de
ser abordada como una configuracion semiotica en la que una
cierta concepcién del mundo se encamina a cuestionar, desde la
praxis enunciativa y del hacer estético, una determinada
axiologia encarnada en la dimension ética del discurso, esto es,
una forma de vida, lo que conduciria a la quiebra del sentido, a
un replanteamiento de las axiologias estatuidas o a la invencion
de nuevas formas semidticas.

A pesar de que en este volumen hemos querido Ilamar la aten-
cion sobre el entrecruzamiento de las dimensiones ética y esté-
tica que sugiere la nocion de lentitud, sabemos que resulta difi-
cil desligarla de su naturaleza temporal y ritmica, ya que se trata
de una variable acentual del tempo. Y dado que el tempo articula



Presentacion 7

la duracién y el espacio, se abrio asi un &mbito de reflexion en
torno a la percepcion y a la experiencia tempoespacial. Algunas
de las preguntas que surgieron y que los autores trataron de
afrontar fueron: ;cémo y a través de qué la conciencia, el suje-
to, evalUa las variaciones o bien las deformaciones del tempo?,
¢ qué repercusiones patémicas, cognitivas o pragmaticas tendrian
estas variaciones cuando el acento esta puesto en la desa-
celeracion?, ;qué decide y en funcién de qué privilegiar la cele-
ridad o la lentitud?

Incluso, evocando el contraste, planteado por Kundera en su
novela La lentitud, entre un desesperado motociclista y un so-
fiador amante que va a pie, nos hemos preguntado si favorecer
una u otra velocidad —Ia rapidez o la lentitud— implica rela-
ciones distintas con la corporalidad considerada como una pri-
mera dimensién espacial. ¢Podria pensarse, como lo hace
Kundera, que la celeridad del motociclista es “incorporal”” puesto
que lo conduce a un olvido de su propio cuerpo? O bien ¢que su
vivencia de la corporalidad es un sentir puro, mas propio de soma
que de sema? ;Podria decirse, paralelamente, que la lentitud
conduce a una atencion de la corporalidad como un cuerpo pro-
pio, es decir como sema, tal como acontece al parsimonioso ca-
minante que percibe en sus pies la vibracion significante de sus
pasos? Hemos querido, pues, indagar si la lentitud puede ser la
matriz de un proceso generativo o bien el lugar de su manifesta-
cion.

El poner el acento en la lentitud obedece a una necesidad de
abordar esta problematica desde la perspectiva actual de las prac-
ticas discursivas, debido a que aun cuando en una determinada
tradicion filosofica se ha enfatizado la atencion en ella, y menos
en la rapidez, esto se ha hecho en términos mas bien morales.
Por esta razon nos intereso tratar la lentitud desde la perspectiva
de la teoria de la significacion considerandola inscrita en una
semiosfera. En este sentido, es notoria la exaltacion de la rapi-
dez en todas las préacticas significantes de nuestro mundo mo-
derno y contemporéneo, el que hace ver la lentitud como un



8 Presentacion

subvalor, como un opuesto negativo de la rapidez que siempre
funciona como el opuesto positivo, sin considerar que ambos
valores pueden integrar una unidad compleja. Sin embargo, no
ha sido nuestro interés invertir dicho orden para encontrar sélo
las virtudes de la lentitud, sino hacer una inmersion en ese uni-
verso significante para hallar sus articulaciones internas y sus
estructuras profundas.

Asi, con su original y sugerente estilo, Noé Jitrik centra su
disertacion en la nocion de ritmo, que redne inevitablemente la
lentitud con su opuesto, la rapidez, las cuales, en efecto, son
indisociables en la medida en que constituyen valores relativos
y tampoco se las puede pensar en términos absolutos, dificultad
a la que nos enfrentamos continuamente en las sesiones del SeS.
La dialéctica entre el impulso de movimiento y su detencion
constituye ese principio de sentido que nos permite comprender
no sélo nuestro estar y ser en el mundo sino también los hechos
que tejen nuestra realidad. No obstante, el autor no deja de po-
ner el acento en la lentitud, pero sélo en aquella que ain puede
ser significante, pues la absoluta, al manifestarse con la muerte,
la anulacién total del movimiento no admite pensarla siquiera
como tal. Y encuentra distintas tonalidades que van desde la nada
creadora, que bien se expresa en la literatura como en otras ar-
tes —la arquitectura o la pintura—, pasando por el tempo lento
en musica, hasta el silencio, cuya presencia mas elocuente se
halla en la poesia de Mallarmé y su herencia.

Por su parte, Pierre Ouellet, apelando a la metafora de la cai-
da de los fragmentos extraidos de una cinta cinematografica en
el proceso de edicidn y que se acumulan en el suelo, plantea que
de igual manera el tiempo de la Historia se ha precipitado y
caido debido a la rapidez con que se suceden los acontecimien-
tos; de tal forma que sus sedimentos lentifican o inmovilizan lo
que se ha denominado progreso. Sobre este orden de cosas, que
precisa ser descrito en términos, ademas de sociopoliticos, etno-
fenomenoldgicos y semioestéticos, la literatura y el arte dan
testimonio, pero no reproduciendo la trama de los hechos, sino



Presentacion 9

superponiendo su propio tiempo o mas especificamente su “fue-
ra de tiempo”, tal como se habla de un “fuera de campo” para,
de este modo, sacar en un gesto redentor al tiempo de la Histo-
ria de su curso acelerado, es decir para suspenderlo en una suer-
te de epoché, lo que implicaria una reconfiguracion de nuestra
experiencia del tiempo, de la duracion. Esto es ilustrado me-
diante el analisis de la novela Eden, Eden, Eden de Pierre
Guyotat, en la que se advierte mas una paradigmatica de las cir-
cunstancias que una sintagmatica de las acciones, y que contra-
dice toda légica causal y disuelve toda jerarquia a través de cier-
tos recursos discursivos: la superposicion azarosa de hechos,
personajes, objetos, y la descripcion que los amplifica permi-
tiendo verlos en sus detalles méas infimos; de ello resulta el efec-
to de detencion del tiempo o bien de un tiempo lentificado al
extremo.

A su vez, Gianfranco Marrone ofrece un anélisis semiético
del “Manifiesto de Slow Food” —suscrito por Carlo Petrini,
Folco Portinari, Valentino Parlato, Stefano Bonilli, Gerardo
Chiaromonte, entre otros escritores italianos— y del logotipo
del que se convertiria un poco mas tarde en movimiento inter-
nacional, que nace en franco combate contra la principal cadena
del Fast Food, McDonald’s. Ya lo afirmaba Noe Jitrik, la lenti-
tud adquiere su valor sélo en oposicion a su contrario, la rapi-
dez; también Marrone mantiene esta relacion de contrariedad
para dar cuenta del proceso de semiosis de los dos textos en cues-
tion que construyen un concepto particular de la lentitud. Esta
aparece como un bien en si mismo porque su busqueda del pla-
cer en la (de)gustacion de los alimentos, apela a una competen-
cia de saber ancestral de los sabores de siempre, nos dice el au-
tor. Dicho placer se ve intensificado en la medida en que sea
durativo, lento, paciente y controlado por el sujeto. A medida
que el autor avanza en su estudio, nos damos cuenta de que este
movimiento-marca Slow Food se configura como un auténtico
sujeto politico por cuanto su defensa de la lentitud —consi-
derada concepto, valor, lexema, objeto y praxis social— en



10 Presentacion

la degustacion se expande en la defensa de la produccidn
agroalimentaria tradicional frente a la industrial.

En “La lentitud de las cosas...”, Adrian Bertorello considera
la interpretacion que Heidegger hace del poema “Una tarde de
invierno” de Georg Trakl en su conferencia Die Sprache como
una teoria semiotica, donde advierte una figura de la lentitud: el
demorarse de las cosas. El autor sigue paso a paso la diserta-
cion de Heidegger; se detiene particularmente en ese momento
en el que el acto de lenguaje convoca a las cosas que se ubican en
un mas alla, en lo alosemiotico en términos de Lotman; este
[lamar las cosas a la presencia despliega mundo. El mundo en-
tonces aparece como un espacio semantico orientado por dos
ejes: uno personal conformado por los mortales y los divinos, y
el otro llamado impersonal constituido por la tierra y el cielo. El
mundo se integra por estos cuatro términos, de ahi la denomina-
cién de “cuadratura”, gracias al acto de lenguaje, por lo que el
autor concibe el discurso poético como una suerte de traductor
bilinglie. Estos términos se retnen con las cosas; el sentido de
dicha reunion es la demora, lo que constituye el ser de las cosas
o0 bien, en palabras de Heidegger, el cosear de las cosas, el cual
es, para Bertorello, una figura de la lentitud.

Desde el ambito de la literatura, Blanca Alberta Rodriguez
explora la etimologia de la palabra lentitud y encuentra que, en
diversos textos poéticos clasicos y contemporaneos, ademas de
expresar la dimension durativa del tiempo, ésta constituye un
nucleo semantico que reune distintas formas del ser ético: pa-
ciencia, perseverancia, templanza, serenidad, lo que le permite
postularla como una forma de vida, en la medida en que la lenti-
tud, en los casos revisados, privilegia lo inteligible por sobre lo
sensible con miras hacia la obtencidn de un cierto saber: un sa-
ber ser, en suma, un saber vivir. En este sentido, su reflexion
tiene un punto de coincidencia con el trabajo desarrollado por
Marrone.

Finalmente, el nimero se cierra con la aportacion de Claude
Zilberberg, “El tempo en pintura”, quien, desde la semiotica



Presentacion 11

tensiva, se pregunta por lo que la pintura, especialmente de Van
Gogh, puede decir respecto al tempo. Plantear asi la cuestién
implica relativizar al menos una supuesta discontinuidad entre
lo verbal y lo no verbal. Para Zilberberg, el puente que permite
transitar de uno a otro campo es la afectividad, tomada como
axioma; de este modo lo verbal acoge lo no-verbal, “lo afectivo
somatizado” o “lo somético afectante”. Esto es posible por la
presencia y accion del tempo que se introduce a través del “gol-
pe de pincel”. Al respecto, la pincelada de Van Gogh, denomi-
nada “convulsion” por Artaud, constituiria un tercer tipo de
significante —Ilos otros son la linea y la mancha de color—, el
cual esta regido por una aspectualidad concesiva que apunta a la
instantaneidad, al tempo rapido. Si bien este analisis parece cen-
trarse mas bien en la rapidez, no puede dejar de hacer un perma-
nente contrapunteo con el tempo lento, que lo lleva a contrastar
el gesto pictorico, “la convulsién”, de Van Gogh o de Bacon con
el de otros artistas como Rothko, quien se ubicaria en el tempo
opuesto, la lentitud. De tal suerte que a la vez que se observa el
juego de combinaciones de las valencias del que deriva la rapi-
dez, se da cuenta, especularmente, de las articulaciones profun-
das de la lentitud.

Esta es, entonces, la primera entrega de una serie de reflexio-
nes sobre una materia sutil que ha resultado dificil aprehender
plenamente en su especificidad, pues apenas lograbamos avan-
zar en su caracterizacion nos dabamos cuenta de que lo mismo
podria decirse sobre la rapidez; no obstante, cada uno de los tra-
bajos ha logrado alumbrar alguna faceta del problema o bien ha
abierto nuevas preguntas. En cualquier caso, nuestro deseo es
que el lector se apresure lentamente a rumiar las siguientes pé-
ginas.

Blanca Alberta Rodriguez
Luisa Ruiz Moreno



	1CORREC.pdf
	CORREC.pdf

