Presentacion

Reflexionar acerca de lo sagrado no implica solamente efectuar
un trabajo tedrico o histérico relativo a una busqueda de los fun-
damentos antropoldgicos, e incluso bioldgicos de las manifesta-
ciones religiosas, espirituales y, en general, de todos los feno-
menos que entrafian algun vinculo con la transcendencia; o
emprender una investigacion concerniente al desarrollo especi-
fico de estos fendmenos en formas condicionadas por las cultu-
ras y sus evoluciones. Hoy, en las sociedades contemporaneas,
analizar y repensar lo sagrado se impone cada vez mas como un
deber social que atafie tanto a la relacion entre los seres huma-
nos como a la relacion entre el hombre y lo trascendente.

Por un lado, las sociedades secularizadas —denominadas asi
por varios pensadores del siglo xXx— han vuelto a expresar de
maultiples maneras un deseo de trascendencia que no se encarna
solamente en las tradiciones religiosas sino también en las acti-
tudes y las practicas sociales que serian dificiles de entender sin
la consideracion y la profundizacion de las teorias clasicas de lo
sagrado. Por ejemplo, cuando miles de personas se organizan
por medio de los nuevos social networks para escenificar un
flash mob, no cabe duda de que el deseo pasional y el sentido



6 Presentacion

estetico de comunidad que se exterioriza en la masa sincronizada
necesita de una reflexion sobre las formas que lo sagrado asume
en las sociedades actuales.

Por otro lado, si lo sagrado en estas sociedades se presenta
como deseo de conexion, incluso de fusion con el grupo, con la
masa, con un cosmos mas vasto que los mundos fragmentados
que se ofrecen normalmente a la vida individual, en esas mis-
mas sociedades lo sagrado se transparenta también como deseo
de desunion, de aislamiento de un individuo o de un grupo en
relacion con el contexto social, como aptitud y practica de reco-
gimiento espiritual.

Es claro también que cuando una comunidad de personas exi-
ge cortar todos sus vinculos con la sociedad circundante para
preservar la pureza del grupo y de sus conductas, ya sea en nom-
bre de una referencia a un territorio sagrado, a un texto sagrado
0 a una tradicion sagrada, indudablemente el deseo pasional y el
sentido estético de separacion que se expresa en este tipo de ais-
lamiento fisico y espiritual igualmente requiere un estudio sobre
la metamorfosis contemporanea de lo sagrado.

Lo sagrado como impulso hacia la comunion transcendente/
Lo sagrado como impulso hacia la separacion transcendente: si
estas dos definiciones de lo sagrado parecen a primera vista
como contradictorias, una reflexion mas profunda no podra
dejar de advertir que si por una parte esta contradiccion ha
caracterizado todo el pensamiento de las ciencias humanas y
sociales sobre lo sagrado a partir del siglo XIx, por otra parte es
justamente por medio de una reconsideracion semiotico-linguis-
tica de lo sagrado que tal caracter contradictorio puede ser
redefinido como dinamica dialéctica. En efecto, ¢qué es esta
contradiccion entre comunidad e inmunidad, comunion y se-
paracion, que se expresa en lo sagrado, sino una variante de
la misma dialéctica que se encarna en el lenguaje y sus mani-
festaciones?

Muchos diran: el término sagrado ha sido utilizado con tan-
tas acepciones diferentes y definido por tantas teorias distintas



Presentacion 7

que no merece la pena desarrollar una reflexion més, desde una
perspectiva semidtica, sobre este vocablo y su area semantica.

Este volumen de Tépicos del Seminario no ignora la obje-
cién antes citada, pero la utiliza como punto de partida de nue-
vas reflexiones: ¢qué es lo que lo sagrado no es?, ;cuéles son
los limites de lo sagrado?, ;,como se podria describir los meca-
nismos que definen la valencia seméntica de esta nocion?

El vocablo sagrado, tan comun a todas las culturas y tan uti-
lizado en diferentes &mbitos, no admite ser soslayado por nin-
guna disciplina que se preocupe por la vida humana. Cierto es
que el &mbito maés interesado en definir y dar cuenta de lo que
se puede apreciar como sagrado han sido las culturas religiosas,
debido a que es desde ellas —y para ellas— que se han consti-
tuido objetos, practicas y textos sagrados. Otras disciplinas como
la Antropologia, la Filosofia y la Sociologia se han interesado,
también, por entender y explicar la naturaleza de lo sagrado.
Ahora bien, cada época y cada sociedad posee su propia con-
cepcion respecto de lo sagrado y, en palabras de Maria Zam-
brano, sus propias “metaforas de lo sagrado”.

Para avanzar en la exploracién de este problema, habria que
preguntarse, en primera instancia, como entendemos el término
sagrado y cémo es posible hablar de objetos, lugares, personas,
simbolos y, por supuesto, textos sagrados. Hacernos este plan-
teamiento implica establecer una problematica que concierne a
la significacion. En este sentido, podemos reformular el proble-
ma general de lo sagrado y especificamente del texto sagrado
en términos semidticos, enriqueciendo este punto de vista con
otras perspectivas afines. Asi, el presente volumen tiene como
objetivo aportar una reflexion semiotica sobre el caracter de lo
sagrado y su manifestacion textual dentro, y fuera, de las cultu-
ras religiosas. A partir de estas primeras observaciones surgen
algunas preguntas sobre las cuales seria interesante profundizar:
¢podemos considerar lo sagrado como efecto de sentido?, ¢es
posible concebir lo sagrado como una experiencia radical ma-
nifiesta en los textos?, ¢qué modalidades semioticas estan



8 Presentacion

involucradas en lo sagrado?, ¢qué unidades de sentido pueden
reconocerse en los textos sagrados?, ;con qué instrumentos de
analisis podemos plantearlos?, ¢de qué manera una cultura
determina los limites de los textos sagrados?, ;qué sistema de
interpretacion semantica podria regir tal delimitacion?, ¢segln
qué dinamicas semidticas, la configuracion de estos limites se
modifica en el tiempo?, ¢cudles son los contrastes principales
en la distincién de textos sagrados de sustancia expresiva dife-
rente (verbales, visuales, espaciales, sincréticos, etc.)?, ¢cuéles
son las resistencias principales que la semiética puede encon-
trar en su re-definicion de los corpora de textos sagrados?

Sobre algunos de estos cuestionamientos se ha progresado ya
desde las Ciencias del lenguaje. Sin pretender proporcionar en
esta presentacion un balance exhaustivo de los resultados de
estos esfuerzos de conocimiento, debemos recordar que lo sa-
grado ha sido investigado por las Ciencias del lenguaje como
concepto, como palabra, como discurso, como manifestacion,
como practica, como narracion, como dialéctica de consagra-
cion, secularizacién y desacralizacion, y como lugar de conflic-
to y de hospitalidad.

Lo sagrado, como concepto —capaz de arrojar nueva luz so-
bre muchos fenémenos religiosos— fue elaborado a partir del
siglo x1x segun tres planteamientos distintos: el germéanico, de
caracter predominantemente teolégico (una especulacion que
empieza con Holderlin, sigue con Schleiermacher y llega hasta
Otto); el francés, de matriz socioldgica (una reflexién que tiene
sus raices en De Maistre y Bonnald, continta con Chateaubriand
y Constant, marca dos etapas fundamentales con Comte y
Durkheim y desemboca en la escuela socioldgica francesa de
Hubert, Mauss, Dumézil, Caillois, Bastide y parcialmente
Girard); y el britanico, de género casi siempre antropologico (un
acercamiento que se origina en William Robertson Smith y lle-
ga hasta la historia comparada de las religiones de King y Hewitt,
Marett y Fletcher). Con el fin de evaluar de qué manera la re-
flexion sobre los signos y los discursos podria haber influido en



Presentacion 9

la elaboracion de esta nocion, varios semiotistas han releido a
los clasicos en el tema de lo sagrado, empleando para esto el
enfoque de las Ciencias del lenguaje.

La palabra sagrado preexiste a la reflexion teoldgica, socio-
I6gica o antropologica sobre lo sagrado. Algunos lingtistas y
semiotistas se han interrogado sobre la semantica de este térmi-
no en diversas culturas, particularmente en palabras como: sacer
y sanctus en las culturas de lengua latina y neo-latina; gadosh
en las de lengua hebraica; hagnos, hieros y hagios en las de len-
gua griega; haram en las de lengua arabe, etcétera. En este sen-
tido, ha sido pertinente para la perspectiva semidtica la reflexion
motivada desde varias disciplinas, sobre la relacion entre estas
areas semanticas y las designadas por los términos polinesios
tapu y mana, ambos fundamentales para el desarrollo de los es-
tudios que toman por objeto lo sagrado.

Desde el punto de vista semi6tico, lo sagrado o, mejor di-
cho, la sacralidad, ha sido considerado como efecto de sentido
construido a partir de una cierta morfologia del espacio, del
tiempo y de los actores que componen la escena sagrada,
frecuentemente en contraposicion con la morfologia que es-
tos elementos presentan fuera de tal escena. Para la semiotica
de lo sagrado, entonces, ha sido fundamental descubrir cua-
les son los tratos diferenciales que permiten la construccion
del discurso de la sacralidad. Igualmente esencial, sin em-
bargo, ha sido enfocarse sobre esos operadores de transfor-
macién (umbrales temporales, pasajes espaciales, disfraces
actoriales, etc.) que permiten una transicion mas o menos
brusca, mas o menos gradual, entre lo sagrado y lo profano.
Visto asi, la semidtica del discurso religioso se ha planteado
el objetivo de describir las caracteristicas morfologicas del
espacio sagrado, del tiempo sagrado, de los actores sagrados;
de individuar, si es posible, algunas caracteristicas transcul-
turales del discurso de lo sagrado; y de construir una tipologia
cuyo metalenguaje organice las variaciones posibles entre los
discursos de lo sagrado.



10 Presentacion

Sagrado puede ser un libro, un icono, una prenda, una arqui-
tectura, pero también el silencio, o la ausencia de manifestacién
expresiva. Los semidticos se han preguntado de qué manera la
sustancia expresiva de una manifestacion del sentido incide en
la emergencia de la sacralidad. Consecuentemente, se han in-
terrogado también sobre las conclusiones que se pueden derivar
de una cultura sagrada, religiosa, espiritual, a partir de su prefe-
rencia por ciertas sustancias expresivas en lugar de otras para
dar a lo sagrado la posibilidad de manifestarse.

A partir del discurso de la tradicion religiosa, que en muchos
casos articula una tendencia a la sistematizacion de los rasgos
que caracterizan el discurso de lo sagrado, los semiotistas han
investigado las practicas, el bricolaje, la invencion individual
de lo sagrado, intentando explicar la relacion estructural entre
el codigo establecido por una tradicion religiosa (por ejemplo,
la liturgia) y las variaciones idiosincrasicas de subculturas, gru-
pos, e individuos.

La Semiotica se ha centrado en el papel del cuento, de la
narracion; es decir, de la narratividad en la construccion de
lo sagrado, o en su transmision dentro de una cultura. Por ejem-
plo, ha logrado individualizar los elementos recurrentes de
las narraciones que conciernen a la instauracion de un tiempo,
de un espacio o de actores sagrados.

Los procesos de eficacia simbdlica que instituyen la
sacralidad social de un cierto elemento de la realidad también
han sido objeto de investigacion semidtica, asi como los proce-
sos de eficacia simbolica que, al revés, permiten destituir el aura
sagrada de estos elementos. Otro punto que ha sido investigado
por la Semidtica es la relacion entre estos procesos de consagra-
cion y secularizacion y las practicas de desacralizaciéon blasfema,
cuyo analisis ha permitido conocer en profundidad las dindmicas
de la constitucion misma de lo sagrado.

En fin, la Semidtica se ha cuestionado sobre los fendmenos
que tienen lugar, desde el punto de vista socio —y etno—
semiotico, cuando dos construcciones sagradas pertenecientes a



Presentacion 11

dos tipologias distintas o incluso opuestas se encuentran y com-
parten el mismo espacio, el mismo tiempo y los mismos acto-
res. Las situaciones morfoldgicas que inducen el conflicto, y las
que, a la inversa, encarnan una ldgica de la hospitalidad, han
sido descritas por medios semioticos.

Con base en la problematica general que hemos presentado,
y en algunos casos siguiendo la brecha apenas abierta, nuestros
colaboradores han contribuido a la investigacion acerca de Los
limites del texto sagrado de la siguiente manera: Raul Dorra abre
y cierra su trabajo con una pregunta que a su vez funciona como
titulo: “;Qué es, entonces, lo sagrado?” El autor comienza su
reflexion a partir del uso cotidiano que hacemos del término sa-
grado y de como este se extiende a diversos dominios, a diferen-
tes objetos y practicas sociales; asi, surge otra pregunta: ;se
trata de un término propio del l1éxico religioso? Lo sagrado siem-
pre ha sido asociado a la prohibicién, pues es un elemento sepa-
rado y circunscrito a todo el mundo restante. Dorra sigue a Emile
Durkheim para dilucidar la relacion sagrado-profano (no prohi-
bido, no delimitado, continuo, ajeno a lo sagrado) y para escla-
recer otros términos emparentados, por ejemplo, lo santo
(numinoso para Rudolf Otto). Lo numinoso es una experiencia
fundante y sustancial principio de toda religion, caracterizada
por una emocion desbordada y un profundo sentimiento de
unién con una presencia suprema. Lo numinoso puede ser
evocado de diferentes maneras, no slo en textos eminentemente
(o convencionalmente) sagrados como el Viejo Testamento o el
Nuevo, sino tal vez, dice Dorra, a travées de lo siniestro o de lo
monstruoso.

En “De la sacralizacion a la lectura: un acercamiento enun-
ciativo de la Biblia”, Louis Panier ofrece un punto de vista deli-
mitado sobre el texto sagrado: es a partir de la enunciacion que
se puede encontrar un limite en la sacralizacion del libro. Se
trata, tal como el autor dice, de comprender como se inscribe la
palabra dentro de la escritura, en este caso la Biblia, y las mo-
dalidades enunciativas de su lectura. Es precisamente en la



12 Presentacion

enunciacion donde se debe buscar el limite de la sacralizacion
del texto. Para esto, Panier avanza en tres direcciones: el estatu-
to del libro, su unidad y su estructura, las condiciones de lectura
y la postura del lector. El texto no es sagrado en si, mas bien
mediatiza y re-suscita su vinculo con la palabra. El objeto de
estudio del autor es el corpus biblico cristiano.

Ugo Volli en “;Qué cosa es un libro para el Libro de los li-
bros?” trata dos problematicas: la autocomprensién, refiriéndo-
se al proyecto comunicativo implicito que un texto proporciona,
y la tradicion interpretativa, cadena de interpretaciones propues-
tas y llevadas a cabo por una cultura. Las reflexiones de Volli
tienen como objeto la Escritura hebraica y como ésta, en cuanto
libro, puede adquirir un carécter sagrado. El autor formula, en
primera instancia, una explicacion de las diferentes funciones
del libro, entre las que se destacan las funciones de testimonio,
de verdad y de prescripcién. Posteriormente, Volli sefiala como
la Biblia propone esas funciones del libro y su reconocimiento
como sagrado dentro de una comunidad que la destina a un uso
ritual y al establecimiento de comportamientos y obligaciones.
Finalmente, el Libro se define dentro de la tradicion hebrea,
como centro de la memoria, de la identidad y del estudio.

En “El texto sagrado no existe”, Michel Costantini aporta una
singular vision sobre el problema de los limites del texto sagrado.
Para el autor, el término sagrado —definido como un dominio
separado, prohibido e inviolable— no corresponderia realmente
a una problematica propiamente semioética, pero si seria propio
de la semiotica el estudio de la existencia del corpus que una
cultura considera como sagrado. Asi, el texto sagrado es valido
solo mediante un discurso cultural y el semiotista Unicamente
puede determinar como lo sagrado —como construccion
sémica— se inscribe en un texto. Costantini muestra como fun-
ciona este mecanismo en dos representaciones pictdricas: las
pinturas toledanas del Greco y el ciclo franciscano de Giotto.

La contribucion de Linda Béez-Rubi, “Vehiculos de vision
en la representacion de lo sagrado”, tiene como objeto de estu-



Presentacion 13

dio un manuscrito holdgrafo de Santa Rosa de Lima (Peru, 1586-
1617). Este texto de la santa tiene como fin, segun Baez-Rubi,
hacer visible la vivencia de lo sagrado; es decir, hacer visible
aquello que posee una naturaleza poético-simbdlica. De este
modo, se pasaria del &ambito de la experiencia al de la creacion
de simbolos o imagenes, de lo sagrado a lo humano. EI manus-
crito en el que B&ez-Rubi basa su estudio es un medio de visua-
lizacion de lo sagrado, no es un dibujo mimético ni una imagen
narrativa sino un diagrama emblema compuesto de sinécdoques
visuales que hacen presente la funcion del cuerpo, la penetra-
cion de lo sagrado, la ascesis, la eucaristia.

Isabel Cabrera propone en su articulo titulado “Kafka a tra-
ves de Job, Job a traves de Kafka”, un didlogo entre el libro de
Job y la obra kafkiana. Cabrera inicia su estudio con una afir-
macion sugerente: Kafka nos permite entrever la irreligiosidad
de Job. El libro de Job es, segln la autora, un preambulo de la
muerte de Dios, ya que describe una hierofania basada en la in-
genieria divina que aparenta no tener un propdsito final, pues
Dios aparece como un ser arbitrario, casi caprichoso. Si en el
libro de Job hay un Dios, en la obra de Kafka hay un aparato
legal. Ambos, Dios y ley, existen, pero se encuentran lejanos al
hombre, ausentes. Asi, el hombre viviria en funcion de esa leja-
nia, sometido a ella. El libro de Job, nos explica Cabrera, es una
hierofania, pues presenta hacia su final una reconciliacion del
hombre con lo divino y un mejoramiento de éste, mientras que
en Kafka predomina la decadencia.

Zenia Yébenes Escardd, en su articulo titulado “¢Salvar el
nombre de Dios?: mas alla del corpus teoldgico” muestra, a par-
tir de la crisis moderna de la muerte de Dios, el auge de la teolo-
gia negativa que propone no el uso positivo del lenguaje sino su
uso negativo mediante la negacion, la paradoja y la contradic-
cién, Unica manera de decir lo indecible. De tal modo, surgen
dos maneras de referirse a Dios: la catafatica (positiva) que es
lo que el hombre puede decir de Dios a través de las Escrituras,
de la liturgia, de los nombres; y la apofatica (negativa), basada



14 Presentacion

en una dificultad —y una necesidad— del lenguaje. El texto
apofatico no quedaria, por lo tanto, limitado a un corpus teol6-
gico. La autora sefala, siguiendo a Derrida, la similitud de la
teologia negativa con el principio de negatividad en el lenguaje,
asi, por ejemplo, “Dios nunca es lo que decimos que es”. El tér-
mino sagrado, por otro lado, seria una nocion inestable, pues es
una palabra apofatica.

Hemaos propuesto este orden de articulos con el deseo de que
el lector realice un recorrido desde el uso cotidiano que hace-
mos del término sagrado, su vinculacién con la esfera religiosa
y su significado fundante, la naturaleza y limite del texto sa-
grado en la tradicion judeocristiana a través de diversos meca-
nismos semiaticos (la enunciacion, la escritura, la lectura, la tra-
dicion interpretativa y el uso) hasta pensar lo sagrado como un
problema cultural, presente también en textos no verbales o
como una vivencia simulada en imagenes y, finalmente, hacia
considerar la repercusion del texto sagrado en el pensamiento
moderno y en las nuevas formas significantes de espiritualidad
y creencia.

Massimo Leone y Maria Luisa Solis Zepeda



