
Una contribución al análisis de las construcciones  
identitarias a partir de la pertenencia cofrádica  
de los senegaleses en Argentina
Contribution to the Analysis of the Construction  
of Identities Based on Senegalese Migrants’  
Belonging to a Brotherhood in Argentina

Gisele Kleidermacher *

RESUMEN
El presente artículo propone analizar las configuraciones identitarias de los 
migrantes senegaleses residentes en la Ciudad Autónoma de Buenos Aires 
a partir de su pertenencia a las cofradías, entendidas como comunidades de 
base religiosa que tienen cierto alcance en numerosos aspectos de su vida 
cotidiana. Para ello, y valiéndose de entrevistas en profundidad y de escritos 
acerca del Islam y su expansión en el territorio senegalés, pero sobre todo de 
la conformación y estructuración con base en las cofradías, se lleva a cabo 
una reflexión en torno a su efecto en la (re)configuración identitaria comuni-
taria de su asentamiento en Argentina y los procesos de resignificación.
PALABRAS CLAVE: migración senegalesa, islam sufí, cofradías, identida-
des, mouridismo.

ABSTRACT
This article analyzes the identity configuration of Senegalese migrants resi-
ding in the city of Buenos Aires, based on their belonging to brotherhoods, 
understood as religious base communities that have a certain influence in 
many aspects of their daily lives. Using in-depth interviews and writings 
about Islam and its expansion in Senegal, but above all the creation and 
structuring of their communities based on brotherhoods, the author reflects 
on their effect in the (re)configuration of their community identity in their Ar-
gentinean settlements and the processes of re-signification involved.
KEY WORDS: Senegalese migration, Sufi Islam, brotherhoods, identities, 
Mouridism.

Sociológica, año 33, número 95, septiembre-diciembre de 2018, pp. 229-256 
Fecha de recepción: 30/01/18. Fecha de aceptación: 12/11/18

*	 Conicet-Universidad de Buenos Aires. Facultad de Ciencias Sociales, Instituto de 
Investigaciones Gino Germani, Argentina. Correo electrónico: <kleidermacher@
gmail.com>.



Gisele Kleidermacher230

Introducción

Este trabajo pretende dar respuesta a interrogantes de inves-
tigación producto de lecturas y discusiones a las que he teni-
do oportunidad de acceder en el curso de seminarios de doc-
torado, búsquedas bibliográficas y encuentros académicos, 
así como también al trabajo de análisis que desarrollo en re-
lación con las migraciones senegalesas hacia Argentina de 
2009 hasta la actualidad.

Algunas de las preguntas que se han planteado son: 
¿cómo definen su identidad los senegaleses en Argentina y 
qué rol desempeñan las cofradías en su construcción identi-
taria?; ¿cuáles son los vínculos entre ellas y la emigración?; 
¿cómo intervienen estas congregaciones en la construcción 
del sentido de identidad comunitaria entre los migrantes y el 
país de destino?

Considero que no existen respuestas únicas para algunas 
de las anteriores preguntas, tal como sucede en los estudios 
que abordan los diferentes fenómenos sociales, ya que debe 
considerarse una multiplicidad de factores. En otros casos, 
aún no las he encontrado, pero de cualquier forma pretendo 
dar cuenta del trabajo de indagación en el que me encuentro 
inmersa, de los lineamientos trazados, de los caminos desan-
dados, y de las pesquisas realizadas.

Por otro lado, he decidido analizar un rasgo particular de la 
identidad sufí senegalesa en Argentina, que es el de la perte-
nencia a la comunidad religioso-cultural llamada cofradía. Asi-



Pertenencia cofrádica de los senegaleses 231

mismo, considero que es necesario conocer el contexto histó-
rico de éstas para una mejor comprensión del fenómeno. Por 
ello, inicio con un breve recorrido en torno a la llegada del Is-
lam al territorio que en la actualidad denominamos Senegal, 
basándome principalmente en las lecturas de historiadores e 
investigadores africanos y europeos que han analizado este 
proceso.1 También analizo la organización de las cofradías y 
me detengo en la caracterización de la denominada Mouride, 
mayoritaria en ese país.

Posteriormente, y retomando algunas de las principales 
discusiones respecto de la construcción y reconstrucción de 
la identidad, planteo los elementos necesarios para analizar 
la construcción de la(s) identidad(es) de los senegaleses en 
Argentina, tomando en consideración el aspecto cofrádico.2 
Finalmente, que las construcciones identitarias de los sene-
galeses en este país no pueden disociarse de la situación 
migratoria, aunque si bien este no es el objeto central del ar-
tículo, la perspectiva transnacional se torna necesaria para 
una mejor comprensión, más aún, considerando que los pro-
cesos cofrádicos poseen características que traspasan las 
fronteras. Dichos temas son abordados en el tercer apartado; 
y hacia el final se analizan los aspectos identitarios ligados a 
la adscripción cofrádica que son resignificados en el proceso 
migratorio y su inserción en la sociedad argentina.

La metodología utilizada tuvo como base la realización de 
entrevistas en profundidad a líderes de la comunidad senega-
lesa residente en Buenos Aires, entre 2011 y 2017, en el mar-
co de mis estudios doctorales y posdoctorales, así como tam-

1	 Debido a que el estudio de las cofradías islámicas en África no es un tema que 
haya sido ampliamente analizado en América Latina, las lecturas que retomo pro-
vienen principalmente de investigadores africanos y europeos. 

2	 Para ello retomo algunos escritos acerca de las migraciones islámicas hacia Europa 
y la construcción de identidades migratorias en dichos espacios, donde la extensión 
numérica y temporal del fenómeno ha redundado en una mayor cantidad de estu-
dios. Sin desconocer las limitaciones asociadas a esta extrapolación en el contexto 
argentino y aportando también los trabajos más recientes de académicos argentinos 
y brasileños respecto del “mouridismo” en ambos países latinoamericanos. 



Gisele Kleidermacher232

bién las que se llevaron a cabo durante la observación de las 
celebraciones de la comunidad en 2018.

La llegada del Islam a Senegal  
y su organización en cofradías

La religión musulmana arribó al actual territorio de Senegal 3 
de manera temprana, a mediados del siglo XI, cuando los al-
morávides vencieron al Reino de Ghana. En ese entonces era 
minoritaria en un país dividido en reinos que practicaban con-
fesiones animistas, pero fue aceptada y practicada por algu-
nos jefes tribales y personas de mayor estatus social (Gaz-
quez, 2014). 

Fue a finales del siglo XIX que el Islam se propagó por todo 
el país –como en la actualidad se conoce–, encontrando fuer-
tes resistencias entre los pueblos serer y diola. Los morabitos 
(autoridades musulmanas) fueron adaptando el fetichismo y 
el culto a los antepasados, y sustituyeron al jefe y al brujo que 
eran quienes unían a la tribu frente a las calamidades natura-
les. De esta forma, los morabitos conformaron una fusión en-
tre el guía espiritual del Islam y la antigua función de autoridad 
que ostentaba el jefe de la tribu tradicional (Rosander, 1995; 
Llevot, 2012; Ruiz, 2005; entre otros). 

Este sincretismo religioso que adoptó el Islam no es exclu-
sivo de Senegal, sino que fue la manera en la que la religión 
se fue extendiendo en los distintos territorios donde convivían 
las minorías musulmanas ortodoxas con las mayorías “islami-
zadas a medias” (Sambe, 2015), sobre todo en África subsa-
hariana occidental.

La particularidad que se adoptó en Senegal se observa a 
partir de la llegada de la colonización francesa, donde las tro-
pas europeas, superiores militarmente, negociaron con las eli-

3	 Ubicado en el sector occidental de África subsahariana, Senegal limita al oeste 
con el océano Atlántico; al este con Malí; al norte con Mauritania, y al sur con Gui-
nea y Guinea-Bisáu.



Pertenencia cofrádica de los senegaleses 233

tes musulmanas, lo que dio como resultado una gran flexibili-
dad en el Islam de ese territorio para adaptarse al nuevo 
contexto y generar diversos mandamientos ideológicos. Tal 
como lo describe Castien Maestro

las antiguas aristocracias quedaron en gran parte liquidadas bajo los 
golpes simultáneos de los franceses y de los marabout.4 Estos últimos 
se beneficiaron de manera inmediata del cambio de escenario. De una 
parte, el hundimiento de los regímenes tradicionales dejó un vacío de 
poder que ellos se aprestaron a ocupar, estableciendo nuevos gobiernos 
teocráticos allí donde les fue posible. De la otra, pudieron ahora ampliar 
el alcance de su yihad,5 dirigiéndola no solamente ya contra los paganos 
y los malos musulmanes, sino también contra los invasores cristianos. 
Su lucha contra éstos les otorgó una gran popularidad y les permitió 
profundizar en la “islamización de la población” (Castien, 2016: 13).

Durante este proceso detentaron un rol fundamental las co-
fradías sufíes,6 definidas en diversos escritos como asociacio-
nes de místicos que buscan la unión con lo sobrenatural a 
partir de prácticas que llevan a un estado de bienestar espiri-
tual y, por lo tanto, que facilitan de alguna forma la salvación. 
De acuerdo con Lacomba Vázquez (1996), se caracterizan por 
tener una organización, una creencia y un ritual específicos, 
que son enseñados por el maestro y los discípulos los deben 
seguir. Entonces podemos concluir que se trata de una combi-
nación de estructuras religiosas que retoma aspectos cultura-
les, extendiendo sus bases en el conjunto de la sociedad.

Las cofradías (herederas de la tradición islámica marroquí 
que llegó al territorio senegalés) surgieron a inicios del siglo 

4	 Utilizaré indistintamente las denominaciones marabout y morabito (en español).
5	 Esfuerzo que todo musulmán debe realizar para que la ley divina reine en la Tierra.
6	 Cabe aclarar que el sufismo viene de la palabra árabe suf (lana), con la que se 

vestían los místicos. Privilegia la inmediatez del contacto con dios y el dominio de 
las realidades ocultas. Sus adeptos están organizados en numerosas tariqa (cofra-
día) y dirigidas por los cheikhs (guías) a quienes sus discípulos les atribuyen pode-
res de mediación y cierta forma de clarividencia (Kepel, 1995: 130). Ello se debe a 
que la práctica del camino espiritual sufí se realiza mediante la guía de un maestro 
autorizado que posee una cadena de iniciación, la cual, de acuerdo con Barahona 
(2009), consiste en afiliarse y recibir educación espiritual en una tariqa, donde se 
persigue la purificación del alma humana, la consecución del conocimiento divino 
y la actualización de la realidad divina por medio de las enseñanzas espirituales.



Gisele Kleidermacher234

XVII, y cobraron cada vez mayor relevancia al organizar no 
sólo la vida religiosa sino también la política y la económica, 
actuando como mediadoras entre la población local y las au-
toridades coloniales. Proliferaron a lo largo y ancho del territo-
rio del Islam, desde India hasta África, lo que trajo consigo la 
introducción de prácticas y supersticiones reprobables por 
la sharía, pero que fue lo que permitió más fácilmente el arrai-
go en el territorio. Como observa Ruiz Figueroa (2005: 142), 
“el sufismo tuvo la virtud de romper con el elitismo y abrir sus 
puertas al pueblo, o tal vez el pueblo forzó sus puertas y se 
adueñó e hizo suya la interpretación sufí del Islam”.

Esta observación tiene dos significados; por un lado, el 
sufismo era practicado en un principio por una pequeña elite 
de ascetas alejados del mundo –opuesta al poder político 
por su mundanidad; a los juristas por reducir el Islam a la 
obediencia externa, y a los filósofos y teólogos por el uso de 
la razón– (Ruiz, 2005), pero, por el otro, permitió que la po-
blación que vivía bajo el poder de los reinos tradicionales, 
donde sólo los aristócratas y los brujos se vinculaban con “lo 
sobrenatural”, pudieran acceder a las enseñanzas religiosas, 
uniéndose a las cofradías (aunque respetando las jerarquías 
que éstas imponían). 

La misma situación observa Castien Maestro (2016) para 
el caso senegalés, donde las redes sufíes, tras la coloniza-
ción francesa, pudieron reemplazar las estructuras sociales y 
los sistemas culturales propios del periodo aristocrático (pre-
colonialista), por otros más adaptados al nuevo contexto del 
gobierno colonial, desarrollo capitalista, crecimiento demo-
gráfico y urbanización. Sin embargo, no pudieron imponer el 
Islam ortodoxo sino que las antiguas formas socioculturales 
fueron parcialmente integradas en el sistema. Se aceptó tam-
bién, en ciertos asuntos, el uso del canto, la música y la danza 
sagrados, reproduciendo en algunos casos jerarquías de la 
antigua aristocracia. 



Pertenencia cofrádica de los senegaleses 235

La cofradía Mourid

El Islam que arribó a Senegal y se propagó hacia el sur en los 
reinos de Sonninké, Wolof, Serer y Mandinga, lo hizo desde lo 
que hoy en día es Mauritania –esta última a su vez tributaria 
de los desarrollos experimentados en Marruecos en la mística 
sufí, el derecho islámico y la teología–. De ahí que el Islam 
senegalés haya reproducido rasgos del marroquí, principal-
mente su estructuración en cofradías, que perdieron poder en 
Marruecos, pero que se encuentran firmemente arraigadas 
en Senegal (Ware, 2008; Castien, 2016). 

La más antigua de las cofradías presentes en Senegal es la 
Qadiriya, que se introdujo a finales del siglo XV en Mauritania. 
Se extendió en este país al finalizar el siglo XIX, siendo uno de 
sus principales centros Ndiassane, cerca de Thiés. La Tidjan-
ya, otra de las hermandades que fue introducida desde el exte-
rior, tomó impulso en Senegal de la mano de El Hadj Malick Sy, 
quien en 1902 hizo de Tivaouane el centro de la hermandad.

Mientras que desde un movimiento endógeno (nacida en 
Senegal) se encuentra la cofradía Layene, seguida mayorita-
riamente por el pueblo Lebu, cuyo centro está en Yoff, cerca-
no a Dakar; y también la cofradía Mouride, surgida en territo-
rio senegalés en 1880, liderada por el cheikh Amadou Bamba 
Mbacké (1850-1927), quien fundó la ciudad de Touba en los 
alrededores de Mbacké, centro de la hermandad.

Todas ellas son estructuras jerarquizadas en las que la rela-
ción genealógica con el fundador actúa como elemento central 
en el posicionamiento de los individuos en lo alto de la cadena de 
dependencias. La mayoría de los principales morabitos son 
descendientes de los iniciadores de las cofradías o de sus ra-
mas locales y tienen como base de su dominio el hecho de que 
la baraka (gracia divina) se transmite, fundamentalmente, dentro 
de las familias de morabitos, mientras que todo el conocimiento 
religioso de los talibé (discípulos) se adquiere mediante una 
cadena de transmisión de la autoridad espiritual e intelectual 
iniciada por el líder creador y controlada por sus sucesores.



Gisele Kleidermacher236

También la Mouridya está organizada jerárquicamente y su 
cúpula la ocupan los descendientes de Amadou Bamba. Se 
estructura con base en las relaciones personales de depen-
dencia y tradición, ofreciendo tanto en sus comienzos como 
en la actualidad un sistema de solidaridad adaptado a situa-
ciones de cambio y crisis, demostrando, tal como lo observa-
ra Riccio (2004), una gran capacidad de transformación acor-
de con los cambios socioeconómicos. 

Lo destacable de las cofradías en Senegal es su funciona-
miento comunitario y la gran influencia que ejercen, sobre todo 
entre los jóvenes que son formados en ellas desde pequeños, 
aprendiendo la lectura del Corán en árabe y la recitación de 
versos de poemas escritos por Amadou Bamba. Debido a que 
muchos son enviados por sus familias a vivir junto al maestro 
o marabout, el aprendizaje incluye, además de estar lejos de 
sus familias, el valor del trabajo y la solidaridad, así como las 
bases de la enseñanza mouride. Esto fue relatado por los se-
negaleses entrevistados residentes en Buenos Aires:

[…] a los 14 años me mandó mi padre a una escuela coránica en un 
pueblo alejado, estuve cuatro años sin ver a mi familia. A las cinco de la 
mañana nos levantaban, rezaba hasta las nueve; después a cultivar has-
ta la una que almorzaba y vuelta a rezar y a trabajar. Ahí aprendés a 
respetar a los mayores, mucho de religión y a sufrir, por eso ahora no me 
cuesta viajar, y no me importa lo que me diga la gente […]; yo puedo vivir 
en cualquier lado, viví muchas cosas y hago de todo, desde cultivo, cho-
fer y arreglar autos (entrevista a un hombre senegalés de 26 años, 15 de 
noviembre de 2014).

A partir del relato anterior se puede observar el estrecho 
vínculo entre la cofradía y la migración, hecho que fue anali-
zado particularmente por Rosander (1995) al observar la mi-
gración senegalesa hacia Europa, desde una perspectiva 
transnacional. Melucci también define a la cofradía Mouride 
como un “movimiento social” (Melucci, citado en Rosander, 
1995: 49) que contiene tres dimensiones centrales: la solida-
ridad, que implica también sentirse parte de un mismo todo 
común; un oponente al cual enfrentarse, que en el caso del 



Pertenencia cofrádica de los senegaleses 237

nacimiento de la cofradía Mouride fue la colonización france-
sa, y el desafío que se encuentra en todo movimiento social, 
que en este caso también ligado al segundo punto, es la ciu-
dad de Touba, vista por los mourides como futura capital de 
Senegal.7

La cofradía de referencia, que si bien estuvo originalmente 
arraigada entre los campesinos wolof, desde los años sesen-
ta fue incrementando su influencia en las zonas urbanas, de 
manera paralela al éxodo de las poblaciones rurales hacia las 
ciudades, vinculado con la disminución de la productividad 
agrícola. Los miembros de la cofradía comenzaron a insertar-
se en el sector comercial, ocupación que predomina actual-
mente, no sólo en Senegal sino en los diversos espacios ha-
cia donde migran. Este punto será retomado en los apartados 
siguientes, como un aspecto que también incide en la recon-
figuración o resignificación identitaria, al modificarse los roles 
que la cofradía ocupa en las vidas de la población senegalesa 
residente en Buenos Aires.

Identidad e Islam en la emigración

La migración implica un movimiento en el que el lugar de par-
tida y el punto de llegada no son inmutables ni seguros. Exige 
vivir en lenguas, historias e identidades que están sometidas 
a una constante mutación. “Vivir en otra parte significa estar 
constantemente inmerso en una conversación en la que las 
diferentes identidades se reconocen, se intercambian y se 
mezclan pero no se desvanecen” (Chambers, 1994: 37).

7	 Cabe aclarar que Melucci (citado en Rosander, 1995) entiende a estos movimien-
tos sociales como construcciones sociales complejas y en parte contradictorias, 
los cuales se caracterizan por estar formados de poderosas redes en la actualidad, 
como lo son las dahíras de la cofradía. Éstas muchas veces no son visibles, pero 
pueden ser movilizadas cuando el líder lo considera necesario, ya sea para votar 
por un determinado candidato, para trabajar en sus campos en un momento deter-
minado, o para reunir dinero en ocasión de una festividad, por ejemplo. Asimismo, 
conforman un sistema de intercambios donde circula tanto información como indi-
viduos.



Gisele Kleidermacher238

La identidad de los musulmanes es la de un conjunto de 
pueblos culturalmente muy diversos que comparten una idea 
religiosa. Por ello, las dicotomías construidas entre Europa y 
el mundo islámico se sostienen en torno a categorías artificia-
les, ya que “las sociedades se forman en relación unas con 
otras y se perciben a través de las ideologías y las narracio-
nes del discurso establecido” (AlSayyad, 1996, citado en Tibi, 
2003: 57). De esta forma, la identidad musulmana, al igual 
que otras, no es algo dado, sino que se encuentra en un pro-
ceso de evolución, de mutación, de transformación. 

Dos grandes líneas de investigación se han desarrollado 
en relación con el Islam y la emigración. Una es la que analiza 
cómo los migrantes reconstruyen su identidad en sociedades 
que no son musulmanas, mientras que la otra estudia cómo el 
Islam ha mirado históricamente el hecho de migrar (Fierro, 
1995). Me centraré brevemente en la primera, para luego ana-
lizar la situación de los migrantes senegaleses en Argentina, 
su relación con el Islam y, especialmente, con las cofradías.

El filósofo francés Oliver Roy (2003), en su libro El Islam 
mundializado, analiza las migraciones islámicas hacia Europa 
y plantea que lo que cambia no es la religión (un dogma y 
unos ritos) sino la religiosidad, es decir, la manera en que el 
creyente crea y vive su relación con la religión. Su argumento 
se basa, fundamentalmente, en aquellos que en sus países 
de origen ejercen un Islam “ortodoxo”, mientras que en los 
lugares de destino su práctica se vuelve más light, donde al-
gunas normas ya no se cumplen con tanta rigidez.

De esta forma se crean nuevas respuestas, o sea, que lo 
experimentado como algo universal en sus comunidades ori-
ginarias se vive como algo particular en el país de acogida. 
Diversos motivos explican esta situación. En primer lugar, las 
dificultades que los destinos imponen para la obediencia de 
ciertas prácticas, como el consumo de carne halal, el ayuno 
en Ramadam, etcétera, lo cual es más fácil de cumplir en las 
sociedades que se rigen por la ley islámica, o bien, donde la 
mayor parte de la población la practica.



Pertenencia cofrádica de los senegaleses 239

Asimismo, Carmona (1995) observa que la mayoría de las 
veces el inmigrante considera su emigración como transitoria 
o provisional, lo que hará que se desentienda, en gran medi-
da, de las condiciones jurídicas y religiosas que le permitirían 
mantener su modo de vida tradicional, centrando su atención, 
casi exclusivamente, en las condiciones económicas de su 
estancia en el lugar de recepción. “De esta forma, en una 
sociedad donde rige la libertad de culto no hay, en principio, 
ningún obstáculo legal a la práctica del Islam; al menos si 
entendemos por tal a una religión trasplantada, domesticada, 
que ha abandonado el campo de lo público, de lo civil […], un 
Islam privado, discreto, íntimo” (Carmona, 1995: 57).

Sin embargo, esta no es la situación de los senegaleses, ya 
que en Senegal el 85 por ciento de su población es musulma-
na, por lo que se trata de un Estado secular. Asimismo, el Is-
lam senegalés es único, pues además de estar articulado en 
cofradías sufíes, como se ha señalado anteriormente, se prac-
tica un “pragmatismo amable”, tal como lo describe Castien 
Maestro (2016). Ello supone una orientación más mundana, 
una cierta secularización, una autonomización normativa con 
respecto a la religión. Podría decirse que es un Islam modera-
do, que permite cierta secularidad y autonomía, propias del 
mundo global y moderno en el que se mueven los senegale-
ses. Tal situación incide en la identificación de ellos hacia las 
cofradías, ya que no se trata simplemente de un aspecto espi-
ritual, sino de una particular forma de vivir en comunidad y 
sentir que pertenecen a una organización mayor que está pre-
sente de diversas maneras en sus prácticas cotidianas.

Senegaleses en Argentina.  
El rol de las redes cofrádicas

Relativamente, la migración senegalesa en Argentina es re-
ciente, comenzó a mediados de la década de los noventa y se 
intensificó entre 2004 y 2008. Si bien son muy visibles, por 



Gisele Kleidermacher240

dedicarse mayoritariamente a la venta ambulante en las prin-
cipales arterias de las ciudades del país, no es una población 
numerosa, siendo alrededor de cuatro mil los miembros que 
la integran (Kleidermacher, 2016).

Tal como sucede en Senegal, la mayoría de los migrantes 
senegaleses en Argentina son musulmanes y pertenecen a la 
cofradía Mouride; sin embargo, también los hay de la denomi-
nada Tidjane. La relevancia de la cofradía en la migración, y 
especialmente entre los senegaleses que han migrado a este 
país, puede advertirse en múltiples aspectos a los que con-
ceptualizo como el apoyo económico-laboral, el comunitario y 
el espiritual, todos ellos estrechamente relacionados entre sí.

Diversos autores que han analizado este fenómeno migra-
torio senegalés, hacia Europa han remarcado la importancia 
de la pertenencia cofrádica en dicho proceso. Tal como lo 
señala Rosander (1995), la red Mouride se distingue de otras 
que son puramente comerciales por estar unida por lazos de 
familia, ciudad de nacimiento, obediencia al mismo marabout, 
etcétera. Además, comparten el mismo código mouride: mos-
trar obediencia, bondad, generosidad y tranquilidad (no ser 
belicosos). Esta multiplicidad de vínculos de la red es lo que 
la hace tan importante en el contexto de la migración, ya que por 
medio de ella circulan la información, los bienes y, sobre todo, la 
ayuda para los recién llegados, a quienes se les provee de 
alojamiento y alimentación. 

Este proceso también puede explicarse por las teorías trans-
nacionales de la migración; sus pioneras, Glick, Basch y Blanc-
Szanton (1992), definieron este tipo de campos sociales como 
un conjunto de múltiples redes de relaciones sociales transfron-
terizas, mediante las cuales se intercambian, organizan y trans-
forman las ideas, las prácticas, los recursos donde los indivi-
duos que no migran se mantienen en contacto con quienes sí 
lo hacen. En otro trabajo (Kleidermacher, 2016) se ha analiza-
do cómo la migración senegalesa fácilmente puede caracteri-
zarse como transnacional, debido a la gran presencia de la 
comunidad en los procesos de partida y de llegada a los países 



Pertenencia cofrádica de los senegaleses 241

de destino, así como por la importancia de la circulación de 
bienes materiales e inmateriales entre los diversos puntos que 
componen las redes que han tejido en diferentes espacios.

Sin embargo, aquí se analiza el rol que las cofradías jue-
gan en dichas redes y, consecuentemente, en la construcción 
identitaria de los migrantes, de manera particular en Argenti-
na. En primer lugar, destaco la importancia de las mismas en 
el proceso de acogida, tal como fuera indicado por Crespo 
(2007) para el caso español, un mouride sólo necesita saber 
dónde hay otros compañeros de cofradía para viajar; aunque 
no conozca el lugar de destino, sabe que tiene asegurada la 
primera acogida. 

Por otro lado,  el autor también destaca la intersección de 
la cofradía con el ámbito económico, especialmente con la 
mayoritaria inserción laboral de los senegaleses tanto en Ar-
gentina como en otros países. Según Crespo (2007), los mou-
rides se encuentran en todos los niveles del comercio: pueden 
ser desde grandes empresarios, asociados con la importa-
ción-exportación de productos de consumo y de alimentos, 
hasta vendedores al por menor en los mercados. Dicha per-
tenencia cofrádica constituye un gran apoyo en el momento 
de emigrar, dado que al llegar al lugar de destino cuentan con 
el número telefónico de algún miembro de dicha red, quien se 
encargará de su alojamiento, alimentación e inserción laboral 
durante los primeros tiempos:

Cuando llegué pase mi primera noche en retiro, y al día siguiente busca-
ba para ver [a] un senegalés […] que me ayudara un poco. Yo sabía que 
hay senegaleses acá, entonces en cualquier momento iba a encontrar 
[a] alguno, y ahí me cruce al día siguiente con unos chicos en retiro y me 
acerqué; [me dijeron] que vaya a su casa, que también son mouride, que 
viven con gente, pero que me puedo quedar ahí sin problema. Yo les 
digo que igual prefiero pagar un cuarto y no molestar. Ellos dicen que no 
molesto, que cuando viene uno siempre compartimos, bueno, y me di-
cen que tengo que ir a Conare, que antes [era] Cepare, [a] que me den 
un papel para poder circular bien […], y me explicaron todo y fuimos 
(entrevista realizada a un hombre senegalés de 25 años, en mayo de 
2014 en Buenos Aires).



Gisele Kleidermacher242

Esta situación también favorece su integración en la socie-
dad ya que, al igual que observara Riccio (2004) para la mi-
gración senegalesa en Italia, durante el trabajo de campo en 
Buenos Aires pude constatar que son vistos con curiosidad 
más que con miedo por la población nativa, producto en parte 
de las experiencias transnacionales previas y de las negocia-
ciones llevadas a cabo por los miembros con más experiencia 
migratoria (Kleidermacher, 2013).

Sin embargo, y para el caso argentino en particular conside-
ro que en esta situación influye lo que Rivero Sierra (2011: 276-
277) ha denominado “presión discriminatoria”. Es decir, la percep-
ción que tiene un agente social discriminado de ser considerado 
miembro de un grupo por el cual un sector social siente rechazo 
se convierte en una motivación para evitar llevar adelante cier-
tos cursos de acción: “Me acuerdo que estaba caminando acá 
con un amigo con ropa africana, la larga, y […] la gente se que-
ría sacar fotos, [entonces] dije ‘nunca más’. Ahora, ¿sabes lo 
que hacemos? Para ir a la mezquita te la pones en tu casa y 
algo arriba o me cambio en la mezquita (entrevista con a un 
hombre de 35 años, en diciembre de 2011 en Buenos Aires).

La vestimenta tradicional africana es la exteriorización de 
la distancia con la que se les identifica; es la imagen de un 
“otro” diferente que llama la atención, ya que representa a una 
alteridad; por eso las miradas y las fotografías son cuestiones 
que pesan sobre los migrantes senegaleses, ya que les re-
cuerdan e indican que no son de “aquí” y que no pasan inad-
vertidos. Es por ello que ponen en práctica estrategias como 
la de dejar de salir a la calle con su ropa típica, debido a que 
son trajes estampados con colores llamativos, compuestos 
por camisolas largas, muy diferentes a la forma de vestir de 
los argentinos.

Ciertas prácticas de los grupos discriminados pueden pa-
recer resultado de procesos de autoexclusión voluntarios, 
cuando en realidad son estrategias para evitar interacciones 
nocivas. Ello se debe a que en las sociedades modernas pue-
de tolerarse la idiosincrasia folklórica, pues en su cultura en-



Pertenencia cofrádica de los senegaleses 243

tra la diversidad, la sociedad mayoritaria “digiere” a las mino-
rías; sin embargo, no todos los colectivos se digieren con la 
misma rapidez: existen algunos que son tolerados socialmen-
te y otros que son vistos como excesivos.

En el caso de los senegaleses, y a lo largo de la investiga-
ción que desarrollo respecto de las relaciones que construyen 
con la sociedad nativa, se puede observar que son “tolerados” 
en tanto que se perciben como elementos exóticos en la ciudad 
y que no suscitan temor, ya que no son directamente asociados 
con el Islam, como sí sucede con otros colectivos provenientes 
de los países del Medio Oriente; sin embargo, ellos contribuyen 
a esta percepción al evitar el uso de vestimentas tradicionales, 
el rezo del Corán en la vía pública y otras prácticas, que son 
reservadas para el ámbito privado (Kleidermacher, 2016).

Estas y otras dificultades enfrentan los migrantes senega-
leses en el contexto de acogida, al mismo tiempo que refuer-
zan sus vínculos con las redes cofrádicas y su fe religiosa. Es 
esta fe la que les permite sobrellevar condiciones muy difíci-
les durante la emigración, no sólo signada por carencias eco-
nómicas, sino sobre todo afectivas, fruto del desarraigo y la 
vida “individualista occidental”. 

En este sentido, resulta pertinenete la observación que Sa-
yad (2010) realiza en relación con los argelinos en París, que 
salvando las distancias, también son una migración que pro-
viene de un país africano, musulmán, con tradiciones más li-
gadas a lo comunitario, e intentan integrarse a una sociedad 
con valores diferentes, enfocados al individualismo occidental.

El autor observa que existe una contradicción entre el 
hombre comunitario, tradicional, y el individualista occidental 
moderno. La emigración-inmigración, al no hacer más que re-
matar la acción perturbadora de numerosos factores (trans-
formaciones de todos los órdenes: demográficos, económi-
cos, sociales y morales, de los que se puede decir que todos 
tienden, grosso modo, hacia la individuación), entra en con-
tradicción con el sistema de valores y disposiciones comuni-
tarias que están en la base del grupo (Sayad, 2010):



Gisele Kleidermacher244

[…] No es que todo lo que tenemos está bueno, ni que todo lo que [hay] 
en Argentina está malo, tenés que guardar lo bueno de lo tuyo y tomar lo 
bueno del otro. Porque allá teníamos un presidente, que era muy cono-
cido, se llama Senghor,8 decía que te tenés que abrir, pero tenés que 
llevar lo que tenés […]; guardar tus costumbres, tu cultura. Lo más impor-
tante de una población es su cultura, la persona que pierde su cultura 
pierde todo [...], y lo que tenemos que cambiar nosotros, los africanos, es 
el pensamiento, no sé en palabras cómo se dice, pero tenés que guardar 
algunas cosas, tu religión, por ejemplo. Los chicos tienen que guardar su 
religión, su cultura y […] algunas cosas que es realidad de allá (entrevis-
ta con un hombre de 27 años, en mayo de 2014 en Buenos Aires).

En el testimonio anterior puede notarse la importancia que 
se le otorga a la religión, como rasgo central asociado con su 
cultura, con sus prácticas cotidianas, pero también como nú-
cleo articulador de la comunidad en la diáspora, aspecto irre-
nunciable que los liga a su identidad, a sus valores morales 
que “no deben perder”. La organización religiosa es imprescin-
dible para mantener la identidad transnacional, ya que provee 
a los migrantes de apoyo espiritual y de referencia ideológica. 

Así, dicho núcleo articulador es justamente la cofradía, y 
en especial las dahíras, que son agrupaciones de fieles en 
torno a un marabout,9 quien les transmite la baraka, y a cam-
bio él recibe dinero o trabajo además de obediencia y respeto. 
De ahí la tradición de realizar colectas entre sus miembros, 
que son concebidas como un símbolo de generosidad que 
refuerza la identidad del grupo, el sentido de pertenencia, a la 
vez que es un acto de amor y de lealtad al líder espiritual.

En Buenos Aires, estas reuniones se llevan a cabo, según 
comentan los entrevistados, tanto para leer el Corán como 
para debatir cuestiones que le preocupan a la comunidad, 
y para recaudar fondos que luego son entregados al marabout, 
quien a su vez los llevará a Senegal y los repartirá entre la 
gente que más lo necesita. No obstante, en otros casos el di-

8	 Primer presidente de Senegal.  
9	 Estos nudos permiten tejer una red en permanente crecimiento. Incluso las dahiras 

son también unidades de ahorro, cuyos miembros se organizan en grupos de au-
toayuda y se otorgan créditos sin intereses, son las famosas “tontinas”, cuyo nom-
bre en wolof es nadd, término que originalmente designaba a las alfombras tejidas 
en fibra vegetal (Agnelli y Kleidermacher, 2009).



Pertenencia cofrádica de los senegaleses 245

nero recolectado puede utilizarse para cubrir las necesidades 
de los jóvenes que se encuentran en el país de emigración. En 
el caso de las dahíras mouride, parte de lo recaudado se envía 
a una cuenta única en Touba, para colaborar con la matlaboul 
fawzaini o “la búsqueda de dos felicidades”, es decir, el finan-
ciamiento de objetivos sociales, que pueden ser desde la 
construcción de un hospital hasta los gastos de pasaje de al-
guien que emigrará. Esta situación también refuerza el sentido 
de pertenencia a una comunidad mayor que reúne a todos los 
emigrantes en un centro geográfico en el país de origen.

Otra forma de reforzar la identidad mouride la constituyen 
las visitas que los grandes marabout realizan a Buenos Aires. 
Ellos tienen mayor prestigio por ser descendientes directos 
de Amadou Bamba (para el caso de la cofradía Mouride), y  
viajan una vez al año a Argentina, ocasión para la cual se 
llevan a cabo grandes festejos (Magal Touba) que reúnen a la 
comunidad de todo el país. 

En enero de 2018 tuve la oportunidad de conversar con 
uno de los nietos de Bamba, durante su visita a Buenos Aires, 
y me comentó que como descendiente del fundador de la co-
fradía es muy respetado por todos los miembros, quienes pa-
gan sus viajes. Ha viajado a Argentina todos los años desde 
2012. Se queda aproximadamente un mes y recorre todas las 
localidades donde hay dahíras, incluyendo Mar del Plata, Cór-
doba, Bariloche y Salta. También ha visitado dahíras de Chi-
na, Estados Unidos, Francia e Italia, donde afirma que se en-
cuentra la comunidad más grande.

Al tiempo que el Islam es una religión basada en la ense-
ñanza por medio del ejemplo, con esta dispersión, los mouri-
de deben seguir los pasos del cheikh Amadou Bamba para 
transmitir la profundidad de su obra y poder revelar la huella 
de su paso (Guéye, 2002). El marabout me comentó que los 
jóvenes lo consultan, le piden consejos, fundamentalmente 
relacionados con problemas económicos, pero también sobre 
los que enfrentan con sus mujeres en Senegal, o los relacio-
nados con la soledad que viven en los lugares de destino, 



Gisele Kleidermacher246

etcétera. Dice que es muy importante que tengan confianza, 
y que las dahíras ayudan mucho, porque las reuniones hacen 
que no se sientan solos.

De esta forma, pertenecer a la cofradía, asistir a sus reu-
niones semanales, las visitas de los marabout y sus recomen-
daciones, ayudan a los migrantes senegaleses a respetar las 
reglas de la sociedad de destino y los previene de los peligros 
que ella presenta, como por ejemplo, “no tomar, no verse in-
volucrados en problemas morales, etcétera”, dado que en un 
país donde la población musulmana es franca minoría la ten-
tación en torno al consumo de alcohol y de drogas pareciera 
ser mayor. Por eso la comunidad, y especialmente los miem-
bros de la cofradía, ejercen un gran control, y la posibilidad de 
que este tipo de prácticas sean reportadas desde su origen 
funciona como mecanismo de presión:

Me llamaron para avisarme que estaba viviendo en la calle, en un terre-
no en Flores. Me fui un domingo a verlo y ahí lo encontré, con botellas, 
rodeado de otra gente también borracha, perdida. Le dije que su familia 
no se merecía eso, que él podía hacer las cosas bien, que lo íbamos a 
ayudar. Volvió a vivir con el hermano y estuvo bien un tiempo, le 
prestamos plata para vender, pero otro día se volvió a ir y me dijo que no 
quería volver (entrevista con un hombre de 31 años, en mayo de 2017 en 
Buenos Aires).

Como se desprende de este relato, mantener el honor y las 
buenas conductas ligadas a los principales mandatos del Co-
rán son asuntos centrales para formar parte de la cofradía. Si 
bien las reglas son explícitas, el hecho de cumplirlas también 
garantiza la ayuda que la cofradía les brindará a sus miembros.

Pensando en el caso europeo, Oliver Roy (2003) ha acu-
ñado el concepto de “neoetnicidad”, entendido como la adop-
ción de una categoría de tipo étnico (grupo definido por un 
origen y una cultura comunes), basada ante todo en criterios 
de origen geográfico. El autor describe este proceso como la 
reconstrucción de un grupo a partir de los signos distintivos 
seleccionados por la lógica del país de acogida, que separa la 
religión de otras esferas simbólicas. 



Pertenencia cofrádica de los senegaleses 247

Si bien Roy (2003) analiza las relaciones que se producen 
entre la sociedad europea y los migrantes musulmanes, enten-
didas como asimétricas, donde prima la visión occidental so-
bre la religión, considero que este concepto también permite 
estudiar la situación de los senegaleses en Argentina, donde a 
partir de la experiencia transnacional del colectivo y la presión 
discriminatoria (Rivera Sierro) que ejerce la sociedad nativa, 
los migrantes separan las esferas religiosas y profanas, el ám-
bito público del privado, de forma tal que ciertas prácticas pue-
den realizarse e incluso “mostrarse”, mientras que otras se re-
servan para la intimidad de los hoteles-pensión donde viven, o 
bien para las mezquitas a las que asisten junto con los fieles 
musulmanes argentinos o de otras nacionalidades. 

Puede concluirse que para la comunidad senegalesa en Ar-
gentina es importante preservar su identidad y ritos en los ám-
bitos privados; en general los símbolos de la cofradía están 
presentes, pero no son evidentes. En el contexto de la actual 
investigación, durante las entrevistas pude observar imágenes 
del líder de la cofradía Mouride, Amadou Bamba, en las habita-
ciones de los hoteles y en algunos comercios de la comunidad, 
y también símbolos como los gri-gri (amuletos bendecidos por 
el marabout de la dahíra a la que pertenecen), que portan cerca 
de su piel y no se distinguen fácilmente de otros adornos, es-
pecialmente en forma de pulseras, anillos o colgantes. La per-
tenencia cofrádica permea toda su existencia, pero al mismo 
tiempo se va adaptando a las situaciones contextuales. 

Algunas reflexiones respecto de la (re)significación  
de la identidad cofrádica 

Tal como se ha plasmado a lo largo de estas páginas, el Islam 
practicado en Senegal contiene particularidades específicas, 
como el hecho de vivenciarse por medio de cofradías, que no 
sólo son una forma pragmática de religiosidad, sino que contie-
nen elementos comunitarios, propios de la historia de su país, 



Gisele Kleidermacher248

y es por ello que la identidad de los senegaleses se encuentra 
atravesada por este factor: pertenecer a una religión-comuni-
dad que los nuclea en diversas dimensiones de sus vidas.

Otro aspecto a considerar es el fenómeno migratorio, mis-
mo que no puede soslayarse en el análisis de las reconfigura-
ciones identitarias. Como indica Sayad (2010) la migración, 
como hecho total, transforma las vidas de las personas que 
deciden irse y su construcción identitaria. En el caso analiza-
do, la pertenencia cofrádica cobra una mayor relevancia por 
su incidencia en los diversos aspectos que atraviesan las tra-
yectorias de estas personas en su proceso migratorio.

Como se relató en el apartado anterior, la pertenencia co-
frádica brinda un gran apoyo a nivel económico en el momen-
to de la llegada al país de destino. El solo hecho de pertenecer 
a una cofradía garantiza una acogida que incluye alojamiento, 
pero lo más importante es que cuentan con una inserción la-
boral que a su vez garantiza el envío de remesas a la familia 
que se ha quedado en sus comunidades de origen. Mediante 
el préstamo de mercancía se ingresa al mercado para vender 
productos de la mano de otro migrante con mayor antigüe-
dad, quien le enseña el oficio, los lugares donde puede efec-
tuarse la comercialización y los principales rudimentos del 
idioma, que son necesarios para llevar a cabo las transaccio-
nes (Riccio, 2004; Crespo, 2007; Kleidermacher, 2013, entre 
otros).

El trabajo, aspecto principal de la vida de todo migrante, se 
encuentra entrelazado con el sentido espiritual de la cofradía, 
ya que la ética mouride lo propone como elemento insepara-
ble de la salvación individual. Esta doctrina plantea la premisa 
de trabajar de manera incansable para la satisfacción de sus 
propias necesidades y sentir que se es útil a la comunidad y 
a la familia. Como plantea Mocellin (2015) para el caso de los 
migrantes senegaleses en el sur de Brasil, “el trabajo es un 
acto de fe y una obligación, es una prueba de sacrificio y de 
humanización”; la migración es una forma de ser un buen 
mouride, quien al trabajar todo el día se siente parte de una 



Pertenencia cofrádica de los senegaleses 249

comunidad que valora su actividad. De esta forma, su labor 
se resignifica, es revalorizada por la cofradía y reafirma al in-
dividuo en su identidad al seguir los preceptos del fundador 
Serigne Touba o cheick Amadou Bamba, quien definió al tra-
bajo, la educación y las creencias como formas para alcanzar 
la salvación.

Otro de los preceptos altamente valorados por la herman-
dad es la solidaridad, y ésta también debe acatarse e imple-
mentarse en la actividad laboral, sobre todo en un contexto 
migratorio donde la vulnerabilidad de los individuos es mayor. 
Al encontrarse mayoritariamente insertos en el comercio am-
bulante, el sentido de comunidad se torna presente en cada 
acción, mediante el préstamo de mercancía, la enseñanza de 
los espacios donde efectuar la venta, e incluso al identificar al 
compatriota como un par y no un adversario. Esto último fue 
observado en un trabajo anterior en Mar del Plata (Agnelli y 
Kleidermacher, 2009), donde los migrantes senegaleses, ante 
la pregunta por la posible competencia que pudiera darse en-
tre ellos al ofrecer mercadería similar en puestos muy cerca-
nos, respondían, “cada uno con su suerte”. Más recientemente, 
ante similares interrogantes realizadas en el marco del actual 
proyecto de investigación que se llevó a cabo en el barrio de 
Flores, señalan que “no importa lo que él venda (refiriéndose 
a su compañero); uno vende lo que Alá quiera, y quiere lo 
mejor para nosotros” (entrevista a un vendedor ambulante en 
la avenida Avellaneda, en marzo de 2018).10

Otro espacio relevante para la comunidad es el de las reu-
niones semanales o dahíras, durante las cuales se recitan 
poemas de su fundador, Amadou Bamba, llamados khassi-
das; 11 también se sostienen conversaciones sobre aspectos 
de la vida cotidiana y los problemas que pudieran tener sus 
miembros. En un primer acercamiento pareciera que no exis-

10	 La importancia de la solidaridad al interior de las cofradías y la ausencia de posi-
bles competencias entre los vendedores senegaleses han sido observadas para el 
caso brasileño por Seefeldt de Césaro y Chitolina Zanini (2017). 

11	 Cuerpo doctrinario de enseñanzas sagradas que se recitan en árabe.



Gisele Kleidermacher250

ten diferencias entre las dahíras senegalesas y las argentinas, 
tal como ha relatado uno de los entrevistados: “Hacemos lo 
mismo. En Senegal y en Argentina […] se canta y se reza” 
(entrevista a un migrante residente de Rosario, el 6 de junio de 
2018). Sin embargo, si se indaga con mayor profundidad, pue-
de advertirse que operan resignificaciones en la práctica. 
Mientras que en Senegal se realiza una recitación de las ense-
ñanzas del fundador de la cofradía, en Argentina este acto 
implica un momento especial, el de poder dialogar en wolof –
su lengua– con sus compatriotas, y de esta manera conectar-
se con su lugar de origen. De una forma muy bella, Juliana 
Rossa –al describir las Khassidas de las dahíras de Caixas do 
Sul, Brasil– relata este tipo de reuniones como “una especie 
de billete de retorno a casa; por medio de una ‘peregrinación 
sonora’, las mismas promueven el mantenimiento de la memo-
ria colectiva religiosa de los inmigrantes senegaleses y la con-
ciencia cultural del grupo” (Rossa, 2017: 308). 

Retomando el vínculo existente entre el hecho migratorio y 
las pertenencias cofrádicas, cabe mencionar que al abando-
nar el lugar de origen los individuos se encuentran con nuevas 
formas de ser y de actuar, y ello conlleva un cuestionamiento 
sobre las prácticas, o bien, su reafirmación en un espacio de 
destino donde las mismas son minoritarias. Esta relación en-
tre la pertenencia a una minoría y el vínculo con una sociedad 
que se constituye en alteridad mayoritaria es la que, se en-
tiende, cobra visibilidad ante cada celebración anual del Ma-
gal Touba. 

En dicha ceremonia se conmemora el exilio del líder y fun-
dador de la rama mouridista cheikh Amadou Bamba, y durante 
la misma, aquellos que se encuentran en Senegal suelen rea-
lizar peregrinaciones a la ciudad de Touba –fundada por el lí-
der– y reuniones para comer y rezar. En las diásporas también 
se llevan a cabo celebraciones donde se come, se reza y se 
canta. En Argentina su importancia ha ido en aumento con el 
correr de los años, tanto que en 2017 se realizó una convoca-
toria pública frente al edificio de la Legislatura, donde se reci-



Pertenencia cofrádica de los senegaleses 251

taron poemas, se rezó y se repartieron volantes invitando a 
toda la población argentina a participar del evento:

Los líderes religiosos nos recuerdan durante los preparativos que el Ma-
gal es ocasión no sólo para rezar, sino también, como enseñó Bamba, 
para “hacer el bien a tu alrededor, para abrir la puerta a los invitados, 
porque Dios no hizo distinción de razas, para dar acogida y comida al 
que viene de fuera, es ocasión para la unión con otras culturas y religio-
nes” (invitación transmitida por Touba TV Argentina, en noviembre de 
2017).12

Desde su llegada a Argentina, la comunidad senegalesa 
ha mostrado una preocupación constante por buscar una 
buena inserción en el país de acogida. Los discursos de los 
marabout refuerzan esta actitud y la invitación a la celebra-
ción forma parte de ello; sin embargo, puede entenderse tam-
bién como una manera de reafirmar su propia identidad. El 
gran despliegue de comida, de vestidos coloridos y de cantos 
puede constituir un modo de ratificar una pertenencia, de con-
solidar un lugar en la sociedad de destino desde la identidad 
cofrádica que, si bien mouride, difiere del mouridismo que se 
vive en Senegal; es una muestra de la grandeza de la comu-
nidad a la que se pertenece y del orgullo de pertenecer a ella.

Palabras finales 

Este escrito tiene como propósito analizar el vínculo entre las 
cofradías en las que se estructura el Islam, profesado por la 
mayor parte de la población senegalesa, y el rol que ellas 
cumplen en su reelaboración identitaria durante su migración 
hacia Argentina, entendiendo que el ámbito de la religiosidad 
puede comprenderse tanto como una forma de preservación 
e integración identitaria, como de transformación, que es, al 
mismo tiempo, subjetiva y comunitaria.

12	 Véase: <https://www.youtube.com/watch?v=fJ6WQhZjn-8&feature=youtube>.



Gisele Kleidermacher252

Prácticas como el dhikr (recuerdo permanente de dios) y el 
salat (momento de oración), reflejan el respeto por lo sagrado 
y, a su vez, conectan a los migrantes con el recuerdo de las 
mismas en sus comunidades de origen. Por ello, dichas ac-
ciones se ven resignificadas, al ponerlos en contacto con vi-
vencias sonoras, visuales, sensoriales. También las reuniones 
semanales o dahiras de las cofradías, que privilegian aspec-
tos intracomunitarios, se resignifican en los lugares de desti-
no, ya que no se trata del simple encuentro, sino que este 
hecho adquiere nuevas connotaciones al reafirmar la perte-
nencia a una comunidad, en oposición a la sociedad mayori-
taria en la que están insertos y en donde se tornan una otre-
dad, muy distinguible visual y lingüísticamente.

Cabe destacar que el encuentro en las dahíras cobra di-
versos significados, donde el de mayor relevancia es el de 
sentirse en comunidad, verse con los compatriotas, hablar y 
rezar en wolof, percibirse cerca de Senegal. Para los migran-
tes senegaleses la cofradía es el refugio, el apoyo, la conten-
ción religiosa, comunitaria, social y anímica, que refuerza su 
identificación con el lugar de origen, con la religión y también 
con su comunidad.

Asimismo, al fenómeno migratorio se adiciona el rol trans-
nacional a partir de la circulación de objetos, principalmente 
el envío de remesas hacia la ciudad santa de Touba, de obje-
tos que han sido santificados por los marabouts en Senegal, 
y también la visita de estos maestros a los destinos donde se 
encuentran los migrantes pertenecientes a la cofradía, hecho 
que a su vez refuerza la identificación con la hermandad.

A lo largo del artículo se retomaron algunos trabajos que 
han permitido reflexionar en torno a la llegada del Islam a Se-
negal y las particularidades que ahí adoptó, principalmente la 
identidad sufí, articulada en cofradías. Esta manera de practi-
car la religiosidad es la que, entiendo, ha marcado una clara 
diferencia con otras migraciones islámicas hacia países no 
musulmanes, principalmente en la manera de reconfigurar 
sus identidades y de relacionarse con la población nativa.



Pertenencia cofrádica de los senegaleses 253

Partiendo de la concepción de las identidades como pro-
cesos dinámicos, que se construyen colectivamente y se 
constituyen a partir de diversos tropos, entiendo que las co-
fradías senegalesas, y en especial la Mouride, brindan un 
apoyo social y material mediante sus redes en los diversos 
países hacia donde migran sus connacionales, al tiempo que 
permiten resignificar sus referencias identitarias y las prácti-
cas que a ellas los vinculan.

Entonces se conforma una comunidad muy apegada a su 
identidad, pero ésta no es única, sino que está sustentada por 
la pertenencia a la religión islámica, a la nacionalidad senega-
lesa, y principalmente a una cofradía, lo cual abarca a los 
demás aspectos. Dicha identidad la refuerzan las reuniones 
semanales, por los rezos y por las visitas de sus líderes que 
imparten discursos y renuevan de esta forma los vínculos con 
sus comunidades de origen. Lo hacen con una referencia 
geográfica a la capital de la cofradía, así como también en 
oposición a una alteridad representada en todas aquellas 
prácticas que se alejan de los valores tradicionales y familia-
res que ella ensalza. De esta forma, el mouridismo aparece 
como un rasgo identitario de aspectos como lo nacional, lo 
étnico y lo religioso, integrándolos y reforzándolos. 

Así, este escrito es el inicio de indagaciones que continua-
rán reflexionando respecto de un eje tan complejo como el de 
la(s) identidad(es) y la religión en la migración senegalesa y 
su estructuración cofrádica.

Bibliografía

Agnelli, Silvina y Gisele Kleidermacher (2009). “Migración esta-
cional de senegaleses en Mar del Plata”. Ponencia presen-
tada en la VIII Reunión de Antropología del Mercosur. Bue-
nos Aires.

Barahona, Juan (2009). “El Islam en África occidental”. Tesis de 
doctorado. Madrid: Universidad Complutense.



Gisele Kleidermacher254

Carmona, Alfonso (1995). “Los nuevos mudéjares: la Shar’ia y 
los musulmanes en las sociedades no islámicas”. En Comu-
nidades islámicas europeas, editado por Montserrat Abu-
malhan, 49-65.  Madrid: Trota. 

Castells, Manuel y Nezar Alsayyad (2003). “Introducción: el Is-
lam y la identidad cambiante de Europa”. En ¿Europa 
musulmana o Euro-Islam? Política, cultura y ciudadanía en 
la era de la globalización, editado por N. Alsayyad y M. Cas-
tells, 20-25. Madrid: Alianza Editorial. 

Castien Maestro, Juan Ignacio (2016). “Islam e identidad en el 
Senegal contemporáneo”. Papeles del CEIC 157 (2): 1-27.

Costa Días, Eduardo (2009). “Cofradías musulmanas y movi-
miento de Da’wa: dos concepciones del Islam en África oc-
cidental” en El Islam del África negra, editado por Ferrán 
Iniesta. Barcelona: Bellaterra.

Crespo, Rafael (2007). “Los ‘mòodu-mòodu’ y su impacto en la 
sociedad de origen”. En Empresariado étnico en España, 
editado por Joaquín Beltrán y Natalia Ribas. Barcelona: Mi-
nisterio de Trabajo y Asuntos Sociales, Subdirección Gene-
ral de Información Administrativa y Publicaciones.

Chambers, Iain (1994). Migración, cultura, identidad. Buenos Ai-
res: Amorrortu.

Fierro, Maribel (1995). “La emigración en el Islam. Conceptos 
antiguos, nuevos problemas”. En Comunidades islámicas 
europeas, editado por Montserrat Abumalhan, 71-84.  Ma-
drid: Trota. 

Gázquez Iglesias, J. L. (2014). “Islam, política y migración en 
Senegal: la construcción del espacio transnacional mouri-
de”. Tesis doctoral de la Universidad Autónoma de Madrid, 
Departamento de Ciencia Política y Relaciones Internacio-
nales, Programa de Doctorado en Relaciones Internaciona-
les y Estudios Africanos.

Glick Schiller, Nina, Linda Basch y Cristina Blanc-Szanton 
(1992). “Towards a Transnational Perspective in Migration: 
Race, Class, Ethnicity and Nationalism Reconsidered”, An-
nals of the New York Academy of Sciences 645: 1-24.



Pertenencia cofrádica de los senegaleses 255

Guéye, Cheikh (2002). Touba, la capitale des mourides, 35-88. 
Dakar: Enda-Karthala-Ird.

Kepel, Gilles (1995). Al oeste de Alá. La penetración del Islam 
en Occidente. Barcelona: Paidós.

Kleidermacher, Gisele (2013). “Entre cofradías y venta ambulan-
te. Una caracterización de la inmigración senegalesa en Bue-
nos Aires”. Cuadernos de Antropología Social 38: 109-130.

Kleidermacher, Gisele (2016). “De Sur a Sur: movimientos trans-
migratorios de senegaleses hacia Argentina”. Revista CIDOB 
d’Afers Internacionals 114: 183-205.

Lacomba Vázquez, J. (1996). “Identidad y religión en inmigración: 
a propósito de las estrategias de inserción de los musulmanes 
senegaleses”. Alternativas. Cuadernos de Trabajo Social 4, 
octubre: 59-76.

Llevot Calvet, Nuria (2012). “La importancia del marabout en la 
educación de la sociedad senegalesa”. Arxius 26: 37-50.

Mocellin, María Clara (2015). “Senegaleses na regiao central 
do Rio Grande Do Sul: deslocamentos, trabalho, redes fami-
liares e religiosas”. En Migracoes internacionais. O caso dos 
senegaleses no sul do Brasil, editado por Vania Beatriz Mer-
lotti Herédia. Caxias do Sul/RS: Belas-Letras.

Riccio, Bruno (2004). “Transnational Mouridism and the Afro-
Muslim Critique of Italy”. Journal of Ethnic and Migration Stu-
dies 30 (5): 929-944.

Rivero Sierra, Fulvio (2011). “Formas ‘tangibles’ e ‘intangibles’ 
de discriminación. Aportes para una formalización teórico-
conceptual”. En Migraciones internacionales contemporá-
neas. Estudios para el debate, editado por C. Pizarro, 269-
292. Buenos Aires: Ciccus.

Rosander, Eva Evers (1995). “Morality and Money: the Murids of 
Senegal”. Awraq. Estudios sobre el mundo árabe e islámico 
contemporáneo XVI: 43-66. 

Rossa, Juliana (2017). “Poética vocal religiosa de imigrantes se-
negaleses mourides em Caxias do Sul-RS”. En A migração 
senegalesa no Brasil e na Argentina: múltiplos olhares, edi-
tado por Joao Carlos Tedesco y Gisele Kleidermacher. Por-
to Alegre: Est edições.



Gisele Kleidermacher256

Roy, Oliver (2003). El Islam mundializado. Los musulmanes en 
la era de la globalización, 57-105. Barcelona: Bellaterra. 

Ruiz Figueroa, Manuel (2005). Islam. Religión y Estado. Ciudad 
de México: El Colegio de México.

Sambe, Bakari (2015). “Senegal: un Islam local en épocas de 
globalización religiosa”. Nueva Sociedad 257, mayo-junio: 
124-137.

Sayad, Abdemalek (2010 [1999]). La doble ausencia. Barcelona: 
Anthropos.

Seefeldt de Césaro, Filipe y María Catarina Chitolina Zanini 
(2017). “Migração senegalesa e Mouridismo: um breve exer-
cício interpretativo”. En A migração senegalesa no Brasil e 
na Argentina: múltiplos olhares, editado por Joao Carlos Te-
desco y Gisele Kleidermacher. Porto Alegre: Est edições.

Sow, Papa (2004). “Prácticas comerciales transnacionales y 
espacios de acción de los senegaleses en España”. En Mi-
gración y desarrollo, coordinado por A. Escrivá y N. Ribas, 
235-254. Córdoba: Consejo Superior de Investigaciones 
Científicas. 

Tibi, Bassam (2003). “Los inmigrantes musulmanes en Europa, 
entre el Euro-Islam y el gueto”. En ¿Europa musulmana o 
Euro-Islam? Política, cultura y ciudadanía en la era de la 
globalización, editado por Nezar Alsayyad y Manuel Cas-
tells, 57-79. Madrid: Alianza Editorial.

Ware, R. (2008). “The Longue Durée of Quran Schooling”. En 
New Perspective on Islam in Senegal. Conversion, Migra-
tion, Wealth, Power and Feminity, editado por Diouf y Leicht-
man, 21-50. Nueva York: Palgrave Macmillan.


