Socioldgica, afio 33, nimero 95, septiembre-diciembre de 2018, pp. 229-256
Fecha de recepcion: 30/01/18. Fecha de aceptacion: 12/11/18

Una contribucién al analisis de las construcciones
identitarias a partir de la pertenencia cofradica

de los senegaleses en Argentina

Contribution to the Analysis of the Construction

of Identities Based on Senegalese Migrants’

Belonging to a Brotherhood in Argentina

Gisele Kleidermacher”

RESUMEN

El presente articulo propone analizar las configuraciones identitarias de los
migrantes senegaleses residentes en la Ciudad Autbnoma de Buenos Aires
a partir de su pertenencia a las cofradias, entendidas como comunidades de
base religiosa que tienen cierto alcance en numerosos aspectos de su vida
cotidiana. Para ello, y valiéndose de entrevistas en profundidad y de escritos
acerca del Islam y su expansion en el territorio senegalés, pero sobre todo de
la conformacion y estructuracion con base en las cofradias, se lleva a cabo
una reflexion en torno a su efecto en la (re)configuracion identitaria comuni-
taria de su asentamiento en Argentina y los procesos de resignificacion.
PALABRAS CLAVE: migracion senegalesa, islam sufi, cofradias, identida-
des, mouridismo.

ABSTRACT

This article analyzes the identity configuration of Senegalese migrants resi-
ding in the city of Buenos Aires, based on their belonging to brotherhoods,
understood as religious base communities that have a certain influence in
many aspects of their daily lives. Using in-depth interviews and writings
about Islam and its expansion in Senegal, but above all the creation and
structuring of their communities based on brotherhoods, the author reflects
on their effect in the (re)configuration of their community identity in their Ar-
gentinean settlements and the processes of re-signification involved.

KEY WORDS: Senegalese migration, Sufi Islam, brotherhoods, identities,
Mouridism.

* Conicet-Universidad de Buenos Aires. Facultad de Ciencias Sociales, Instituto de
Investigaciones Gino Germani, Argentina. Correo electronico: <kleidermacher@
gmail.com>.



230 GiISELE KLEIDERMACHER

INTRODUCCION

Este trabajo pretende dar respuesta a interrogantes de inves-
tigacion producto de lecturas y discusiones a las que he teni-
do oportunidad de acceder en el curso de seminarios de doc-
torado, busquedas bibliograficas y encuentros académicos,
asi como también al trabajo de analisis que desarrollo en re-
lacion con las migraciones senegalesas hacia Argentina de
2009 hasta la actualidad.

Algunas de las preguntas que se han planteado son:
¢como definen su identidad los senegaleses en Argentina y
qué rol desempenfan las cofradias en su construccion identi-
taria?; ¢cuales son los vinculos entre ellas y la emigracion?;
¢como intervienen estas congregaciones en la construccion
del sentido de identidad comunitaria entre los migrantes y el
pais de destino?

Considero que no existen respuestas Unicas para algunas
de las anteriores preguntas, tal como sucede en los estudios
que abordan los diferentes fendbmenos sociales, ya que debe
considerarse una multiplicidad de factores. En otros casos,
aun no las he encontrado, pero de cualquier forma pretendo
dar cuenta del trabajo de indagacion en el que me encuentro
inmersa, de los lineamientos trazados, de los caminos desan-
dados, y de las pesquisas realizadas.

Por otro lado, he decidido analizar un rasgo particular de la
identidad sufi senegalesa en Argentina, que es el de la perte-
nencia a la comunidad religioso-cultural llamada cofradia. Asi-



PERTENENCIA COFRADICA DE LOS SENEGALESES 231

mismo, considero que es necesario conocer el contexto histé-
rico de éstas para una mejor comprension del fenébmeno. Por
ello, inicio con un breve recorrido en torno a la llegada del Is-
lam al territorio que en la actualidad denominamos Senegal,
basandome principalmente en las lecturas de historiadores e
investigadores africanos y europeos que han analizado este
proceso.! También analizo la organizacién de las cofradias y
me detengo en la caracterizacion de la denominada Mouride,
mayoritaria en ese pais.

Posteriormente, y retomando algunas de las principales
discusiones respecto de la construccion y reconstruccion de
la identidad, planteo los elementos necesarios para analizar
la construccidn de la(s) identidad(es) de los senegaleses en
Argentina, tomando en consideracion el aspecto cofradico.?
Finalmente, que las construcciones identitarias de los sene-
galeses en este pais no pueden disociarse de la situacién
migratoria, aunque si bien este no es el objeto central del ar-
ticulo, la perspectiva transnacional se torna necesaria para
una mejor comprension, mas aun, considerando que los pro-
cesos cofradicos poseen caracteristicas que traspasan las
fronteras. Dichos temas son abordados en el tercer apartado;
y hacia el final se analizan los aspectos identitarios ligados a
la adscripcion cofradica que son resignificados en el proceso
migratorio y su insercion en la sociedad argentina.

La metodologia utilizada tuvo como base la realizacién de
entrevistas en profundidad a lideres de la comunidad senega-
lesa residente en Buenos Aires, entre 2011 y 2017, en el mar-
co de mis estudios doctorales y posdoctorales, asi como tam-

' Debido a que el estudio de las cofradias islamicas en Africa no es un tema que
haya sido ampliamente analizado en América Latina, las lecturas que retomo pro-
vienen principalmente de investigadores africanos y europeos.

2 Para ello retomo algunos escritos acerca de las migraciones islamicas hacia Europa
y la construccion de identidades migratorias en dichos espacios, donde la extension
numérica y temporal del fendmeno ha redundado en una mayor cantidad de estu-
dios. Sin desconocer las limitaciones asociadas a esta extrapolaciéon en el contexto
argentino y aportando también los trabajos més recientes de académicos argentinos
y brasilefios respecto del “mouridismo” en ambos paises latinoamericanos.



232 GiISELE KLEIDERMACHER

bién las que se llevaron a cabo durante la observacion de las
celebraciones de la comunidad en 2018.

LA LLEGADA DEL IsLAM A SENEGAL
Y SU ORGANIZACION EN COFRADIAS

La religion musulmana arrib6 al actual territorio de Senegal®
de manera temprana, a mediados del siglo XI, cuando los al-
moravides vencieron al Reino de Ghana. En ese entonces era
minoritaria en un pais dividido en reinos que practicaban con-
fesiones animistas, pero fue aceptada y practicada por algu-
nos jefes tribales y personas de mayor estatus social (Gaz-
quez, 2014).

Fue a finales del siglo Xix que el Islam se propag6 por todo
el pais —como en la actualidad se conoce—, encontrando fuer-
tes resistencias entre los pueblos serer y diola. Los morabitos
(autoridades musulmanas) fueron adaptando el fetichismo y
el culto a los antepasados, y sustituyeron al jefe y al brujo que
eran quienes unian a la tribu frente a las calamidades natura-
les. De esta forma, los morabitos conformaron una fusion en-
tre el guia espiritual del Islam y la antigua funcion de autoridad
que ostentaba el jefe de la tribu tradicional (Rosander, 1995;
Llevot, 2012; Ruiz, 2005; entre otros).

Este sincretismo religioso que adopto el Islam no es exclu-
sivo de Senegal, sino que fue la manera en la que la religién
se fue extendiendo en los distintos territorios donde convivian
las minorias musulmanas ortodoxas con las mayorias “islami-
zadas a medias” (Sambe, 2015), sobre todo en Africa subsa-
hariana occidental.

La particularidad que se adopt6 en Senegal se observa a
partir de la llegada de la colonizacién francesa, donde las tro-
pas europeas, superiores militarmente, negociaron con las eli-

¢ Ubicado en el sector occidental de Africa subsahariana, Senegal limita al oeste
con el océano Atlantico; al este con Mali; al norte con Mauritania, y al sur con Gui-
neay Guinea-Bisau.



PERTENENCIA COFRADICA DE LOS SENEGALESES 233

tes musulmanas, lo que dio como resultado una gran flexibili-
dad en el Islam de ese territorio para adaptarse al nuevo
contexto y generar diversos mandamientos ideoldgicos. Tal
como lo describe Castien Maestro

las antiguas aristocracias quedaron en gran parte liquidadas bajo los
golpes simultaneos de los franceses y de los marabout.* Estos ultimos
se beneficiaron de manera inmediata del cambio de escenario. De una
parte, el hundimiento de los regimenes tradicionales dej6 un vacio de
poder que ellos se aprestaron a ocupar, estableciendo nuevos gobiernos
teocraticos alli donde les fue posible. De la otra, pudieron ahora ampliar
el alcance de su yihad,® dirigiéndola no solamente ya contra los paganos
y los malos musulmanes, sino también contra los invasores cristianos.
Su lucha contra éstos les otorgd una gran popularidad y les permitié
profundizar en la “islamizacion de la poblacion” (Castien, 2016: 13).

Durante este proceso detentaron un rol fundamental las co-
fradias sufies,® definidas en diversos escritos como asociacio-
nes de misticos que buscan la unién con lo sobrenatural a
partir de practicas que llevan a un estado de bienestar espiri-
tual y, por lo tanto, que facilitan de alguna forma la salvacion.
De acuerdo con Lacomba Vazquez (1996), se caracterizan por
tener una organizacién, una creencia y un ritual especificos,
que son ensefados por el maestro y los discipulos los deben
seguir. Entonces podemos concluir que se trata de una combi-
nacion de estructuras religiosas que retoma aspectos cultura-
les, extendiendo sus bases en el conjunto de la sociedad.

Las cofradias (herederas de la tradicion islamica marroqui
que llegd al territorio senegalés) surgieron a inicios del siglo

4 Utilizaré indistintamente las denominaciones marabout y morabito (en espafiol).

5 Esfuerzo que todo musulman debe realizar para que la ley divina reine en la Tierra.

6 Cabe aclarar que el sufismo viene de la palabra arabe suf (lana), con la que se
vestian los misticos. Privilegia la inmediatez del contacto con dios y el dominio de
las realidades ocultas. Sus adeptos estan organizados en numerosas tariqa (cofra-
dia) y dirigidas por los cheikhs (guias) a quienes sus discipulos les atribuyen pode-
res de mediacion y cierta forma de clarividencia (Kepel, 1995: 130). Ello se debe a
que la practica del camino espiritual sufi se realiza mediante la guia de un maestro
autorizado que posee una cadena de iniciacion, la cual, de acuerdo con Barahona
(2009), consiste en afiliarse y recibir educacion espiritual en una tariga, donde se
persigue la purificacion del alma humana, la consecucion del conocimiento divino
y la actualizacion de la realidad divina por medio de las ensefianzas espirituales.



234 GiISELE KLEIDERMACHER

XVIl, y cobraron cada vez mayor relevancia al organizar no
sélo la vida religiosa sino también la politica y la econdmica,
actuando como mediadoras entre la poblacion local y las au-
toridades coloniales. Proliferaron a lo largo y ancho del territo-
rio del Islam, desde India hasta Africa, lo que trajo consigo la
introduccidn de practicas y supersticiones reprobables por
la sharia, pero que fue lo que permitié6 mas facilmente el arrai-
go en el territorio. Como observa Ruiz Figueroa (2005: 142),
“el sufismo tuvo la virtud de romper con el elitismo y abrir sus
puertas al pueblo, o tal vez el pueblo forzé sus puertas y se
adueno e hizo suya la interpretacion sufi del Islam”.

Esta observacion tiene dos significados; por un lado, el
sufismo era practicado en un principio por una pequena elite
de ascetas alejados del mundo —opuesta al poder politico
por su mundanidad; a los juristas por reducir el Islam a la
obediencia externa, y a los filosofos y tedlogos por el uso de
la razén— (Ruiz, 2005), pero, por el otro, permitié que la po-
blaciébn que vivia bajo el poder de los reinos tradicionales,
donde solo los aristocratas y los brujos se vinculaban con “lo
sobrenatural”, pudieran acceder a las ensefianzas religiosas,
uniéndose a las cofradias (aunque respetando las jerarquias
que éstas imponian).

La misma situacién observa Castien Maestro (2016) para
el caso senegalés, donde las redes sufies, tras la coloniza-
cion francesa, pudieron reemplazar las estructuras sociales y
los sistemas culturales propios del periodo aristocratico (pre-
colonialista), por otros mas adaptados al nuevo contexto del
gobierno colonial, desarrollo capitalista, crecimiento demo-
grafico y urbanizacion. Sin embargo, no pudieron imponer el
Islam ortodoxo sino que las antiguas formas socioculturales
fueron parcialmente integradas en el sistema. Se acepté tam-
bién, en ciertos asuntos, el uso del canto, la musica y la danza
sagrados, reproduciendo en algunos casos jerarquias de la
antigua aristocracia.



PERTENENCIA COFRADICA DE LOS SENEGALESES 235

LA corFraDpiA MouRiD

El Islam que arribd a Senegal y se propagd hacia el sur en los
reinos de Sonninké, Wolof, Serer y Mandinga, lo hizo desde lo
que hoy en dia es Mauritania —esta ultima a su vez tributaria
de los desarrollos experimentados en Marruecos en la mistica
sufi, el derecho islamico y la teologia— De ahi que el Islam
senegalés haya reproducido rasgos del marroqui, principal-
mente su estructuracion en cofradias, que perdieron poder en
Marruecos, pero que se encuentran firmemente arraigadas
en Senegal (Ware, 2008; Castien, 2016).

La mas antigua de las cofradias presentes en Senegal es la
Qadiriya, que se introdujo a finales del siglo Xv en Mauritania.
Se extendi6 en este pais al finalizar el siglo xIx, siendo uno de
sus principales centros Ndiassane, cerca de Thiés. La Tidjan-
ya, otra de las hermandades que fue introducida desde el exte-
rior, toméd impulso en Senegal de la mano de El Hadj Malick Sy,
quien en 1902 hizo de Tivaouane el centro de la hermandad.

Mientras que desde un movimiento enddégeno (nacida en
Senegal) se encuentra la cofradia Layene, seguida mayorita-
riamente por el pueblo Lebu, cuyo centro esta en Yoff, cerca-
no a Dakar; y también la cofradia Mouride, surgida en territo-
rio senegalés en 1880, liderada por el cheikh Amadou Bamba
Mbacké (1850-1927), quien fundé la ciudad de Touba en los
alrededores de Mbacké, centro de la hermandad.

Todas ellas son estructuras jerarquizadas en las que la rela-
cién genealdgica con el fundador actia como elemento central
en el posicionamiento de los individuos en lo alto de la cadena de
dependencias. La mayoria de los principales morabitos son
descendientes de los iniciadores de las cofradias o de sus ra-
mas locales y tienen como base de su dominio el hecho de que
la baraka (gracia divina) se transmite, fundamentalmente, dentro
de las familias de morabitos, mientras que todo el conocimiento
religioso de los talibé (discipulos) se adquiere mediante una
cadena de transmision de la autoridad espiritual e intelectual
iniciada por el lider creador y controlada por sus sucesores.



236 GiISELE KLEIDERMACHER

También la Mouridya esta organizada jerarquicamente y su
cupula la ocupan los descendientes de Amadou Bamba. Se
estructura con base en las relaciones personales de depen-
dencia y tradicion, ofreciendo tanto en sus comienzos como
en la actualidad un sistema de solidaridad adaptado a situa-
ciones de cambio y crisis, demostrando, tal como lo observa-
ra Riccio (2004), una gran capacidad de transformacién acor-
de con los cambios socioecondmicos.

Lo destacable de las cofradias en Senegal es su funciona-
miento comunitario y la gran influencia que ejercen, sobre todo
entre los jovenes que son formados en ellas desde pequenos,
aprendiendo la lectura del Coran en arabe y la recitacion de
versos de poemas escritos por Amadou Bamba. Debido a que
muchos son enviados por sus familias a vivir junto al maestro
o marabout, el aprendizaje incluye, ademas de estar lejos de
sus familias, el valor del trabajo y la solidaridad, asi como las
bases de la ensefianza mouride. Esto fue relatado por los se-
negaleses entrevistados residentes en Buenos Aires:

[...] a los 14 afios me mand6 mi padre a una escuela coranica en un
pueblo alejado, estuve cuatro anos sin ver a mi familia. A las cinco de la
manfana nos levantaban, rezaba hasta las nueve; después a cultivar has-
ta la una que almorzaba y vuelta a rezar y a trabajar. Ahi aprendés a
respetar a los mayores, mucho de religion y a sufrir, por eso ahora no me
cuesta viajar, y no me importa lo que me diga la gente [...]; yo puedo vivir
en cualquier lado, vivi muchas cosas y hago de todo, desde cultivo, cho-
fery arreglar autos (entrevista a un hombre senegalés de 26 afios, 15 de
noviembre de 2014).

A partir del relato anterior se puede observar el estrecho
vinculo entre la cofradia y la migracion, hecho que fue anali-
zado particularmente por Rosander (1995) al observar la mi-
gracion senegalesa hacia Europa, desde una perspectiva
transnacional. Melucci también define a la cofradia Mouride
como un “movimiento social” (Melucci, citado en Rosander,
1995: 49) que contiene tres dimensiones centrales: la solida-
ridad, que implica también sentirse parte de un mismo todo
comun; un oponente al cual enfrentarse, que en el caso del



PERTENENCIA COFRADICA DE LOS SENEGALESES 237

nacimiento de la cofradia Mouride fue la colonizacion france-
sa, y el desafio que se encuentra en todo movimiento social,
qgue en este caso también ligado al segundo punto, es la ciu-
dad de Touba, vista por los mourides como futura capital de
Senegal’

La cofradia de referencia, que si bien estuvo originalmente
arraigada entre los campesinos wolof, desde los afos sesen-
ta fue incrementando su influencia en las zonas urbanas, de
manera paralela al éxodo de las poblaciones rurales hacia las
ciudades, vinculado con la disminucion de la productividad
agricola. Los miembros de la cofradia comenzaron a insertar-
se en el sector comercial, ocupacién que predomina actual-
mente, no s6lo en Senegal sino en los diversos espacios ha-
cia donde migran. Este punto sera retomado en los apartados
siguientes, como un aspecto que también incide en la recon-
figuracion o resignificacion identitaria, al modificarse los roles
que la cofradia ocupa en las vidas de la poblacién senegalesa
residente en Buenos Aires.

IDENTIDAD E ISLAM EN LA EMIGRACION

La migracion implica un movimiento en el que el lugar de par-
tida y el punto de llegada no son inmutables ni seguros. Exige
vivir en lenguas, historias e identidades que estan sometidas
a una constante mutacién. “Vivir en otra parte significa estar
constantemente inmerso en una conversacion en la que las
diferentes identidades se reconocen, se intercambian y se
mezclan pero no se desvanecen” (Chambers, 1994: 37).

7 Cabe aclarar que Melucci (citado en Rosander, 1995) entiende a estos movimien-
tos sociales como construcciones sociales complejas y en parte contradictorias,
los cuales se caracterizan por estar formados de poderosas redes en la actualidad,
como lo son las dahiras de la cofradia. Estas muchas veces no son visibles, pero
pueden ser movilizadas cuando el lider lo considera necesario, ya sea para votar
por un determinado candidato, para trabajar en sus campos en un momento deter-
minado, o para reunir dinero en ocasion de una festividad, por ejemplo. Asimismo,
conforman un sistema de intercambios donde circula tanto informacién como indi-
viduos.



238 GiISELE KLEIDERMACHER

La identidad de los musulmanes es la de un conjunto de
pueblos culturalmente muy diversos que comparten una idea
religiosa. Por ello, las dicotomias construidas entre Europa y
el mundo islamico se sostienen en torno a categorias artificia-
les, ya que “las sociedades se forman en relacién unas con
otras y se perciben a través de las ideologias y las narracio-
nes del discurso establecido” (AlSayyad, 1996, citado en Tibi,
2003: 57). De esta forma, la identidad musulmana, al igual
que otras, no es algo dado, sino que se encuentra en un pro-
ceso de evolucion, de mutacioén, de transformacion.

Dos grandes lineas de investigacion se han desarrollado
en relacion con el Islam y la emigracion. Una es la que analiza
como los migrantes reconstruyen su identidad en sociedades
gue no son musulmanas, mientras que la otra estudia como el
Islam ha mirado histéricamente el hecho de migrar (Fierro,
1995). Me centraré brevemente en la primera, para luego ana-
lizar la situacidn de los migrantes senegaleses en Argentina,
su relacién con el Islam y, especialmente, con las cofradias.

El filosofo francés Oliver Roy (2003), en su libro El Islam
mundializado, analiza las migraciones islamicas hacia Europa
y plantea que lo que cambia no es la religion (un dogma vy
unos ritos) sino la religiosidad, es decir, la manera en que el
creyente crea y vive su relacion con la religion. Su argumento
se basa, fundamentalmente, en aquellos que en sus paises
de origen ejercen un Islam “ortodoxo”, mientras que en los
lugares de destino su practica se vuelve mas light, donde al-
gunas normas ya no se cumplen con tanta rigidez.

De esta forma se crean nuevas respuestas, o sea, que lo
experimentado como algo universal en sus comunidades ori-
ginarias se vive como algo particular en el pais de acogida.
Diversos motivos explican esta situacién. En primer lugar, las
dificultades que los destinos imponen para la obediencia de
ciertas préacticas, como el consumo de carne halal, el ayuno
en Ramadam, etcétera, lo cual es mas facil de cumplir en las
sociedades que se rigen por la ley islamica, o bien, donde la
mayor parte de la poblacion la practica.



PERTENENCIA COFRADICA DE LOS SENEGALESES 239

Asimismo, Carmona (1995) observa que la mayoria de las
veces el inmigrante considera su emigracion como transitoria
o provisional, lo que hara que se desentienda, en gran medi-
da, de las condiciones juridicas y religiosas que le permitirian
mantener su modo de vida tradicional, centrando su atencion,
casi exclusivamente, en las condiciones econdmicas de su
estancia en el lugar de recepcion. “De esta forma, en una
sociedad donde rige la libertad de culto no hay, en principio,
ningun obstaculo legal a la practica del Islam; al menos si
entendemos por tal a una religiéon trasplantada, domesticada,
que ha abandonado el campo de lo publico, de lo civil [...], un
Islam privado, discreto, intimo” (Carmona, 1995: 57).

Sin embargo, esta no es la situaciéon de los senegaleses, ya
qgue en Senegal el 85 por ciento de su poblaciéon es musulma-
na, por lo que se trata de un Estado secular. Asimismo, el Is-
lam senegalés es unico, pues ademas de estar articulado en
cofradias sufies, como se ha sefialado anteriormente, se prac-
tica un “pragmatismo amable”, tal como lo describe Castien
Maestro (2016). Ello supone una orientacibn mas mundana,
una cierta secularizacién, una autonomizacién normativa con
respecto a la religion. Podria decirse que es un Islam modera-
do, que permite cierta secularidad y autonomia, propias del
mundo global y moderno en el que se mueven los senegale-
ses. Tal situacion incide en la identificacion de ellos hacia las
cofradias, ya que no se trata simplemente de un aspecto espi-
ritual, sino de una particular forma de vivir en comunidad y
sentir que pertenecen a una organizacion mayor que esta pre-
sente de diversas maneras en sus practicas cotidianas.

SENEGALESES EN ARGENTINA.
EL ROL DE LAS REDES COFRADICAS

Relativamente, la migracion senegalesa en Argentina es re-
ciente, comenz6 a mediados de la década de los noventa y se
intensifico entre 2004 y 2008. Si bien son muy visibles, por



240 GiISELE KLEIDERMACHER

dedicarse mayoritariamente a la venta ambulante en las prin-
cipales arterias de las ciudades del pais, no es una poblacién
numerosa, siendo alrededor de cuatro mil los miembros que
la integran (Kleidermacher, 2016).

Tal como sucede en Senegal, la mayoria de los migrantes
senegaleses en Argentina son musulmanes y pertenecen a la
cofradia Mouride; sin embargo, también los hay de la denomi-
nada Tidjane. La relevancia de la cofradia en la migracion, y
especialmente entre los senegaleses que han migrado a este
pais, puede advertirse en multiples aspectos a los que con-
ceptualizo como el apoyo econdémico-laboral, el comunitario y
el espiritual, todos ellos estrechamente relacionados entre si.

Diversos autores que han analizado este fendbmeno migra-
torio senegalés, hacia Europa han remarcado la importancia
de la pertenencia cofradica en dicho proceso. Tal como lo
sefiala Rosander (1995), la red Mouride se distingue de otras
que son puramente comerciales por estar unida por lazos de
familia, ciudad de nacimiento, obediencia al mismo marabout,
etcétera. Ademas, comparten el mismo codigo mouride: mos-
trar obediencia, bondad, generosidad y tranquilidad (no ser
belicosos). Esta multiplicidad de vinculos de la red es lo que
la hace tan importante en el contexto de la migracién, ya que por
medio de ella circulan la informacién, los bienes y, sobre todo, la
ayuda para los recién llegados, a quienes se les provee de
alojamiento y alimentacion.

Este proceso también puede explicarse por las teorias trans-
nacionales de la migracion; sus pioneras, Glick, Basch y Blanc-
Szanton (1992), definieron este tipo de campos sociales como
un conjunto de multiples redes de relaciones sociales transfron-
terizas, mediante las cuales se intercambian, organizan y trans-
forman las ideas, las practicas, los recursos donde los indivi-
duos que no migran se mantienen en contacto con quienes si
lo hacen. En otro trabajo (Kleidermacher, 2016) se ha analiza-
do como la migracidén senegalesa facilmente puede caracteri-
zarse como transnacional, debido a la gran presencia de la
comunidad en los procesos de partida y de llegada a los paises



PERTENENCIA COFRADICA DE LOS SENEGALESES 241

de destino, asi como por la importancia de la circulacion de
bienes materiales e inmateriales entre los diversos puntos que
componen las redes que han tejido en diferentes espacios.

Sin embargo, aqui se analiza el rol que las cofradias jue-
gan en dichas redes y, consecuentemente, en la construccion
identitaria de los migrantes, de manera particular en Argenti-
na. En primer lugar, destaco la importancia de las mismas en
el proceso de acogida, tal como fuera indicado por Crespo
(2007) para el caso espanol, un mouride s6lo necesita saber
donde hay otros comparieros de cofradia para viajar; aunque
no conozca el lugar de destino, sabe que tiene asegurada la
primera acogida.

Por otro lado, el autor también destaca la interseccion de
la cofradia con el &mbito econdmico, especialmente con la
mayoritaria insercion laboral de los senegaleses tanto en Ar-
gentina como en otros paises. Segun Crespo (2007), los mou-
rides se encuentran en todos los niveles del comercio: pueden
ser desde grandes empresarios, asociados con la importa-
cibn-exportacién de productos de consumo y de alimentos,
hasta vendedores al por menor en los mercados. Dicha per-
tenencia cofradica constituye un gran apoyo en el momento
de emigrar, dado que al llegar al lugar de destino cuentan con
el numero telefénico de algun miembro de dicha red, quien se
encargara de su alojamiento, alimentacion e insercion laboral
durante los primeros tiempos:

Cuando llegué pase mi primera noche en retiro, y al dia siguiente busca-
ba para ver [a] un senegalés [...] que me ayudara un poco. Yo sabia que
hay senegaleses aca, entonces en cualquier momento iba a encontrar
[a] alguno, y ahi me cruce al dia siguiente con unos chicos en retiro y me
acerqué; [me dijeron] que vaya a su casa, que también son mouride, que
viven con gente, pero que me puedo quedar ahi sin problema. Yo les
digo que igual prefiero pagar un cuarto y no molestar. Ellos dicen que no
molesto, que cuando viene uno siempre compartimos, bueno, y me di-
cen que tengo que ir a Conare, que antes [era] Cepare, [a] que me den
un papel para poder circular bien [...], y me explicaron todo y fuimos
(entrevista realizada a un hombre senegalés de 25 afios, en mayo de
2014 en Buenos Aires).



242 GiISELE KLEIDERMACHER

Esta situacion también favorece su integracion en la socie-
dad ya que, al igual que observara Riccio (2004) para la mi-
gracion senegalesa en ltalia, durante el trabajo de campo en
Buenos Aires pude constatar que son vistos con curiosidad
mas que con miedo por la poblacion nativa, producto en parte
de las experiencias transnacionales previas y de las negocia-
ciones llevadas a cabo por los miembros con mas experiencia
migratoria (Kleidermacher, 2013).

Sin embargo, y para el caso argentino en particular conside-
ro que en esta situacion influye lo que Rivero Sierra (2011: 276-
277) ha denominado “presion discriminatoria”. Es decir, la percep-
cion que tiene un agente social discriminado de ser considerado
miembro de un grupo por el cual un sector social siente rechazo
se convierte en una motivacion para evitar llevar adelante cier-
tos cursos de accion: “Me acuerdo que estaba caminando aca
con un amigo con ropa africana, la larga, y [...] la gente se que-
ria sacar fotos, [entonces] dije ‘nunca mas’. Ahora, ;sabes lo
que hacemos? Para ir a la mezquita te la pones en tu casa y
algo arriba o0 me cambio en la mezquita (entrevista con a un
hombre de 35 afos, en diciembre de 2011 en Buenos Aires).

La vestimenta tradicional africana es la exteriorizacion de
la distancia con la que se les identifica; es la imagen de un
“otro” diferente que llama la atencion, ya que representa a una
alteridad; por eso las miradas y las fotografias son cuestiones
que pesan sobre los migrantes senegaleses, ya que les re-
cuerdan e indican que no son de “aqui” y que no pasan inad-
vertidos. Es por ello que ponen en practica estrategias como
la de dejar de salir a la calle con su ropa tipica, debido a que
son trajes estampados con colores llamativos, compuestos
por camisolas largas, muy diferentes a la forma de vestir de
los argentinos.

Ciertas practicas de los grupos discriminados pueden pa-
recer resultado de procesos de autoexclusién voluntarios,
cuando en realidad son estrategias para evitar interacciones
nocivas. Ello se debe a que en las sociedades modernas pue-
de tolerarse la idiosincrasia folklérica, pues en su cultura en-



PERTENENCIA COFRADICA DE LOS SENEGALESES 243

tra la diversidad, la sociedad mayoritaria “digiere” a las mino-
rias; sin embargo, no todos los colectivos se digieren con la
misma rapidez: existen algunos que son tolerados socialmen-
te y otros que son vistos como excesivos.

En el caso de los senegaleses, y a lo largo de la investiga-
cion que desarrollo respecto de las relaciones que construyen
con la sociedad nativa, se puede observar que son “tolerados”
en tanto que se perciben como elementos exoticos en la ciudad
y que no suscitan temor, ya que no son directamente asociados
con el Islam, como si sucede con otros colectivos provenientes
de los paises del Medio Oriente; sin embargo, ellos contribuyen
a esta percepcion al evitar el uso de vestimentas tradicionales,
el rezo del Coran en la via publica y otras practicas, que son
reservadas para el ambito privado (Kleidermacher, 2016).

Estas y otras dificultades enfrentan los migrantes senega-
leses en el contexto de acogida, al mismo tiempo que refuer-
zan sus vinculos con las redes cofradicas y su fe religiosa. Es
esta fe la que les permite sobrellevar condiciones muy difici-
les durante la emigracion, no sélo signada por carencias eco-
ndmicas, sino sobre todo afectivas, fruto del desarraigo y la
vida “individualista occidental”.

En este sentido, resulta pertinenete la observacion que Sa-
yad (2010) realiza en relacion con los argelinos en Paris, que
salvando las distancias, también son una migracion que pro-
viene de un pais africano, musulman, con tradiciones mas li-
gadas a lo comunitario, e intentan integrarse a una sociedad
con valores diferentes, enfocados al individualismo occidental.

El autor observa que existe una contradiccion entre el
hombre comunitario, tradicional, y el individualista occidental
moderno. La emigracion-inmigracion, al no hacer mas que re-
matar la accion perturbadora de numerosos factores (trans-
formaciones de todos los 6rdenes: demogréficos, econdmi-
cos, sociales y morales, de los que se puede decir que todos
tienden, grosso modo, hacia la individuacion), entra en con-
tradiccion con el sistema de valores y disposiciones comuni-
tarias que estan en la base del grupo (Sayad, 2010):



244 GiISELE KLEIDERMACHER

[...] No es que todo lo que tenemos esta bueno, ni que todo lo que [hay]
en Argentina esta malo, tenés que guardar lo bueno de lo tuyo y tomar lo
bueno del otro. Porque alla teniamos un presidente, que era muy cono-
cido, se llama Senghor,? decia que te tenés que abrir, pero tenés que
llevar lo que tenés [...]; guardar tus costumbres, tu cultura. Lo mas impor-
tante de una poblacion es su cultura, la persona que pierde su cultura
pierde todo [...], y lo que tenemos que cambiar nosotros, los africanos, es
el pensamiento, no sé en palabras cdmo se dice, pero tenés que guardar
algunas cosas, tu religion, por ejemplo. Los chicos tienen que guardar su
religion, su cultura y [...] algunas cosas que es realidad de alla (entrevis-
ta con un hombre de 27 afios, en mayo de 2014 en Buenos Aires).

En el testimonio anterior puede notarse la importancia que
se le otorga a la religiobn, como rasgo central asociado con su
cultura, con sus practicas cotidianas, pero también como nu-
cleo articulador de la comunidad en la diaspora, aspecto irre-
nunciable que los liga a su identidad, a sus valores morales
que “no deben perder”. La organizacion religiosa es imprescin-
dible para mantener la identidad transnacional, ya que provee
a los migrantes de apoyo espiritual y de referencia ideologica.

Asi, dicho nucleo articulador es justamente la cofradia, y
en especial las dahiras, que son agrupaciones de fieles en
torno a un marabout,® quien les transmite la baraka, y a cam-
bio él recibe dinero o trabajo ademas de obediencia y respeto.
De ahi la tradicién de realizar colectas entre sus miembros,
que son concebidas como un simbolo de generosidad que
refuerza la identidad del grupo, el sentido de pertenencia, a la
vez que es un acto de amor y de lealtad al lider espiritual.

En Buenos Aires, estas reuniones se llevan a cabo, segun
comentan los entrevistados, tanto para leer el Coran como
para debatir cuestiones que le preocupan a la comunidad,
y para recaudar fondos que luego son entregados al marabout,
quien a su vez los llevara a Senegal y los repartira entre la
gente que mas lo necesita. No obstante, en otros casos el di-

8 Primer presidente de Senegal.

9 Estos nudos permiten tejer una red en permanente crecimiento. Incluso las dahiras
son también unidades de ahorro, cuyos miembros se organizan en grupos de au-
toayuda y se otorgan créditos sin intereses, son las famosas “tontinas”, cuyo nom-
bre en wolof es nadd, término que originalmente designaba a las alfombras tejidas
en fibra vegetal (Agnelli y Kleidermacher, 2009).



PERTENENCIA COFRADICA DE LOS SENEGALESES 245

nero recolectado puede utilizarse para cubrir las necesidades
de los jévenes que se encuentran en el pais de emigracion. En
el caso de las dahiras mouride, parte de lo recaudado se envia
a una cuenta Unica en Touba, para colaborar con la matlaboul
fawzaini o “la busqueda de dos felicidades”, es decir, el finan-
ciamiento de objetivos sociales, que pueden ser desde la
construccién de un hospital hasta los gastos de pasaje de al-
guien que emigrara. Esta situacion también refuerza el sentido
de pertenencia a una comunidad mayor que reune a todos los
emigrantes en un centro geogréfico en el pais de origen.

Otra forma de reforzar la identidad mouride la constituyen
las visitas que los grandes marabout realizan a Buenos Aires.
Ellos tienen mayor prestigio por ser descendientes directos
de Amadou Bamba (para el caso de la cofradia Mouride), y
viajan una vez al afo a Argentina, ocasion para la cual se
llevan a cabo grandes festejos (Magal Touba) que retnen a la
comunidad de todo el pais.

En enero de 2018 tuve la oportunidad de conversar con
uno de los nietos de Bamba, durante su visita a Buenos Aires,
y me coment6é que como descendiente del fundador de la co-
fradia es muy respetado por todos los miembros, quienes pa-
gan sus viajes. Ha viajado a Argentina todos los afios desde
2012. Se queda aproximadamente un mes y recorre todas las
localidades donde hay dahiras, incluyendo Mar del Plata, Cér-
doba, Bariloche y Salta. También ha visitado dahiras de Chi-
na, Estados Unidos, Francia e Italia, donde afirma que se en-
cuentra la comunidad méas grande.

Al tiempo que el Islam es una religién basada en la ense-
nanza por medio del ejemplo, con esta dispersion, los mouri-
de deben seguir los pasos del cheikh Amadou Bamba para
transmitir la profundidad de su obra y poder revelar la huella
de su paso (Guéye, 2002). EI marabout me comentd que los
jovenes lo consultan, le piden consejos, fundamentalmente
relacionados con problemas econdémicos, pero también sobre
los que enfrentan con sus mujeres en Senegal, o los relacio-
nados con la soledad que viven en los lugares de destino,



246 GiISELE KLEIDERMACHER

etcétera. Dice que es muy importante que tengan confianza,
y que las dahiras ayudan mucho, porque las reuniones hacen
gue no se sientan solos.

De esta forma, pertenecer a la cofradia, asistir a sus reu-
niones semanales, las visitas de los marabouty sus recomen-
daciones, ayudan a los migrantes senegaleses a respetar las
reglas de la sociedad de destino y los previene de los peligros
que ella presenta, como por ejemplo, “no tomar, no verse in-
volucrados en problemas morales, etcétera”, dado que en un
pais donde la poblacién musulmana es franca minoria la ten-
tacién en torno al consumo de alcohol y de drogas pareciera
ser mayor. Por eso la comunidad, y especialmente los miem-
bros de la cofradia, ejercen un gran control, y la posibilidad de
que este tipo de practicas sean reportadas desde su origen
funciona como mecanismo de presion:

Me llamaron para avisarme que estaba viviendo en la calle, en un terre-
no en Flores. Me fui un domingo a verlo y ahi lo encontré, con botellas,
rodeado de otra gente también borracha, perdida. Le dije que su familia
no se merecia eso, que él podia hacer las cosas bien, que lo ibamos a
ayudar. Volvi6 a vivir con el hermano y estuvo bien un tiempo, le
prestamos plata para vender, pero otro dia se volvi6 a ir y me dijo que no
queria volver (entrevista con un hombre de 31 afios, en mayo de 2017 en
Buenos Aires).

Como se desprende de este relato, mantener el honor y las
buenas conductas ligadas a los principales mandatos del Co-
ran son asuntos centrales para formar parte de la cofradia. Si
bien las reglas son explicitas, el hecho de cumplirlas también
garantiza la ayuda que la cofradia les brindara a sus miembros.

Pensando en el caso europeo, Oliver Roy (2003) ha acu-
nado el concepto de “neoetnicidad”, entendido como la adop-
cion de una categoria de tipo étnico (grupo definido por un
origen y una cultura comunes), basada ante todo en criterios
de origen geograéfico. El autor describe este proceso como la
reconstruccion de un grupo a partir de los signos distintivos
seleccionados por la l6gica del pais de acogida, que separa la
religién de otras esferas simbdlicas.



PERTENENCIA COFRADICA DE LOS SENEGALESES 247

Si bien Roy (2003) analiza las relaciones que se producen
entre la sociedad europea y los migrantes musulmanes, enten-
didas como asimétricas, donde prima la vision occidental so-
bre la religion, considero que este concepto también permite
estudiar la situacién de los senegaleses en Argentina, donde a
partir de la experiencia transnacional del colectivo y la presion
discriminatoria (Rivera Sierro) que ejerce la sociedad nativa,
los migrantes separan las esferas religiosas y profanas, el am-
bito publico del privado, de forma tal que ciertas practicas pue-
den realizarse e incluso “mostrarse”, mientras que otras se re-
servan para la intimidad de los hoteles-pensidén donde viven, o
bien para las mezquitas a las que asisten junto con los fieles
musulmanes argentinos o de otras nacionalidades.

Puede concluirse que para la comunidad senegalesa en Ar-
gentina es importante preservar su identidad y ritos en los am-
bitos privados; en general los simbolos de la cofradia estan
presentes, pero no son evidentes. En el contexto de la actual
investigacion, durante las entrevistas pude observar imagenes
del lider de la cofradia Mouride, Amadou Bamba, en las habita-
ciones de los hoteles y en algunos comercios de la comunidad,
y también simbolos como los gri-gri (amuletos bendecidos por
el marabout de la dahira a la que pertenecen), que portan cerca
de su piel y no se distinguen facilmente de otros adornos, es-
pecialmente en forma de pulseras, anillos o colgantes. La per-
tenencia cofradica permea toda su existencia, pero al mismo
tiempo se va adaptando a las situaciones contextuales.

ALGUNAS REFLEXIONES RESPECTO DE LA (RE)SIGNIFICACI()N
DE LA IDENTIDAD COFRADICA

Tal como se ha plasmado a lo largo de estas péaginas, el Islam
practicado en Senegal contiene particularidades especificas,
como el hecho de vivenciarse por medio de cofradias, que no
s6lo son una forma pragmatica de religiosidad, sino que contie-
nen elementos comunitarios, propios de la historia de su pais,



248 GiISELE KLEIDERMACHER

y es por ello que la identidad de los senegaleses se encuentra
atravesada por este factor: pertenecer a una religibn-comuni-
dad que los nuclea en diversas dimensiones de sus vidas.

Otro aspecto a considerar es el fendmeno migratorio, mis-
mo que no puede soslayarse en el analisis de las reconfigura-
ciones identitarias. Como indica Sayad (2010) la migracion,
como hecho total, transforma las vidas de las personas que
deciden irse y su construccién identitaria. En el caso analiza-
do, la pertenencia cofradica cobra una mayor relevancia por
su incidencia en los diversos aspectos que atraviesan las tra-
yectorias de estas personas en su proceso migratorio.

Como se relat6 en el apartado anterior, la pertenencia co-
fradica brinda un gran apoyo a nivel econdmico en el momen-
to de la llegada al pais de destino. El solo hecho de pertenecer
a una cofradia garantiza una acogida que incluye alojamiento,
pero lo mas importante es que cuentan con una insercion la-
boral que a su vez garantiza el envio de remesas a la familia
que se ha quedado en sus comunidades de origen. Mediante
el préstamo de mercancia se ingresa al mercado para vender
productos de la mano de otro migrante con mayor antigie-
dad, quien le ensena el oficio, los lugares donde puede efec-
tuarse la comercializacion y los principales rudimentos del
idioma, que son necesarios para llevar a cabo las transaccio-
nes (Riccio, 2004; Crespo, 2007; Kleidermacher, 2013, entre
otros).

El trabajo, aspecto principal de la vida de todo migrante, se
encuentra entrelazado con el sentido espiritual de la cofradia,
ya que la ética mouride lo propone como elemento insepara-
ble de la salvacion individual. Esta doctrina plantea la premisa
de trabajar de manera incansable para la satisfaccion de sus
propias necesidades y sentir que se es util a la comunidad y
a la familia. Como plantea Mocellin (2015) para el caso de los
migrantes senegaleses en el sur de Brasil, “el trabajo es un
acto de fe y una obligacion, es una prueba de sacrificio y de
humanizacion”; la migracién es una forma de ser un buen
mouride, quien al trabajar todo el dia se siente parte de una



PERTENENCIA COFRADICA DE LOS SENEGALESES 249

comunidad que valora su actividad. De esta forma, su labor
se resignifica, es revalorizada por la cofradia y reafirma al in-
dividuo en su identidad al seguir los preceptos del fundador
Serigne Touba o cheick Amadou Bamba, quien defini6 al tra-
bajo, la educacién y las creencias como formas para alcanzar
la salvacion.

Otro de los preceptos altamente valorados por la herman-
dad es la solidaridad, y ésta también debe acatarse e imple-
mentarse en la actividad laboral, sobre todo en un contexto
migratorio donde la vulnerabilidad de los individuos es mayor.
Al encontrarse mayoritariamente insertos en el comercio am-
bulante, el sentido de comunidad se torna presente en cada
accion, mediante el préstamo de mercancia, la ensefianza de
los espacios donde efectuar la venta, e incluso al identificar al
compatriota como un par y no un adversario. Esto ultimo fue
observado en un trabajo anterior en Mar del Plata (Agnelli y
Kleidermacher, 2009), donde los migrantes senegaleses, ante
la pregunta por la posible competencia que pudiera darse en-
tre ellos al ofrecer mercaderia similar en puestos muy cerca-
nos, respondian, “cada uno con su suerte”. Mas recientemente,
ante similares interrogantes realizadas en el marco del actual
proyecto de investigacion que se llevo a cabo en el barrio de
Flores, sefialan que “no importa lo que él venda (refiriéndose
a su companero); uno vende lo que Al4 quiera, y quiere lo
mejor para nosotros” (entrevista a un vendedor ambulante en
la avenida Avellaneda, en marzo de 2018)."°

Otro espacio relevante para la comunidad es el de las reu-
niones semanales o0 dahiras, durante las cuales se recitan
poemas de su fundador, Amadou Bamba, llamados khassi-
das;" también se sostienen conversaciones sobre aspectos
de la vida cotidiana y los problemas que pudieran tener sus
miembros. En un primer acercamiento pareciera que no exis-

' La importancia de la solidaridad al interior de las cofradias y la ausencia de posi-
bles competencias entre los vendedores senegaleses han sido observadas para el
caso brasilefo por Seefeldt de Césaro y Chitolina Zanini (2017).

" Cuerpo doctrinario de ensefianzas sagradas que se recitan en arabe.



250 GiISELE KLEIDERMACHER

ten diferencias entre las dahiras senegalesas y las argentinas,
tal como ha relatado uno de los entrevistados: “Hacemos lo
mismo. En Senegal y en Argentina [...] se canta y se reza”
(entrevista a un migrante residente de Rosario, el 6 de junio de
2018). Sin embargo, si se indaga con mayor profundidad, pue-
de advertirse que operan resignificaciones en la practica.
Mientras que en Senegal se realiza una recitacion de las ense-
nanzas del fundador de la cofradia, en Argentina este acto
implica un momento especial, el de poder dialogar en wolof —
su lengua— con sus compatriotas, y de esta manera conectar-
se con su lugar de origen. De una forma muy bella, Juliana
Rossa —al describir las Khassidas de las dahiras de Caixas do
Sul, Brasil- relata este tipo de reuniones como “una especie
de billete de retorno a casa; por medio de una ‘peregrinacion
sonora’, las mismas promueven el mantenimiento de la memo-
ria colectiva religiosa de los inmigrantes senegaleses y la con-
ciencia cultural del grupo” (Rossa, 2017: 308).

Retomando el vinculo existente entre el hecho migratorio y
las pertenencias cofradicas, cabe mencionar que al abando-
nar el lugar de origen los individuos se encuentran con nuevas
formas de ser y de actuar, y ello conlleva un cuestionamiento
sobre las practicas, o bien, su reafirmacion en un espacio de
destino donde las mismas son minoritarias. Esta relacion en-
tre la pertenencia a una minoria y el vinculo con una sociedad
que se constituye en alteridad mayoritaria es la que, se en-
tiende, cobra visibilidad ante cada celebracién anual del Ma-
gal Touba.

En dicha ceremonia se conmemora el exilio del lider y fun-
dador de la rama mouridista cheikh Amadou Bamba, y durante
la misma, aquellos que se encuentran en Senegal suelen rea-
lizar peregrinaciones a la ciudad de Touba —fundada por el li-
der—y reuniones para comer y rezar. En las diasporas también
se llevan a cabo celebraciones donde se come, se reza y se
canta. En Argentina su importancia ha ido en aumento con el
correr de los anos, tanto que en 2017 se realizé una convoca-
toria publica frente al edificio de la Legislatura, donde se reci-



PERTENENCIA COFRADICA DE LOS SENEGALESES 251

taron poemas, se rez6 y se repartieron volantes invitando a
toda la poblacidn argentina a participar del evento:

Los lideres religiosos nos recuerdan durante los preparativos que el Ma-
gal es ocasion no solo para rezar, sino también, como ensefné Bamba,
para “hacer el bien a tu alrededor, para abrir la puerta a los invitados,
porque Dios no hizo distincion de razas, para dar acogida y comida al
que viene de fuera, es ocasion para la unién con otras culturas y religio-
nes” (invitacion transmitida por Touba Tv Argentina, en noviembre de
2017).12

Desde su llegada a Argentina, la comunidad senegalesa
ha mostrado una preocupacién constante por buscar una
buena insercion en el pais de acogida. Los discursos de los
marabout refuerzan esta actitud y la invitacién a la celebra-
cion forma parte de ello; sin embargo, puede entenderse tam-
bién como una manera de reafirmar su propia identidad. El
gran despliegue de comida, de vestidos coloridos y de cantos
puede constituir un modo de ratificar una pertenencia, de con-
solidar un lugar en la sociedad de destino desde la identidad
cofradica que, si bien mouride, difiere del mouridismo que se
vive en Senegal; es una muestra de la grandeza de la comu-
nidad a la que se pertenece y del orgullo de pertenecer a ella.

PALABRAS FINALES

Este escrito tiene como propoésito analizar el vinculo entre las
cofradias en las que se estructura el Islam, profesado por la
mayor parte de la poblacion senegalesa, y el rol que ellas
cumplen en su reelaboracion identitaria durante su migracion
hacia Argentina, entendiendo que el ambito de la religiosidad
puede comprenderse tanto como una forma de preservacion
e integracion identitaria, como de transformacion, que es, al
mismo tiempo, subjetiva y comunitaria.

2 Véase: <https://www.youtube.com/watch?v=fJ6WQhZjn-8&feature=youtube>.



252 GiISELE KLEIDERMACHER

Practicas como el dhikr (recuerdo permanente de dios) y el
salat (momento de oracion), reflejan el respeto por lo sagrado
Yy, @ su vez, conectan a los migrantes con el recuerdo de las
mismas en sus comunidades de origen. Por ello, dichas ac-
ciones se ven resignificadas, al ponerlos en contacto con vi-
vencias sonoras, visuales, sensoriales. También las reuniones
semanales o0 dahiras de las cofradias, que privilegian aspec-
tos intracomunitarios, se resignifican en los lugares de desti-
no, ya que no se trata del simple encuentro, sino que este
hecho adquiere nuevas connotaciones al reafirmar la perte-
nencia a una comunidad, en oposicion a la sociedad mayori-
taria en la que estan insertos y en donde se tornan una otre-
dad, muy distinguible visual y lingUisticamente.

Cabe destacar que el encuentro en las dahiras cobra di-
versos significados, donde el de mayor relevancia es el de
sentirse en comunidad, verse con los compatriotas, hablar y
rezar en wolof, percibirse cerca de Senegal. Para los migran-
tes senegaleses la cofradia es el refugio, el apoyo, la conten-
cion religiosa, comunitaria, social y animica, que refuerza su
identificacion con el lugar de origen, con la religion y también
con su comunidad.

Asimismo, al fendbmeno migratorio se adiciona el rol trans-
nacional a partir de la circulacion de objetos, principalmente
el envio de remesas hacia la ciudad santa de Touba, de obje-
tos que han sido santificados por los marabouts en Senegal,
y también la visita de estos maestros a los destinos donde se
encuentran los migrantes pertenecientes a la cofradia, hecho
que a su vez refuerza la identificacién con la hermandad.

A lo largo del articulo se retomaron algunos trabajos que
han permitido reflexionar en torno a la llegada del Islam a Se-
negal y las particularidades que ahi adoptd, principalmente la
identidad sufi, articulada en cofradias. Esta manera de practi-
car la religiosidad es la que, entiendo, ha marcado una clara
diferencia con otras migraciones islamicas hacia paises no
musulmanes, principalmente en la manera de reconfigurar
sus identidades y de relacionarse con la poblacién nativa.



PERTENENCIA COFRADICA DE LOS SENEGALESES 253

Partiendo de la concepcién de las identidades como pro-
cesos dindmicos, que se construyen colectivamente y se
constituyen a partir de diversos tropos, entiendo que las co-
fradias senegalesas, y en especial la Mouride, brindan un
apoyo social y material mediante sus redes en los diversos
paises hacia donde migran sus connacionales, al tiempo que
permiten resignificar sus referencias identitarias y las practi-
cas que a ellas los vinculan.

Entonces se conforma una comunidad muy apegada a su
identidad, pero ésta no es Unica, sino que esta sustentada por
la pertenencia a la religion islamica, a la nacionalidad senega-
lesa, y principalmente a una cofradia, lo cual abarca a los
demas aspectos. Dicha identidad la refuerzan las reuniones
semanales, por los rezos y por las visitas de sus lideres que
imparten discursos y renuevan de esta forma los vinculos con
sus comunidades de origen. Lo hacen con una referencia
geografica a la capital de la cofradia, asi como también en
oposicion a una alteridad representada en todas aquellas
practicas que se alejan de los valores tradicionales y familia-
res que ella ensalza. De esta forma, el mouridismo aparece
como un rasgo identitario de aspectos como lo nacional, lo
étnico y lo religioso, integrandolos y reforzandolos.

Asi, este escrito es el inicio de indagaciones que continua-
ran reflexionando respecto de un eje tan complejo como el de
la(s) identidad(es) y la religion en la migracion senegalesa y
su estructuracion cofradica.

BIBLIOGRAFIA

AGNELLI, Silvina y Gisele Kleidermacher (2009). “Migracién esta-
cional de senegaleses en Mar del Plata”. Ponencia presen-
tada en la vill Reunion de Antropologia del Mercosur. Bue-
nos Aires.

BARAHONA, Juan (2009). “El Islam en Africa occidental”. Tesis de
doctorado. Madrid: Universidad Complutense.



254 GiISELE KLEIDERMACHER

CarmoNA, Alfonso (1995). “Los nuevos mudéjares: la Shar’ia y
los musulmanes en las sociedades no islamicas”. En Comu-
nidades islamicas europeas, editado por Montserrat Abu-
malhan, 49-65. Madrid: Trota.

CasteLLS, Manuel y Nezar Alsayyad (2003). “Introduccion: el Is-
lam y la identidad cambiante de Europa” En (Europa
musulmana o Euro-Islam? Politica, cultura y ciudadania en
la era de la globalizacion, editado por N. Alsayyad y M. Cas-
tells, 20-25. Madrid: Alianza Editorial.

CasTiEN Maestro, Juan Ignacio (2016). “Islam e identidad en el
Senegal contemporaneo”. Papeles del CEIC 157 (2): 1-27.
Costa Dias, Eduardo (2009). “Cofradias musulmanas y movi-
miento de Da’wa: dos concepciones del Islam en Africa oc-
cidental” en El Islam del Africa negra, editado por Ferran

Iniesta. Barcelona: Bellaterra.

Cresro, Rafael (2007). “Los ‘mododu-moodu’ y su impacto en la
sociedad de origen”. En Empresariado étnico en Espana,
editado por Joaquin Beltran y Natalia Ribas. Barcelona: Mi-
nisterio de Trabajo y Asuntos Sociales, Subdireccion Gene-
ral de Informacion Administrativa y Publicaciones.

CHamBERS, lain (1994). Migracion, cultura, identidad. Buenos Ai-
res: Amorrortu.

Fierro, Maribel (1995). “La emigracion en el Islam. Conceptos
antiguos, nuevos problemas”. En Comunidades islamicas
europeas, editado por Montserrat Abumalhan, 71-84. Ma-
drid: Trota.

GAzauez Iglesias, J. L. (2014). “Islam, politica y migracién en
Senegal: la construccién del espacio transnacional mouri-
de”. Tesis doctoral de la Universidad Autbnoma de Madrid,
Departamento de Ciencia Politica y Relaciones Internacio-
nales, Programa de Doctorado en Relaciones Internaciona-
les y Estudios Africanos.

Guck Schiller, Nina, Linda Basch y Cristina Blanc-Szanton
(1992). “Towards a Transnational Perspective in Migration:
Race, Class, Ethnicity and Nationalism Reconsidered”, An-
nals of the New York Academy of Sciences 645: 1-24.



PERTENENCIA COFRADICA DE LOS SENEGALESES 255

Guevg, Cheikh (2002). Touba, la capitale des mourides, 35-88.
Dakar: Enda-Karthala-Ird.

KereL, Gilles (1995). Al oeste de Ala. La penetracion del Islam
en Occidente. Barcelona: Paidos.

KLEiIDERMACHER, Gisele (2013). “Entre cofradias y venta ambulan-
te. Una caracterizacion de la inmigracion senegalesa en Bue-
nos Aires”. Cuadernos de Antropologia Social 38: 109-130.

KLEIDERMACHER, Gisele (2016). “De Sur a Sur: movimientos trans-
migratorios de senegaleses hacia Argentina”. Revista CIDOB
dAfers Internacionals 114: 183-205.

Lacomea Vazquez, J. (1996). “Identidad y religion en inmigracion:
a proposito de las estrategias de insercion de los musulmanes
senegaleses”. Alternativas. Cuadernos de Trabajo Social 4,
octubre: 59-76.

LLevot Calvet, Nuria (2012). “La importancia del marabout en la
educacion de la sociedad senegalesa”. Arxius 26: 37-50.
MoceLuin, Maria Clara (2015). “Senegaleses na regiao central
do Rio Grande Do Sul: deslocamentos, trabalho, redes fami-
liares e religiosas”. En Migracoes internacionais. O caso dos
senegaleses no sul do Brasil, editado por Vania Beatriz Mer-

lotti Herédia. Caxias do Sul/RS: Belas-Letras.

Riccio, Bruno (2004). “Transnational Mouridism and the Afro-
Muslim Critique of Italy”. Journal of Ethnic and Migration Stu-
dies 30 (5): 929-944.

Rivero Sierra, Fulvio (2011). “Formas ‘tangibles’ e ‘intangibles’
de discriminaciéon. Aportes para una formalizacion teorico-
conceptual”. En Migraciones internacionales contempora-
neas. Estudios para el debate, editado por C. Pizarro, 269-
292. Buenos Aires: Ciccus.

RosaNDER, Eva Evers (1995). “Morality and Money: the Murids of
Senegal”. Awraq. Estudios sobre el mundo arabe e islamico
contemporaneo XVI: 43-66.

Rossa, Juliana (2017). “Poética vocal religiosa de imigrantes se-
negaleses mourides em Caxias do Sul-RS”. En A migracao
senegalesa no Brasil e na Argentina: multiplos olhares, edi-
tado por Joao Carlos Tedesco y Gisele Kleidermacher. Por-
to Alegre: Est edigoes.



256 GiISELE KLEIDERMACHER

Roy, Oliver (2003). El Islam mundializado. Los musulmanes en
la era de la globalizacion, 57-105. Barcelona: Bellaterra.

Ruiz Figueroa, Manuel (2005). Islam. Religion y Estado. Ciudad
de México: El Colegio de México.

Samee, Bakari (2015). “Senegal: un Islam local en épocas de
globalizacion religiosa”. Nueva Sociedad 257, mayo-junio:
124-137.

Savapb, Abdemalek (2010 [1999]). La doble ausencia. Barcelona:
Anthropos.

SeereLot de Césaro, Filipe y Maria Catarina Chitolina Zanini
(2017). “Migracao senegalesa e Mouridismo: um breve exer-
cicio interpretativo”. En A migracdo senegalesa no Brasil e
na Argentina: multiplos olhares, editado por Joao Carlos Te-
desco y Gisele Kleidermacher. Porto Alegre: Est edigdes.

Sow, Papa (2004). “Practicas comerciales transnacionales y
espacios de accion de los senegaleses en Espafia”. En Mi-
gracion y desarrollo, coordinado por A. Escriva y N. Ribas,
235-254. Cordoba: Consejo Superior de Investigaciones
Cientificas.

Tiel, Bassam (2003). “Los inmigrantes musulmanes en Europa,
entre el Euro-Islam y el gueto”. En ;Europa musulmana o
Euro-Islam? Politica, cultura y ciudadania en la era de la
globalizacion, editado por Nezar Alsayyad y Manuel Cas-
tells, 57-79. Madrid: Alianza Editorial.

WaRE, R. (2008). “The Longue Durée of Quran Schooling”. En
New Perspective on Islam in Senegal. Conversion, Migra-
tion, Wealth, Power and Feminity, editado por Diouf y Leicht-
man, 21-50. Nueva York: Palgrave Macmillan.



