
Migración y capital simbólico.  
Estrategias de ortodoxia y herejía  
en localidades periurbanas  
de la región de Cholula, Puebla
Migration and Symbolic Capital. Orthodox  
and Heretical Strategies in Peri-urban Areas  
of the Cholula, Puebla Region

José Álvaro Hernández Flores*

RESUMEN
Con base en el enfoque teórico propuesto por Pierre Bourdieu, se analizan las prác-
ticas sociales orientadas a la generación, acumulación y distribución de capital sim-
bólico en tres localidades periurbanas con alta incidencia migratoria en la región de 
Cholula, Puebla, en el centro de México. Se parte de la hipótesis de que la intensifi-
cación del fenómeno migratorio, en contextos donde la acumulación de capital sim-
bólico constituye un elemento central de las estrategias de reproducción, modifica 
los habitus de los agentes sociales, propiciando el surgimiento de prácticas “heréti-
cas” o de “subversión” que desafían el orden social establecido y pretenden cambiar 
la estructura y las reglas que operan en dichos contextos. 
PALABRAS CLAVE: Estrategias de reproducción, capital simbólico, habitus, Bour-
dieu, sistema de cargos. 

ABSTRACT
Based on Pierre Bourdieu’s theoretical approach, this article analyzes the social prac-
tices aimed at generating, accumulating, and distributing symbolic capital in three 
peri-urban locations with high migration in the Central Mexico region of Cholula, Pue-
bla. The authors start off with the hypothesis that intensified migration in contexts in 
which symbolic capital accumulation is a central element of reproduction strategies 
changes the habitus of social agents. This, in turn, fosters the emergence of “hereti-
cal” or “subversive” practices that challenge the established social order and attempt 
to change the structure and rules operating in those contexts.
KEY WORDS: reproduction strategies, symbolic capital, habitus, Bourdieu, cargo 
system.

Sociológica, año 33, número 94, mayo-agosto de 2018, pp. 75-106 
Fecha de recepción: 02/12/16. Fecha de aceptación: 01/06/18

*	 Catedrático Conacyt, adscrito al Centro de Estudios Demográficos, Urbanos y Am-
bientales de El Colegio de México. Correo electrónico: <jalvaro@colmex.mx>.



José Álvaro Hernández Flores76

Introducción

En los últimos años, diversas localidades rurales del centro 
del país han experimentado una serie de transformaciones en 
los ámbitos económico, cultural y social, a partir de la incorpo-
ración de las prácticas migratorias como parte de sus estrate-
gias de reproducción. El tránsito y la estancia migratoria –prin-
cipalmente la de carácter internacional– expone a los agentes 
sociales a condiciones objetivas diferentes a las que funda-
mentaron su proceso de socialización primaria, permitiendo 
con ello la reformulación de sus habitus, es decir, de sus es-
quemas de percepción, valoración y acción sobre el mundo 
social (Zunino, 2014). Buena parte de estas transformaciones 
están relacionadas con el surgimiento de nuevas prácticas 
referidas a la acumulación, distribución y consumo de capital 
simbólico, el cual está vinculado con el reconocimiento, res-
peto, consagración, legitimidad o autoridad, que son propios 
de la economía del prestigio, que en algunos contextos cam-
pesinos e indígenas asumen una importancia central (Sando-
val, 2011).

Si bien los cambios de orden económico, cultural y social 
vinculados a la migración han sido ampliamente abordados 
desde distintas disciplinas, son pocos los trabajos que se fo-
calizan en los efectos que tienen sobre las prácticas que pre-
tenden imponer una definición del mundo social, acorde con 
los intereses de una clase o fracción de clase en particular. En 
este sentido, el presente trabajo busca responder los siguien-



Migración y capital simbólico 77

tes cuestionamientos: ¿de qué manera los esquemas de per-
cepción y acción sobre el mundo social son trastocados por el 
fenómeno migratorio?, ¿cuál es el tipo de prácticas y dinámi-
cas sociales que emergen de este proceso?, ¿cómo se modi-
fican las posiciones y relaciones de poder entre los agentes 
que comparten el mismo espacio social?

Y para dar respuesta se retoman las categorías analíticas 
desarrolladas por Pierre Bourdieu –en particular las de cam-
po, habitus y capital– con el objetivo de  profundizar en torno a 
la configuración del espacio social periurbano, focalizando so-
bre las prácticas orientadas a la generación, acumulación y 
distribución de capital simbólico, así como en los cambios ex-
perimentados en los habitus de los agentes sociales a partir 
de su incorporación a los procesos migratorios.

Se parte de la hipótesis de que la intensificación de la migra-
ción en contextos en los que la acumulación de capital simbólico 
constituye un elemento central de las estrategias de reproduc-
ción modifica los habitus de los agentes sociales, propiciando el 
surgimiento de prácticas “heréticas” o de “subversión” que desa-
fían el orden social establecido y que pretenden cambiar la es-
tructura y las reglas que operan en dichos entornos.

Metodología

La estrategia de investigación utilizada en el presente trabajo 
fue la del estudio de caso múltiple, la cual se distingue por su 
potencial para la validación, construcción y desarrollo de teo-
ría (Coller, 2000). 

En cuanto a la recolección y análisis de la información se 
recurrió a técnicas de investigación cualitativa, como la entre-
vista a profundidad, la observación participante y el análisis de 
contenido. Este tipo de instrumentos, inscritos dentro del para-
digma cualitativo, priorizan las narrativas y la subjetividad de los 
individuos como una manera de contextualizar las experiencias 
que son objeto de análisis e interpretarlas teóricamente. 



José Álvaro Hernández Flores78

Como casos de estudio se seleccionaron tres localidades 
pertenecientes al municipio de San Pedro Cholula, Puebla, las 
cuales, además de un acelerado proceso de periurbanización, 
poseen una intensa dinámica migratoria: a) San Diego Cua-
chayotla, en donde la fabricación de ladrillos constituye la ac-
tividad primordial; b) San Francisco Coapa, lugar en el que la 
migración a los Estados Unidos acusa, desde mediados de los 
años noventa, un vigor inusitado; y c) San Gregorio Zacapechpan, 
localidad en la que el cultivo de hortalizas y la migración repre-
sentan las principales fuentes de ingresos. Vale la pena seña-
lar que las dos últimas se configuran como las que más población 
han expulsado en las últimas décadas en la Zona Metropolita-
na Puebla-Tlaxcala (INEGI, 2005). 

Durante la primera etapa del trabajo de campo, desarrollada 
en el periodo 2010-2011, se llevaron a cabo algunos encuen-
tros preliminares con informantes clave –autoridades munici-
pales, funcionarios, maestros y líderes locales, entre otros– los 
cuales fueron el punto de partida para la selección de los hoga-
res que serían entrevistados. En total se realizaron 27 entrevis-
tas a profundidad a jefes de hogar pertenecientes a las tres 
localidades, en las cuales se indagaron cuestiones vinculadas 
a la posición socioeconómica de los hogares, sus característi-
cas sociodemográficas, los cambios en la estructura producti-
va local, la naturaleza de sus vínculos con otros grupos huma-
nos, y otros aspectos que se consideraron relevantes para la 
caracterización y el análisis de las estrategias de reproducción 
social, en general, y las que tienen incidencia en el campo sim-
bólico, en particular. Para la validación de las categorías teóri-
cas utilizadas en la investigación se recurrió a la triangulación 
de datos, fuentes y métodos, lo que implicó, entre otras cosas, 
contrastar el discurso de los agentes sociales (en tanto eviden-
cia de sus percepciones, valoraciones, representaciones, apre-
ciaciones, motivaciones y actitudes) con sus prácticas (revela-
das a nivel individual o familiar a partir de las entrevistas a 
profundidad y la observación participante; y a nivel de locali-
dad, a partir de registros históricos  y datos censales). 



Migración y capital simbólico 79

En el siguiente apartado se describen los conceptos clave 
del enfoque teórico utilizado. Posteriormente, se analiza la 
configuración del espacio social cholulteca, destacando la im-
portancia del sistema de cargos tradicionales como instancia 
reguladora de la acumulación, la distribución y el consumo de 
capital simbólico. Finalmente, se examinan los cambios expe-
rimentados por los habitus individuales a raíz de la intensifica-
ción del fenómeno migratorio, así como sus repercusiones en 
las estrategias de reproducción social, en general, y sobre la 
estructura del campo simbólico, en particular.

La reproducción social:  
una mirada desde Bourdieu

El problema de la reproducción de la sociedad y de sus me-
canismos de dominación-dependencia constituye uno de los 
desafíos que la sociología desarrollada por Pierre Bourdieu 
aborda de manera recurrente. Tres son las nociones básicas 
a partir de las cuales Bourdieu (1992) describe la lógica repro-
ductiva del mundo social: campo, capital y habitus.

Desde la perspectiva de Bourdieu (1988) la sociedad –con-
cebida bajo la denominación de espacio social– se conceptua-
liza como un sistema de posiciones sociales que se definen las 
unas en relación con las otras. En los sistemas modernos, ca-
racterizados por un alto grado de diferenciación y complejidad, 
este espacio social se torna multidimensional y se presenta 
bajo la forma de campos relativamente autónomos, aunque ar-
ticulados entre sí, que poseen sus respectivas instituciones y 
códigos de conducta que se definen en relación con la natura-
leza del capital o la riqueza que está en juego. 

Teóricamente, un campo se define como un espacio pluridi-
mensional de posiciones en el que los actores se distribuyen 
atendiendo, en primera instancia, al volumen de capital que 
poseen y, en segunda, de acuerdo con la composición de di-
cho capital, es decir, según el peso relativo de las diferentes 
especies de capital en el conjunto de sus posesiones.



José Álvaro Hernández Flores80

El principio básico, a partir del cual se distinguen los cam-
pos sociales, es el tipo de capital que está en juego en cada 
uno de ellos, entendiendo como éste el conjunto de bienes 
acumulados que se producen, se distribuyen, se consumen, 
se invierten y se pierden. Bourdieu (2000) reconoce la exis-
tencia de cuatro clases de capital (económico, cultural, so-
cial y simbólico), las cuales agrupan, en su totalidad, la gama 
posible de recursos y de bienes de toda naturaleza que 
constituyen los intereses en juego dentro de un campo de-
terminado.

Aunque son claramente distintas, las diferentes especies 
de capital se encuentran vinculadas entre sí, y bajo ciertas 
condiciones pueden transformarse unas en otras. Por ejem-
plo, el capital social o el cultural que movilizado puede trans-
formarse en capital económico, o viceversa. Si bien lo anterior 
implica que el más importante es aquel que es eficiente en 
cada campo específico, Bourdieu sostiene que a nivel global, 
cuando se considera la coexistencia de los diferentes campos 
sociales, el capital económico constituye la especie dominan-
te en relación con las otras variedades del mismo, imponiendo 
su estructura sobre el resto de los campos. 

Otro concepto nodal en el análisis de Bourdieu es el de 
habitus, el cual se define como un

sistema de disposiciones durables y transferibles, estructuras estructu-
radas predispuestas a funcionar como estructuras estructurantes, es 
decir, como principios generadores y organizadores de prácticas y de 
representaciones que pueden estar objetivamente adaptadas a su fin, 
sin suponer la búsqueda consciente de fines, ni el dominio expreso de 
las operaciones necesarias para alcanzarlos (Bourdieu, 1992: 88).

En otros términos, se trata de aquellas disposiciones inte-
riorizadas por el individuo, a partir de la posición que ocupa 
en el espacio social y de su trayectoria histórica, que lo llevan 
a actuar, a sentir, a percibir, a valorar y a pensar más de una 
manera que de otra. 

Así, bajo el enfoque del sociólogo francés, las prácticas so-
ciales están condicionadas socialmente por una doble dimen-



Migración y capital simbólico 81

sión: por la situación y el contexto donde se desarrollan las 
acciones –el campo–; y por la manera de pensar, las tenden-
cias a actuar y a percibir el mundo –el habitus – de quien las 
produce. De esta manera, las prácticas sociales son resultado 
del encuentro entre un habitus y un campo social específicos, 
es decir, entre la historia objetivada y la historia incorporada 
por los agentes (Gutiérrez, 2012). 

Para el análisis de la dinámica reproductiva del mundo so-
cial Bourdieu (2013) recurre al concepto de estrategias de re-
producción, definidas como el conjunto de prácticas empírica-
mente diferentes mediante las cuales los individuos o sus 
familias tienden, consciente o inconscientemente, a conservar 
o a aumentar su patrimonio y, correlativamente, a mejorar o 
mantener su posición en la estructura de relaciones de clase. 
Dichas estrategias pueden ser de distintos tipos: de inversión 
biológica, social, económica o simbólica; de fecundidad, profi-
lácticas, testamentarias, educativas, éticas, de ortodoxia, he-
rejía, reconversión, etcétera (Bourdieu, 2002). Lo relevante, 
más allá de sus distintas variantes, es que dado que las estra-
tegias dependen de las condiciones sociales de las cuales el 
habitus es producto –es decir, de la condición y posición del 
individuo en un campo social determinado– éstas tienden a 
perpetuar su identidad, manteniendo las separaciones, las 
distancias y las jerarquías, y contribuyendo así de forma prác-
tica a la reproducción del sistema de diferencias constitutivas 
del orden social.

No obstante, las estrategias no deben ser consideradas 
como un elemento estático. En una perspectiva histórica, és-
tas deben entenderse como un mecanismo que si bien tiende 
a reproducir las condiciones sociales en las que se desarrolló, 
también es susceptible de generar transformaciones relevan-
tes, en la medida en que los habitus de los agentes se modifi-
can en su relación continua y bidireccional con el campo so-
cial, situación que suele presentarse en contextos de profundos 
y acelerados cambios estructurales como los que son propios 
de las localidades objeto de este estudio.



José Álvaro Hernández Flores82

La configuración del  
espacio social cholulteca

La elaboración de este apartado parte de la convicción de 
que no es posible entender la configuración de un espacio 
social, ni definir las posiciones relativas que los agentes ocu-
pan en él, si se carece de un corte diacrónico que describa el 
proceso histórico, y por tanto, las trayectorias sociales que de 
éste se derivan. 

En el caso concreto del espacio social al que pertenecen 
las comunidades analizadas conviene recuperar los diversos 
estudios arqueológicos que coinciden en afirmar que la zona 
en donde actualmente se ubica el municipio de San Pedro 
Cholula constituye uno de los asentamientos más antiguos e 
importantes de Mesoamérica. Se trata de un territorio que des-
de tiempos ancestrales ha sido ocupado de forma ininterrum-
pida por diferentes grupos étnicos,1 los cuales le imprimieron 
su carácter de “ciudad sagrada”.

Autores como Bonfil le otorgan especial importancia a la 
edificación de la ciudad de Puebla como un factor clave en el 
desarrollo histórico de San Pedro Cholula, al señalar que “es 
el único caso en el que una gran metrópoli prehispánica en 
semejante situación no fue convertida, o en escombros, o en 
el asiento del núcleo de conquistadores que habrían de ejer-
cer desde ella el dominio económico sobre la región” (Bonfil, 
1988: 261). Cabe destacar que al no convertirse en el centro 
del poder colonial en la región, nunca fue considerada como 
una ciudad española, ya que hasta mediados del siglo XVIII 
permanecía como República de Indios,2 que si bien era go-
bernada por autoridades nativas, estaba sujeta al poder colo-

1	 Hasta antes de la llegada de los españoles destacan: los olmecas preclásicos, los 
teotihuacanos, los olmecas-xicalancas, los toltecas-chichimecas, quienes convir-
tieron el santuario a Quetzalcóatl en el centro religioso más importante del altipla-
no central, los huejotzincas y los tenochcas.

2	 A fines del siglo XVIII Cholula seguía siendo ciudad indígena desde cualquier punto 
de vista. Bandelier (citado por Bonfil, 1988) afirma que para 1793 había en ella 
1,778 blancos, 1,120 mestizos y 19,402 indios.



Migración y capital simbólico 83

nial que se ejercía desde Puebla. La insistencia en el carácter 
indígena del territorio cholulteca no sólo pone el énfasis en la 
persistencia de una serie de rasgos culturales que aún se 
conservan intactos, sino que hace hincapié también en su 
condición de entidad colonizada; ambos aspectos son de 
gran importancia al momento de interpretar las prácticas so-
ciales que se producen actualmente en dicho espacio social 
(Bonfil, 1988).

En este punto conviene mencionar un aspecto fundamental 
para la descripción del espacio social cholulteca, el cual, ade-
más de implicar una diferencia notable con cualquier otro ám-
bito territorial, afecta de manera muy particular las estrategias 
de reproducción social de los grupos domésticos que pueblan 
esta región. Se trata del peso que en la vida cotidiana tienen 
las actividades rituales tradicionales y que han llevado a definir 
a Cholula como “un caso único, una situación extrema para la 
que resulta difícil encontrar paralelo en los estudios sobre ám-
bitos sociales contemporáneos” (Bonfil, 1988: 117).

En efecto, las actividades religiosas tradicionales en Cholu-
la –las cuales están soportadas en gran medida por el sistema 
de cargos– no son un elemento más de la vida local. De he-
cho, es tal la magnitud de recursos materiales y humanos, tan-
to individuales como colectivos, implicados en su producción, 
que pueden calificarse, sin caer en la exageración, como el eje 
mismo alrededor del cual gira la vida –y por tanto la reproduc-
ción social– de la mayoría de sus habitantes. Este tipo de 
prácticas religiosas y sociales, referidas fundamentalmente al 
campo simbólico, constituyen, en palabras de Bonfil (1988: 
117) “el aspecto focal de la cultura contemporánea de Cholula, 
como lo fue, según podemos colegir de la información históri-
ca, desde épocas muy remotas”.

En los últimos cuarenta años San Pedro Cholula ha experi-
mentado un intenso proceso de conurbación, resultado de su 
proximidad geográfica con la capital del estado. La construc-
ción de infraestructura carretera, aunada a las políticas de 
descentralización y relocalización emprendidas por el gobierno 



José Álvaro Hernández Flores84

estatal durante la década de los setenta (Hernández et al., 
2009), propiciaron la llegada de nuevos residentes, y junto con 
ellos, la transformación paulatina del territorio. 

Hoy en día, este municipio es escenario de transformacio-
nes profundas sobre los planos demográfico, económico y so-
cial. Respecto de este ámbito territorial convergen procesos y 
actores, tanto del mundo urbano como del rural, cuyas lógicas 
antagónicas se confrontan dando lugar a conflictos de diversa 
índole, así como a la profundización de fenómenos sociales 
como la pluriactividad, la desagrarización y la migración inter-
nacional. Este último, en particular, se hace presente en las 
localidades rurales del municipio a partir de los años noventa, 
vinculado fundamentalmente a la crisis del sector agrícola y a 
la imposibilidad de los pobladores para insertarse en el merca-
do laboral urbano (Hernández, 2014).

Pese a lo anterior, el proceso de conurbación no se ha tra-
ducido en un debilitamiento de las formas de organización tra-
dicional, fundadas en el sistema de cargos que se mantiene 
vigente desde la época de la Colonia (Gámez y Ramírez, 
2016). En este sentido, es posible afirmar que la modificación 
paulatina del paisaje rural a partir de la construcción de nue-
vas vialidades, fraccionamientos, establecimientos comercia-
les, y otras obras de infraestructura urbana desarrolladas en 
años recientes no han trastocado el núcleo duro de la identi-
dad indígena y campesina de sus habitantes, mismo que está 
soportado por un conjunto de relaciones simbólicas que sus 
pobladores sostienen entre sí y fuera de sí, es decir, por una 
forma particular de usar y consumir bienes, asociada con un 
estilo de vida, estructurada en términos de inclusión-exclusión, 
y utilizada como una manera de reforzar, e incluso reproducir, 
una posición social.

Como analizaremos en los siguientes apartados, estas re-
laciones simbólicas resultan fundamentales para explicar la 
configuración del espacio social cholulteca, en donde la posi-
ción de un individuo no está determinada únicamente por su 
nivel de riqueza o de vida; sino que entran en juego varios 



Migración y capital simbólico 85

factores, sistemas de estatus y mecanismos de adjudicación; 
y en donde la generación, posesión y acumulación de capital 
simbólico constituye uno de los elementos críticos que expli-
can la producción del conjunto de prácticas sociales que se 
despliegan en dicho territorio.

Sistema de cargos y estrategias  
de inversión simbólica

La noción de capital simbólico alude a la forma que revisten 
las diferentes especies de éste cuando son percibidas y reco-
nocidas como legítimas (Bourdieu, 1988). Se trata de una for-
ma particular de capital fundada en el conocimiento y el reco-
nocimiento de un conjunto de agentes, que por jugar sus 
apuestas en cierto campo comparten una misma categoría de 
percepción o igual habitus. Este tipo de capital se identifica, 
por lo regular, con propiedades impalpables, inefables y cua-
sicarismáticas como la autoridad, el prestigio, la reputación, el 
crédito, la fama, el respeto, la honorabilidad, etcétera, atribu-
tos que en virtud del reconocimiento generalizado por los de-
más parecen inherentes a la naturaleza misma del agente 
(Giménez, 1997). 

La acumulación de esta especie de capital está vinculada 
al ejercicio del poder que se deriva de la instrumentación de la 
“violencia simbólica”, entendida como aquella que se ejerce 
sobre un agente o grupo de agentes con su complicidad. Se 
trata “de una violencia eufemizada, y por ello socialmente 
aceptable, desconocida como arbitraria y con ello reconocida, 
en la medida en que se fundamenta en el desconocimiento de 
los mecanismos de su ejercicio” (Gutiérrez, 2012: 41). Y es 
precisamente a partir de esta suerte de “violencia consentida” 
que el orden social y sus jerarquías, así como las relaciones 
de dominación que se desprenden de ellas, parecen naturales 
o evidentes a los protagonistas cuyo habitus responde a las 
mismas estructuras de origen (Bourdieu y Wacquant, 2013). 



José Álvaro Hernández Flores86

En las regiones rurales e indígenas de México, la religiosi-
dad popular constituye una dimensión propicia para el análisis 
de la economía de los intercambios simbólicos y para el estudio 
del proceso de producción, acumulación y distribución de ca-
pital simbólico que se ponen en juego, como principios de dis-
tinción y diferenciación, frente a los demás agentes del campo. 
Las festividades religiosas tradicionales, en su calidad de ma-
nifestaciones de la identidad simbólica y social, reflejan la es-
tructura de posiciones de un campo determinado, funcionando 
como una suerte de laboratorio privilegiado en el que se repro-
duce el orden social: los sistemas de jerarquías, los niveles de 
autoridad y las relaciones de dominación, es decir, todos aque-
llos aspectos que están dados por la posesión, la acumulación 
y la distribución de capital simbólico.

En el caso de Cholula, como en el de gran parte de las co-
munidades indígenas y mestizas de México y América Latina, 
la vida ceremonial –que tiene su expresión más visible en las 
festividades locales– descansa sobre el sistema de cargos re-
ligiosos. Esta institución, instaurada en la época de la Colonia 
con la intención de descargar sobre los propios indios el costo 
de su evangelización y administración local (Bonfil, 1988), su-
pone un complejo sistema de relaciones sociales con obliga-
ciones y derechos tradicionalmente establecidos, formalmente 
estructurados y ritualizados, donde la existencia de jerarquías 
bien definidas es la norma. 

Más allá del papel que desempeña en la organización de 
las festividades religiosas, el sistema de cargos es la institu-
ción que regula, administra y gestiona el capital simbólico, 
dando lugar a la conformación de un campo social en donde 
lo que está en juego es el prestigio y la distribución del poder 
(Rodríguez, 2011; De la Fuente, 2011). Incluso algunos autores 
señalan que en contextos como el de San Pedro Cholula, don-
de dicho sistema es la principal instancia que organiza la vida 
comunitaria, familiar e individual, el campo simbólico debería 
ser considerado como hegemónico, el que imprime su dinámi-
ca al resto de los campos, en particular, al económico y al so-



Migración y capital simbólico 87

cial (Hernández, 2016; Gámez y Ramírez, 2016; Domínguez y 
Covarrubias, 2015; Bonfil, 1988).

La estratificación social, derivada del sistema de cargos, 
establece categorías sociales jerarquizadas, entre las cuales 
existen relaciones ritualizadas de cooperación y subordina-
ción. En el nivel más alto se encuentran los principales, segui-
dos de los fiscales o mayordomos, y un nivel más abajo –en 
un orden jerárquico estrictamente definido– quienes ocupan 
el resto de los cargos. A cada nivel se le asocia con un grado 
mayor de respetabilidad y prestigio, así como de autoridad 
moral en los asuntos religiosos y hasta civiles (Cramaussel, 
2013). 

En las localidades de estudio, el ejercicio de una mayordo-
mía brinda reconocimiento y prestigio social. Ostentar este 
cargo constituye la culminación de una larga trayectoria de 
servicio que supone una inversión considerable de capital 
económico y social, ya que para ocupar alguna de estas inves-
tiduras se debe pasar por una larga serie de cargos menores, 
que implican la adopción de diversas responsabilidades de 
índole comunitaria, así como del desembolso, más o menos 
constante, de recursos financieros (Montes y Montes, 2014). 

Durante el año que dura el cargo, los mayordomos se apo-
yan en sus auxiliares y en su familia –tanto extensa como nu-
clear– para cumplir con las obligaciones económicas. Se trata 
de un grado oneroso en cuanto a que implica una erogación 
importante de tiempo y recursos, de manera que quien lo soli-
cita o acepta desempeñarlo debe estar plenamente conscien-
te del sacrificio que ello implica. 

La acumulación de capital simbólico, a lo largo de los es-
calafones prescritos  por el sistema de cargos, les permite a 
los participantes alternar posiciones de privilegio en diversos 
campos. En San Gregorio Zacapechpan, por ejemplo, el in-
greso formal al sistema comienza con el matrimonio, evento 
a partir del cual comienza una larga trayectoria en la que se 
van alternando cargos religiosos y civiles, hasta que se ocu-
pa el de “fiscal”, que habilita al agente social para llegar al 



José Álvaro Hernández Flores88

máximo puesto civil, el de presidente de la junta auxiliar. Es 
así como los campos político y religioso en esta localidad se 
vinculan mediante el proceso de acumulación de capital sim-
bólico:

Aquí el pueblo está acostumbrado que así como te casaste, empiezas. 
Para ser fiscal necesitas primero tus [mayordomías de] toros, luego vie-
nen tus [mayordomías de] flores en marzo y luego en diciembre tus [ma-
yordomías de]  flores y ya acabaste. Ya te reconoce el pueblo de la 
iglesia. Luego, en lo civil pides [cargo] de policía […]; acabas de hacer de 
policía y te apuntas para fiscal. Por suerte dice el pueblo: “quiero que 
seas presidente”. Hijo de la chingada, pues ahí va todo el pueblo: “híjole, 
va a ser presidente, nos va a gobernar, pues si hizo sus cargos sí está 
bien que sea presidente, y si no, que se vaya a la chingada, no ha hecho 
de toros, no ha hecho de flores y cómo nos va a querer mandar el ca-
brón”. Así es nuestro pueblo, va por etapas (San Gregorio Zacapechpan, 
Eduardo, 51 años).

De esta manera, el reconocimiento de la comunidad, y por 
tanto la naturalización y legitimación de las relaciones de do-
minación que de éste se desprende, se da a partir de la acu-
mulación de capital simbólico a lo largo de los años.

El volumen de capital económico y social que los grupos 
domésticos de las localidades de estudio canalizan para su 
reconversión en capital simbólico evidencia la importancia que 
tienen las estrategias de inversión simbólica en el espacio so-
cial cholulteca. Los testimonios que se recuperaron en las tres 
localidades y que rinden cuenta de los gastos que las familias 
destinan para participar en el sistema de cargos son elocuen-
tes en este sentido, sobre todo si se considera que se trata de 
grupos domésticos campesinos, muchos de los cuales han 
tenido que recurrir a la migración para poder reproducirse so-
cialmente. El presidente auxiliar de San Gregorio Zacapechpan, 
por ejemplo, narra que cuando hizo su mayordomía de “toros 
y flores”, junto con otros 24 mayordomos, acordaron ese año 
aportar ocho mil pesos por persona en cada una de las festivi-
dades del pueblo (16 de mayo y 25 de diciembre). En total, un 
aproximado de 400 mil pesos recolectados, tan sólo para esa 



Migración y capital simbólico 89

mayordomía.3 Otros miembros de ésta y de otras comunida-
des que fueron entrevistados, coincidieron en los montos de 
dinero recolectados y gastados en éstas y otras festividades 
locales:

Necesitas tener tu lanita, creo que son de a ocho mil pesos para hacer 
[tu mayordomía] de flores. Si tú te apuntas para ser [mayordomo] de flo-
res necesitas juntar tus ocho mil para [la fiesta de] marzo, y ocho mil para 
[la de] diciembre, son 16 mil pesos [en total]. Te apuntan y ya, hiciste tus 
carguitos (San Gregorio Zacapechpan, Eduardo, 51 años).

[…], por ejemplo, aquí la fiesta del patrón que es el 12 de marzo, casi 
todo el mes se llegan a gastar como unos 500 mil pesos (San Gregorio 
Zacapechpan, Delfino, 34 años).

Aquí quien se apunta a la comisión ya sabe a lo que le tira, ahorita cada 
integrante de la comisión fácil pondrá de cinco a diez mil pesos extra de 
su bolsa, porque no se completó para los grupos [musicales] o para los 
arcos [de flores], y ellos tienen que pagarlo (San Gregorio Zacapechpan, 
Juan, 36 años).

El tiempo y el dinero que invierten los agentes en la acumu-
lación de capital simbólico evidencia la importancia de la econo-
mía del prestigio, la cual supone la conversión de capital eco-
nómico y social, en de reconocimiento o consagración que 
posibilita la transfiguración de una relación de fuerza –impues-
ta por el orden social y las jerarquías– en una de sentido 
(Chauviré y Fontaine, 2008).  Es tal el arraigo de esta econo-
mía del prestigio en los habitantes de las localidades analiza-
das, que incluso quienes se han visto forzados a emigrar a 
Estados Unidos se reúnen cada año en las fechas más signi-
ficativas para reproducir no sólo las festividades típicas de sus 
localidades de origen, sino toda la estructura organizativa y 
jerárquica que conlleva su realización: 

3	 Durante el periodo de estudio, la cotización del dólar rondó los trece pesos, por lo 
que cada mayordomo aportó alrededor de mil 230 dólares al año, por las dos fies-
tas; sumando un total de 31 mil dólares por los 24 mayordomos.



José Álvaro Hernández Flores90

El 4 de octubre que es la fiesta aquí, allá [en Estados Unidos] hacen su 
fiesta también, tienen su imagen de San Francisquito y hacen sus comi-
siones y se cooperan de a mil 500 dólares, y a veces son cincuenta 
encargados de a mil 500 dólares, ¿cuánto es?, son como 75 mil dólares 
[…] Hay otro Coapa allá y se gastan ahí su lana. Va usted a ver allá un 
salón repleto de gente de Coapa y de diferentes partes, los invitan de 
acá, de Tepontla, de Zacapechpan; o de allá, ecuatorianos o chinos, 
pasan el mole y todo. Se gasta mucho dineral en las tradiciones. Allá 
nomás de pura limosna a veces se juntan 70 mil pesos (San Francisco 
Coapa, Francisco, 41 años).

Todos los de aquí de San Diego que estamos viviendo allá [en Esta-
dos Unidos] lo festejamos, rentamos un salón social, un salón de fies-
tas y nos reunimos, no pues que nosotros ponemos los refrescos, que 
nosotros unas cervecitas, que nosotros el taco, nosotros la renta de 
mesas, otros amigos ponen el salón, se organizan y hasta allá se fes-
teja al santo patrón […] San Diego (San Diego Cuachayotla, Adolfo, 34 
años).

Además de reproducir en sus nuevos espacios de interac-
ción las prácticas religiosas de sus lugares de origen, algunos 
migrantes suelen organizarse para canalizar una parte signifi-
cativa de sus recursos económicos a las festividades que se 
llevan a cabo en sus comunidades:

Como están allá [en Estados Unidos] los papás, los ponen a ellos como 
mayordomos […] les piden a los papás y ellos mandan desde allá su 
cooperación y ahí está el dinero con el que se está construyendo. Luego 
ponen de 180 mayordomos, nomás de a mil 500 pesos, y como sus pa-
pás están allá, ellos son los que mandan el dinero (San Francisco Coa-
pa, José, 47 años).

Esta situación, que se repite prácticamente en todas las 
localidades analizadas, es un indicador claro de la importancia 
que reviste para los agentes sociales que pertenecen a este 
espacio social la participación dentro del sistema de cargos, 
en tanto mecanismo que permite la conversión de capital de 
las diferentes especies (económico, cultural y social) en uno 
simbólico que garantiza no sólo la pertenencia a la comuni-
dad, sino el reconocimiento y el prestigio social del cual de-
penden las posiciones de poder y autoridad a nivel local. 



Migración y capital simbólico 91

No es extraño que para un agente externo resulte compli-
cado entender la suma de dinero, tiempo y esfuerzo que los 
habitantes de las localidades analizadas, y de toda la región 
de Cholula, destinan a las festividades religiosas y al cumpli-
miento de las obligaciones inherentes al sistema de cargos. A 
final de cuentas, el interés por acumular capital simbólico bajo 
esta modalidad tiene que ver con la existencia de los esque-
mas de percepción que son compartidos por un grupo de 
agentes que, al ocupar posiciones similares en el espacio so-
cial, reconocen la lógica específica de esta forma de capital, o 
si se prefiere verlo de otra manera, desconocen lo arbitrario de 
su posesión y su acumulación (Bourdieu, citado por Gutiérrez, 
2012: 39). En este punto conviene recordar que los aspectos 
religiosos forman, desde tiempos inmemoriales, parte funda-
mental en la constitución del espacio social cholulteca. La his-
toria nos informa del carácter de ciudad sagrada que Cholula 
tenía a la llegada de los españoles. De acuerdo con Bonfil 
(1988: 283) algunos cronistas de la Conquista se refieren a ella 
“como equivalente de La Meca o de Roma y alguno la llama la 
madre de la religión”. De este modo, la magnitud y vitalidad de 
la tradición religiosa en las localidades de estudio, así como el 
interés de los agentes en su perpetuación, no podrían enten-
derse sin hacer referencia a la antigua consagración de San 
Pedro Cholula como un gran centro religioso.

Ahora bien, pese a la poderosa tendencia de las prácticas 
religiosas de resistirse a los cambios, y si asumimos como 
propia la propuesta de Bonfil (1988) –quien concibe el apego 
a las tradiciones en toda la región de Cholula como una mane-
ra de resistencia a la penetración por parte de la sociedad 
global–, debemos vislumbrar el sistema de cargos como algo 
más que una forma de organización social cuya intención ma-
nifiesta se encuadra dentro de ese campo de la cultura que 
definimos como religión. Bajo esta perspectiva, es más que una 
manera de organización tradicional que se niega a morir frente 
a la modernización y el crecimiento urbano; es, ante todo, una 
forma de vida –la agraria– que se mantiene vigente como 



José Álvaro Hernández Flores92

parte de las contradicciones contenidas en el proceso de de-
sarrollo. En palabras de Bonfil (1988: 286),  tal sistema “no es 
un rasgo aislado, y una condición central de su persistencia es 
precisamente que no ocurre en forma particular, sino como 
parte de una forma de vida que es, en este caso, la unidad que 
persiste”. Así, esta condición de resistencia es la que configura 
a este modo particular de organización como uno de los inte-
reses constitutivos del campo en el que los agentes de las lo-
calidades de estudio se encuentran insertos. 

La reconfiguración del campo simbólico 
a partir de la experiencia migratoria

Como se mencionó en el apartado teórico de este artículo, la 
estructura de un campo –en su aprehensión sincrónica– ex-
presa el estado de la relación de fuerza entre los agentes o 
las instituciones comprometidas en el juego social. Sin em-
bargo, al introducir la dimensión diacrónica al análisis del 
campo, éste puede ser visto también como un espacio de 
conflicto en el cual los distintos agentes rivalizan con el obje-
tivo de establecer un monopolio sobre el tipo de capital que 
ahí es eficiente. En esta confrontación es la propia estructura 
del campo –en cuanto sistema de diferenciación– la que está 
permanentemente en juego, ya que a lo largo del tiempo los 
agentes intentarán conservar o subvertir la distribución del 
capital específico, y de imponer una definición del juego, de 
sus reglas, así como también de los triunfos necesarios para 
dominarlo (Gutiérrez, 2012). La modificación en la distribución 
y el peso relativo de las diversas formas de capital —en caso 
de darse— modificará, a su vez, la estructura del campo y sus 
relaciones con los demás campos. 

Diversos autores (Costa, 2006; Giménez, 2007; Arteaga, 
2000; Habermas, 1990) han dado cuenta de las sucesivas co-
rrecciones y readaptaciones que la vida moderna exige a los 
habitus, todas ellas orientadas a atenuar sus funciones repro-



Migración y capital simbólico 93

ductivas y subrayar su apertura, creatividad y capacidad de 
improvisación. El propio Bourdieu subrayó, en sus últimos tra-
bajos, el carácter duradero, pero no inmutable del habitus, el 
cual, al ser producto de la historia, constituye un sistema abier-
to de disposiciones que se confronta permanentemente con 
experiencias nuevas y, por lo mismo, también es afectado por 
ellas. En este sentido, la idea de persistencia, propia de la 
noción de habitus, no debe entenderse en un sentido estático, 
sino como una continuidad en el cambio, el resultado de un 
proceso evolutivo, siempre abierto y, por ende, nunca definiti-
vo ni acabado (Bourdieu y Wacquant, 2008). 

A lo largo de los últimos años, las localidades analizadas 
han experimentado una serie de transformaciones en los ám-
bitos productivo y social, que han alterado de modo significativo 
los habitus de sus pobladores. Esta mutación es propia de los 
contextos migratorios y/o periurbanos, en los cuales los cam-
bios se suceden de modo acelerado y radical, y donde los 
agentes sociales enfrentan condiciones objetivas diferentes a 
aquellas que constituyeron la instancia de formación de sus 
habitus individuales, lo que abre la puerta para que éstos re-
formulen sus disposiciones y sus esquemas de percepción, 
valoración y acción sobre el mundo social (París Pombo; 2010; 
Oliver y O’Reilly, 2010). Algunos autores proponen, incluso, las 
nociones de habitus transnacional (Sandoval, 2011; Portes, 
2007; Smith y Guarnizo, 1999) o habitus migrante (Vertovec, 
2004) para dar cuenta de los cambios a nivel de las disposicio-
nes individuales generadas por los procesos migratorios. 

La reconfiguración de las estrategias de reproducción so-
cial en las tres localidades que nos ocupan, en particular aque-
llas referidas al campo simbólico, constituyen un ejemplo claro 
de cómo los desajustes o rupturas entre las prácticas y las 
estructuras pueden llegar a generar movimientos en los habi-
tus individuales (Jiménez, 2011). 

A diferencia de sus progenitores, para quienes la actividad 
agrícola representó la práctica productiva central alrededor de 
la cual se articulaban las estrategias reproductivas, los pro-



José Álvaro Hernández Flores94

yectos de vida, las identidades y los habitus individuales, para 
los jóvenes las prácticas migratorias constituyen, desde hace 
ya varios años, un elemento que ha sido inculcado e interiori-
zado en el curso de su trayectoria vital de formas muy diver-
sas. Para las nuevas generaciones la migración aparece como 
parte de “lo disponible”, “lo posible”, “lo pensable”. El prestigio 
y el éxito económico asociado a la actividad migratoria, así 
como la existencia de redes sociales familiares y comunitarias 
que habilitan y hacen factible la inserción laboral y social en 
territorio extranjero, contribuyen para afianzar esta práctica 
como parte de las disposiciones que conforman el habitus de 
la juventud: “La mayor parte de los jóvenes se va a Estados 
Unidos, ese es el futuro de ellos […] es penoso, pero a veces 
los hijos se van por unos años, llegan a cambiar de mente y se 
olvidan de los padres […]. Toda la juventud sea dama o sea 
hombre su mirada es allá […]  esa es la juventud, esa es su 
mirada” (San Gregorio Zacapechpan, Teodoro, 73 años).

“Cambiar de mente”, de “mirada” o “acoplarse a otro mun-
do” son expresiones que aparecen con frecuencia en los re-
latos de los entrevistados y que aluden precisamente a la 
transformación en los esquemas de percepción, de valora-
ción y de acción sobre el mundo social que experimentan los 
agentes sociales como resultado de su integración al circuito 
migratorio.

Los cambios en el habitus son todavía más evidentes en los 
agentes sociales que después de la experiencia migratoria re-
gresan a sus localidades de origen. Las entrevistas revelan 
que muchos de ellos encuentran serias dificultades para adap-
tarse a sus anteriores condiciones de vida. Acostumbrados al 
modo urbano, pero sobre todo, a la posibilidad de encontrar un 
trabajo remunerado, la mayoría retoma la carrera migratoria, 
configurándose como migrante recurrente: 

Bueno la gente viene pero ya no se halla, nada más viene a quedarse 
unos ocho, quince días, quizás un poco más, pero luego se regresan, ya 
no se hallan, de plano ya no se hallan, porque ya les gustaron los Esta-
dos Unidos (San Francisco Coapa, Eusebio, 42 años).



Migración y capital simbólico 95

La juventud es nuestro problema porque ellos ya vienen con otro pensa-
miento […], ahora los chavos, pues inclusive yo veo que son muy pocos 
los que están haciendo ladrillo, ya todos buscan el trabajo de la ciudad, 
ya muchos ya salen y ya también mucha gente de aquí ya se va a traba-
jar fuera (San Diego Cuachayotla, Adolfo, 34 años).

“No hallarse” es una frase que emerge con frecuencia para 
describir el desarraigo territorial que experimenta la población 
migrante como resultado de los cambios en los esquemas de 
percepción, de valoración y de acción que tienen sobre el 
mundo social. Los movimientos en el habitus de los migrantes 
retornados propicia que un número significativo de prácticas 
que anteriormente se producían de manera cotidiana en una 
dinámica garantizada por las estructuras de plausibilidad,4 
queden desancladas, pierdan su referencia en el nuevo uni-
verso simbólico. Este proceso, conocido como “histéresis de 
habitus” (Bourdieu, 2006), queda de manifiesto cuando los en-
trevistados refieren que quienes migran “se acoplan a otro 
mundo”, “cambian su mente” o “adoptan otra mirada”. De esta 
manera aluden a los cambios en el habitus que tienen su ori-
gen en la experiencia migratoria y que se traducen en el desa-
rrollo de prácticas que desafían las normas establecidas: “Ha-
cen fiesta de cholos, se visten con ropas muy grandes y andan 
en la calle; son los que andan pintando. Hace dos años había 
aquí una banda de mujeres que les decían la banda de Las 
Conejas. Aquí en el pueblo han pintado las paredes. Esto tiene 
como unos siete u ocho años que ya empezó a suceder, en el 
pueblo antes no había eso” (San Diego Cuachayotla, Felicia-
no, 67 años).

También es frecuente encontrar en los relatos de los entre-
vistados referencias a los cambios en las costumbres y las 
tradiciones, sobre todo por parte de los jóvenes migrantes, 
que son el sector más expuesto a la influencia de panoramas 
socioculturales inéditos que son incorporados, negociados y 
resignificados: “[Las costumbres] se están perdiendo. Por 

4	 Las estructuras de plausibilidad, de acuerdo con Lindón y Noyola (2000), están 
constituidas por las condiciones que hacen posibles las prácticas. 



José Álvaro Hernández Flores96

ejemplo, ahora un sobrino que se casó, que está al otro lado, 
pues ya se casó allá, ya no quiso venirse a casar acá, como 
ya tiene familia allá, se casaron y bautizaron a sus hijos allá 
[…] dicen: ‘para que nos vamos a ir al pueblo ahorita, allá se 
gasta más y aquí pues no gastamos dinero como allá’. Ya no 
quieren gastar como antes” (San Francisco Coapa, Natividad, 
55 años).

La intensificación del fenómeno migratorio no sólo ha traído 
consigo la introducción de hábitos de conducta y de consumo 
ajenos a la cultura e idiosincrasia rural, sino que también ha 
debilitado los referentes típicos y cuestionado las tradiciones y 
costumbres del pueblo. Entre los temas más objetados por las 
nuevas generaciones se encuentran los relativos a las institu-
ciones religiosas que regulan las distintas modalidades de 
acumulación, distribución y reconversión del capital simbólico.

En San Gregorio Zacapechpan, por ejemplo, se ha registra-
do a lo largo de los últimos años un crecimiento inusitado de la 
secta religiosa de los Testigos de Jehová, misma que comen-
zó a propagarse a partir del retorno de la población migrante 
que en su tránsito por Estados Unidos tuvo contacto con ella. 
El rompimiento de la hegemonía religiosa en el contexto de 
una comunidad con sus antecedentes rurales, donde las prác-
ticas religiosas forman parte, desde tiempos remotos, de los 
intereses constitutivos del campo social, denota un movimien-
to de importantes dimensiones en el habitus de los agentes. Al 
ser la religión una esfera que atraviesa prácticamente todos 
los campos en esta localidad (económico, social, simbólico y 
hasta político), la adopción de una identidad religiosa inédita 
en la comunidad supone la producción de un nuevo patrón de 
prácticas sociales con fundamento en esquemas de percep-
ción y valoración alternativos. 

Los Testigos de Jehová se encuentran excluidos de las 
cooperaciones religiosas y del sistema de cargos. Al ser una 
minoría, sus miembros se ven continuamente afectados en 
términos de las sanciones sociales que el resto de la comuni-
dad les impone: frecuentemente son señalados por el resto del 



Migración y capital simbólico 97

pueblo, y las fiestas religiosas donde se reúne y socializa la 
mayoría de la comunidad les están vedadas. Asimismo, se en-
cuentran fuera de la mayor parte de los circuitos comunitarios 
de producción y distribución del capital social. Como contra-
partida, al estar legítimamente eximidos del gasto suntuario, y 
al permanecer fuera de las redes sociales que suponen la ero-
gación permanente y continua de dinero, estos agentes por lo 
regular disponen de mayor capital económico, susceptible de 
ser invertido en las actividades agrícolas u otras que represen-
tan una importante fuente de ingresos. 

El disenso de estos agentes sociales se puede entender –en-
tre otras cosas– como una estrategia herética que apuesta por 
modificar total o parcialmente la estructura del campo, desacre-
ditando y cuestionando la subespecie de capital sobre la que 
descansa la fuerza de sus adversarios (capital simbólico), y va-
lorizando, al mismo tiempo, la especie de capital que ellos po-
seen (capital económico). El siguiente testimonio de un miem-
bro de los Testigos de Jehová ilustra de manera muy clara la 
forma en que se presenta esta disputa:

Yo ya no les coopero, y no me tienen que decir nada, pero si yo voy aho-
rita a la fiesta y me siento ahí y me dan mi botella, mi cerveza, pues 
cómo no, me tienen que señalar: éste qué hace aquí si ya no coopera, 
no es católico, y ya de borrachos hasta me golpean […] me dice [mi so-
brino que está en EU]: con razón no hacen negocio, mira nada más cuán-
to dinero tiran, por eso nosotros estamos bien acá, aquí no se hacen 
esas fiestas […] la raza americana no hace fiestas, no hay nada de esas 
costumbres, los americanos se van a sus negocios, ahorran su dinero y 
no gastan como acá.[…] por eso le digo que Estados Unidos es muy rico 
porque allá no hay estas fiestas (San Gregorio Zacapechpan, Feliciano, 
67 años).

Los Testigos de Jehová no son los únicos agentes que ac-
tualmente discuten y ponen en tela de juicio las tradiciones y 
costumbres del pueblo. En las entrevistas realizadas fue fre-
cuente encontrar cuestionamientos de diversa índole en con-
tra de la cooperación comunitaria y del monto de recursos que 
se canalizan al gasto suntuario:



José Álvaro Hernández Flores98

Ya muchos dicen: no, pues hay que quitar la tradición, porque es mucho 
dinero perdido, mejor que cooperemos para la familia y para los niños 
que hace falta. Y sí, yo digo que sí; igual cuando hacen una fiesta de 
casamiento, pues para qué tanto [gasto] si nomás es un rato la fiesta y 
luego toda la basura. Ya la gente rumora que tenemos que cambiar es-
tas costumbres (San Gregorio Zacapechpan, Natividad, 23 años).

Cuando me junté con mi esposa, mi mamá me decía: cásate. Un casa-
miento de los de acá, a como me casó mi mamá, estamos hablando de 
unos setenta a ochenta mil pesos […]. Entonces yo le decía: “para qué 
me vas a casar”, o sea, con todo lo que yo ya había ido a sufrir a Estados 
Unidos, le dije: “para qué vas a gastar, mejor mira, si vas a gastar seten-
ta mil dame cuarenta, mi suegra que me dé cuarenta y ya”, mi casa va a 
ser para toda la vida, en cambio mi fiesta es un solo día (San Gregorio 
Zacapechpan, Delfino, 34 años).

Como se puede apreciar, la mayor parte de los cuestiona-
mientos tiene un antecedente en la experiencia migratoria de 
los agentes sociales. En este sentido no es exagerado afir-
mar que la migración, como fenómeno reciente en esta loca-
lidad, constituye una de las principales instancias de reconfi-
guración de los habitus individuales y, por lo tanto, de 
producción de prácticas inéditas que pretenden subvertir la 
configuración del campo (Hernández, 2014). Pese a lo ante-
rior, es necesario decir que hasta el momento no se ha pro-
ducido, de modo generalizado, una ruptura que derive en el 
exterminio de las formas de organización comunitaria y de 
las prácticas religiosas y tradicionales, a partir de las cuales los 
habitantes de las localidades de estudio refrendan su identi-
dad local. Tampoco hay que olvidar los límites que imponen 
las condiciones objetivas y la capacidad de los habitus para 
reproducirse y persistir a lo largo del tiempo. Sin embargo, 
esto no significa que las personas no puedan establecer ne-
gociaciones con sus propias tradiciones y costumbres, y que 
en ciertos casos logren incluso subvertir algunas reglas, con-
tribuyendo con ello a la paulatina modificación de la estructu-
ra del campo. En San Gregorio Zacapechpan, por ejemplo, 
un grupo de jóvenes migrantes consiguió recientemente rom-
per con la tradición que imponía el cumplimiento riguroso de 



Migración y capital simbólico 99

todos los cargos religiosos y civiles como requisito para aspi-
rar a la presidencia de la junta auxiliar. Esto significó imponer 
el capital económico y el cultural por encima del capital sim-
bólico, que durante décadas había constituido la forma legíti-
ma de acceder a esta posición:

Antes de que yo entrara estábamos acostumbrados a ser gobernados 
por un presidente que hubiera cumplido todos sus cargos: mayordomo, 
fiscal, policía, todos sus cargos eclesiásticos y civiles […], pero los car-
gos eclesiásticos o civiles no avalaban que allá [en la cabecera munici-
pal] les hicieran más caso, o que tuvieran más conocimientos. Logramos 
competir para esta administración dos jóvenes. Y yo entré de 34 años y 
el otro muchacho tenía 34 o 33 y la gente lo vio bien, decía: “ya por lo 
menos no nos van a gobernar los tiascas5 como antes, ya nos van a go-
bernar los jóvenes” (San Gregorio Zacapechpan, Juan, 36 años)

En respuesta a las nuevas condiciones objetivas, así como 
a las diversas y cada vez más variadas experiencias de los 
agentes sociales, se han empezado a gestar cambios relevan-
tes en el campo familiar. A partir de su experiencia migratoria 
algunos han comenzado a cuestionar un conjunto de prácticas 
que bien podrían encuadrarse como parte de las “estrategias 
de fecundidad”, que en los contextos rurales tradicionales sue-
len traducirse en la procreación de un gran número de hijos 
como una forma de inversión orientada a cubrir los requeri-
mientos de fuerza de trabajo inherentes a las actividades agríco-
las, así como para asegurar la manutención y cuidados de los 
progenitores durante la vejez (Boserup, 1984; Bentley et al., 
1993; Knodel et al., 2000; Bourdieu, 2002): “La familia ya em-
pieza a planificar, porque antes tenían muchos hijos […]. Allá 
[en Estados Unidos] lo que cambié fue mi forma de pensar, mi 
forma de vivir también, porque, por ejemplo, yo vengo de una 
familia donde somos muchos. Yo ahorita ya tengo tres hijos, y 
ya como que lo veo un poco exagerado” (San Gregorio Zaca-
pechpan, Delfino, 34 años).

5	 El término tiachcauh se utiliza para nombrar a aquella persona que ha cubierto 
todos sus cargos. De acuerdo con Bonfil (1988: 228) significa “hermano mayor, y 
persona, o cosa aventajada, mayor y más excelente que otras”.



José Álvaro Hernández Flores100

Otro cambio relevante al interior de los grupos domésticos 
migrantes es el que tiene que ver con la modificación de los 
roles sociales y de género que resultan de la incursión de 
hombres y mujeres en escenarios no agrícolas, principalmen-
te en Estados Unidos, y que en algunos casos ha derivado en 
la redefinición del modelo tradicional de la familia:

Antes la mujer era nada más en la casa, no salía a trabajar, y ahora no, 
ya sale a buscar un trabajo por ahí, a Cholula o afuera, pero antes no, 
antes nada más era el campo y la casa […]. Por ejemplo, mi mamá era 
así, de las personas que decían tenemos que cocinar y a fuerza se tenía 
que cocinar, o ir al campo. Y ahorita yo, pues salí al extranjero y ya co-
nocí, vine y ya no tengo los mismos pensamientos que antes (San Fran-
cisco Coapa, Natividad, 23 años).

Como se puede apreciar, la intensificación del fenómeno 
migratorio en las localidades de estudio ha generado cambios 
en los habitus de sus habitantes, trastocando las estrategias 
de inversión simbólica. La irrupción de nuevas prácticas con 
incidencia en el campo simbólico forma parte de las apuestas 
de algunos grupos domésticos –principalmente los que han 
migrado o cuentan con un integrante fuera del país– por sub-
vertir las reglas del juego vigentes en sus respectivos espa-
cios sociales. No obstante, más allá del potencial transforma-
dor de las mismas, cabe señalar que los cambios atribuidos a 
la emergencia de pautas de comportamiento que anteriormen-
te estaban vedadas, o eran contenidas a partir de los meca-
nismos de control comunitario, son todavía incipientes y hasta 
marginales; en buena medida porque las transformaciones de 
los modelos culturales y de valores son procesos de largo pla-
zo que no resultan de sustituciones mecánicas entre lo que se 
recibe del exterior y lo propio, sino de procesos de negocia-
ción y conflicto entre las tradiciones y las costumbres de los 
lugares de origen y las que son propias de los contextos mi-
gratorios.  

De esta forma, es posible afirmar que las estrategias de re-
producción en las localidades analizadas transitan actualmen-
te por un proceso de reconfiguración, durante el cual las es-



Migración y capital simbólico 101

tructuras sociales y las nuevas disposiciones adquiridas por los 
agentes coexisten, tanto a nivel individual como colectivo. En 
dicho proceso algunas prácticas sociales desaparecen, en tan-
to que otras permanecen, se negocian, o incluso se refuerzan. 

Conclusiones

La importancia de la distribución del capital simbólico en las 
tres comunidades analizadas, se manifiesta de manera muy 
clara en los mecanismos mediante los cuales se adjudican 
las posiciones sociales de los individuos; en donde el capital 
simbólico y el económico se configuran como las especies 
dominantes en relación con otras variedades de capital, y 
donde el prestigio, la legitimidad, la autoridad y el reconoci-
miento social se vinculan al volumen de capital simbólico acu-
mulado o generado –o incluso heredado– por un agente a lo 
largo de su trayectoria. En el caso de estas localidades, el 
interés de los agentes sociales por acumular capital simbólico 
se manifiesta de manera muy clara en la enorme cantidad de 
recursos, de tiempo y de esfuerzo que canalizan hacia la par-
ticipación dentro del sistema de cargos, instancia que admi-
nistra la acumulación, la distribución y el consumo de esta 
modalidad de capital sumamente apreciada entre los habitan-
tes de la región de San Pedro Cholula.

Pese a la importancia y la vigencia que revisten las estrate-
gias de inversión simbólica en los municipios de estudio, éstas 
se han visto trastocadas, a lo largo de los últimos años, a par-
tir de la intensificación del fenómeno migratorio. Así, en el 
campo simbólico es posible apreciar la dinámica conflictiva 
entre agentes sociales que despliegan estrategias de ortodo-
xia o conservación, orientadas a perpetuar el sistema tal cual 
está instituido, y los que desarrollan estrategias de herejía o de 
subversión, que desafían el orden establecido. 

Las primeras toman la forma de resistencia, por parte de 
los agentes que concentran o monopolizan el capital específi-



José Álvaro Hernández Flores102

co de cada campo, para modificar la estructura y la naturaleza 
de los capitales que son eficientes en el mismo. Tales resisten-
cias asumen, por lo regular, diversas formas de control social 
que van desde la censura o la reprobación pública, hasta las 
sanciones de índole comunitaria, que tienden a homogeneizar 
la conducta de los agentes sociales. El carácter coercitivo que 
asume la participación en el sistema de cargos, la obligación 
de financiar las fiestas mediante la cooperación comunitaria y 
la exclusión social que supone el incumplimiento de dichas 
normas, son un ejemplo claro de la forma en que operan las 
estrategias de ortodoxia.

Sin embargo, en un contexto donde las condiciones objeti-
vas están sometidas a cambios y transformaciones profundos 
(como en el periurbano), o cuando la subjetividad de los agen-
tes sociales se ve trastocada por experiencias vitales (como 
las asociadas a la migración internacional), es posible que se 
gesten estrategias de subversión que pretenden cambiar la 
estructura del campo y las reglas fundamentales del juego.

La dinámica antagónica entre ambas estrategias se puede 
observar de diversas maneras: en la forma en que algunos 
agentes sociales –en particular, la población más joven con 
experiencia migratoria– tienden a cuestionar las obligaciones 
y jerarquías impuestas por el sistema de cargos. O en la ma-
nera en que las nuevas generaciones se muestran renuentes 
a continuar con las prácticas agrícolas, o propicias a seguir 
estudiando más allá del ciclo secundario. Asimismo, la adop-
ción de nuevas actitudes, pautas de comportamiento, esque-
mas de percepción, que trastocan la estructura y las formas 
de organización tradicional de los grupos domésticos (como 
el uso incipiente de técnicas de control natal o la transforma-
ción paulatina de los roles sociales y de género) podrían en-
cuadrar como parte de estas estrategias heréticas. En las lo-
calidades de estudio este cuestionamiento ha derivado en 
rupturas parciales (el caso del crecimiento de las sectas reli-
giosas en la localidad de San Gregorio Zacapechpan), o en la 
subversión de las reglas del juego (el caso de los jóvenes que 



Migración y capital simbólico 103

rompieron con la tradición que imponía el cumplimiento rigu-
roso de todos los cargos religiosos para aspirar al máximo 
cargo civil), incidiendo, por tanto, en la modificación de la es-
tructura del campo. 

Las estrategias descritas anteriormente se presentan de 
forma distinta en cada localidad, mostrando variaciones en 
cuanto a su manifestación, grado de intensidad, así como tam-
bién en las diversas modalidades bajo las cuales se articulan 
unas con otras. No obstante estas diferencias, su emergencia 
–vinculada ampliamente a la intensificación del fenómeno mi-
gratorio–, denota cambios en el habitus de los agentes socia-
les y, por lo tanto, en el patrón de prácticas sociales que cons-
truyen estos territorios.

Bibliografía 

Arteaga, Catalina (2000). Modernización agraria y construcción 
de identidades. Ciudad de México: Plaza y Valdés.

Bentley, Gillian R. et al. (1993). “The Fertility of Agricultural and 
Non-agricultural Traditional Societies”. Population Studies 
47 (2): 269-281. 

Bonfil, Guillermo (1988). Cholula: la ciudad sagrada en la era 
industrial. Ciudad de México: Universidad Nacional Autóno-
ma de México. 

Boserup, Ester (1984). “Technical Change and Human Fertility 
in Rural Areas of Developing Countries”. En Rural Develop-
ment and Human Fertility, coordinado por Wayne Schutjer 
et al. Nueva York: MacMillan. 

Bourdieu, Pierre (1988). La distinción. Argentina: Taurus.
Bourdieu, Pierre (1992). El sentido práctico. España: Taurus.
Bourdieu, Pierre (1999). “El espacio para los puntos de vista”. 

Proposiciones 29: 12-14.
Bourdieu, Pierre (2000). Poder, derecho y clases sociales. Bar-

celona: Desclée.



José Álvaro Hernández Flores104

Bourdieu, Pierre (2002). “Estrategias de reproducción y modos 
de dominación”. Colección Pedagógica Universitaria 38.

Bourdieu, Pierre (2006). Argelia 60. Estructuras económicas y 
estructuras temporales. Buenos Aires: Siglo XXI.

Bourdieu, Pierre (2013). “Capital simbólico e classes sociais”. 
Novos Estudos 96: 105-115.

Bourdieu, Pierre y Loïc Wacquant (2008). Una invitación a la 
sociología reflexiva. Argentina: Siglo XXI. 

Bourdieu, Pierre y Loïc Wacquant, (2013). “Symbolic Capital 
and Social Classes”. Journal of Classical Sociology 13 (2): 
292-302.

Chauviré, Christiane y Olivier Fontaine (2008). El vocabulario 
de Bourdieu. Argentina: Atuel.

Coller, Xavier (2000). Estudios de casos. Madrid: Centro de 
Investigaciones Sociológicas.

Costa, Ricardo (2006). “Entre la necesidad y la libertad: las 
condiciones sociales del cambio en Pierre Bourdieu”. Estu-
dios Sociológicos 24 (1): 167-196. 

Cramaussel, Chantal (2013). “El sistema de cargos en San Ber-
nardino de Milpillas Chico, Durango”. Culturales 1 (1): 69-
106.

De la Fuente, Íñigo (2011). “Comunidad, sistema de cargos y 
proyecto social. Una propuesta analítica de sociedades lo-
cales en México”, Revista de Antropología Iberoamericana 6 
(1): 81-107. 

Domínguez, Delia y Francisco Covarrubias (2015). “La conserva-
ción del patrimonio religioso en la comunidad de San Ber-
nardino Tlaxcalancingo, Puebla”. Desacatos 47: 150-167.

Gámez, Alejandra y Rosalba Ramírez (2016). Territorio, fiesta y 
ritual en las Cholulas. Puebla: Benemérita Universidad Autó-
noma de Puebla.

Giménez, Gilberto (1997). “La sociología de Pierre Bourdieu”. In-
vestigación de Ciencias Sociales 24: 1-21.

Giménez, Gilberto (2007). Estudios sobre la cultura y las identi-
dades sociales. Ciudad de México: Conaculta.



Migración y capital simbólico 105

Gutiérrez, Alicia (2012). Las prácticas sociales: una introduc-
ción a Pierre Bourdieu. Argentina: Eduvim, Universidad Na-
cional de Villa María.

Habermas, Jürguen (1990). Teorías de la acción comunicativa, 
tomo II. Argentina: Taurus.

Hernández, José Álvaro (2014). “Prácticas migratorias y repro-
ducción social en grupos domésticos periurbanos”. Migra-
ciones internacionales  7 (3): 191-219.

Hernández, José Álvaro (2016). “Cholula y sus sistema de car-
gos. Una propuesta para su estudio”. Elementos 102 (23): 
43-48.

Hernández, José Álvaro, Beatriz Martínez, Arturo Méndez, Ri-
cardo Pérez, Javier Ramírez y Hermilio Navarro (2009). “Ru-
rales y periurbanos: una aproximación al proceso de confor-
mación de la periferia poblana”. Papeles de población 15 
(61): 275-295.

INEGI (Instituto Nacional de Estadística y Geografía) (2005). La 
migración en Puebla. México: Instituto Nacional de Estadís-
tica y Geografía.

Jiménez, Cecilia (2011). “¿De dónde vienen? Las estrategias 
migratorias de reproducción social”. Estudios Migratorios 
Latinoamericanos 25 (71): 433-462.

Knodel, John et al. (2000). “Intergenerational Exchanges in 
Vietnam: Family Size, Sex Composition, and the Location of 
Children”. Population Studies 54 (1): 89-104.

Lindón, Alicia y Jaime Noyola (2000). La construcción social de 
un territorio emergente: el Valle de Chalco. Ciudad de Méxi-
co: Universidad Autónoma Metropolitana.

Montes, Olga y Néstor Montes (2014). “La mayordomía en un ba-
rrio de la ciudad de Oaxaca”. Frontera Norte 26 (52): 85-108.

Oliver, Caroline y Karen O’Reilly (2010). “A Bourdieusian Analy-
sis of Class and Migration: Habitus and the Individualizing 
Process”. Sociology 44 (1): 49-66.

París Pombo, María Dolores (2010). “Identidades juveniles y cultu-
ra de la migración entre las/los jóvenes triquis y mixtecas/os”. 
Migraciones internacionales 5 (4): 139-164.



José Álvaro Hernández Flores106

Portes, Alejandro (2007). “Un diálogo Norte-Sur: el progreso 
de la teoría en el estudio de la migración internacional y sus 
implicaciones”. En El país transnacional. Migración mexica-
na y cambio social a través de la frontera, coordinado por M. 
Ariza y A. Portes. Ciudad de México: Universidad Nacional 
Autónoma de México.

Rodríguez, Eugenia (2011). “Género, etnicidad y cambio cultu-
ral: feminización del sistema de cargos en Cuetzalan”. Polí-
tica y cultura 35: 87-110.

Sandoval, Renato (2011). “El habitus y los campos transnacio-
nales en el proceso del transnacionalismo migrante”. Migra-
ciones internacionales 6 (2): 159-192.

Smith, M. y L. Guarnizo (compiladores) (1999). Transnationalism 
from Below. Comparative Urban and Community Research. 
Nueva Brunswick: Transaction Publishers.

Vertovec, Steven (2004). “Trends and Impacts of Migrant Trans-
nationalism”, Centre on Migration, Policy and Society: Wor-
king Paper 3.

Zunino, Cecilia (2014). “Symbolic Strategies in Migratory Con-
texts: Middle-class Argentineans in Spain”. Migraciones in-
ternacionales 7 (4): 39-67.


