
Mujeres transgénero trabajadoras sexuales 
en Chiapas: las violencias del proceso  
de construcción y reafirmación de su  
identidad de género
Transgender Sex Workers in Chiapas:  
The Different Forms of Violence in the  
Process of Construction and Reaffirmation  
of their Gender Identity

David Ismael Gutiérrez Gamboa,* 
Angélica Aremy Evangelista García** 

y Ailsa Margaret Anne Winton***

RESUMEN
En el presente artículo se analizan las violencias –estructurales, institucio-
nales e interpersonales– que viven las mujeres transgénero trabajadoras 
sexuales en Chiapas. Se basa en un análisis cualitativo que utilizó el método 
biográfico y el enfoque interseccional mediante relatos de vida como técni-
cas de investigación. Por medio de las experiencias narradas se discuten 
los choques normativos que provocan la constante reafirmación de su iden-
tidad trans en intersección con los estigmas que recaen en el trabajo sexual, 
visibilizando los procesos de deslegitimación identitaria que crean oportuni-
dades y hábitos de vida limitados y sumamente precarios para ellas. 
PALABRAS CLAVE: violencia, expresión de género, trabajo sexual, identi-
dad transgénero, estigmatización. 

Sociológica, año 33, número 94, mayo-agosto de 2018, pp. 139-168 
Fecha de recepción: 16/11/16. Fecha de aceptación: 25/05/18

*	 Maestría en Ciencias, Recursos Naturales y Desarrollo Rural, orientación Estu-
dios Sociales y Sustentabilidad de El Colegio de La Frontera Sur. Correo electró-
nico: <digutierrez@ecosur.edu.mx>. 

**	 Investigadora del Grupo de Estudios de Género de El Colegio de la Frontera Sur, 
unidad San Cristóbal. Correo electrónico: <aevangel@ecosur.mx>.

 ***	Investigadora del Grupo de Estudios de Migración y Procesos Transfronterizos de 
El Colegio de la Frontera Sur, unidad Tapachula. Correo electrónico: <awinton@
ecosur.mx>.



Gutiérrez, Evangelista y Winton140

ABSTRACT
This article analyzes the structural, institutional, and interpersonal violence 
that transgender women sex workers experience in Chiapas. The authors 
carry out a qualitative analysis using the biographical method and an inter-
sectional approach using life stories as research techniques. Through the 
experiences narrated, they discuss the normative clashes that prompt 
the constant reaffirmation of their trans identity, intersected with the stigmas 
attached to sex work, revealing the processes of identity de-legitimization 
that creates extremely precarious, limited opportunities and life habits.
KEY WORDS: violence, gender expression, sex work, transgender identity, 
stigmatization.

Introducción

Las mujeres transgénero 1 son un grupo expuesto a diversas 
expresiones de violencia por infringir el orden heteronormati-
vo mediante expresiones y prácticas de género que no co-
rresponden con su sexo biológico, pero que son fundamenta-
les en el reconocimiento de su identidad (Estrada y García, 
2010; Castillo, Rangel y Rosas, 2000; Rhodes et al., 2008; 
Córdova, 2010; Arriaga, 2008). El proceso de construcción y 
reivindicación de la identidad trans es transgresiva, y para 
quienes la ejercen presenta retos y violencias cotidianas 
mientras luchan por acomodarse en un mundo social hostil y 
excluyente (Winton, en prensa). 

1	 Mujeres transgénero son “[…] aquellas personas que, habiendo nacido con sexo 
masculino, se identifican a sí mismas o se piensan y reconocen en género femenino 
y desean ser reconocidas y tratadas como mujeres, sin importar que hayan transita-
do por un proceso de reasignación sexual mediante terapia hormonal y/o quirúrgica”, 
aunque las categorías existentes no demuestran la diversidad y complejidad de las 
experiencias identitarias trans vividas (Estrada y García, 2010: 92, nota 1). 



Mujeres transgénero trabajadoras sexuales 141

Generalmente, y debido a que son excluidas del ámbito la-
boral formal, muchas mujeres trans ejercen el trabajo sexual, 
pero dentro de este sector, de por sí estigmatizado, se en-
cuentran en desventaja relativa frente a sus compañeras y 
compañeros cisgénero.2 En este artículo se pretende indagar 
cómo la expresión de una identidad trans, en el contexto del 
trabajo sexual, las orilla a ejercer esta actividad económica de 
manera clandestina, condición que aunque les permite salva-
guardarse de algunas expresiones de violencia, las expone a 
otras. En específico, el trabajo tiene el objetivo de identificar y 
analizar los diferentes tipos de violencia estructural, interper-
sonal e institucional que se asocian a una identidad trans de 
trabajadora sexual. Además, se destaca cómo en la lucha por 
el reconocimiento de su identidad trans femenina pueden ver-
se obligadas a retomar el ejercicio de la masculinidad median-
te el uso de la violencia (Vázquez y Castro, 2009).

Construcción de la identidad trans

Partiendo de un paradigma para interpretar la identidad como 
una construcción social (Coll-Planas y Missé, 2015), se ha 
argumentado que esta última ocurre a partir de la interacción 
con los otros y las pautas culturales de la sociedad (Giménez, 
2010). La identidad transgénero, entonces, es un proceso de 
construcción que supone el cuestionamiento de normas de 
género establecidas. Burgos (2007) señala que la sociedad 
exige un control sobre sexo y género, la construcción de una 
identidad coherente según un constructo binario de ambos. 
Existe, además, interacción entre género y sexualidad en la 
reproducción de la desigualdad de género. Se trata de la co-
nexión entre el patriarcado y la heterosexualidad obligatoria, 
expectativas relacionadas que están arraigadas en las institu-
ciones sociales, de tal modo que el sistema de género jerár-

2	 Siguiendo la lógica del concepto “trans” como prefijo latino para indicar “del otro 
lado”, el científico transexual Carl Buijs acuñó el término “cis” para denominar a 
aquello que no es “trans”, ya que “cis” significa “del mismo lado” (Pérez, 2015).



Gutiérrez, Evangelista y Winton142

quico que privilegia la masculinidad también lo hace con la 
heterosexualidad (Schilt y Westbrook, 2009). 

Este pensamiento dualista y la idea de la existencia de un 
sexo verdadero forma parte del imaginario social occidental, lo 
cual por un lado está basado en una lógica binaria que produ-
ce exclusiones y jerarquías, y por otro, indica relaciones de 
poder que van más allá de la relación entre oprimido y opresor, 
incorporando conocimientos, saberes, informaciones, el ámbi-
to económico y la subjetividad (Pfaeffle, 2003). Identidades 
que se construyen de manera difusa o entrecruzada respecto 
de este binario, como las trans, socialmente son consideradas 
perturbaciones (Burgos, 2007), porque desconciertan las nor-
mas heteropatriarcales. 

Aquí visualizamos a la identidad de género como un proce-
so que se reafirma por medio de la interacción con el otro y el 
cuestionamiento; en este sentido, concordamos con Lamas 
(2005), quien señala que los individuos vivimos un proceso de 
asignación de género, que inicia desde el momento en que 
aprendemos las normatividades sexuales y concluye cuando 
las aceptamos o las rechazamos. Desde nuestra perspectiva, 
la identidad de mujeres transgénero comienza a construirse 
en el momento en que ellas cuestionan las características 
masculinas atribuidas a su sexo/género y se configura cons-
tantemente a partir de que reafirman su identidad femenina y 
trans ante los demás.

En este sentido, a decir de Butler (1998), la identidad de 
género se consolida mediante actos performativos o subver-
sivos, en donde los primeros reproducen las normas de gé-
nero y los otros rompen con dichas normatividades. Bajo 
esta perspectiva, las mujeres transgénero ejecutan un acto 
subversivo al transgredir las normatividades de género con 
severas consecuencias en contextos de intolerancia, entre 
ellas la discriminación, la exclusión, y en el último de los casos, 
la violencia directa (Molina, Cervantes y Martínez, 2015; Her-
nández, 2015). 



Mujeres transgénero trabajadoras sexuales 143

Molina, Guzmán y Martínez (2015) reconocen que las mu-
jeres transgénero son un grupo social que suele vivir violencia 
en la familia y en la escuela desde el momento en que mani-
fiestan su identidad, situación que puede llevarlas a la deser-
ción escolar. Lo grave de esta problemática es que se convier-
te en un obstáculo más para que en el futuro ellas puedan 
acceder al campo laboral, reduciendo sus opciones de empleo 
a oficios estereotipados como el estilismo, la moda y, en el úl-
timo de los casos, al trabajo sexual (Vidal, 2014). Como repor-
ta Sandoval Rebollo:

[…] las circunstancias familiares, laborales y económicas de las perso-
nas transexuales y transgénero […] nos muestran un escenario com-
plejo en donde se juega la existencia social de estos individuos –en 
ocasiones de manera drástica–, en una sociedad caracterizada por un 
sistema rígido de género, binario y excluyente (Sandoval Rebollo, 
2006: 124-125).

Mujeres transgénero, el trabajo sexual  
y la violencia 

Ante estos escenarios excluyentes, las mujeres transgénero 
se encuentran mayormente expuestas a las violencias aso-
ciadas a los estigmas de la actividad que desempeñan. Se-
gún Garaizabal (2008), además de la división de la sexuali-
dad femenina entre mujeres “putas” y “decentes” que propone 
Lamas (1996), existen dos estigmas más que recaen sobre el 
trabajo sexual; el primero, las caracteriza como “enfermas o 
viciosas”, en tanto que les gusta disfrutar de los placeres se-
xuales, e incitan a los hombres a ser infieles o tener prácticas 
sexuales prohibidas. El segundo, las representa como delin-
cuentes y es reforzado por la criminalización del trabajo se-
xual por parte del Estado, colocándolas, en términos de la 
autora:



Gutiérrez, Evangelista y Winton144

[…] como si fueran unas “delincuentes”, causantes de la inseguridad ciu-
dadana en las zonas donde ejercen en la calle. Esta identidad es refor-
zada muchas veces por los gobiernos, estatales o locales, que crimina-
lizan la prostitución de calle a través de leyes o normativas en las que las 
prostitutas aparecen como las causantes de la degradación de determi-
nados barrios en las grandes ciudades (Garaizabal, 2008: 2).

Los tipos de violencia que viven las transgénero en el traba-
jo sexual coinciden, en muchos sentidos, con lo que padecen 
las mujeres trabajadoras sexuales (Tinoco et al., 2015; Garai-
zabal, 2008; Lamas, 1996, 2013; Madrid, Montejo y Madrid, 
2014; Weitzer, 2014; Zarco, 2009), pero existen elementos que 
particularizan e incluso maximizan las violencias hacia las pri-
meras debido a que su transgresión se trata también de des-
hacer las categorías sexo-genéricas binarias; sus cuerpos 
transgresores son doblemente desvalorizados, y por ende su-
jetos a múltiples vulneraciones. 

Es importante señalar que conceptualizamos a las violen-
cias interpersonales, institucionales y estructurales articuladas 
entre sí en un continuum (Scheper-Hughes y Bourgois, 2004; 
Amézcua, 2010; Castro, 2012). En este sentido, la violencia 
interpersonal o directa es aquella que se da en las relaciones 
cara a cara (Torres, 2004), en cualquier espacio físico, desde 
el hogar hasta en sitios públicos, y puede ser violencia física 
–daños que les provoquen lesiones–; psicológica –daños a su 
salud mental–; y sexual –acoso, hostigamiento sexual, viola-
ciones, etcétera–.

La violencia institucional alude a aquellas violencias que se 
presentan dentro de las instituciones públicas, desde la falta 
de acceso a los servicios hasta los malos tratos por parte de 
los trabajadores; según Fleury, Bicudo y Rangel: “[...] desde 
abusos cometidos en virtud de las relaciones desiguales de 
poder entre usuarios y profesionales dentro de las institucio-
nes, hasta una noción más restringida de daño físico intencio-
nal, fruto del racismo, sexismo, moralismo y otros estigmas” 
(Fleury, Bicudo y Rangel, 2013: 13).



Mujeres transgénero trabajadoras sexuales 145

Entendemos que violencia estructural es aquella que pro-
voca daños en la satisfacción de las necesidades básicas 
(salud, educación, trabajo, legislación) resultado de los pro-
cesos de estratificación social (La Parra y Tortosa, 2003), y 
que “[…] como su nombre indica emana de las estructuras 
sociales” (Torres, 2004: 6). En este sentido, Cisternas y Niño 
(2014) la definen como el conjunto de condiciones y situacio-
nes que dañan la dignidad humana y que niegan los dere-
chos a las personas, resultado de la estructura social. Es 
importante reconocer que también es una noción compleja, 
que difícilmente puede utilizarse para analizar los contextos 
específicos, ya que existen dificultades para observarla. En 
palabras de Castro:

[…] la noción de violencia estructural hace referencia a un principio fun-
dante, a una lógica que produce y reproduce la violencia, y que es cons-
titutivo de la propia estructura social. Sin embargo, es claro que bajo el 
enfoque de la violencia estructural estamos ante un concepto muy gene-
ral de violencia, que puede tener un enorme valor heurístico, pero que 
resulta de poca utilidad para estudiar específicamente los determinantes 
sociales más próximos (Castro, 2012: 19).

Por esta razón concebimos a la violencia estructural como 
una noción que no debe de separarse de las otras dos –direc-
ta e institucional–, ya que estas últimas son expresiones que 
pueden identificarse en contextos específicos a partir de los 
discursos y las prácticas concretas. 

En este contexto de violencias hablamos de su estrecha 
relación con la precariedad, como lo explica Butler: 

[…] la idea de “precariedad” determina aquello que políticamente induce 
una condición en la que cierta parte de las poblaciones sufren de la ca-
rencia de redes de soporte social y económico, quedando marginalmen-
te expuestas al daño, la violencia y la muerte. Dichas poblaciones se 
encuentran en un alto grado de riesgo de enfermedades, pobrezas, 
hambre, marginación y exposición a la violencia sin protección alguna. 
La precariedad también caracteriza una condición política inducida de 
vulnerabilidad maximizada, es una exposición que sufren las poblacio-
nes que están arbitrariamente sujetas a la violencia de Estado, así como 
a otras formas de agresión no provocadas por los Estados, pero contra 



Gutiérrez, Evangelista y Winton146

las cuales éstos no ofrecen una protección adecuada. Por eso, al men-
cionar la precariedad podemos estar hablando de poblaciones ham-
brientas o cercanas a una situación de hambruna, pero también pode-
mos estar hablando de personas dedicadas al trabajo sexual y que 
tienen que defenderse tanto de la violencia callejera como del acoso 
policial (Butler, 2009: 323).

Entonces, en la precariedad se encuentra la conexión entre 
los distintos tipos de violencia aquí mencionados. En el con-
texto de la discusión previa, nos preguntamos: ¿cómo la lucha 
por el reconocimiento de su identidad de género expone a las 
mujeres transgénero, en el trabajo sexual, a las violencias de 
tipo interpersonal, institucional y estructural? 

Metodología

En términos metodológicos recurrimos al método biográfico a 
partir de los relatos de vida desde una perspectiva etnosocio-
lógica. Para Bertaux (1989) esta modalidad de relatos busca 
demostrar las condiciones socioestructurales que influyen en 
la vida del individuo; para nuestro caso, en la vida de las mu-
jeres transgénero. Los relatos de vida nos permitieron producir 
narrativas en torno al momento en que las mujeres transgéne-
ro se iniciaron en el trabajo sexual, a manera de punto de vira-
je (Kornblit, 2007) que generó cambios en su vida, para en 
esta narrativa identificar la relación del reconocimiento de su 
identidad de género con las circunstancias de su ingreso al 
trabajo sexual y sus experiencias de diferentes tipos de violen-
cia en el marco de la actividad económica que realizan y en su 
interacción con los servicios de salud y seguridad públicos.3

Así entonces, en 2016 se produjeron quince relatos de vida 
con mujeres transgénero que ejercen el trabajo sexual en las 

3	 Los relatos de vida se produjeron en una situación de interacción cara a cara dividi-
da en dos momentos. En el primero se invitó a las entrevistadas a contar libremente 
y con el mayor detalle posible su experiencia en el trabajo sexual, desde que inicia-
ron en esta actividad hasta la actualidad. En el segundo, se profundizó en algunos 
aspectos mencionados por ellas y que eran de interés para esta investigación.



Mujeres transgénero trabajadoras sexuales 147

cabeceras municipales de Tuxtla Gutiérrez, Suchiapa, Chiapa 
de Corzo y San Cristóbal de las Casas en Chiapas, México; 
para los fines de este artículo sólo consideramos nueve relatos 
de vida.4 Las entrevistadas tienen entre 21 y 39 años pero se 
iniciaron en el trabajo sexual entre los 10 y 18, orilladas por 
condiciones económicas precarias, además del estigma y dis-
criminación perpetrado por familiares a causa de su identidad 
de género. Dos son originarias de Honduras y las otras siete 
son mexicanas de distintos municipios de Chiapas. 

Las entrevistas se realizaron en los lugares que ellas deter-
minaron, casi siempre en sus viviendas, fueron audiograbadas 
con su consentimiento, y se les asignó un seudónimo para 
garantizar la confidencialidad. El contacto inicial se tuvo con 
una mujer transgénero trabajadora sexual y activista en la ca-
pital del estado, para continuar el acercamiento con otras me-
diante la estrategia de bola de nieve.

El contexto:  
trabajo sexual en Chiapas

En Chiapas, el trabajo sexual se reglamentó en 2004 cuando 
se anexó a la Ley de Salud del estado el Capítulo XII, “De las 
zonas de tolerancia”, Artículo 201, donde se establece “que el 
sexoservicio sólo se podrá prestar en los establecimientos 
ubicados en la zona de tolerancia previstas por los ayunta-
mientos, en áreas definidas fuera de la zona urbana” (Ley de 
Salud del Estado de Chiapas, 1998: 95). 

Estas zonas son espacios delimitados ubicados fuera de 
los centros urbanos donde se permite ejercer el trabajo sexual, 
pero vigilado por las autoridades de salud y seguridad munici-

4	 Estas entrevistas se llevaron a cabo en el marco del trabajo de campo para la tesis 
de maestría del primer autor de este artículo. También se realizaron otras semies-
tructuradas a trabajadores de instituciones de salud pública como el Centro Ambu-
latorio para la Prevención y Atención del SIDA e Infecciones de Transmisión Sexual 
(Capasits) y el Departamento de Infecciones de Transmisión Sexual y de Riesgos 
Sanitarios.



Gutiérrez, Evangelista y Winton148

pal en coordinación con las jurisdicciones sanitarias (JS). Am-
bas instancias son responsables de la vigilancia epidemiológi-
ca de las trabajadoras sexuales mediante una tarjeta de control 
sanitario, donde se registran las atenciones médicas que reci-
ben y las pruebas de laboratorio que se realizan: embarazo, 
VIH, exudado vaginal y VDRL (prueba serológica para detectar 
sífilis). 

Sin embargo, como no en todos los municipios del estado 
existen las zonas de tolerancia, el trabajo sexual en esta re-
gión es heterogéneo y se oferta por medio de diversas dinámi-
cas: 1) trabajar en un bar ubicado en una zona de tolerancia, 
que cuenta con habitaciones para dar los servicios sexuales; 
2) esperar a los clientes en la calle y prestar el servicio en al-
gún hotel, o en una casa propia o rentada; 3) ofertar los servi-
cios a través de teléfono, facebook, twitter o páginas de inter-
net como mileroticos.com; y 4) trabajar como meseras en 
bares donde se practica el fichaje 5 y se ofrece el trabajo se-
xual de manera clandestina, mismo que se lleva a cabo en 
hoteles, en casa propia o rentada, o incluso en la calle misma.

Debido a que en el caso de las mujeres transgénero esta 
actividad no se encuentra regularizada, la mayoría de ellas 
recurren a las tres últimas modalidades. Por ejemplo, en Tuxtla 
Gutiérrez esperan a los clientes en la calle, cerca del centro de 
la ciudad y dan los servicios sexuales en la casa que tres a 
cinco mujeres rentan para vivir y trabajar. Las de San Cristóbal 
de las Casas, Chiapa de Corzo y Suchiapa utilizan el fichaje y 
brindan sus servicios en hoteles cercanos a los lugares donde 
trabajan cuando las condiciones económicas les son favora-
bles y pueden pagarlo. En Suchiapa, cuando las condiciones 
económicas son malas, se ven obligadas a dar el servicio se-
xual a la orilla de un río cercano al lugar donde trabajan.

5	 El fichaje consiste en recibir, por parte del propietario o encargado del bar, una fi-
cha por cada cerveza que los clientes consuman, incluyendo las bebidas que las 
mujeres beben y que son pagadas por ellos. Posteriormente, ellas las cambian por 
dinero (Zarco, 2009).



Mujeres transgénero trabajadoras sexuales 149

En ese contexto, su constante lucha por “reivindicar su in-
tegridad corporal y su derecho de autodeterminación” (Butler, 
2006: 51) en términos de la identidad de género, la viven de 
manera cotidiana inmersas en diversas violencias resultado 
de la exclusión social y el abandono por parte del Estado.

Violencia interpersonal

Dada la importancia que el cuerpo tiene en la autodetermina-
ción de las y los sujetos trans, analizamos en primer lugar el 
papel que éste juega en la configuración de la violencia. Al res-
pecto, Butler (2006) señala que varios movimientos sociales, 
entre ellos el de mujeres transgénero, luchan por el reconoci-
miento de su cuerpo, por la libertad para decidir sobre él. Tam-
bién afirma que esta lucha no puede ser vista de una manera 
desarticulada con la estructura, en tanto que desde la infancia 
el cuerpo no es nuestro, sino que siempre está sujeto a expec-
tativas de comportamiento y características corporales social-
mente aceptables, y cuando no se sigue con dicha normativi-
dad se queda expuesto a ser juzgado en el ámbito público, ante 
los ojos críticos de la sociedad. Así, lo anterior incrementa la 
vulnerabilidad del cuerpo subversivo. En términos de la autora:

El cuerpo supone mortalidad, vulnerabilidad, praxis: la piel y la carne nos 
exponen a la mirada de los otros, pero también al contacto y a la violen-
cia, y también son cuerpos los que nos ponen en peligro de convertirnos 
en agentes e instrumento de todo esto. Aunque luchemos por los dere-
chos sobre nuestros propios cuerpos, los cuerpos por los que luchamos 
nunca son lo suficientemente nuestros. El cuerpo tiene una dimensión 
invariablemente pública (Butler, 2006: 52).

A partir de la propuesta de Butler, es importante reconocer 
que el cuerpo masculino con características o expresiones fe-
meninas está expuesto a las violencias, en tanto que es sub-
versivo, ya que transgrede las características físicas atribuidas 
a su género. En este sentido, aquellos que no han logrado 
feminizarse completamente estarán más susceptibles al 



Gutiérrez, Evangelista y Winton150

rechazo del otro, como se evidencia en el siguiente relato: 
“Nosotras las trans siempre sufrimos agresiones por nuestra 
apariencia, desde el pinche puto, coyolón 6 […], hombres que 
como a veces subo mi anuncio a la página, hay una página 
donde nos anunciamos: “mil eróticos”, ahí no tiene mucho que 
me dijeron puto, narizón, feo; te agreden, no te tratan como 
mujer” (Gloria, 39 años, Tuxtla Gutiérrez).

No obstante, parecer más femenina también puede ser 
riesgoso. Por ejemplo, en los relatos de las entrevistadas iden-
tificamos que cuando los clientes asumían que eran mujeres 
biológicas y solicitaban así sus servicios sexuales, al momen-
to de percatarse de que eran transgénero las violentaban en 
represalia por no haber revelado expresamente su identidad:

[…] llegué a la frontera en Comalapa, fui a fichar a un bar, se ficha la cer-
veza, cada media te cuesta setenta pesos, yo le ganaba cincuenta y pa-
gaba veinte de caja. Me tomaba hasta veinte o treinta cervezas, salía bo-
rrachísima. Hubo una vez que un hombre me invitó a fichar, a fichar y a 
fichar, como tres cartones me tomé fichando, y el hombre pensaba que yo 
era mujer y me sacó. Cuando me sacó, que supuestamente íbamos a ir al 
hotel y todo eso, pensé que él ya sabía que yo no era mujer […]; no se dio 
cuenta que yo era gay, me empezó a agarrar a machetazos. Tengo un 
machetazo en el hombro, tengo uno en mi mano, perdí la movilidad de mi 
mano, no puedo enderezar mi mano (Thalía, 28 años, Tuxtla Gutiérrez).

En el mismo orden de ideas, identificamos que la noche les 
permite trabajar de manera clandestina y ocultar sus cuerpos 
subversivos para evitar choques o siquiera revelarse ante la 
sociedad. Por lo tanto, prefieren prestar sus servicios después 
de las once o doce de la noche:

[…] nos ven mal […] voy a esto, a que si me dice una persona: “quiero 
ocuparme contigo a las horas de la noche”, sí en mi casa, pero que me 
diga te espero afuera, no, porque afuera está la familia, hay niños, gente 
en carro que trae sus hijos, y yo digo que es una falta de respeto salir a 
las nueve o diez de la noche porque todavía anda gente rondando con 

6	 Coyol es una planta nativa que se da en algunas zonas tropicales de América, y 
debido a que la forma de su fruto es esférica, en el estado de Chiapas el coyol se 
ha relacionado con los testículos.



Mujeres transgénero trabajadoras sexuales 151

su familia. También creo que […] la ciudadanía necesita respeto, un po-
quito de que nosotras debemos de dar respeto para que nos respeten 
[…] (Rocío, 25 años, Tuxtla Gutiérrez).

De acuerdo con el relato anterior identificamos cómo las 
mujeres transgénero interiorizan, o en términos de Bourdieu 
(2007), hacen habitus las estructuras sociales, en tanto que la 
entrevistada se niega el derecho a ocupar el espacio público. 

La clandestinidad a la que se ven obligadas las ha protegi-
do del estigma y la discriminación por parte de sus familiares, 
amigos, conocidos y la sociedad en general. En este sentido, 
varias de las entrevistadas dijeron dedicarse al trabajo sexual 
a escondidas de su familia:

[…] a mis catorce años, cuando empecé a vender mi cuerpo, me sentía 
muy feliz y muy triste porque comencé muy joven a vender mi cuerpo, y 
mi familia me preguntaba que [de] dónde agarraba dinero: “le ayudo a la 
vecina a vender taco”, claro era mentira […]. No creas que es tan fácil 
vender el cuerpo, porque hubo momentos en que me daba temor, me 
sentía sucia, pues que te estén tocando, ¡no quería! Fue por necesidad, 
por el dinero […] (Amanda, 36 años, Chiapa de Corzo).

Lo que nos cuenta Amanda nos permite comprender cómo 
el estigma del trabajo sexual se interioriza. Además, cuando se 
ha ejercido por necesidad económica se observa, de manera 
brutal, la relación que existe entre la violencia estructural –el no 
poder conseguir trabajo– y el cuerpo vulnerado y violentado. 

Sin embargo, la clandestinidad no sólo es el resultado de 
las condiciones sociales hostiles y las estrategias de supervi-
vencia de estas mujeres, sino que también intervienen los fac-
tores institucionales. La no regularización del trabajo sexual 
para ellas, en la práctica, hace que ejercerlo de manera clan-
destina no sea sinónimo de invisibilidad, sino por el contrario, 
significa que las mujeres trans no pueden acceder a la relativa 
protección que ofrecen los espacios semiprivados del trabajo 
sexual regulado, y más bien se ven obligadas a ejercer esta 
actividad oculta a simple vista, es decir, en espacios públicos 
pero solitarios, al abrigo de la oscuridad. Y es ahí donde se 



Gutiérrez, Evangelista y Winton152

encuentran expuestas a las violencias verbales y físicas trans-
fóbicas, por parte de desconocidos:

[…] hace como dos semanas o una semana estábamos paradas y pasó 
un grupo de personas en un coche, y pues pasaron, y nos empezaron a 
insultar, nos dijeron de cosas feas: que éramos putos, que no debería-
mos existir, que éramos una amenaza para la sociedad (Susana, 23 
años, San Cristóbal de las Casas).

[…] han pasado y tiran […] hay veces que pasan, tiran huevos, la otra vez 
estaba parada y tiraron un chingo de huevo, o pasa gente gritándote: 
“huevón, coyolón”, y todo lo demás; o personas en alcohol que te tiran 
botella y todo lo demás, no pasa tan frecuente pero sí suele suceder, no 
es que pase diario pero sí una vez al mes, o dos veces, o tres veces al 
mes que pasan personas tirando botellas o cosas así, o que levantan a 
una chica y la golpean (Dulce, 23 años, Tuxtla Gutiérrez).

Los relatos anteriores nos permiten comprender cómo las 
identidades de género subversivas son percibidas como ame-
nazantes para el orden social establecido, de tal modo que el 
acto de violentar estos cuerpos (ya de por sí desvalorados) for-
ma parte del mismo pacto social. Agresiones verbales –gritos 
como “puto”, “coyolón”, “vergudo” “mampo”, referidos por todas 
las entrevistadas– y físicas tienen la función de reforzar la cons-
trucción del otro, a decir de Mattio (2010), sujeto a las normati-
vidades desde donde se excluye e incluso se violenta a quienes 
transgreden el orden sexo-género. En términos de Butler:

De algún modo, todos vivimos con esta particular vulnerabilidad, una vul-
nerabilidad ante el otro que es parte de la vida corporal, una vulnerabilidad 
ante esos súbitos accesos venidos de otra parte que no podemos preve-
nir. Sin embargo, esta vulnerabilidad se exacerba bajo ciertas condiciones 
sociales y políticas, especialmente cuando la violencia es una forma de 
vida y los medios de autodefensa son limitados (Butler, 2006: 55).

Otro actor social que violenta a las mujeres transgénero 
son las mujeres cisgénero que también son trabajadoras se-
xuales. Al preguntarles a las mujeres trans su opinión con res-
pecto a la regularización del trabajo sexual afirman que a pe-
sar de que les brindaría mayor seguridad, reconocen que se 



Mujeres transgénero trabajadoras sexuales 153

sentirían en desventaja frente a las agresiones transfóbicas de 
las mujeres cisgénero, e incluso de otras mujeres transgénero 
con cuerpo completamente feminizado y estilizado:

[…] si se llegara a regularizar el trabajo sexual en mujeres trans […] creo 
que nos perjudicaría, obviamente, o sea si hacemos una comparación 
entre una travesti a una transexual obviamente [los clientes] se van a ir 
con la transexual, ya no se ocuparían con nosotras, porque nosotras no 
tenemos el cuerpo que ellas tienen […] (Eugenia, 22 años, San Cristóbal 
de las Casas).

[…] Si nos reubicaran en la zona de tolerancia, esos hombres no nos 
llegarían a buscar porque lo que menos quieren es que alguna mujer, 
algún conocido, los mire allá. Imagínate, aquí las mujeres biológicas y 
allá las mujeres trans, qué es lo primero que van a decir las mujeres 
biológicas: “míralo va a coger puto, va a coger mampo, va a batir mier-
da”. Yo te digo porque allá en las zonas de tolerancia de Tonalá eso 
pasa, que cuando los hombres entran con las chicas trans, las mujeres 
biológicas se sienten celosas y agreden a los hombres (Gloria, 39 años, 
Tuxtla Gutiérrez).

Las agresiones perpetradas por mujeres cisgénero pueden 
ser entendidas como mecanismos que reproducen la hetero-
normatividad, castigando los deseos sexuales hacia las muje-
res transgénero y vigilando la masculinidad de los clientes. Por 
esta razón, ellas y los hombres que las buscan prefieren la 
salvaguarda que les brinda la clandestinidad. 

Las violencias que viven las mujeres transgénero por parte 
de sus compañeras de trabajo no tienen que ver exclusiva-
mente con su identidad de género y la transformación de su 
cuerpo. Observamos situaciones en las que la intersección de 
otros sistemas de opresión da lugar a las prácticas violentas; 
ese es el caso de Yuri, quien vive discriminación por su identi-
dad étnica: “A veces las compañeras de prostitución te recha-
zan mucho así como eres, que no sabes hablar español, no 
sabes […], no sabes explicar, o expresión, no sé cómo dicen 
hablar español, y te dicen, te hacen burla por ser chamula.7 

7	 San Juan Chamula es un municipio tzotzil de la región de Los Altos de Chiapas, y 
el término “chamula” se ha generalizado para denominar de manera despectiva a 
las personas indígenas originarias o no de esta comunidad.



Gutiérrez, Evangelista y Winton154

Como yo siempre he dicho, sí acepto que soy chamula, acep-
to que soy indígena” (Yuri, 25 años, Tuxtla Gutiérrez).

También está el caso de Gloria, quien ejemplifica cómo en 
la intersección de su identidad de género con la edad maximi-
zó su vulnerabilidad a la violencia sexual: 

[…] cuando muy inicié me obligaron a tener relaciones. Ya ves que a los 
17 años fui con la clásica amiguita, me invitó y la gran hombrada, como 
decimos nosotras: ¡me cogieron ocho hombres! Yo digo que ahí lo aga-
rré el perro,8 que ahí me infectaron de VIH, todos venían del DF [Ciudad 
de México], uno dice que hasta dos se echó, como aquella estaba […] yo 
andaba con el hermano de la otra, los dos hermanos andaban de maya-
tes, ella agarró al Juan y yo agarré al Efraín. Pero la chingada, me dormí 
con dos cervecitas, 17 años y ni tomaba, me dormí, ahí dicen que me 
bajaron el calzón y me violaron ocho hombres, me violaron manito, ¡ima-
gínate! […] ¡Me sentí sucia! No le tomé importancia, pero ya cuando vi 
con el tiempo, el recuento de los daños, es cuando dije: “¿no será que 
uno de esos estaba infectado y ahí fue donde lo adquirí?” (Gloria, 39 
años, Tuxtla Gutiérrez).

Lo grave de la violencia sexual no sólo es lo traumático del 
acto y los problemas psicológicos que se derivan del mismo; 
también está el peligro de contraer VIH, sida e infecciones de 
transmisión sexual (ITS). En este sentido, la exposición que 
tienen a estos riesgos no puede ser atribuida únicamente a la 
situación individual y personal de no haber utilizado el condón; 
más bien hay que considerar las circunstancias de poder en 
las que se tienen relaciones sexuales no protegidas y por qué 
razones. Esta vulnerabilidad de contagiarse de VIH, sida e ITS 
se maximiza en un contexto de violencia institucional que no 
garantiza mejores condiciones de seguridad y servicios de sa-
lud para las mujeres transgénero trabajadoras sexuales.

La violencia sexual articulada con la institucional configura 
condiciones precarias de salud para las mujeres transgénero 

8	 Las mujeres transgénero de Tuxtla Gutiérrez tienen un código lingüístico para re-
ferirse al VIH, al cual denominan el perro o ponchis. Para aludir a una persona infec-
tada utilizan el término “mordido”. Y cuando saben que alguien ha tenido relacio-
nes sexuales con varias personas infectadas sin el uso del condón le llaman 
mordidísimo o persona que tiene el perro, del perro del perro. 



Mujeres transgénero trabajadoras sexuales 155

en el trabajo sexual. Debido al carácter informal de esta activi-
dad económica, el acceso a seguros médicos (léase IMSS, 
ISSSTE, ISSTECH) es escaso para ellas. Aunque algunas cuen-
tan con seguro popular, estos son servicios médicos básicos y 
de cuestionable calidad.

No contar con seguridad médica, o tener una atención in-
adecuada, es el primero de los muchos problemas que enfren-
tan las mujeres transgénero para el cuidado de su salud. A 
pesar de que institucionalmente se reconoce que este grupo 
poblacional tiene prácticas sexuales de riesgo, debido a la ac-
tividad a la que se dedican, existen pocas acciones efectivas 
en materia de prevención de VIH, sida e ITS, y mucho menos, 
como más adelante mencionaremos, asesorías y tratamientos 
que les permitan modificar su cuerpo por medio de hormonas, 
inyecciones o cirugías. Resulta importante destacar que a ni-
vel institucional no se les reconoce como un grupo expuesto al 
riesgo de contraer enfermedades de transmisión sexual –o al 
menos su vulnerabilidad ante éstas no se considera una prio-
ridad–, ya que en las entrevistas que realizamos al personal 
de salud, éste sólo identifica a los jóvenes y las amas de casa 
como grupos vulnerables.

Violencia institucional

Por lo tanto, mediante el trabajo de campo también identifica-
mos que la principal lucha que protagonizan las mujeres 
transgénero en trabajo sexual es por el reconocimiento de su 
identidad de género. Así, en diversos contextos y momentos 
reafirman su cuerpo femenino, transformado por medio de di-
versos procesos de estilización que van desde el uso de indu-
mentaria femenina, maquillaje y peinados, hasta tratamientos 
hormonales e incluso quirúrgicos de reasignación sexual.

Sin embargo, en México no existe ninguna acción institu-
cional que les ofrezca servicios de orientación y atención mé-
dica a las que deseen someterse a esta reasignación sexual. 



Gutiérrez, Evangelista y Winton156

Aunque existen evidencias de los riesgos a la salud genera-
dos por el uso de sustancias inyectables para la transforma-
ción del cuerpo –incluyendo la muerte– (Coiffman, 2008), no 
hay estrategias institucionales que les posibiliten feminizar su 
cuerpo de forma segura. Este tipo de transformación no está 
considerada en los servicios de salud; por lo tanto, realizarlo 
de manera segura resulta un lujo que sólo pueden solventar 
quienes tienen recursos económicos suficientes. 

Así como el Estado no financia el proceso de reasignación 
sexual a este grupo, tampoco les brinda la asesoría necesaria 
sobre las técnicas diferentes a las quirúrgicas –hormonas, in-
yecciones de aceite vegetal o animal, petróleo, biopolímero y 
silicona–. Y ante esta ausencia de estrategias institucionales 
–que expresa violencia estructural e institucional–, las muje-
res transgénero recurren a prácticas rudimentarias que ponen 
en peligro sus vidas, y más aún aquellas que no cuentan con 
los recursos económicos para adquirir los productos menos 
dañinos para su cuerpo. Al utilizar las sustancias que se en-
cuentran a su alcance, entre otras el aceite vegetal, sufren 
graves daños en su salud:

[…] A los 16 años empiezo con las hormonas, después de las hormonas 
me inyecté aceite, y así me fui brincando y brincando, hasta que vivo una 
situación grave a mis 18 años. Tuve como una crisis que me llevó a la 
operación, justamente esa ocasión que me peleé con el cliente; de los 
mismos golpes me dio un caso severo, se coaguló la sangre con el líqui-
do [el aceite]. Me tuvieron que internar de urgencia y quitarme ese líqui-
do que estaba coagulando; éste está bien, normal [señala su seno dere-
cho], de ésta [señala su seno izquierdo] nomas me quitaron un poquito, 
no mucho, como una jeringa de tres mililitros. Ahorita me voy a inyectar 
el biozic, biopolímero, ya lo pagué estoy esperando nada más que ven-
gan para inyectármelo […] (Diana, 21 años, Chiapa de Corzo).

Estrada y García (2010) señalan que este tipo de procesos 
demuestran la exclusión institucional a la que se enfrentan las 
mujeres transgénero dentro del sistema de salud:

[…] Se trata de cuerpos intervenidos sin ningún tipo de seguimiento mé-
dico, mediante tratamientos hormonales “salvajes” que se salen de los 
protocolos endocrinológicos, evidenciando cómo unas identidades son 



Mujeres transgénero trabajadoras sexuales 157

marginadas de los sistemas de salud y cuidado. Estamos hablando de 
riesgosas prácticas de automedicación e intervenciones estéticas en el 
cuerpo sin ningún tipo de intervención médica, en las cuales se usan 
materiales no quirúrgicos como siliconas industriales y aceites de coci-
na. Muchas, desprotegidas por el sistema de salud y condenadas por el 
sistema patriarcal a la marginalidad, ponen en riesgo su vida para lograr 
un cuerpo y una identidad anhelada, insertándose peligrosamente en 
los esquemas imperantes de las voluptuosidades femeninas (Estrada y 
García, 2010: 98).

En otro orden de ideas, pero dentro del marco del abando-
no, aparte del sistema legal-administrativo, la propuesta de 
Butler (2006) también nos permite comprender por qué la re-
gularización del trabajo sexual de las mujeres cisgénero no 
incluye a las transgénero. Podemos asumir que por tratarse 
de personas que sufren el desamparo del Estado, éste no 
genera acciones para reducir sus condiciones de vulnerabili-
dad. No obstante, aun cuando se regularizara, se requeriría 
algo más que lo que hasta ahora se hace mediante las zonas 
de tolerancia, sólo para las mujeres cisgénero, cuyo principal 
propósito es concentrar “toda la prostitución de la ciudad, 
cantinas, bares, travestis […] haz de cuenta una microciudad” 
(encargado del Departamento de ITS en Tuxtla Gutiérrez).

Así como las personas transfóbicas, incluyendo a las mu-
jeres cisgénero, de manera constante les recuerdan a las 
transgénero su sexo biológico, las instituciones también lo ha-
cen. En el mismo sentido, el personal de los servicios de sa-
lud no respeta su identidad de género al referirse a ellas con 
sus nombres masculinos, siendo ésta la violencia institucional 
a la que más se enfrentan cuando acuden a los servicios de 
salud, y así lo ejemplifica el siguiente testimonio:

[…] en el Hospital Regional sí, porque muchas de las enfermeras que 
trabajan ahí, o enfermeros, la verdad no se les ha dado un grado sufi-
ciente de capacitación, o no se les ha enseñado, cómo te podría decir 
[…], sensibilizado en cuestiones de lo que es la comunidad LGBTI y todo 
eso. Hay personas que son muy incoherentes, te tratan con tu nombre 
[…], te quieren sacar a gritos tu nombre de varón, cosa que no se puede 
hacer, porque tú te puedes ir a quejar. Y sí, es un lugar que la verdad no 
me gusta visitar; me molesta mucho la verdad, porque si te ven que lle-



Gutiérrez, Evangelista y Winton158

gas como una mujer, con pechos y todo lo demás, y te ves una mujer, y 
te sientes una mujer; y que te quieran decir por tu nombre de varón a 
fuerza, como que eso te molesta. Si tú le estás diciendo un nombre es 
porque así te llamas, y lo tienen que respetar, no es porque ella quiera, 
no lo va [a] agarrar de chiste para que te diga el nombre delante de todo 
el pueblo, sólo porque [a] ella se le ocurrió, o por reírse de tu persona 
(Dulce, 26 años, Tuxtla Gutiérrez).

Por su parte, también los agentes de seguridad pública les 
niegan protección a causa de su identidad transgénero cuan-
do, paradójicamente, interpelan a su autodefensa a partir de 
su identidad masculina:

Yo cumplo con el protocolo, pero es muy difícil, porque para empezar, si 
ahorita me roban la bolsa y salen corriendo, lo primero que te dicen los 
policías: “por qué no los alcanzaste si eres hombre, lo hubieras alcanza-
do y le hubieras pegado” (Gloria, 39 años, Tuxtla Gutiérrez).

Hace poco un hombre le quiso quitar la bolsa a una de mis amigas, y yo 
lo seguí, la dejó bien golpeada a mi amiga, su brazo se lo fracturó y todo; 
y yo salí detrás de él, le eché la policía y la policía dijo dale en su madre 
[…], porque vieron lo que él estaba haciendo, y le di en su madre y yo lo 
navajié (Thalía, 28 años, Tuxtla Gutiérrez).

Las experiencias de Gloria y Thalía ilustran cómo opera la 
interiorización de los estereotipos de género que relacionan a 
los hombres con la fuerza y a las mujeres con la debilidad 
(Lamas, 2005). Además, revelan cómo, en el encuentro de las 
mujeres transgénero con el otro, la ofensa máxima es la nega-
ción de su identidad sexo-genérica transgénero, al recordarles 
constantemente que biológicamente son hombres, y que a pe-
sar de que utilicen diversas estrategias para feminizar su cuer-
po nunca lograrán ser una mujer, sino solamente un cuerpo 
masculino feminizado que está expuesto al rechazo de la otre-
dad heteronormada.

Ahora bien, si pensamos en que socialmente se espera que 
reafirmemos nuestra femineidad o masculinidad, según sea el 
caso, podemos interpretar que los policías como figuras mas-
culinas esperan que el cuerpo subversivo reafirme su masculi-
nidad a través de la violencia, principal recurso para configurar 



Mujeres transgénero trabajadoras sexuales 159

la identidad masculina hegemónica (Vázquez y Castro, 2009); 
sin embargo, al utilizar la violencia la mujer transgénero podría 
ser consignada ante las autoridades, sin tomar en cuenta que 
el funcionario público no cumplió con sus obligaciones.

A este respecto, las entrevistadas comentaron que no acu-
den a las instituciones de seguridad pública debido a la dificul-
tad en los trámites, la discriminación a causa de su identidad 
de género y la negación de los servicios por el hecho de ser 
trabajadora sexual:

[…] si acudiéramos a la comandancia a hacer una declaración […] yo digo 
que no nos tomarían en serio, nos dirían que la culpa sería nuestra por 
pararnos ahí, porque la prostitución está prohibida. Y pues, por el momen-
to, cuando pasa algo así tomamos cartas en el asunto y pues ya corre de 
nuestra cuenta. No acudimos a ninguna institución […], igual cuando pa-
saba la patrulla le decimos: “sabes qué, esto y esto está pasando”, pero 
como que no nos toman en serio, y nos dicen “culpa mía no es, es culpa 
de ustedes”. Pues la verdad a mí me gustaría que se tomaran cartas en 
ese asunto, que se supone que la autoridad está aquí para ayudar a la 
comunidad […] (Susana, 23 años, San Cristóbal de las Casas).

Así, las mujeres transgénero se reconocen como personas 
socialmente excluidas; por lo tanto, como actoras sociales lle-
van a cabo estrategias que dan respuesta al contexto violento 
al que han sido orilladas a vivir mediante prácticas también vio-
lentas que les permiten protegerse, pero al mismo tiempo están 
recurriendo a su masculinidad (Vázquez y Castro, 2009). El si-
guiente relato nos permite conocer la complejidad del proceso:

[…] cuando se ve en peligro nuestra persona tenemos que defendernos; 
dijera aquél, sacar lo biológico, o sea sacamos lo biológico transgenérica-
mente, porque hay mujeres fuertes, muy masculinas, rudas, yo soy una de 
esas mujeres, que me puedo defender como yo pueda […]. Por ejemplo 
acá, cuando un hombre quiere agredirnos les quebramos sus cristales y 
cuidado los agarramos, lo masacramos, ¡pues, si él nos está atentando! 
[…], yo miro que están golpeando a mi amiga, voy y le ayudo, o si el hom-
bre se pasó de abusivo, lo perseguimos; si le robó, nos defendemos. No-
sotras hacemos nuestra propia ley (Gloria, 39 años, Tuxtla Gutiérrez).



Gutiérrez, Evangelista y Winton160

El relato de Gloria nos revela un elemento interesante. 
Dado que el reconocimiento como mujer transgénero es un 
proceso de interacción constante con el otro y con el contexto 
sociocultural en el que estamos inmersos (Giménez, 2013), es 
imposible pensar en la cultura y la identidad como dos ele-
mentos desarticulados; en este sentido, tenemos que visuali-
zar la identidad situada en el marco de referencia de que, 
aunque las mujeres transgénero luchen por el reconocimiento 
de su identidad femenina, ante un acto violento recurren a la 
masculinidad.

Violencia estructural

En esta investigación aportamos elementos para identificar 
las intersecciones de los sistemas de opresión sexo-género y 
etario expresadas en la inexperiencia asociada a la juventud 
(Gloria), y sexo-género y étnico determinado por ser hablante 
de una lengua indígena (Yuri), como escenarios que subya-
cen a las violencias que viven estas mujeres transgénero. Por 
consiguiente, aunque el acto de discriminación se manifiesta 
por medio de la violencia directa e interpersonal tiene un sus-
tento estructural en tanto que le subyace la existencia de je-
rarquías entre edades y entre grupos étnicos, donde la adul-
tez predomina sobre la juventud y lo mestizo sobre lo indígena. 
A partir de este supuesto se excluye y se discrimina a quienes 
se ubican en las categorías subordinadas –a manera de ras-
gos de la identidad asignados más que asumidos– y que de-
finen al otro como distinto. 

Lo anterior revela la estrecha relación entre identidad y otre-
dad a la que alude Falcón (2008); así como la articulación de 
las violencias en un continuum (Scheper-Hughes y Bourgois, 
2004; Amézcua, 2010; Castro, 2012). Es decir, en un extremo 
se encuentra la violencia física y a nivel interpersonal; en el 
otro, está la discriminación y la exclusión a nivel estructural; y 
en medio, en el nivel institucional, podemos señalar, por ejem-
plo, en el caso de Yuri, la ausencia de un ambiente escolar libre 



Mujeres transgénero trabajadoras sexuales 161

de estigma y discriminación, afectando su permanencia en la 
escuela para alcanzar un mayor nivel de escolaridad y también 
el dominio del castellano como lengua hegemónica. 

Hasta este punto hemos visto cómo la constitución de las 
identidades subversivas como la de las mujeres transgénero 
las expone al estigma, a la discriminación y a otras violencias 
en diversos contextos y momentos. Se trata de un proceso en 
constante reconstrucción y en oposición al otro. En el caso de 
este grupo de la sociedad, la visibilidad de su identidad de géne-
ro es una de las razones por las cuales están expuestas a las 
violencias en intersección con el estigma que recayó en ellas en 
el momento en que comenzaron a ejercer el trabajo sexual. Lo 
anterior nos obliga a reconocer que las condiciones de desventa-
ja que viven no se dan sólo por el reconocimiento de una identidad, 
sino por estar ésta interseccionada con otras (Valcárcel, 2009).

A lo largo de la investigación se mantuvo la mirada intersec-
cional, en tanto que tratábamos de identificar los diversos sis-
temas de opresión que afectan a las mujeres transgénero. Sin 
embargo, aunque sí identificamos la intersección de algunos 
sistemas de opresión, el que más prevaleció es el de género; 
es decir, para ellas el constante proceso de reconocimiento de 
su identidad las expone al continuum de violencias directas, 
institucionales y estructurales (Scheper-Hughes y Bourgois, 
2004; Amézcua, 2010; Castro, 2012).

En este sentido, las mujeres transgénero no viven un solo 
tipo de violencia o en un determinado ámbito. No sólo pade-
cen violencia directa o institucional en un cierto momento y 
contexto; también la violencia estructural subyace a la institu-
cional y a la directa, en tanto que muchas de las expresiones 
de estas dos últimas se sustentan en las diversas estructuras 
que hemos interiorizado y que llevan consigo una lógica 
excluyente hacia determinados grupos. Por ello Castro afirma:

Hablamos entonces de violencia estructural hacia las mujeres porque en 
todos y cada uno de los ámbitos de la sociedad se ejerce y se reproduce 
la dominación sobre ellas y porque el origen de las diversas formas con-
cretas de violencia (física, sexual, emocional y patrimonial) contra ellas 



Gutiérrez, Evangelista y Winton162

se pueden rastrear hasta este nivel de realidad. En otras palabras, la 
noción de violencia estructural hace referencia a un principio fundante, a 
una lógica que produce y reproduce la violencia, y que es constitutivo de 
la propia estructura social (Castro, 2012: 19).

Entonces, si entendemos que la violencia estructural es 
ese principio fundante que produce y reproduce otros tipos de 
violencia, también tendríamos que pensar en los diversos me-
canismos que intervienen en este proceso, y uno de ellos es el 
habitus (Bourdieu, 2007), en tanto que sustenta prácticas ex-
cluyentes hacia determinados grupos sociales a partir de la 
interiorización de las normatividades estructurales. Evidencia-
mos que el sistema sexo-género es un mecanismo de poder 
que se reproduce en instituciones sociales, manifestándose 
mediante discursos y actos que establecen las características, 
los comportamientos, los deseos y las prácticas relacionados 
con la identidad sexual y de género considerados correctos. 

Conclusiones

Finalmente, puede notarse que las mujeres transgénero traba-
jadoras sexuales están sujetas a enfrentar violencias –estruc-
turales, institucionales e interpersonales–, situación que co-
mienza en el momento en que cuestionan y transgreden las 
normas de género y cuando reafirman su identidad ante los de-
más, agudizándose aún más cuando deciden ejercer el trabajo 
sexual. Así entra en juego la reafirmación de la identidad 
transgénero y la búsqueda del reconocimiento del otro. Sin 
embargo, en el contexto de la interiorización del sistema bina-
rio, se suscita un conflicto en el encuentro de aquellas identi-
dades que refuerzan el orden de género y las que lo alteran. 
Estos choques se manifiestan en actos de violencia de dife-
rente índole hacia las identidades transgresoras y más direc-
tamente hacia los cuerpos que las encarnan (hablamos de 
identidades transgresoras en plural, ya que también ha queda-
do claro que no existe una identidad “trans” universalizante). 



Mujeres transgénero trabajadoras sexuales 163

Vale la pena señalar que el trabajo sexual se vuelve un es-
cenario que les permite reafirmar su identidad trans femenina 
y salvaguardarse de ciertas violencias interpersonales perpe-
tradas por la sociedad en general, pero al mismo tiempo las 
expone a otras que ponen en riesgo sus vidas. Esto se debe a 
que dicha actividad de las mujeres transgénero no se encuen-
tra regulada en Chiapas, lo que las obliga a ejercerla en la 
clandestinidad. 

A partir de los relatos de las entrevistadas, nos percatamos 
de que son un grupo que vive violencias de manera constante. 
Sin embargo, no se trata de victimizarlas, sino de exponer cómo 
su ubicación social las coloca en una situación particular de pre-
cariedad, en la que sus opciones de vida son gravemente limita-
das por las condiciones de estigmatización y desprotección aso-
ciadas a ser “vidas negadas”, como bien menciona Butler:

[…] desde el punto de vista de la violencia no hay ningún daño o nega-
ción posible desde el momento en que se trata de vidas ya negadas. 
Pero dichas vidas tienen una extraña forma de mantenerse animadas, 
por lo que deben ser negadas una y otra vez. Son vidas para las que 
no cabe ningún duelo porque ya estaban pérdidas para siempre o por-
que más bien nunca “fueron”, y deben ser eliminadas desde el momento 
en que parecen vivir obstinadamente en ese estado moribundo (Butler, 
2006: 60).

En este sentido, más allá de ser acciones perpetradas por 
individuos (Butler, 2006), las violencias que viven las mujeres 
transgénero son actos socialmente legitimados por tratarse de 
un grupo ilegítimo, siendo parte fundamental de estas violen-
cias la desprotección por parte del Estado. 

Dicho lo anterior, podemos afirmar que socialmente se ha 
excluido a las mujeres transgénero, orillándolas a vivir en la 
precariedad, ya que institucionalmente no se asegura un am-
biente libre de estigma y discriminación que les permita ejer-
cer sus derechos. Por ejemplo, alcanzar un nivel de escolari-
dad que les posibilite a acceder a empleos formales que no se 
den en un contexto tan violento como el del trabajo sexual, y 
más aún, el que se ejerce en espacios callejeros. Cabe seña-



Gutiérrez, Evangelista y Winton164

lar que aunque se reconoce que el trabajo sexual es una de 
las pocas opciones laborales para las mujeres transgénero, no 
se llevan a cabo acciones efectivas para brindarles seguridad. 
En este sentido, cabe reflexionar sobre lo que demuestra la 
falta de regularización del trabajo sexual ejercido por mujeres 
transgénero. La regularización en este caso se trata de una 
limitada “tolerancia” jurídica y social de esta actividad –limita-
da en el sentido de tratarse de zonas específicas delimitadas, 
pero también en el de excluir a las trabajadoras y los trabaja-
dores sexuales transgénero–. Como portadores de identida-
des socialmente ilegitimadas, se entiende que este grupo no 
puede ser tolerado.

Sin embargo, resulta importante destacar que la protección 
y la seguridad hacia este grupo tiene que ir más allá de la re-
gularización. Aunque esto posiblemente les permitiría salva-
guardarse de algunas violencias, en términos prácticos queda 
claro –según los relatos– que en otros sentidos operar en la 
zona de “tolerancia” también sería sumamente riesgoso. Las 
estrategias de protección y supervivencia de las mujeres trans 
trabajadoras sexuales dependen, en gran parte, de su autono-
mía y de la misma clandestinidad, y aunque esto a veces re-
sulte peligroso, es un riesgo ante el cual ellas han desarrollado 
estrategias colectivas de autoprotección. 

En conclusión, coincidimos con Butler (2009) cuando afirma 
que no se trata de integrar a más personas a las normativida-
des existentes, sino más bien de ver cómo estas normatividades 
otorgan un reconocimiento de manera diferencial. En este 
sentido, nuestro trabajo es un esfuerzo para visibilizar una par-
te de las complejas historias de vida de estas sujetas trans en 
su constante lucha por el reconocimiento de su condición como 
personas, y que nos han permitido evidenciar las normativida-
des que las deslegitiman y las estigmatizan y que producen 
experiencias de vida sumamente precarias. 



Mujeres transgénero trabajadoras sexuales 165

Bibliografía

Amézcua Chávez, Cristina (2010). “El secuestro virtual en el con-
tinuum de la violencia: visibilizar lo que se oscurece”. Trace 
57: 111-127.

Arriaga Ortiz, Raúl (2008). Transgénero, prostitución y VIH/sida 
en Tuxtla Gutiérrez, Chiapas: Escuela Nacional de Antropo-
logía e Historia.

Bertaux, Daniel (1989). “Los relatos de vida en el análisis so-
cial”. En Historia Oral, compilado por Jorge Aceves, 136-
148. Ciudad de México: Centro de investigaciones y Estu-
dios Superiores en Antropología Social.

Bourdieu, Pierre (2007). El sentido práctico. Buenos Aires: Si-
glo XXI.

Burgos Díaz, Elvira (2007). “Identidades entrecruzadas”. Thé-
mata. Revista de filosofía 39: 245-253.

Butler, Judith (1998). “Actos performativos y constitución del 
género: un ensayo sobre fenomenología y teoría feminista”. 
Debate feminista 18: 296-314.

Butler, Judith (2006). Vida precaria: el poder del duelo y la vio-
lencia. Buenos Aires: Paidós.

Butler, Judith (2009). “Performatividad, precariedad y políticas se-
xuales”. Revista de Antropología Iberoamericana 4 (3): 321-336.

Castillo, Debra Ann, María Gudelia Rangel Gómez y Armando 
Rosas Solís (2000). “Violencia y trabajadores sexuales tra-
vestis y transgénero en Tijuana”. Debate feminista 33: 1-10.  

Castro, Roberto (2012). “Problemas conceptuales en el estu-
dio de la violencia de género. Controversias y debates a 
tomar en cuenta”. En Violencia, género y la persistencia de 
la desigualdad en el Estado de México, editado por Norma 
Baca Tavira y Graciela Vélez Bautista, 17-38. Buenos Aires: 
MNEMOSYNE.

Cisternas Gaset, Manuela y Elisa Niño Vázquez (2014). Violen-
cia estructural: género y cuerpo indígena. Ponencia presen-
tada en Primer Congreso Latinoamericano de Estudiantes 
de Posgrado en Ciencias Sociales, 26 y 27 de junio. México: 
Facultad Latinoamericana de Ciencias Sociales.



Gutiérrez, Evangelista y Winton166

Coiffman, Felipe (2008). “Alogenosis iatrogénica. Una nueva en-
fermedad”. Cirugía plástica ibero-latinoamericana 34: 1-8.

Coll-Planas, Gerard y Miquel Missé (2015). “La identidad en 
disputa. Conflictos alrededor de la construcción de la tran-
sexualidad”. Papers 100: 35-52.

Córdova Plaza, Rocío (2010). “Un ámbito fuera de la ley: el tra-
bajo sexual travesti en Xalapa, Veracruz”. En Los códigos 
del género. Prácticas del derecho en el México contemporá-
neo, coordinado por Helga Baitenmann, Victoria Chenault y 
Ann Varley. Ciudad de México: Universidad Nacional Autó-
noma de México.

Estrada Montoya, John Harold y Andrea García Becerra (2010). 
“Reconfiguraciones de género y vulnerabilidad al VIH/sida 
en mujeres transgénero en Colombia”. Gerencia y políticas 
de salud  9: 90-102.

Falcón, Mabel Inés (2008). “Anotaciones sobre identidad y 
‘otredad’ ”. Revista electrónica Psicología Política, 1-9.

Fleury, Sonia; Valeria Bicudo y Gabriela Rangel (2013). “Reac-
ciones a la violencia institucional: estrategias de los pacien-
tes frente al contraderecho a la salud en Brasil”. Salud co-
lectiva 9: 11-26.

Garaizabal, Cristina (2008). “El estigma de la prostitución”. 
Transversales 10: 1-8.

Giménez, Gilberto (2010). Cultura, identidad y procesos de indi-
vidualización. Ciudad de México: Universidad Nacional Au-
tónoma de México, serie “Conceptos y fenómenos funda-
mentales de nuestro tiempo”.

Giménez, Gilberto (2013). “La cultura como identidad y la identi-
dad como cultura”. J. Chem. Inf. Model 53: 1689-1699.

Hernández, Diana (2015). “La voz trans: violencia y resistencia”. 
Movimientos y sociedad 3 (5): 84-95.

Kornblit, Ana Lía (2007). Metodologías cualitativas en ciencias 
sociales. Buenos Aires: Biblos.

Lamas, Marta (1996). “Trabajadoras sexuales: del estigma a la 
conciencia política”. Estudios sociológicos 14: 33-52.



Mujeres transgénero trabajadoras sexuales 167

Lamas, Marta (2005). “¿Qué generó el género?” Género, etnicidad 
y liderazgo: entrecruzamientos y encuentros. Manual de lide-
razgo para mujeres indígenas, coordinado por Olivia Gall. Ciu-
dad de México: Instituto de Liderazgo Simone de Beauvoir.

Lamas, Marta (2013). “¿Prostitución, trata o trabajo?” Nexos 44: 20.
La Parra, Daniel y José María Tortosa (2003). “Violencia es-

tructural: una ilustración del concepto”. Documentación so-
cial 131: 57-72.

Ley de Salud del Estado de Chiapas (1998). Periódico oficial del 
gobierno constitucional  del Estado de Chiapas, 12 de agos-
to de 1998. Tuxtla Gutiérrez. 

Madrid Romero, Elvira; Jaime Montejo y Rosa Isela Madrid 
(2014). “Trabajadoras sexuales conquistan derechos labora-
les”. Debate feminista 50: 139-161.

Mattio, Eduardo (2010). “Vulnerabilidad, normas de género y 
violencia estatal: ontología social y política sexual en la últi-
ma Judith Butler”. Pensamiento plural 7: 159-172.

Molina Rodríguez, Nancy, Oscar Guzmán Cervantes y Antar 
Martínez Guzmán (2015). “Identidades transgénero y trans-
fobia en el contexto mexicano: una aproximación narrativa”. 
Quaderns de Psicología 17: 71-82.

Pérez, M. (2015). “Teoría Queer, ¿para qué?” Revista ISEL 5: 
184-198.

Pfaeffle, A. E. F. (2003). “Devenires, cuerpos sin órganos, lógi-
ca difusa e intersexuales”. Sexualidades migrantes 9: 9-30. 

Rhodes, Tim, Milena Simic, Sladjana Baros, Lucy Platt y Bojan 
Zikic (2008). “Police Violence and Sexual Risk among Fe-
male and Transvestite Sex Workers in Serbia: Qualitative 
Study”. BMJ 337: 811.

Sandoval Rebollo, E. M. (2006). “Un lugar en el mundo. Condi-
ciones de vida de personas transexuales y transgénero en 
la Ciudad de México”. Trabajo Social UNAM 18: 113-125. 

Scheper-Hughes, Nanci y Philippe Bourgois (2004). “Violence 
in War and Peace: an Anthology”. Inglaterra: Blackwel Pu-
blishing.



Gutiérrez, Evangelista y Winton168

Schilt, K., y L. Westbrook (2009). “Doing Gender, Doing Hete-
ronormativity: ‘Gender Normals’. Transgender People, and 
the Social Maintenance of Heterosexuality”. Gender & So-
ciety 23 (4): 440-464.

Tinoco Ojanguren, Rolando, Angélica Evangelista García, Imelda 
Martínez, Carlos Mágis (2015). “Violencias naturalizadas y tra-
bajo sexual en Chiapas, México”. En Salud intercultural: crean-
do puentes a partir de la investigación cualitativa, coordinado 
por César Cisneros-Puebla, María Guadalupe Andueza-Pech 
y Yolanda Oliva-Peña, 145-155. Mérida: Universidad Autóno-
ma de Yucatán-Universidad Autónoma Metropolitana, unidad 
Xochimilco-Centro de Investigaciones Dr. Hideyo Noguchi.

Torres Falcón, Marta (2004). “Violencia social y violencia de 
género”. Ponencia en el foro Las Dignas, 30 de enero de 2004. 
El Salvador.

Valcárcel, Amelia (2009). Feminismos en el mundo global. Es-
paña: Cátedra.

Vázquez García, Verónica y Roberto Castro (2009). “Masculini-
dad hegemónica, violencia y consumo de alcohol en el me-
dio universitario”. Revista Mexicana de Investigación Educa-
tiva 14: 701-719.

Vidal Ortiz, Salvador (2014). “Corporalidades trans: algunas re-
presentaciones de placer y violencia en América Latina”. 
Interdisciplina 2: 109-133.

Weitzer, Ronald (2014). “El movimiento para criminalizar el tra-
bajo sexual en Estados Unidos”. Debate feminista 50: 380.

Winton, A. (en prensa). “ ‘I’ve Got to Go Somewhere’: Queer 
Displacement in Northern Central America and Southern 
Mexico”. En LGBTI Asylum Seekers and Refugees from a Le-
gal and Political Perspective: Persecution, Asylum and Inte-
gration, editado por A. Güler, M. Shevtsova y D. Venturi. 
Nueva York: Springer International Publishing.

Zarco Mera, Ángel (2009). Migración y trabajo sexual indígena 
en San Cristóbal de las Casas, Chiapas: implicaciones en 
salud sexual y reproductiva. Ciudad de México: Centro de In-
vestigaciones y Estudios Superiores en Antropología Social. 


