
Filosofía y sociología, 
de Theodor W. Adorno*
por Micaela Cuesta**

[…] la denuncia de la vanidad del pensar también 
puede convertirse en una ideología, 

en un pretexto para la glorificación 
de aquel que renuncia al pensar.

Theodor W. Adorno, Filosofía y sociología: 96

Eterna Cadencia publica por primera vez en español las leccio-
nes que Theodor Adorno impartiera en 1960 sobre Filosofía y 
sociología. El libro replica la cuidada edición alemana a cargo 
de Dirk Braunstein, quien amplía al texto con notas eruditas de 
pasajes conocidos y no tan conocidos, muchos inéditos, de la 
obra de Adorno. Llama la atención en su contratapa el modo en 
que se presenta al autor, una primera “operación de marcación” 
que, como recuerda Bourdieu,1 orienta la recepción y la lectura: 
“uno de los mayores filósofos del siglo xx”. Un recorrido por la 
obra de Adorno, incluso uno que atravesara tan sólo los nom-
bres de estas lecciones y las que le sucedieron, desmentiría 
esta sentencia. Luego de Filosofía y sociología tuvieron lugar 

1	 Véase Pierre Bourdieu (2000). “Las condiciones sociales de la circulación interna-
cional de las ideas”. En  Intelectuales, política y poder,  trad. de Alicia Gutiérrez. 
Buenos Aires: Eudeba.

Sociológica, año 31, número 88, pp. 271-275
Mayo-agosto de 2016

*	 Theodor W. Adorno, Filosofía y sociología. Traducción de Mariana Dimópulos. 
Buenos Aires: Eterna Cadencia, 2015, 367 pp.

**	 Instituto de Investigaciones Gino Germani, Universidad de Buenos Aires. Correo 
electrónico <micaelacuesta@yahoo.com.ar>.



Micaela Cuesta272

las clases reunidas en Elementos filosóficos de una teoría de la 
sociedad (1964) y, años más tarde, Introducción a la sociología 
(1968). Este señalamiento deja de parecer caprichoso cuando 
se atiende a la trama de las lecciones: la circunstancia siempre 
conflictiva de la demarcación entre filosofía y sociología. 

Bajo un título que evoca la compilación de Durkheim, Socio-
logie et philosophie (1898), Adorno nos invita, de comienzo a 
fin, a suspender las asociaciones rápidas que vuelven idénti-
cas a filosofía y espiritualidad, por un lado, y a sociología y 
mera técnica, por otro. Contra cualquier intuición, la tesis que 
inaugura las lecciones afirma que la sociología ha de recurrir a 
la filosofía so pena de dejar de existir como ciencia. ¿En qué 
medida puede la filosofía aportar cientificidad a la sociología? 
Y viceversa, ¿qué valor especulativo agrega el quehacer socio-
lógico a la filosofía? Las inflexiones argumentativas referidas a 
estos problemas se desplegarán –como señala el propio Ador-
no– “de forma micrológica a partir de pasajes puntuales en lu-
gar de ofrecerles [ofrecernos] algún gigantesco panorama de la 
escena, donde en realidad sólo se disuelven las diferencias 
esenciales y específicas” (p. 106). Así, podremos asistir a la 
interpretación cruzada de fragmentos de la obra de Kant y de 
citas poco visitadas de Comte, para ver despuntar en sus in-
tersticios la tercera disciplina involucrada, aunque no explicita-
da, en esta controversia: la psicología. Podría decirse que es-
tas lecciones constituyen una reflexión filosófica de la sociología 
que problematiza su vínculo con la psicología, aunque tampo-
co ello daría cuenta suficiente de lo que Adorno busca exponer 
a lo largo de sus 18 clases, donde se propicia también una re-
flexión sociológica de la filosofía. Lo que queda claro es que 
ninguna de estas disciplinas podrá escapar al problema de la 
verdad y de la determinación social del conocimiento. 

Será preciso, entonces, revisar, creer y sospechar de se-
ries tales como filosofía/esencia/ámbito de lo constituyente/
intentio obliqua/verdad/no devenido versus sociología/apa-
riencia/ámbito de lo constituido/intentio recta/historia/deveni-
do. Si bien no es aconsejable confundir ambas formas de las 



Filosofía y sociología 273

humanidades, tampoco sería auspicioso persistir en su mera 
antítesis, fija y necia. Sabemos ya de la falsedad de las defi-
niciones eternizantes y de los efectos nocivos de toda distin-
ción irreflexiva sobre la división social del trabajo de la teoría 
y el conocimiento. En el intento de no olvidar, entonces, su 
condicionamiento recíproco, Adorno recuerda que la sociolo-
gía –aun habiendo nacido antifilosófica y conservadora– no 
sólo hereda problemas que la filosofía no supo resolver, sino 
que también señala, en su derrotero, el momento de injusticia 
y falsedad de una sociedad cosificada. 

Contra una sociología que “como empleado público […] re-
gistra obstinadamente desde una ventanilla” (p. 126), Adorno 
levanta el programa de una teoría de la sociedad capaz de 
reflexionar sobre la mediación de la totalidad social en el aná-
lisis de lo particular. Reivindica en esta tarea el momento de 
verdad del chosisme de Durkheim ante la comprensibilidad 
de sentido weberiana; y reconoce su astucia en ver a la socie-
dad “allí donde no entiendo, donde ella duele” (p. 133). Astu-
cia que se malogra cuando “esta conciencia correcta de la 
cosificación del mundo” (p. 135) se vuelve norma de la cien-
cia. Algo de esta crítica se continúa y profundiza en la acusa-
ción de “apologetas” que, aún con matices y diferencias, 
Adorno lanza al nominalismo, al realismo y al relativismo. Ne-
cesidad apologética que expresa “la debilidad de la concien-
cia, del miedo, y con esto remite por cierto a una entera con-
dición de la sociedad a la que tenemos toda razón pensable 
de temer” (p. 235). No escapa a su ojo la tergiversación de la 
que es responsable la estadística, ni el recuerdo feliz de la 
distinción entre sociología e investigación empírica. 

Tampoco faltan en sus lecciones las referencias al positi-
vismo y sus relaciones, no muy diáfanas, con el primer prag-
matismo. Adorno, cargado de ironía, llega a afirmar allí que el 
darwinismo en biología fue antes un hecho social que un des-
cubrimiento de la naturaleza. La adaptación, concepto llave 
de aquél, constituye el reflejo del sistema de competencia de 
la sociedad de intercambio, entonces en su esplendor. Así, la 



Micaela Cuesta274

cuestión de la supervivencia o la ruina en la lucha económica 
se convierte en modelo silencioso de lo que luego se infiltra y 
despliega en el campo de la biología. A lo que apuntan estas 
provocaciones es a la tesis de un desarrollo inmanente del 
positivismo en la sociología. La revisión crítica del derrotero 
–filosófico y sociológico– de un concepto como el de subjeti-
vidad puede decirnos más de lo que creemos acerca del po-
sitivismo como problema de las ciencias humanas y sociales. 
La inquietud de tono pragmatista sobre la “utilidad social” y/o la 
“aplicabilidad” de las ciencias sociales es también atendida 
por Adorno. Para nuestra preocupación no existen –se dirá– 
respuestas definitivas o tan convincentes como para clausu-
rar la cuestión. Este dilema, vivido por algunos bajo el signo de 
la “esquizofrenia” –“tener que ganarse la vida” y pretender 
desmontar sus modalidades instituidas– no es una experiencia 
exclusiva de sociólogos, ni causa del mero pensar: “Es la con-
tradicción de una sociedad cuya razón, cuya ratio, por un lado, 
está conformada sobre el concepto de una verdad abarcadora 
y vinculante, pero cuya ratio al mismo tiempo está limitada y li-
gada en particular a una mera ratio instrumental” (p. 75). 

Hacia el final de estas lecciones Adorno pone énfasis en el 
problema de la teleología bajo las ideas de progreso, la doctri-
na de la ideología y la cuestión de la génesis y validez del 
conocimiento. Tres núcleos temáticos de gran actualidad que, 
suscitados por “las cosas mismas”, reclaman de ambas disci-
plinas un esfuerzo conjunto de intelección. Así, para quien se 
ocupe de la crítica ideológica y desconfíe tanto de su reducción 
a mero engaño cuanto de su remisión unilateral a una psicolo-
gía de los intereses, estas lecciones le serán de gran valor. Al 
rechazar la pretensión a-ideológica del escepticismo reinante 
entonces, Adorno afirma la urgencia de elaborar una tipología 
de las ideologías que, sin negar su “eternidad” –a la manera de 
Althusser– repare en su historicidad; esto es, en su relación 
singular con el modo de producción económico social. Escribe, 
luego, de la ideología bajo la figura de la justificación –adelan-
tándose a ciertos desarrollos contemporáneos, como los de 



Filosofía y sociología 275

Boltanski y Chiapello–, de la compensación –deudora antes de 
las religiones, y ahora, podríamos afirmar, de las técnicas del 
“arte de vivir” que forman prácticas sociales con incidencia po-
lítica indubitable en la actualidad– y, por último, sin pretensión 
de exhaustividad, sitúa las ideologías de encubrimiento. Un tra-
bajo de interpretación crítica de estas modalidades no puede 
prescindir de la categoría de totalidad. 

En efecto, recorre a estas lecciones y, sobre todo, al último 
tramo referido a la génesis y validez del conocimiento, la ape-
lación a un concepto no hipostasiado de totalidad. La pregunta 
por lo devenido y por la verdad tendrá un abordaje adecuado 
si, una vez más, rechazamos la tentación de inscribirlos sin 
más en los campos de la sociología y la filosofía respectiva-
mente. Ambos términos se encuentran, en su autonomía, inter-
namente escindidos y recíprocamente condicionados. La cate-
goría de mediación, entendida no como determinación externa 
e impuesta desde afuera, resulta central en el desciframiento 
de su sentido. 

En suma, el Adorno que tenemos ante nosotros realiza de 
modo ejemplar ese pensar abierto y en coyuntura que, según 
leemos, caracteriza a la sociología. Y lo hace con la gracia de 
no renunciar a la elaboración de una teoría “total” de la socie-
dad, con la voluntad de resistir tanto a la cosificación como al 
relativismo. Cuatro consejos retenemos de estas lecciones: fi-
delidad a los hechos, desconfianza frente al concepto abs-
tracto, constante relativización de las cogniciones particula-
res sin dejar de aferrarse a una verdad objetiva y vinculante, y 
un llamado a no ceder ante imposiciones dicotómicas. La ver-
dad entra en la historia con la misma insistencia con que la 
historia configura a la verdad.




