Socioldgica, afio 31, nimero 87, enero-abril de 2016, pp. 79-109
Fecha de recepcion: 18/03/15. Fecha de aceptacion: 23/11/15

Ciencia y arte en las lecturas de Durkheim
sobre la filosofia politica clasica

(desde Platon hasta Montesquieu)*
Science and Art in Durkheim’s Readings of
Classical Political Philosophy (from Plato to Montesquieu)

Roadrngo Oscar Otfonello™*

RESUMEN

Atendiendo al quiebre de la sociologia con la extensa tradicion de la filosofia politica,
ya sefalado tanto desde la propia ciencia social como desde la teoria politica, este
texto propone una reconstruccion de la diferencia entre ciencia y arte, asi como de
los modos de ubicar a la politica en esa clasificacion, segun cinco autores clasicos
a los que Durkheim recurre para marcar las diferencias que singularizan a su proyec-
to: Platon, Aristoteles, Hobbes, Rousseau y Montesquieu. El objetivo es, contra algu-
nas lecturas actuales, profundizar en un entendimiento de lo social no como dominio
de lo politico, sino como su limite.

PALABRAS CLAVE: Durkheim, sociologia, filosofia politica, Aristételes, Platon, Hob-
bes, Rousseau, Montesquieu.

ABSTRACT

Taking into account sociology’s break with the extensive tradition of political philoso-
phy, recognized by both social science and political theory, this article proposes a
reconstruction of the difference between science and art, as well as the ways of situa-
ting politics in that classification, according to five classical authors that Durkheim
looks at to mark the differences that make his project unique: Plato, Aristotle, Hobbes,
Rousseau, and Montesquieu. In contrast with some current literature, the aim here is
to deepen our understanding of the social not as the field of politics, but as its limit.
KEY WORDS: Durkheim, sociology, political philosophy, Aristotle, Plato, Hobbes,
Rousseau, Montesquieu.

" El presente trabajo fue elaborado gracias a una beca doctoral otorgada por el
Consejo de Investigaciones Cientificas y Técnicas de la Republica Argentina. Esta
version final debe mucho a las enriquecedoras sugerencias y criticas de los eva-
luadores an6nimos que avalaron su publicacion; a ellos mi mayor agradecimiento.

** Facultad de Ciencias Sociales de la Universidad de Buenos Aires. Correo electro-
nico: <ottonellorodrigo@gmail.com>.



80 Robrico OscArR OTTONELLO

INTRODUCCION

La interpretacién politica de la obra de Emile Durkheim ha ad-
quirido las mas diversas formas. Siguiendo el util recorrido ela-
borado por Raquel Andrade Weiss encontramos que en 1896
Charles Andler desconfiaba del optimismo democratico del so-
cidlogo, que en 1909 Dominique Parodi le atribuia un lastre tra-
dicionalista, que en 1931 Marion Mitchel le achacaba un exceso
de nacionalismo, y que entre 1939 y 1941 Svend Ranulf y Carl-
ton Joseph Huntlet Hayes lo acusaron de protofascista y tota-
litario (Andrade, 2011). Son discusiones acerca del tipo de
politica que podria derivarse de la sociologia. Si bien aqui no
procuraré identificar qué orientacion politica corresponde a la
obra de Durkheim, la ambigliedad de ese breve recorrido sefia-
la que la relacion no es facil. El problema se radicaliza si se to-
man en cuenta lecturas contemporaneas, como las de Jacques
Ranciére o Bruno Latour, para quienes la sociologia durkhei-
miana representa directamente un jaque a la posibilidad misma
de la existencia de la politica como practica transformadora
(Ranciére, 1996: 119-120; Latour, 2008: 349). Se trata de la dura
condena que pesa desde la gran critica dedicada por el aboga-
do y filésofo tomista Simon Deploige en Le conflit de la morale
et de la sociologie, libro de 1911 (iniciado en una serie de articu-
los publicado en la Revue néo-scolastique en 1907) que apun-



CIENCIA Y ARTE EN LAS LECTURAS DE DURKHEIM 81

taba tanto a Durkheim como a Lucien Lévi-Bruhl." En palabras
de Deploige:

No demanden a los sociblogos, de cuyas ideas aqui nos ocupamos
[Durkheim y Lucien Lévi-Bruhl], un andlisis minucioso de diferentes for-
mas morales, una discusion profunda de sus principios, un examen de-
tallado de sus aplicaciones. Ellos ni siquiera se ocuparon de elaborar un
sistema nuevo; menos aun de elegir entre los existentes. Denuncian la
crisis de la Moral mediante el decreto de la supresion de toda teoria
moral (Deploige, 1912: 7).

El interés maximo del trabajo aqui emprendido radica exac-
tamente ahi: procura pensar a la sociologia durkheimiana como
horizonte ante el que la reflexion politica se desespera.

Tal como lo sefialé Durkheim, toda la filosofia politica —em-
pezando desde Platén y Aristoteles— se construy6 ante un pro-
blema-temor que indicaba que, de no haber una reforma moral
y politica (no necesariamente un cambio, sino a veces una se-
rie de movimientos capaces de detener al mismo), la sociedad
existente podia destruirse (Durkheim, 1975c: 157). Durkheim
jamas nego la importancia de ese problema-temor ni se man-
tuvo ajeno a él, como es claro en sus muy concretos intereses
y compromisos con la educacion ciudadana, el individualismo
racional y solidario, las formas politicas no revolucionarias y, en
definitiva, en el proyecto de la Tercera Republica Francesa. Su

" En 1903 Lévi-Bruhl publicé La morale et la science des mceurs, libro fuertemente
influenciado por los trabajos de Durkheim, tal como se sigue de las palabras que
introducen al espiritu general de su estudio: “No hay pues ciencia teérica de la
moral, en el sentido tradicional del término, y no podria haberla, porque una ciencia
no puede ser normativa en tanto que teorica. ¢Esto implica que no es posible una
busqueda cientifica que concierna a la moral? Por el contrario, la distincion racio-
nal entre el punto de vista teorico y el punto de vista practico nos permitira definir
el objeto de esta investigacion. Mientras que la concepcién confusa de una ‘moral
tedrica’ esta destinada a desaparecer, comienza a formarse otra, clara y diferente.
Ella consiste en considerar las reglas morales, las obligaciones, los derechos, y en
general el contenido de la conciencia moral, como una realidad dada, como un
conjunto de hechos; en una palabra, como el objeto de una ciencia que debe ser
estudiado con el mismo espiritu y con el mismo método que el resto de los hechos
sociales” (Lévi-Bruhl, 1903: 14). Alli mismo, en nota al pie, el autor reenviaba a Les
regles de Durkheim.



82 Robrico OscArR OTTONELLO

curso de 1902-1903 sobre l'éducation morale; la intervencion
en el affaire Dreyfus realizada en 1898 en “Le individualisme et
les intellectuels”; el curso de 1895-1896 sobre le socialisme; las
Lecons de sociologie de 1898-1900; y el propio La division du
travail social de 1893 configuran un sélido cuerpo de textos
politicos en la tradicion de los escritos de Saint-Simon y Rous-
seau. Lecturas clasicas —como la de Giddens en “Durkheim’s
Political Sociology” (1997), la de Jean-Claude Filloux en
Durkheim et le socialisme (1977) y la de Bernard Lacroix en
Durkheim et la politique (1981)— ya lograron, con resultados no-
tables y no necesariamente iguales, dar cuenta de esa inquie-
tud politica plasmada en planificaciones de cursos concretos
de accion. Durkheim de ninguna manera fue solo el espectador
neutral y nihilista desdefiado por Deploige. Excelentes estudios
recientes —como los de Bruno Karsenti en La société en per-
sonnes (2006) y en D'une philosophie a I'autre (2013), y la tesis
doctoral de Raquel Andrade Weiss, Emile Durkheim e a Funda-
mentacao Social da Moralidade (2010)—también se ocuparon,
en la misma linea, de exponer con gran claridad los vinculos
ineludibles entre la ciencia social y la moral y el desarrollo de
proyectos politicos que no escamotearon su dimension norma-
tiva. Sin embargo, si bien todas estas investigaciones constata-
ron que la teoria politica del siglo xx, en su mayor parte, no in-
corporé a su legado los aportes de la sociologia durkheimiana,
hasta el momento no hay ninguna explicacion filoséfica para
ese hecho: se ve tan s6lo un desencuentro entre disciplinas
académicas que habrian renido por objetos similares o uno en-
tre textos que no aparecieron oportunamente y lectores que no
supieron acercarse a ellos. En efecto, si la dimension politica
de la sociologia radicara so6lo en aquello sabiamente leido por
estos recuperadores del durkheimismo, la omision a cargo de
la filosofia politica se hace inexplicable a menos que se atribu-
ya a sus representantes del siglo xx una serie de errores de
lectura que habrian impedido ver todo lo que ligb a este autor
con las preocupaciones clasicas por la mejor forma de gobier-
no, por la conformacion y el movimiento del Estado y por la



CIENCIA Y ARTE EN LAS LECTURAS DE DURKHEIM 83

composicién de la ciudadania. Es una medida incompleta, con-
tra la tendencia a pasar por alto la sociologia, saltar a su vez
por sobre la critica a ésta desde la teoria politica, replicando asi
el movimiento de omisidn que se cuestiona. La apuesta, enton-
ces, radica en pensar —como complemento y desborde del
problema-temor por la existencia y desarrollo de la sociedad en
que vivia y queria vivir, mediante el cual Durkheim se vincula
con la gran tradicion de la filosofia politica— otro tipo de proble-
ma desesperante o incierto (aquél sefialado por sus criticos
mas duros) que concierne a la existencia misma de un tipo de
ser especifico llamado sociedad. Se trata, en este caso, no de
la pregunta por si la accion politica tiene o no la capacidad de
cambiar una sociedad, sino de la hipétesis que recorre toda la
obra de Durkheim y reza que ninguna accién humana, en tanto
ejercicio politico de una voluntad, es capaz de crear o destruir
una sociedad.

A sus 29 afos, inaugurando el primer espacio oficial jamas
dedicado a la sociologia —“una ciencia nacida ayer’—, Durkhe-
im dijo a su auditorio en la Universidad de Burdeos:

Desde Platon y su Republica no faltaron pensadores que hayan filosofa-
do sobre la naturaleza de las sociedades. Pero hasta comienzos de este
siglo la mayoria de esos trabajos estaban dominados por una idea que
impedia radicalmente la constitucion de la ciencia social. En efecto, casi
todos aquellos tedricos de la politica veian en la sociedad una obra hu-
mana, un producto del arte y la reflexion (Durkheim, 2010: 86-87).

Tal es el punto especifico sobre el que me concentraré. Des-
de la primera clase de su curso de Ciencia Social —1887— hasta
el ultimo texto que llegd a escribir, “Introduction a la morale”
—1917-, Durkheim sostuvo una distinciéon entre ciencia 'y arte?
que permite cifrar tanto sus operaciones metodologicas como
la relacion de la sociologia con la politica: la ciencia estudia lo
que es, mientras que el arte organiza sus recursos con vistas a

2 Respecto de la distincién y relacion entre ciencia y arte en el pensamiento francés
de fines del siglo xix, y la encarnacion de esa diferencia en las facultades de Dere-
cho y de Letras (con la consiguiente cuestion referida a cual de ellas debia alojar
los nuevos cursos de sociologia), véase el trabajo de Victor Karady (1976).



84 Robrico OscArR OTTONELLO

lo que debe ser (Durkheim, 2010: 88). Consideraba que los es-
critores politicos —desde Platdn y Aristételes en adelante, hasta
la excepcion de Montesquieu en el siglo xvii—2 no se preocupa-
ron por conocer la realidad, sino por “corregirla e incluso trans-
formarla por completo” (Durkheim, 1892: 12). Ese método era el
del arte, “que mira hacia el futuro al que busca anticipar y cons-
truir por adelantado”, mientras que la ciencia “tiene por dominio
al pasado y al presente, a los que procura experimentar con
tanta fidelidad como sea posible” (Durkheim, 1975a: 317). En
1892 Durkheim llegd a exponer la diferencia en términos radi-
cales, afirmando que para mantenerse independiente del arte
la ciencia debe prescindir de “toda preocupacion por su utili-
dad” (Durkheim, 1892: 14-15).

Esa radicalidad —sostendré— no es desmentida por la posi-
bilidad de pensar una sociologia politica durkheimiana; antes
bien, cabe mantenerla como una deriva posible e incluso nece-
saria de la gran apuesta de esta obra, que pretendid lograr una
reordenacidn general de todos los conocimientos sobre las for-
mas de organizacion humanas. El primer paso en tal recorrido
sera, por lo tanto, reexaminar atentamente el modo en que
Durkheim trabajo la distincion entre ciencia y arte en su singu-
lar lectura de la filosofia politica clasica.

LA INTERVENCION DE LA SOCIOLOGIA
EN LA CIENCIA POLITICA

Durkheim, en su tesis doctoral complementaria redactada en
latin y publicada en 1892, Quid Secundatus politicae scientiae
instituendae contulerit, al analizar el trabajo de Montesquieu,
quien oficidé de precursor de la sociologia, se refiri6 —desde el
titulo y durante todo el texto— a la scientiae politica; la expresion
sociologiam aparece alli s6lo en dos ocasiones. Esa elision po-
dria explicarse a partir de que Durkheim, al comenzar el texto,

8 “On dit ici ce qui est, et non pas ce qui doit étre” (Montesquieu, 1758: 43).



CIENCIA Y ARTE EN LAS LECTURAS DE DURKHEIM 85

juzgo que el término acufiado por Comte en 1835 era “un poco
barbaro” (Durkheim, 1892: 7), pero esta posibilidad se diluye en
tanto que luego es efectivamente usado para denominar la de-
riva que la ciencia politica asumira en el siglo xix (Durkheim,
1892: 66). Si Durkheim eligi6 alli hablar de ciencia politica no
puede entonces presumirse que se haya debido a un cuidado
purista del latin;* del mismo modo en que tampoco puede ob-
viarse que en sus textos franceses siempre habld de ciencia
social, pero aqui no se vali6 de la posible traduccion latina
scientiae sociales.® Quid Secundatus, publicado antes pero re-
dactado después que De la division du travail social (este ultimo
presentado por Durkheim como tesis principal para su doctora-
do), es la obertura del proyecto sociolégico durkheimiano y su
trabajo consiste, por una parte, en demostrar que no hubo una
ciencia politica hasta Montesquieu vy, por otra, en abrir el hori-
zonte a la ciencia social como correccién y superacion de la
ciencia politica.

En 1909, reafirmando aquellos postulados inaugurales de
su proyecto, Durkheim escribio:

Sin duda, en un sentido muy amplio, puede decirse que la especulacion
sobre las cosas politicas y sociales ha comenzado antes del siglo xix: La
Republica de Platon, La Politica de Aristoteles, los innumerables trata-
dos que han tenido a esas dos obras como modelo, los de Campanella,
Hobbes, Rousseau y tantos otros, trataron ya esas cuestiones. Pero
esos diversos estudios difieren, por un rasgo esencial, de aquéllos a los
que se designa con la palabra “sociologia”. Ellos tenian por objeto no
describir y explicar las sociedades tales como ellas son o tales como

4 En 1896 René Worms presento6 una tesis latina, De natura et methodo sociologiae,
en la que el término sociologiam es usado sin mayores reparos luego de hacer una
brevisima historia del mismo.

5 De manera llamativa, Armand Cuvillier, traductor de este texto al francés (“La
contribution de Montesquieu a la constitution de la science sociale”, en Montes-
quieu et Rousseau, précurseurs de la sociologie, Librairie Marcel Riviere et Cie,
Paris, 1966), opta por traducir scientiae politica como “ciencia social”. Lo mismo
ocurre en la traduccioén al castellano aqui usada como referencia (Montesquieu
y Rousseau. Precursores de la sociologia, Mifio y Davila, Madrid-Buenos Aires,
2001), basada en esta misma version francesa.



86 Robrico OscArR OTTONELLO

ellas fueron, sino buscar aquello que las sociedades debian ser, como ellas
debian organizarse para ser tan perfectas como resulte posible. Comple-
tamente otra es la finalidad de la sociologia, que estudia las sociedades
simplemente para conocerlas'y comprenderlas, como el fisico, el quimi-
co y el biélogo hacen con los fenédmenos fisicos, quimicos y bioldgicos
(Durkheim, 2010: 142-143).

Los nombres de esos artistas de lo social, de quienes bus-
caba distanciar la empresa socioldgica, aparecen en su obra
organizados de diversas maneras, pero siempre como inte-
grantes de una misma constelacion. Platén, Aristoteles y Rous-
seau son antecedentes del utilitarismo; Rousseau lo es del
espiritualismo; Aristételes, Hobbes y Spinoza del empirismo
racional; Hobbes y Rousseau del entendimiento individualista
de los fenbmenos sociales (Durkheim, 1919: 148-149). Ellos
nunca fueron estrictamente clasificados en una tradicion deter-
minada; antecedian a muchas. Durkheim, sin ser demasiado
preciso sobre su composicion, con frecuencia se refirio a ellos
como a un grupo: eran quienes hacian “filosofia del derecho
natural” (1975a: 298-300), quienes hacian “filosofia politica”
(1975a: 105), quienes hacian “ciencias politicas” (2010: 225),
los “escritores politicos” (1892: 12), los “filésofos” (1892: 11).

Ahora bien, buscar en Durkheim una matriz de lectura e in-
terpretacion de la filosofia politica constituiria un serio error, en
tanto que su trabajo jamas consistidé en un estudio sistematico
de esos autores. De Platén a Rousseau, los filosofos aparecen
en su obra como perfiles de un continente inmenso, cuya silue-
ta Unicamente asoma a contraluz, dibujando un retrato de es-
casa precision. Esto, sin embargo, no deberia ser obstaculo
para apreciar la enorme importancia del vinculo entre estos
dos saberes. La sociologia ciertamente no explica la filosofia
politica, pero si la usa y, sobre todo, interviene en ella.

Tal intervencion puede ser recorrida a través de los cinco
nombres cardinales ya mencionados, sobre los que Durkheim
insisti6 en numerosas formulaciones de su trabajo: Platon,
Aristoteles, Hobbes, Rousseau y Montesquieu.



CIENCIA Y ARTE EN LAS LECTURAS DE DURKHEIM 87

CIENCIA Y ARTE DE LA POLITICA
EN PLATON

Platon, en El politico, diferencié la ciencia politica tanto de la
retérica —ya que su funcién, antes que persuadir, es diferenciar
entre aquello que debe 0 no debe ser ensefiado y aprendido—
(Platdn, 1988: 303e-304¢€),° como del arte del legislador, pues
el sabio es capaz de ver mas alla de las limitaciones de la letra
—impedida, por su fijeza, de estar atenta a todas las singularida-
des y los cambios de los humanos—y de proponer, cuando re-
sulte necesario, modificaciones a las leyes (Platon, 1988: 294b-
300e). La ciencia politica platdnica es asi un justo medio entre
la extrema movilidad de la retérica y la excesiva rigidez de las
legislaciones. A su vez, si bien Platon, para referirse a la sabidu-
ria politica, hablé indistintamente de epistémé (ciencia o conoci-
miento) y de techné (arte o técnica),” por otro lado se ocupd en
sefalar la distincion entre ciencias cognoscitivas y ciencias
practicas, ubicando a la politica entre las primeras (junto a la
aritmética) y pensando entre las Ultimas a las vinculadas “con
la carpinteria o cualquier otra actividad manual” (Platon, 1988:
258d-259d).

Para comprender la falta de distincion platdnica entre los
dominios de la ciencia y del arte resulta de gran importancia
tener en cuenta un argumento documentado por Jenofonte en
sus Memorables, donde escribié acerca de Sécrates:

[...] no discutia, como la mayor parte de los otros filésofos, sobre la natu-
raleza del universo, buscando el origen espontaneo de aquello que los
sofistas llaman cosmos [...]. Incluso probaba la tonteria de aquellos que
se dedicaban a semejantes especulaciones y se preguntaba si ellos
creian haber profundizado lo bastante los conocimientos humanos para
ocuparse de semejantes materias o bien si, descuidando el dominio del

8 Importantes indicaciones para abordar la lectura durkheimiana de Platén y Aristo-
teles se encuentran en Colas (2004).

7 Véase al respecto la nota cinco de Maria Isabel Santa Cruz a la edicién castellana
del texto de El politico publicada por Gredos (Platon, 1988). También puede con-
sultarse, aunque no se trabaja alli sobre E/ politico, el estudio de Parry (2014). Por
ultimo, véase la entrada “Artes” en Magnavacca (2014).



88 Robrico OscArR OTTONELLO

hombre para abordar aquello que pertenece a los dioses, ellos imagina-
ban actuar de modo conveniente. Se sorprendia de que no viesen clara-
mente que esos secretos son impenetrables para el hombre [...]. He aqui
lo que decia de aquellos que se ocupan de tales busquedas; pero él
discurria sin cesar sobre todo lo que es del hombre, examinaba lo que es
pio o impio, bello o vergonzoso, justo o injusto; lo que es la sabiduria o el
error, el valor o la cobardia, el Estado o el hombre de Estado, el gobierno
y quien gobierna; y asi otras cosas, cuyo conocimiento, segun él, es
esencial para ser virtuosos y cuya ignorancia hace merecer el nombre
de esclavo (Jenofonte, 1986: 1.1, 11-16).

Platén, en sus dialogos de vejez —fundamentalmente en el
Timeo, pero también en El politico— llegd a proponer una cos-
mologia, alejandose de esas cautelas socraticas, pero aun asi
la indistincion entre epistéméy technéy la preferencia general
del ultimo término por sobre el primero testimonian un esfuerzo
por deshacer la jerarquia segun la cual los conocimientos ted-
ricos y especulativos referidos a las cosas no humanas habrian
de ser mas importantes que los conocimientos técnicos sobre
las cosas humanas. Tal movimiento es vital para Durkheim,
quien al momento de criticar el énfasis exclusivamente huma-
nista de las instituciones europeas de ensefanza escribio:

Primitivamente, el pensamiento helénico se ha dirigido a las cosas, al
universo fisico. Todos los grandes pensadores de Grecia, desde Tales
hasta los sofistas, han especulado exclusivamente sobre el universo fi-
sico; eran fisicos. Lo que intentaban comprender era el mundo; en cuan-
to al hombre, parecian no sentir necesidad [besoin] por conocerlo, y lo
dejaban mas o menos sistematicamente fuera de sus especulaciones.
Es sélo con Sécrates, es decir, en una época muy tardia, que el espiritu
humano deviene objeto de reflexion y, por consiguiente, de ensefianza
(Durkheim, 2014: 321-322).

En efecto, una de las preocupaciones centrales del proyecto
durkheimiano es dejar de pensar la humanidad como un impe-
rio dentro del imperio natural y extender las leyes naturales a
los fenébmenos humanos (Durkheim, 1975a: 123). La dilucion
socratico-platénica de la ciencia en el arte revelaba, segun el
sociblogo, el intento de pensar todo conocimiento a partir de la
medida del hombre, tarea a contrapelo de su propuesta socio-



CIENCIA Y ARTE EN LAS LECTURAS DE DURKHEIM 89

l6gica. La ciencia durkheimiana, mas que dar cuenta de la obra
hecha por la humanidad, buscaba explicar aquello que consti-
tuye a ésta.

La distincion platonica entre ciencias o artes cognosciti-
vas, por una parte, y practicas, por otra, si parece a primera
vista mas a tono con la consigna durkheimiana segun la cual
la ciencia s6lo aparece cuando se hace abstraccion de toda
preocupacioén practica (Durkheim, 2010: 120); de acuerdo con
el didlogo desarrollado en El politico, las ciencias cognosciti-
vas “carecen de toda vinculacion con la accién y unicamente
nos procuran conocimiento” (Platon, 1988: 258d). Sin embar-
go, el pasaje platonico debe ser matizado, atendiendo a que
las ciencias cognoscitivas no tienen vinculacién directa con la
accion, lo cual no implica que no tengan vinculo con ella. Las
ciencias practicas —por ejemplo— actuan por si mismas, pero
no conocen exclusivamente por si mismas y requieren de
otros conocimientos, en el sentido en que el carpintero o el
agricultor pueden necesitar saber geometria para medir sus
obras. Inversamente, las ciencias cognoscitivas conocen por
si mismas, pero no actuan por cuenta propia, sino gobernan-
do a las précticas; asi es como procede la ciencia politica
(Platén, 1988: 305c¢-d), también llamada “real” o “administrati-
va” (Platdn, 1988: 259c). De todos modos, Platon cuid6 de no
agotar la definicion de la ciencia politica en el papel del gober-
nante, y es por tal motivo que ella no es menos real cuando
su poseedor es un hombre sabio que no gobierna. La ciencia
politica no carece de un vinculo con la practica y la accion,
pero si puede carecer de él sin que ello constituya una muti-
lacién de su integridad. De todo esto se desprende que los
filésofos, los hombres sabios como Sécrates, son los verda-
deros politicos, aun sin ejercer el poder.8

El poseedor de la ciencia politica, el filbsofo del que habla
Platon, es por lo tanto un gobernante aunque de manera pasiva

8 Respecto del procedimiento mediante el cual una figura como la de Socrates, fil6-
sofo, es erigida como la del verdadero politico, por el cual Platdn decant6 su carre-
ra politica hacia la filosofia, puede consultarse el tratado de Colli (2008).



90 Robrico OscArR OTTONELLO

y, en definitiva, su conocimiento es siempre una capacidad de
conducir la ciudad. No es este el camino que interesaba a
Durkheim, cuya ciencia social es impensable para el mundo grie-
go, incluso si Aristételes fue capaz de vislumbrarla fugazmente.

EL EJEMPLO Y LOS PROBLEMAS
DE ARISTOTELES

“Elilustre ejemplo de Aristoteles, que fue el primero en ver en la
sociedad un hecho de la naturaleza, casi no tiene imitadores”,
dijo Durkheim en la primera clase de su curso de Ciencia Social
(Durkheim, 2010: 88), refiriéndose a La politica, donde se lee:

Por naturaleza, pues, la ciudad es anterior a la casa y a cada uno de
nosotros, porque el todo es necesariamente anterior a la parte. En efec-
to, destruido el todo, ya no habra ni pie ni mano, a no ser con nombre
equivoco, como se puede decir una mano de piedra: pues tal sera una
mano muerta [...]. Es evidente que la ciudad es por naturaleza y es ante-
rior al individuo (Aristoteles, 1988: 1253a).°

Luego, en 1889, resefiando un libro de Wincenty Lutoslawski,
Erhaltung und Untergang der Staatsverfassungen nach Plato,
Aristoteles und Machiavelli (1888), resumi6 asi el problema del
autor: “Dos cuestiones dominan toda la doctrina de Aristételes:
como nacen las revoluciones y como prevenirlas. En otros tér-
minos, ¢qué es lo que hace morir a las constituciones?, ¢qué es
lo que las hace durar?” (Durkheim, 1975c: 157). Son preguntas
que recorreran toda la obra del sociologo.

En 1938 Marcel Mauss, recapitulando sus trabajos y los de
Durkheim, explicd que la escuela francesa de sociologia pro-
ponia llevar a cabo una “historia social de las categorias del
espiritu humano”: “Ensayamos explicarlas una a una partiendo
simple y provisoriamente de la lista de categorias aristotélicas”
(Mauss, 2013: 333). Asi, mientras Mauss y Henri Hubert, en
sus trabajos sobre la magia, se habian ocupado de la nocidn

9 Durkheim volvio a remitirse a la importancia de este pasaje en 2014: 158; y en
1975c: 224.



CIENCIA Y ARTE EN LAS LECTURAS DE DURKHEIM 91

de causa, Durkheim habia tratado la de fodo, luego de haberse
ocupado de la de género. En 1903 Mauss y Durkheim escribie-
ron juntos “De quelques formes primitives de classification”, y
situaron su empresa en la estela de los trabajos clasificatorios
iniciados por Aristételes (Mauss, 1968a: 14-15).'° Sin embargo,
no conviene exagerar el componente aristotélico del pensa-
miento del socidlogo debido, antes que a una devocion particu-
lar, a la inscripcion en el largo linaje del “empirismo racionalista”
(Durkheim, 1975a: 171). Durkheim podia rendir tributo al fildsofo
griego (como en el epigrafe a La division du travail social), pero
las virtudes que le encontraba estaban puestas al servicio de
marcar mejor lo que consideraba su gran defecto." En Quid
Secundatus Durkheim escribio:

El propio Aristételes, aunque hubiese prestado mas atencion a la expe-
riencia de Platon, se propuso describir no las leyes de la vida en comun,
sino la mejor forma de sociedad. Como punto de partida, plantea que las
sociedades no deben tener otra meta que hacer felices a sus miembros
por medio de la préactica de la virtud, la cual consiste en la contempla-
cion. No establece este principio como una ley que las sociedades ob-
serven en la realidad, sino como una ley que deben seguir para que los
hombres puedan realizar su propia naturaleza. Es cierto que luego se
refiere a los hechos histéricos, pero Unicamente para emitir un juicio
sobre ellos y mostrar cdmo sus propios principios pueden adaptarse a
diversas contingencias (Durkheim, 1892: 12).

Asi lamentaba Durkheim que Aristoteles —quien no solo ha-
bia vislumbrado que la asociacion politica era un hecho de la
naturaleza, sino que también habia ofrecido una aguda defini-
cién del trabajo de la ciencia— hubiera sido incapaz de pensar

© Durkheim también da testimonio del espiritu aristotélico de su labor en 1990: 12-13.

" Sin este giro, la ascendencia aristotélica sobre Durkheim queda falseada, tal como
ocurre en el trabajo de Donald A. Nielsen (1999: 19-29), quien centra su atencion
en el vinculo entre categorias aristotélicas y durkheimianas. Por otra parte, el muy
interesante trabajo de Douglas F. Challenger (1994) plantea leer afinidades entre
ambos proyectos tedricos a partir de caracterizarlos como filosofias comunitaris-
tas, opuestas al liberalismo; si bien la lectura politica de Challenger es de gran in-
terés, pierde —al amistar a Durkheim con Aristoteles— una dimension fundamental
del caracter de quiebre que el durkheimismo reclama como empresa y en el que
se juegan importantisimas ambiciones filosoficas.



92 Robrico OscArR OTTONELLO

en una ciencia de la politica. La pauta del estagirita que intere-
saba especialmente al soci6logo se encuentra en el Libro vi de
la Etica Nicomaquea y, por via negativa, en el Libro vi de la
Metafisica: “Lo que es objeto de ciencia (epistémé) es necesa-
rio” (Aristételes, 1993: 1139b, 22); “esta claro que no hay cien-
cia (epistémé) del accidente” (Aristételes, 1998: 1027a, 20).
Ahora bien, en la historia de la educacion a cargo de Durkheim
en Lévolution pedagogique en France —curso dictado en 1904-
1905 en la Escuela Normal Superior, y publicado como libro en
1938— la obra de Aristételes fue leida como ejemplo del largo
predominio del “método dialéctico, con la discusion que es su
elemento esencial”, por sobre “el método verdaderamente
cientifico” (Durkheim, 2014: 172). Ese método cientifico es el
que Aristételes habia sabido reconocer en las demostraciones
matematicas y en la necesidad de sus resultados, pero a su
vez el que habria restringido a esa disciplina, relegando los
otros conocimientos al dominio menos preciso de lo verosimil
y plausible (Durkheim, 2014: 168 y 176). La politica, ejemplar-
mente, era para Aristételes un conocimiento mas cercano a la
prudencia que a la ciencia (Aristoteles, 1993: 1141b, 24-25), en
tanto que su objeto, la propia accién de un hombre, “puede
variar” (1140a, 36-1140b, 2.)."? La critica de Durkheim apuntaba
entonces al corazdn de la filosofia aristotélica, es decir, a sus
diversas distinciones entre lo necesario y lo contingente, entre
physis y nomos, entre metafisica y ética, entre fisica y politica.
Al respecto resulta oportuno atender a una discusién especifi-
ca del durkheimismo con el aristotelismo. El filésofo Hernan
Borisonik, en su novedosa investigacion sobre el estagirita, en-
contré en el dinero un motivo privilegiado a partir del cual dar
cuenta del modo en que el pensador griego entendi6 el mundo
politico de las convenciones y los actos de la voluntad como
algo por completo diferente al mundo de las cosas naturales.
Borisonik escribio:

2 En el mismo sentido: “Es evidente que la prudencia no es ciencia, pues se refiere
a lo particular” (Aristoteles, 1993: 1142a, 24-25).



CIENCIA Y ARTE EN LAS LECTURAS DE DURKHEIM 93

El argumento [de Aristételes] en contra del interés se fundamenta en la
paradoja entre physis y nomos, dado que solamente las cosas que son
por naturaleza pueden ser (auto)generadas. Por el contrario, aquello que
existe por convencion no posee una realidad ajena a la voluntad que lo
instituye. En consecuencia, el dinero, por ser algo constituido convencio-
nalmente, no es un elemento apto para producir o generar [...]. De ese
modo, los intereses y la usura son, desde esa concepcion, totalmente
contrarios a la naturaleza, por lo que es una aberracion el hecho de que
se genere dinero a partir del dinero (Borisonik, 2013: 261).

Borisonik apuntaba asi a que la virtud politica, tal como era
pensada por Aristételes, implicaba la capacidad de “compren-
der el caracter ficcional del dinero” y de no dejarse obnubilar
por él (Borisonik, 2013: 283). En definitiva, si la cualidad social
de la vida del hombre es de indole natural, las formas sociales
efectivamente asumidas no son ellas mismas naturales y son
como artefactos construidos por acciones siempre variables.

Milenios después de Aristoteles, en 1934, Frangois Simiand
—integrante de la primera encarnacion de la revista que congre-
gaba a los durkheimianos, LAnée sociologique— publico un es-
tudio titulado “La monnaie réalité sociale”, dedicado, en primera
instancia a criticar dos modos de entender el fenébmeno mone-
tario: el primero, consistente en atribuir el valor de la moneda al
valor del metal precioso en que se acufia o referencia; el otro,
tendente a tratarla como mero signo de otras cosas estableci-
do por convencién entre individuos que acuerdan una regla y
medida para sus intercambios (Simiand, 1934: 6-8). Para refe-
rirse a los promotores de esa segunda explicacion, el autor se
remitia a las escuelas psicologicas (entre las que contaba, po-
Iémicamente, a la teoria econémica de Karl Marx), que seguian
el modelo de “una ciencia de tipo aristotélico” ocupada no en
“reconocer y explicar una realidad positiva (lo que no se puede
lograr sin esfuerzo ni dificultad), sino en el andlisis interior de
una constitucion conceptual que, incluso a riesgo de devenir
puramente verbal, satisface ese espiritu, simplemente, pero
con seguridad, por el acuerdo de esos pensamientos o de esas
expresiones consigo mismos” (Simiand, 1934: 15-16). Aunque
en la ultima década del siglo xix Simiand no se habia privado de



94 Robrico OscArR OTTONELLO

criticar ciertos aspectos del pensamiento de Durkheim,” se-
guia aqui los lineamientos fundamentales del proyecto durkhei-
miano y hacia equivaler, directamente, los estadios del conoci-
miento humano sobre la moneda con los recorridos en torno a
los hechos religiosos, tal como habian sido establecidos por la
sociologia:

[...] el primero es la creencia simple, entera, sin critica, en el valor y la
realidad absoluta de los dogmas o los ritos. El segundo es la actitud que
se ha caracterizado con frecuencia bajo el epiteto de “volteriana™ esa
realidad pretendida no es mas que apariencia, ilusion, velo frente a la
realidad; ese valor no s6lo no es absoluto, sino que es supersticion (in-
cluso supercheria). Pero el tercero es reconocer ante todo a ese hecho
como un hecho, estudiar la manifestacion, la diversidad, las variaciones,
y abordarlo de modo tan objetivo como sea posible, es decir, no por una
introspeccién de la conciencia, limitada o condicionada con demasiada
rapidez y demasiado facilmente tratada de arbitraria o ilusoria [...], sino
por un reconocimiento positivo de ese hecho y de las condiciones en las
que puede ser afectado independientemente, o al menos a través de
esas traducciones subjetivas (Simiand, 1934: 18).

Aristoteles, a continuacion, era nuevamente sefalado como
referente del segundo estadio (Simiand, 1934: 19) y la herencia
de su filosofia tratada como obstaculo para pensar, en este
caso, a la moneda como realidad social relativamente indepen-
diente de la materialidad de su soporte y de la voluntad de los
agentes econdmicos;" su ciencia politica, muchas veces indis-
tinta de un arte (Aristoteles, 1988: 1288b,1), atendia mas a lo
que hacian los individuos que a lo que la sociedad podia hacer
de ellos, y alli donde él veia acciones a ser encausadas Durkhe-
im y su propuesta de sociologia encontraban hechos suscepti-
bles de ser analizados con el rigor propio de las cosas. Una
ultima salvedad: es cierto que Aristoteles no regalaba todo el
mundo de la convencidn a lo contingente: la causa final, aque-

8 Claras criticas a Durkheim se pueden leer en su resefa “L’Anné sociologique
1897” (1898), especialmente en las paginas 649-650, donde deplora cierto tono
metafisico en sus busquedas.

™ “La monnaie est ce quelle est, et elle agit ainsi qu’elle agit, parce qu’elle est une
réalité sociale”, escribi6 en la Gltima pagina de su texto (Simiand, 1934: 58).



CIENCIA Y ARTE EN LAS LECTURAS DE DURKHEIM 95

llo hacia lo cual tiende algo, es decir, su bien, no es susceptible
de ser establecida por decreto, sino que de alguna manera pre-
existe y excede a sus accidentes. Por eso el fildsofo escribia en
la Metafisica: “Y es la mas digna de mandar entre las ciencias,
y superior a la subordinada, la que conoce el fin por el que
debe hacerse cada cosa. Y este fin es el bien de cada unay, en
definitiva, el bien supremo en la naturaleza toda” (Aristoteles,
1998: 982b). Por tal motivo, desde la perspectiva aristotélica es
posible pensar en una ciencia de la politica que se dedica a
saber qué es el bien para cada ciudad o cada gobierno; las
convenciones sociales, aunque sometidas a la contingencia,
tienen un nucleo de verdad que escapa a la arbitrariedad, y es
asi como, por ejemplo, puede pensarse que hay un buen uso
del dinero, méas alld de cuales sean los diversos y efectivos
usos que puedan hacerse de él en la repudiada especulacion
econbmica. A pesar de todo esto, el bien —en lo que respecta
al mundo politico, y a diferencia de lo que ocurre con las cosas
naturales— no es lo necesario: puede darse o0 no."® Un saber
semejante explica lo que deberia ser el mundo y lo que quizas
podria llegar a ser, pero no lo que efectivamente es. Para
Durkheim, entonces, se trataba inequivocamente de un arte.
Sin embargo, antes de llegar a la sociologia, a Aristételes lo
esperaban otras criticas formuladas en nombre de otros pro-
yectos de fundacién de la ciencia politica.

HoBBEs Y Rousseau

En 1655, en las paginas iniciales de De Corpore, Thomas Hob-
bes consideraba que, con excepcidn de algunas observacio-
nes anteriores, la astronomia s6lo habia comenzado con los
trabajos de Nicolas Copérnico; que Galileo Galilei fue el prime-
ro en desarrollar una filosofia natural universal basada en en-

' “La deliberacion tiene lugar, pues, acerca de cosas que suceden la mayoria de las
veces de cierta manera, pero cuyo desenlace no es claro, y de aquéllas en que es
indeterminado” (Aristoteles, 1993: 1112b).



96 Robrico OscArR OTTONELLO

tender el movimiento; que la ciencia del cuerpo del hombre co-
menz6 con los trabajos de William Harvey sobre el movimiento
de la sangre y la generacion de las criaturas. Esos fisicos mo-
dernos eran los verdaderos filésofos de la naturaleza. La “filo-
sofia civil” —escribia Hobbes— era aiin mas joven y databa ape-
nas de 1642, cuando él mismo habia publicado De Cive
(Hobbes, 1839: xvii-xix). ¢ Acaso no hubo filosofia natural o civil
entre los antiguos griegos?, se preguntaba Hobbes para res-
ponder que no, que pasaban por alto toda ley, especulaban
sOlo guiados por sus gustos y se entregaron, antes que a la
sabiduria, a la disputa. Agregaba:

Los primeros doctores de la Iglesia, cercanos a los Apéstoles, al esfor-
zarse por defender la fe cristiana contra la de los gentiles mediante la
razén natural, también comenzaron a hacer uso de la filosofia y a mez-
clar los decretos de las Sagradas Escrituras con las sentencias de fil6-
sofos paganos; primero con algunas inofensivas provenientes de Platon,
pero luego con muchas tonterias y falsedades de la fisica y metafisica de
Avristételes; y haciendo entrar a los enemigos, traicionaron la ciudadela
del cristianismo (Hobbes, 1839: x).

En la misma linea que Giordano Bruno, Francis Bacon y
Gaileo Galilei, Hobbes sefalaba a Aristoteles como el principal
obstaculo, debido a su arraigo en la escolastica, para la cons-
titucion de un nuevo saber.®

En la dedicatoria de De Cive a William Cavendish, tercer
conde de Devonshire, Hobbes llamaba a que la filosofia moral
siguiera el camino abierto por la geometria, a la que era debido
“todo lo que distingue al tiempo de hoy de la antigua barbarie”
(Hobbes, 2010: 109)."” Si el modelo matematico geométrico po-
dia ser aplicado a la politica no era porque Hobbes estimaba
—contra Aristételes— que se pudiera encontrar necesidad en las
cosas sociales,'® sino porque era posible establecer las reglas

6 Respecto de las criticas a la filosofia en la temprana modernidad occidental, véase
Ottonello (2011).

7 Hobbes también escribi6: “La geometria (Unica ciencia que Dios se ha complacido
en donar a la humanidad)” (2003: 1, 58).

'® Por el contrario, el filésofo inglés negaba que la vida social fuera natural y la atri-
buia a un accidente (Hobbes, 2010: 130).



CIENCIA Y ARTE EN LAS LECTURAS DE DURKHEIM 97

de construccién de sus instituciones, 0 mas precisamente, por-
que era factible el conocimiento de sus efectos a partir del de
su generacion (Hobbes, 1839: 3). El ejemplo es claro: para
comprender el circulo hay que saber como hacer uno. La filo-
sofia era asi definida como la “investigacidn de las propiedades
de los cuerpos a partir de su generacion, o de su generacion a
partir de sus propiedades” (Hobbes, 1839: 10). El filésofo distin-
guia dos clases de cuerpo: “Uno, siendo obra de la naturaleza,
es llamado cuerpo natural, el otro es llamado Estado [common-
wealth] y nace de las voluntades y acuerdos de los hombres”
(Hobbes, 1839: 11). Ambas clases responden al modelo del
artefacto y lo que cambia es su obrero; mas que el orden hu-
mano contemplado con mirada naturalista, es la naturaleza la
que es tratada como artificio de grado superior.

En 1895, en la Universidad de Burdeos, Durkheim consagro
un curso al pensamiento de Hobbes, del que sobrevivieron las
notas tomadas por Marcel Mauss, editadas como libro por pri-
mera vez en 2011 bajo el titulo Hobbes a l'agrégation. Alli
Durkheim y Mauss —imposible distinguir qué palabras pertene-
cen a quién— comenzaban senalando esa relativa indistincion
entre los procedimientos de una y otra filosofias:

No hay dos niveles [aislados]. [Con Hobbes] la filosofia no esta mas por
fuera de las ciencias y tampoco las domina, ella esta al mismo nivel que
éstas, ella no es mas que su sintesis y la ciencia del sujeto, y todo lo
que deriva del sujeto no es mas que una ciencia como las otras, que las
desborda en complejidad pero que depende de ellas porque ahi estan
sus raices. No es posible no remarcar como esta conclusion se parece
a la de [Auguste] Comte (Durkheim, 2011: 28-29).

Lo que Durkheim discutia a Hobbes no era esa indistincion,
a la que efectivamente saludaba, sino su énfasis mecanicista:
su sociologia aspiraba a ser una ciencia de la sociedad sin por
ello tener que dar cuenta de sus origenes; la sociedad es,
por definicion, lo no construido, lo dado. Esa es la distancia
radical de Durkheim con Hobbes y, en general, con toda la filo-
sofia politica. Sobre esa sociedad concebida artificialmente,
Durkheim escribi6 en Les regles de la méthode sociologique:



98 Robrico OscArR OTTONELLO

Es una obra de arte, una maquina enteramente construida por la mano
del hombre y que, como todos los productos de ese tipo, sblo es lo que
es porque los hombres lo quisieron asi; un decreto de la voluntad la ha
creado, otro decreto la puede transformar. Ni Hobbes ni Rousseau pare-
cen haber percibido todo lo que hay de contradictorio en admitir que el
individuo sea él mismo el autor de una maquina que tiene por funcién
esencial dominarlo y constrefiirlo, 0 al menos les parecid que, para hacer
desaparecer esta contradiccion, bastaba con disimularla a los ojos de
sus victimas por medio del habil artificio del pacto social (Durkheim,
1919: 149).

A continuacién, el sociélogo proponia su alternativa:

Sin duda hacemos de la coaccion la caracteristica de todo hecho social.
Sélo que esta coaccion no resulta de una maquinaria mas o menos inge-
niosa destinada a ocultar a los hombres las trampas en las que ellos
mismos se han metido, sino que se debe, simplemente, a que el indivi-
duo se encuentra en presencia de una fuerza que lo domina y ante la
cual se inclina. Pero esta fuerza es real. No deriva de un dispositivo
convencional que la voluntad humana ha sobreafiadido completamente
a lo real, sino que surge de las entranas mismas de la realidad; es el
producto necesario de causas dadas (Durkheim, 1919: 150).

En el curso sobre Hobbes de 1895 registrado por Mauss,
Durkheim insistié en esa linea de pensamiento preguntandose
“de donde viene la fuerza obligatoria de los contratos” (Durkhe-
im, 2011: 39). La obediencia no es para él una creacion de los
hombres que da fundamento a la sociedad, sino el modo en
que ésta se manifiesta a aquéllos. La obediencia y la coacciéon
preexisten a la politica.

La mirada critica de Durkheim a Hobbes se extendi6 a
Rousseau (Durkheim, 1919: 148-149), a quien dedic un curso
alrededor de 1897 —también dictado en la Universidad de Bur-
deos—, del cual sobrevivieron sus notas. Rousseau, en la lectu-
ra del soci6logo, describia un hombre natural al que nada en su
naturaleza lo conducia a la sociedad, y que sin embargo llegd
a ella. “Es como si, en metafisica, después de afirmar que
el sujeto se basta a si mismo, nos propusiéramos deducir de él el
objeto. El problema es evidentemente insoluble y, por consi-
guiente, podemos estar seguros de antemano que la solucion



CIENCIA Y ARTE EN LAS LECTURAS DE DURKHEIM 99

propuesta por Rousseau esta prenada de contradicciones”
(Durkheim 1918: 14-15). Rousseau, en su Discours sur l'origine
et les fondements de l'inégalité parmi les hommes, de 1755,
atribuia el origen de la sociedad a una serie de contingencias y
precisaba que fue un funesto azar lo que sacd a los hombres
de esa calma que mediaba entre la naturaleza y la sociedad
(Rousseau, 2008a: 108). En el Essai sur l'origine des langues
(1754-1763)" escribié que “Las asociaciones humanas son en
gran parte obra de los accidentes de la naturaleza” (Rousseau,
2008b: 63). De este modo la sociedad, aunque movilizada por
fuerzas naturales, no responde a un ordenamiento natural
(nada en la constitucién del hombre la reclamaba) y es, en
cambio, producto de su desarreglo, respuesta artificial a los
percances que llegaron con las catéstrofes (Durkheim, 1918:
15-16). Durkheim, contra esa visidbn de Rousseau sobre la so-
ciedad “ficciosa” [factice], “artificial” y “monstruosa” escribio:

La sociedad, tal como ella ha sido constituida histéricamente, es a sus
0jos un producto de la compresion [compression], una maquina de gue-
rra contra los individuos, un resto de barbarie que no se mantiene mas
que por la fuerza de los prejuicios y que esta, tarde o temprano, destina-
da a desaparecer. Rousseau jamas habld otro lenguaje (Durkheim,
2010: 222-223).

En esa tension el socidlogo encontraba tanto el motivo del
que le interesaba alejarse —el individuo solitario como creador
de la sociedad (criticado en 1975a: 315)— como la posibilidad
que queria abrir: “Encontramos en todas partes las dos tenden-
cias antitéticas que caracterizan la doctrina de Rousseau: por
una parte, la sociedad reducida a no ser mas que un medio
para el individuo; por otra, el individuo colocado bajo depen-
dencia de la sociedad, elevada bien por encima de la multitud
de los particulares (Durkheim, 1918: 140).

En su curso sobre Rousseau, Durkheim citdé expresamente
(1918: 16) un pasaje del Manuscrit de Généve —escrito entre

® La fecha de elaboracion de este texto publicado en 1781 (a tres afios de la muerte
de su autor) ha sido motivo de debate; al respecto se puede consultar un analisis
exhaustivo en Jaques Derrida (1998: 217-247).



100 Robrico OscArR OTTONELLO

1756 y 1760— que prefiguraba la apuesta de la sociologia: “Si la
sociedad general existiese de otro modo que en los sistemas
de los filésofos seria, como he dicho, un ser moral que tendria
cualidades propias y distintas de las de los seres particulares
que la constituyen, al modo como los compuestos quimicos
tienen propiedades que no posee ninguno de los mixtos [sic]
que lo componen” (Rousseau, 2000: 336).

Aunque dependiente de un origen individual, la sociedad
aparece aqui como heterogénea a toda agrupacion. Es lo mis-
mo que el socidlogo reconocia como mérito mayor de la obra
de Hobbes: que supo dar cuenta de “cierta cosa objetiva e im-
personal” caracteristica de lo social (Durkheim, 2011: 58).

De todos modos, Hobbes y Rousseau permanecian, segun
Durkheim, ligados a una concepcion individualista y artificial de
lo social. El cambio llegaria de la mano de otro autor francés
del siglo xviu.

MONTESQUIEU, PRECURSOR
DE LA SOCIOLOGIA

El primero en llevar a cabo un estudio y no una idealizacién de
la sociedad, una explicacién de lo que ella es y no un intento de
legislarla, fue —a decir de Durkheim— el Baron de Montesquieu,
y ello debido al singular tratamiento del derecho llevado a cabo
en su obra mas famosa: De l'esprit des lois (1748).2° Las leyes,
leia alli Durkheim, no debian considerarse en abstracto, sino en
relacion con situaciones especificas. Por ejemplo: Montesquieu
no valoraba que las distintas formas de gobierno —democracia,
aristocracia, monarquia, despotismo— fuesen buenas o malas
en si mismas, sino que sus virtudes y defectos variaban si se las
consideraba para diversos territorios, poblaciones, climas, reli-
giones, etcétera; las leyes, por lo tanto, no eran separables de

20 Durkheim reconoci6 la figura y trabajo de Montesquieu en otras ocasiones: 2010:
122;y 2010: 144.



CIENCIA Y ARTE EN LAS LECTURAS DE DURKHEIM 101

otros hechos no juridicos (Durkheim, 1892: 25).2' Por otra parte,
si bien Montesquieu privilegiaba el estudio de las leyes por so-
bre el de otros hechos sociales, ello no significaba que al mo-
mento de dar cuenta de una sociedad el objeto juridico tuviese
preeminencia sobre los demas (1892: 7-8): la ventaja que ofre-
cia el derecho era metodoldgica, ya que por su caracter sistémi-
co facilitaba la visibilidad de los diversos movimientos que la
sociedad imprime a la totalidad de los hechos sociales. El dere-
cho dictado por la sociedad —proponia Durkheim— la simboliza,
permitiendo a través de su estudio acceder a aquélla, cuya ob-
jetividad no es inmediatamente observable (Durkheim, 1991: 81
y 28). El soci6logo, sin embargo, reclamaba ir mas lejos que
Montesquieu, en tanto consideraba que éste aun concedia de-
masiada importancia a la figura del legislador. Alimentar la “le-
yenda” del personaje del legislador (Durkheim, 1892: 20) era
obturar la posibilidad de una ciencia de lo social, ya que la idea
de que la sociedad recibiria sus leyes merced a ciertas volunta-
des impide pensar en la existencia de sus propias leyes:

Las cosas sociales no se hacen, de ordinario, de una manera delibera-
da; las leyes no son los medios que el legislador imagina porque le pa-
rezcan en armonia con la naturaleza de la sociedad: lo mas frecuente es
que nazcan de causas que las engendran por una especie de necesidad
fisica. [...] Montesquieu habria comprendido sin duda esto si se hubiese
dado cuenta de que las leyes no difieren por naturaleza de las costum-
bres, sino [que] por el contrario, se derivan de éstas. Ahora bien, nadie
ignora que las costumbres no son una institucion voluntaria, sino que
son engendradas por causas que producen sus efectos a espaldas de
los mismos hombres (Durkheim, 1892: 59).

Montesquieu, sefialado como precursor de la sociologia
desde la misma pagina en que Comte acui6 el nombre para la
nueva ciencia social (Comte, 1908: 132) no era, sin embargo,
un sociblogo. Para él, como para Rousseau y “casi todos los
pensadores hasta Comte [...], la naturaleza termina en el indivi-

21 En ese sentido, para Durkheim (1892: 31-33) era de vital importancia distinguir los
tipos de especie de sociedad descritos por Montesquieu de los tipos de gobierno
tratados por Aristételes.



102 Robrico OscArR OTTONELLO

duo, todo lo que esta més alla de él sblo puede ser artificial”
(Durkheim, 1918: 4-5). Las lecturas de Durkheim sobre la filoso-
fia politica siempre apuntaron en la misma direccion: a pesar
de los intentos de pensar las leyes, la ciudad o el Estado, mien-
tras no hubo un pensamiento acerca de la sociedad como rei-
no natural (Durkheim, 1975a: 181) no existi6 nada semejante a
una ciencia social.

CONCLUSION: FILOSOFIA POLITICA
Y SOCIOLOGIA

Segun el reporte disponible sobre el acto del 3 de marzo de
1893, donde Durkheim defendid sus tesis para optar por el titulo
de doctor en filosofia (La division du travail social, tesis principal,
y Quid Secundatus politicae scientiae instituendae contulerit,
secundaria), los jurados —Paul Janet, Charles Waddington, Hen-
ri Marion, Emile Boutroux, Victor Brochard y Gabriel Séailles—
comenzaron haciendo algunas objeciones acerca del modo
como el candidato negaba cientificidad a la ciencia politica de
Aristételes y proponia una tarea a la sociologia distinta de la de
Hobbes (Durkheim, 1975b: 288). La lectura del aspirante era en
efecto poco ortodoxa y se apartaba tanto de los lineamientos de
la ciencia politica francesa signada por Victor Cousin y la Aca-
démie des Sciences Morales et Politiques, fundada en 1838
(durante la Monarquia de Julio),?? como también de la propia a
la Ecole Libre de Sciences Politiques, fundada en 1871 por Emi-
le Boutmy, instituciones abocadas a la formacion de funciona-
rios del Estado y lejanas en espiritu a la empresa de investiga-
cion con raigambre universitaria en la que se inscribia Durkheim.

Su reticencia a situar entre las sociologias religiosa, moral y
juridica, econdmica y la morfologia social —secciones principa-
les de LAnée sociologique— un lugar especifico para algo se-
mejante a una sociologia politica, se explica fundamentalmente

?2 Sobre la historia de la Academie, véase Heilbron (2004).
2 Sobre la historia de la Ecole, véase Favre (1981).



CIENCIA Y ARTE EN LAS LECTURAS DE DURKHEIM 103

por la busqueda de distancia respecto de esos modelos que,
aunque todavia actuales, databan de largos siglos.?* Esta mar-
ca de origen de la empresa durkheimiana es lo bastante fuerte
como para que en 1927 Marcel Mauss escribiera: “La politica
no es una parte de la sociologia. Incluso hoy es frecuente que
los dos géneros de investigaciones se mezclen. Nosotros insis-
timos en su separacién” (Mauss, 1968b: 232). A la vez, el des-
tacado discipulo agregaba: “Durkheim sabia que la politica po-
sitiva y la sociologia tienen el mismo origen y nacieron del gran
movimiento que ha racionalizado la accidn social a inicios del
siglo xix”. En el mismo sentido, aun reconociendo la heteroge-
neidad entre esos dominios, Durkheim no descartaba que su
origen comun pudiera redundar en un encuentro final:

Las guerras, los tratados, las intrigas, los actos de los hombres de Esta-
do son combinaciones que jamas son parecidas a ellas mismas; no se
puede mas que relatarlas y, para bien o para mal, ellas parecen no pro-
ceder de ninguna ley definida. Se puede decir, en todo caso y con certe-
za, que si tales leyes existen, ellas son las mas dificiles de descubrir
(Durkheim, 1975a: 147).

Que la ciencia sélo pueda aparecer cuando “se hace abs-
traccién de toda preocupacién practica” (Durkheim, 2010: 120)
no implica que el estudio de la realidad renuncie a mejorarla:
“Nuestras investigaciones no valdrian la pena si no debieran
tener mas que un interés especulativo” (1991: xxxvii-xxxix). En
el segundo prefacio a Les regles de la méthode sociologique
escribio:

Al hombre no le gusta renunciar al poder ilimitado que durante tanto
tiempo se ha atribuido sobre el orden social, y por otra parte le parece
que, si existiesen verdaderas fuerzas colectivas, esta necesariamente
condenado a padecerlas sin poder modificarlas. Por eso tiende a negar-
las. En vano repetidas experiencias le han ensefiado que esta omnipo-
tencia en cuya ilusion se complace ha sido siempre para él causa de
debilidad, que su dominio sobre las cosas no comenz6 realmente hasta
el momento en que reconocié que las mismas tienen una naturaleza
propia y se resigné a aprender lo que ellas son. Expulsado de todas las

24 Una explicacion mas detallada de tales motivos se encuentra en Favre (1982).



104 Robrico OscArR OTTONELLO

otras ciencias, este deplorable prejuicio se mantiene obstinadamente en
la sociologia. No hay pues nada més urgente que liberar definitivamente
de él a nuestra ciencia, y ése es el fin principal de nuestros esfuerzos
(Durkheim, 1919: xxiv)

Esa urgencia no respondia a que la tarea pudiese realizar-
se en lo inmediato sino, por el contrario, a que los progresos
de la ciencia son “infinitamente lentos y laboriosos” (Dur-
kheim, 1975a: 175). La sociologia era una ciencia “nacida
ayer” (Durkheim, 2010: 85) y todas las ciencias, en sus inicios,
“atraviesan una fase que podria llamarse ideolégica” (Durkhe-
im, 1975a: 94), por lo cual ella también, como la fisica o la bio-
logia, estaba llamada a transitar siglos de trabajos hasta lograr
salir del terreno especulativo y convertirse en un conocimiento
aplicado. Ni Durkheim ni su escuela pretendieron haber llegado
hasta ese punto, estado que sin duda se mantiene en la actua-
lidad. Es por lo tanto posible considerar que los intentos por
derivar de su obra un fundamento normativo para la politica
—como lo han hecho Giddens, Lacroix, Filloux, Karsenti y An-
drade Weiss—, aunque valiosos y validos, tal vez sean un poco
apresurados. La ciencia social no ha logrado aun ni siquiera
remotamente las inmensas aspiraciones que movilizaron a la
escuela durkheimiana.

Sin embargo, esa distancia de la sociologia con la tarea pro-
pia de la filosofia politica, entendida esta ultima —siguiendo la
definicion de Leo Strauss— como trabajo que los hombres asu-
men explicitamente con “el objetivo de adquirir conocimiento
sobre la buena vida y la buena sociedad” (Strauss, 2011), no
implica que sea preciso esperar a que se realice esa promesa
de unién para al fin saber lo que una y otra tienen para decirse.

La actual asimetria de los intercambios entre la ciencia so-
cial, que hunde sus raices en la extensa tradicién de las re-
flexiones politicas occidentales, y una teoria politica que suele
ser incapaz de verla como companera o insumo, y la sufre y
desprecia como obstaculo o bifurcacion de pensamientos que
se pretenden mas sensibles a la accion transformadora, ya es



CIENCIA Y ARTE EN LAS LECTURAS DE DURKHEIM 105

un signo elocuente sino de un problema, al menos si de un
gran malentendido. El siglo que siguié a Durkheim ofrece mul-
tiples pruebas de esa dificultad y, para poder comprender cual
es no sélo la diferencia de estatuto disciplinario entre filosofia
politica y sociologia, sino la diferencia politica de sus indaga-
ciones, es necesario atravesar esas lecturas y preguntarse por
qué sigue siendo tan dificil entender a Durkheim, en sus resis-
tencias, como un pensador que, antes que cortar la tradicién
que va de Platon a Rousseau, la retuerce con una pregunta
formulada desde fines del siglo xix e inicios del xx, la cual no ha
cesado de ser relevante para nuestro presente: se trata de la
inquietud por aquello que siendo consustancial al hombre tal
vez escapa a todo dominio politico.

BIBLIOGRAFIA

AnpraDE Weiss, Raquel (2010). “Emile Durkheim e a Funda-
mentacao Social da Moralidade”. Tesis doctoral en Sociolo-
gia. San Paulo: Universidade de S&o Paulo.

ANDRADE Weiss, Raquel (2011). “Perspectivas sobre a Politica
na Teoria de Emile Durkheim”. Revista Brasileira de Informa-
¢do Bibliografica em Ciéncias Sociais 71 (1): 45-67.

ARISTOTELES (1988). La politica. Madrid: Gredos.

ARIsTOTELES (1993). Etica Nicomaquea. Etica Eudemia. Madrid:
Gredos.

ARISTOTELES (1998). Melafisica. Madrid: Gredos.

Borisonik, Hernan (2013). Dinero sagrado. Politica, economia
y sacralidad en Aristoteles. Buenos Aires-Madrid: Mifo y
Davila.

CHALLENGER, Douglas (1994). Durkheim through the Lens of Aris-
totle. Durkheimian, Postmodernist, and Communitarian Res-
ponse to the Enlightenment. Lanham: Rowman & Littlefield.



106 Robrico OscArR OTTONELLO

CoLas, Dominique (2004). “Anomie et |égalité: les origines de la
science politique chez Platon et Aristote”. Revue Euro-
péenne des Sciences Sociales 42 (129): 87-94.

Couul, Giorgio (2008) Platon politico. Madrid: Siruela.

Cowmre, Auguste (1908). Cours de philosophie positive. Tome
quatrieme, contenant la partie dogmatique de la philosophie
sociale. Paris: Schleicher Fréres Editeurs.

DepLoige, Simon (1912). Le confilit de la morale et de la sociolo-
gie. Paris: Librairie Félix Alcan.

Derripa Jaques (1998). De la gramatologia. México D.F.: Siglo
xx1 Editores.

DurkHeM, Emile (1892). Quid Secundatus scientiae politicae
instituendae contulerit. Paris: Ex Typis Gounouilhou.

DurkHeM, Emile (1918). “Le Contrat Sociale de Rousseau”. Re-
vue de Métaphysique et de Morale, 25 (1): 1-23; y 25 (2):
129-161.

DurkHeM, Emile (1919). Les régles de la méthode sociologique.
Paris: Félix Alcan.

DurkHem, Emile (1975a). Textes 1. Eléments d’une théorie so-
ciale. Paris: Les Editions de Minuit.

DurkHem, Emile (1975b). Textes 2. Religion, morale, anomie.
Paris: Les Editions de Minuit.

DurkHem, Emile (1975¢). Textes 3. Fonctions sociales et institu-
tions. Paris: Les Editions de Minuit.

DurkHeM, Emile (1990). Les formes élémentaires de la vie reli-
gieuse. Paris: Presses Universitaires de France.

DurkHem, Emile (1991). De la division du travail social. Paris:
Presses Universitaires de France.

DurkHemm, Emile (2010). La science sociale et I'action. Paris:
Presses Universitaires de France.

DurkHem, Emile (2011). Hobbes a I'agrégation. Un cours d’Emile
Durkheim suivi par Marcel Mauss. Paris: Editions de I'Ecole
des Hautes Etudes en Sciences Sociales.

DurkHem, Emile (2014). Lévolution pédagogique en France.
Paris: Presses Universitaires de France.



CIENCIA Y ARTE EN LAS LECTURAS DE DURKHEIM 107

Favre, Pierre (1981). “Les sciences d’Etat entre déterminisme et
libéralisme: Emile Boutmy (1835-1906) et la création de I'Ecole
libre des sciences politiques”. Revue Frangaise de Sociologie
22 (3): 429-465.

Favre, Pierre (1982). “Labsence de la sociologie politique dans
les classifications durkheimiennes des sciences sociales”.
Revue Frangaise de Science Politique 32e (1): 5-31.

FiLLoux, Jean-Claude (1977). Durkheim et le socialisme. Géno-
va-Paris: Librairie Droz.

Gippens, Anthony (1997). “A sociologia politica de Durkheim”.
En Politica, sociologia e teoria social. Encontros com o pen-
samento social classico e contempordneo, 103-146. Sao
Paulo: Fundagao Editora da Universidade Estadual Paulista.

Heweron, Johan (2004). “The Rise of Social Science Disciplines
in France”. Revue Européenne de Sciences Sociales 42
(129): 145-157.

Hosees, Thomas (1839). “Elements of Philosophy. The First
Section, Concerning the Body”, escrito en latin y traducido al
inglés. En The English Works of Thomas Hobbes of Malmes-
bury; recopiladas y editadas originalmente por Sir William
Molesworth Barth, (vol. ). Londres: John Bohn.

Hosses, Thomas (2003) Leviatan (dos tomos). Buenos Aires:
Losada-Péagina 12.

Hosses, Thomas (2010). Elementos filosoficos. Del ciudadano.
Buenos Aires: Hydra.

JenoronTE (1986). Recuerdos de Sdcrates. Buenos Aires: Edi-
comunicaciones.

Karapy, Victor (1976). “Durkheim, les sciences sociales et
I'Université: bilan d’'un semi-échec”. Revue frangaise de so-
ciologie 17 (2): 267-311.

Karsentl, Bruno (2006). La société en personnes. Etudes
durkheimienes. Paris: Economica.

KarsenTi, Bruno (2013). D’'une philosophie a l'autre. Les scien-
ces sociales et la politique des modernes. Paris: Gallimard.

Lacroix, Bernard (1981). Durkheim et le politique. Quebec: Pres-
ses de I'Université de Montréal.



108 Robrico OscArR OTTONELLO

LaTour, Bruno (2008) Reensamblar lo social. Una introduccion
a la teoria del actor-red. Buenos Aires: Manantial.

Levi-BruHL, Lucien (1903). La morale et la science des mceurs.
Paris : Félix Alcan.

MaGNAvAcca, Silvia (2014). Léxico técnico de filosofia medieval.
Buenos Aires-Madrid: Mifio y Davila.

Mauss, Marcel (1968a). CEuvres 2. Représentations collectives
et diversité des civilisations, presentacion de Victor Karady.
Paris: Les Editions de Minuit.

Mauss, Marcel (1968b). CEuvres 3. Cohésion sociale et divisions
de la sociologie. Présentation de Victor Karady. Paris: Les
Editions de Minuit.

Mauss, Marcel (2013). Sociologie et anthropologie. Paris: Pres-
ses Universitaires de France.

MonTesauieu, Bardn De (1758). CEuvres de Montesquieu. Nou-
velle édition revue, corrigée & considérablement augmentée
par l'auteur, tomo 1, Amsterdam: Arkstée & Merkus,

NieLsen, Donald (1999). Three Faces of God.: Society, Religion
and the Categories of the Totality in the Philosophy of Emile
Durkheim. Albany: State University of New York Press.

OtToNELLO, Rodrigo Oscar (2011). “La critica de lo continuo en
el Novum Organum de Francis Bacon”. En Ciencia imperial,
verdad y teologia en Sir Francis Bacon, 53-73. Buenos Ai-
res: Instituto de Investigaciones Gino Germani.

ParRy, Richard (2014). “Episteme and Techne”. En The Stanford
Encyclopaedia of Philosophy, editada por Edward N. Zalta.
Disponible en: <http:/plato.stanford.edu/archives/fall2014/
entries/episteme-techne/> [Consulta: enero de 2015].

PLaTON (1988) Dialogos v: Parménides. Teeteto. Sofista. Politi-
co. Madrid: Gredos.

RanciEre, Jacques (1996). El desacuerdo. Politica y filosofia.
Buenos Aires: Nueva Vision.

Rousseau, Jean-Jacques (2000). “Del contrato social o Ensayo
sobre la forma de la Republica (primera version o Manuscri-
to de Ginebra)”. Contraste. Revista Interdisciplinar de Filoso-
fia v: 333-347.



CIENCIA Y ARTE EN LAS LECTURAS DE DURKHEIM 109

Rousseau, Jean-Jacques (2008a). Discurso sobre los origenes
y fundamentos de la desigualdad entre los hombres. Bue-
nos Aires: Prometeo.

Rousseau, Jean-Jacques (2008b) Ensayo sobre el origen de las
lenguas. Cordoba: Encuentro Grupo Editor-Universidad Na-
cional de Cérdoba.

Sivianp, Frangois (1898). “LLAnné sociologique 1897”. Revue de
Métaphysique et de Morale 6 (5) (septiembre): 608-653.

Sivianp, Francois (1934). “La monnaie réalité sociale”. Annales
Sociologiques. Série D. Sociologie Economique 1: 1-58.

StrAUSS, Leo (2011). “O que é a Filosofia Politica?”. Leviathan.
Cadernos de Pesquisa Politica 2: 167-193.

WEeBeR, Max (2006). Ensayos sobre metodologia sociologica.
Buenos Aires: Amorrortu.

WEeBEeR, Max (2008). El sabio y la politica. Cordoba: Encuentro
Grupo Editor-Universidad Nacional de Cordoba.

Worwms, René (1896). De natura et methodo sociologiae. Paris:
Giard & Brére.





