
Comprendiendo la homofobia poscolonial: 
una propuesta de análisis desde  
el paradigma sudafricano
Understanding Post-colonial Homophobia: A Proposal  
for Analyzing from the South-African Paradigm

Aimar Rubio Llona *

RESUMEN
El siguiente artículo explora la problemática de la homofobia poscolonial en 
relación con los discursos, masculinidades violentas, discriminación inter-
seccional y vih-sida en África en general y Sudáfrica en particular. Persigue 
comprender las dinámicas existentes entre la homofobia poscolonial y el pa-
triarcado, las masculinidades y los nuevos discursos sobre sexualidad en 
África, por ser el continente con el mayor número de Estados que criminali-
zan la diversidad sexual. El argumento planteado está dirigido a identificar 
cómo se reproduce la homofobia en el sur, por tratarse de un proceso carac-
terizado por elementos poscoloniales que lo distinguen de otras realidades.
PALABRAS CLAVE: violencia, género, derechos humanos, África, Sudáfri-
ca, lgbti, masculinidades, vih-sida, estudios poscoloniales, homofobia.  

ABSTRACT
This article explores the problem of post-colonial homophobia vis-à-vis dis-
courses, violent masculinities, intersectional discrimination, and hiv-aids in 
Africa in general and in South Africa in particular. The aim is to understand 
the existing dynamics between post-colonial homophobia and patriarchy, 
masculinities, and the new discourses about sexuality in Africa, as a conti-
nent with the highest number of states that criminalize sexual diversity. The 
author aims to identify how homophobia is reproduced in the South, since its 
post-colonial elements distinguish it from other realities. 
KEY WORDS: violence, gender, human rights, Africa, South Africa, lgbti, 
masculinities, hiv-aids, post-colonial studies, homophobia.

Sociológica, año 30, número 86, septiembre-diciembre de 2015, pp. 65-98 
Fecha de recepción: 25/03/15. Fecha de aceptación: 23/07/15

*	 Doctor en Estudios sobre Desarrollo por la Universidad del País Vasco / Euskal 
Herriko Unibertsitatea (upv/ehu). Correo electrónico: <aimar.upv@gmail.com>.



Aimar Rubio Llona66

Introducción

Comprender la causalidad de la violencia homófoba supone 
analizar específicamente los espacios en los que se reproduce y 
contesta. La diversidad sexual genera respuestas divergentes, 
navegando entre el respeto, la tolerancia, el rechazo y lo prohibi-
do. Con el visto bueno del Tribunal Supremo de los Estados Uni-
dos, ya son una veintena los Estados que permiten el matrimo-
nio entre personas del mismo sexo (Freedom to Marry, 2015). 
Sin embargo, esta realidad contrasta con la criminalización de la 
homosexualidad que se (re)produce en algunos países africa-
nos, donde el rechazo, la discriminación, la violencia y el odio 
hacia las minorías sexuales pasa por una asunción generalizada 
que concibe a la homosexualidad como una orientación sexual 
“malvada” y “decadente”, ajena al continente y a su pueblo, y 
contraria a las tradiciones y cultura africanas (Epprecht, 2008). 

Actualmente, el sistema internacional de los derechos huma-
nos es escenario de una enconada batalla que visibiliza dos 
concepciones enfrentadas en lo relativo a la orientación sexual 
e identidad de género como categorías susceptibles de dere-
cho (Sanders 2011). Considerando las dos últimas resoluciones 
aprobadas en el seno del Consejo de Derechos Humanos (cdh) 
en Ginebra sobre derechos humanos, orientación sexual e iden-
tidad de género,1 se advierte un notable grupo de Estados euro-

1	 Resoluciones A/HRC/17/L.9/Rev. 1 (2011) y  A/HRC/27/L.27/Rev.1 (2014) respecti-
vamente.



Comprendiendo la homofobia poscolonial 67

peos, norteamericanos y latinoamericanos comprometidos con 
los derechos de las minorías sexuales,2 al tiempo que en el con-
tinente africano y asiático parece consolidarse una coalición de 
países contrarios a cualquier avance al respecto.3

La criminalización de las relaciones consentidas entre per-
sonas adultas del mismo sexo a instancia de aquellos Estados 
que se muestran contrarios al reconocimiento de los derechos 
de las minorías sexuales es un hecho. De acuerdo con la Inter-
national Lesbian, Gay, Bisexual, Trans and Intersex Association 
(ilga) (Carroll e Itaborahy, 2015), 117 países reconocen la lega-
lidad de los actos homosexuales frente a 76 que legislan su 
prohibición, comprometiendo no sólo las preferencias sexuales 
y deseo de mujeres y hombres, sino también vulnerando el 
derecho a la privacidad, al desarrollo identitario y sexual, así 
como a sus cuerpos.

La homofobia, definida como “una actitud de rechazo hacia 
quienes ponen en cuestión con sus discursos o sus prácticas 
los roles de género o las expectativas sociales asociadas a 
ellos” (Viñuales, 2002), se presenta como un fenómeno trans-
nacional, susceptible de (re)producirse tanto en el ámbito públi-
co como en el privado de sus víctimas (Samelius y Wagberg, 
2005) y presente en el conjunto de estratos sociales y cultura-
les. Sin embargo, el actual debate global en torno a la diversi-
dad sexual ha configurado sus propios discursos sobre el sexo, 
territorializando diversos modos de contestar a aquellas perso-
nas que difieren de la heteronorma.

2	 Durante la votación para la adoptar la Resolución A/HRC/27/L.27/Rev.1 (2014) en 
el cdh votaron favorablemente Albania, Alemania, Argentina, Australia, Austria, 
Bélgica, Bolivia, Brasil, Bulgaria, Canadá, Chile, Colombia, Croacia, República 
Checa, Dinamarca, Estonia, Finlandia, Francia, Grecia, Honduras, Hungría, Islan-
dia, Irlanda, Israel, Italia, Letonia, Liechtenstein, Lituania, Luxemburgo, Malta, Mó-
naco, Montenegro, Países Bajos, Nueva Zelanda, Nicaragua, Noruega, Polonia, 
Portugal, Rumanía, Eslovaquia, Eslovenia, España, Suecia, Suiza, Reino Unido de 
la Gran Bretaña e Irlanda del Norte y Uruguay.

3	 En contra votaron Arabia Saudita, Argelia, Botsuana, Costa de Marfil, Emiratos 
Árabes Unidos, Etiopía, Gabón, Indonesia, Kenia, Kuwait, Maldivas, Marruecos, 
Pakistán y Rusia.



Aimar Rubio Llona68

En este artículo se argumenta cómo la causalidad de la vio-
lencia hacia las sexualidades periféricas se configura mediante 
la interacción de elementos sustancialmente diferentes entre el 
Norte y el Sur,4 en particular entre aquellos países que crimina-
lizan la homosexualidad y aplican la homofobia de Estado. En 
este sentido, la realidad poscolonial será la conductora de 
masculinidades violentas y discursos que criminalizan la diver-
sidad sexual, en detrimento de las personas lesbianas, gays, 
transexuales, transgénero, bisexuales e intersexuales (lgbti).

Con el objetivo de deconstruir la homofobia que impacta en 
los espacios poscoloniales, proponemos un análisis que tome 
como punto de partida a África, por tratarse precisamente del 
continente con un mayor número de Estados que criminalizan la 
homosexualidad (Carroll e Itaborahy, 2015). A posteriori, exami-
naremos el impacto que las masculinidades y los nuevos dis-
cursos nacionalistas tienen sobre el sexo en el contexto posco-
lonial africano, para pasar después a comprender la intersección 
de discriminaciones que pesan sobre las personas lgbti, aten-
diendo en especial a las categorías de raza, género y clase 
social como elementos que vertebran la discriminación.

Asimismo, con el fin de ilustrar la problemática poscolonial 
en relación con la diversidad sexual en África, proponemos 
buscar respuestas en el caso particular de Sudáfrica. La Na-
ción del Arcoíris 5 cuenta con una legislación progresista y res-
petuosa hacia la diversidad sexual, al tiempo que la violencia a 
las minorías sexuales resulta ahí un hecho recurrente (Hoad, 
2007; Gqola, 2007; Mkhize et al., 2010; y Matebeni, 2013), al 

4	 La división Norte-Sur pone de relieve las desigualdades socioeconómicas entre 
los países industrializados frente a los que están en vías de desarrollo, vinculados 
con un pasado colonial y de dependencia. Las relaciones políticas, económicas, 
sociales y culturales se producen en términos de desigualdad y son referencia 
para agencias internacionales de cooperación al desarrollo, como El Programa de 
las Naciones Unidas para el Desarrollo (pnud, 2013).  

5	 La “Nación del Arcoíris” es un término acuñado por el arzobispo sudafricano Des-
mond Tutu para describir el nuevo marco de derechos, libertades y garantías de la 
Sudáfrica posterior al apartheid. Esta figura anglicana, protagonista en la lucha 
contra el régimen de segregación y la transición en Sudáfrica, enarboló dicho con-
cepto como imagen representativa del fin del antagonismo racial y de las desigual-
dades del apartheid en una nueva Sudáfrica multicultural y diversa (Habib, 1996).



Comprendiendo la homofobia poscolonial 69

igual que en los 35 de 54 países que criminalizan la homose-
xualidad en África (Carroll e Itaborahy, 2015).

Por último, atenderemos a uno de los efectos que la homo-
fobia poscolonial produce, como es la extensión del vih-sida en 
aquellos espacios africanos donde impactan las masculinida-
des violentas y los discursos homófobos. Comprender las 
consecuencias que este tipo de violencia genera en relación 
con la pandemia global nos será útil por tratarse de un efecto 
que surge en un contexto poscolonial, y que en esencia está 
caracterizado por una discriminación interseccional.

Metodología

Durante los meses de julio, agosto y septiembre de 2013 fueron 
realizadas en los espacios urbanos de Johannesburgo, Pretoria y 
Ciudad del Cabo 24 entrevistas en profundidad a treinta expertos 
sobre orientación sexual, violencia, activismo y derechos humanos 
en Sudáfrica. Fueron seleccionados atendiendo a criterios especí-
ficos, como la facultad de “atesorar conocimientos, experiencia, 
capacidad predictiva y objetividad” (Landeta, 2002: 57), además de 
obtener información que “no merme la validez ni la fiabilidad de la 
investigación y que permita la generalización” (Coller, 2005: 75).

El contacto previo con los expertos entrevistados se realizó 
vía correo electrónico/presencial, partiendo de un muestreo 
cualitativo que “no pretende la representación estadística, sino 
la representación tipológica y socioestructural correspondiente 
al objeto de estudio” (Vallés 2009: 68). Los treinta especialistas 
fueron entrevistados utilizando un guion único que constó de 
una batería de 34 preguntas abiertas, con una duración media 
de 45 minutos por entrevista (Rubio, 2014).

Las entrevistas fueron transcritas y posteriormente analizadas 
atendiendo a técnicas de investigación cualitativas (Coller, 2005; 
Vallés, 2009). La recogida de datos tuvo por objetivo contrastar la 
información y dotar de valor empírico al estudio doctoral (Rubio, 
2014), además de proporcionar una fuente de información prima-
ria desde la cual cotejar el análisis que guía a esta investigación.



Aimar Rubio Llona70

¿África heterosexual?

Teorizar acerca de la diversidad sexual y su rechazo implica 
proporcionar a priori una definición sobre sexualidad. En nues-
tro caso, consideraremos que la sexualidad será: 

[…] un universo de elementos de deseo y placer así como de caracterís-
ticas identitarias, con una dimensión endógena y otra exógena. Por una 
parte, la sexualidad endógena se referirá a todas aquellas interacciones 
de factores físicos, biológicos, psicológicos y metafísicos internos que 
materializan lo humano, definiendo así los procesos de deseo, placer, 
erotismo, atracción, afectividad, emoción, intimidad, fantasía, identidad, 
cuerpo y poder de sujetos sexuales y sexualizados. 

Por otra, la sexualidad también será exógena, ya que interactuará 
con las estructuras de poder y sus instituciones, conformando las orien-
taciones sexuales (legítimas e ilegítimas), las identidades de género (bi-
narias o diversas) y la masculinidad-feminidad de lo humano, atendiendo 
a procesos culturales, socioeconómicos, espirituales y políticos que si-
túan en el centro del poder o en la periferia a los sujetos sexuales (Rubio, 
2014).

Los procesos de violencia contra las sexualidades periféri-
cas se (re)producirán en el Sur de acuerdo con el contexto so-
cial en el que se enmarca la negociación entre el poder y la 
sexualidad. En África Subsahariana las potencias coloniales, el 
Imperio Británico en particular, fueron las encargados de intro-
ducir un régimen normativo que regulase la sexualidad y el sexo 
entre africanos, garantizando así un control social efectivo so-
bre los sujetos colonizados (Human Rights Watch, 2008). Entre 
las diversas regulaciones morales impuestas por los colonos 
se hallaban los castigos y condenas por sodomía y delitos an-
tinatura, los cuales pasaron a convertirse en la norma que es-
tableció el límite entre los placeres legítimos e ilegítimos.

La colonización del continente africano se caracterizó, en 
palabras de Kabunda:  

[…] no sólo por la imposición de los valores sociales europeos importa-
dos, sino también por la creación o invención de nuevas identidades, 
incluso atribuidas falsamente a la tradición africana, tales como las leyes 
tradicionales, la identidad tribal tradicional o la etnicidad, la religión y las 



Comprendiendo la homofobia poscolonial 71

lenguas tradicionales, y que consagraron la destrucción de los verdade-
ros valores tradicionales, identidades en las que los africanos fueron 
reincorporados en posiciones subordinadas (Kabunda, 2000: 78).

Ahora bien, la regulación de la sexualidad, siempre en estre-
cha consonancia con el poder colonial, también supuso la im-
posición normativa y control social del sujeto colonizado, sem-
brando la semilla que llevaría a extender el rechazo hacia lo no 
heteronormativo6 y sexualmente disidente.7

Con la descomposición colonial, los incipientes Estados 
africanos mantuvieron los códigos legales heredados de la me-
trópoli, donde la condena del sodomita y las relaciones antina-
tura eran susceptibles de castigo (Hoad, 2007; Epprecht, 2008; 
Biruk, 2014). Ahora bien, estos preceptos legales fueron evoca-
dos hasta la década de 1990, punto de inflexión que transfor-
maría sustancialmente los discursos sobre el sexo en África 
subsahariana en particular y en el continente africano en gene-
ral (Rubio, 2014).

Gran parte de la comunidad académica que explora la cau-
salidad y consecuencias de la homofobia y la discriminación 
por orientación sexual en África recuerdan los acontecimientos 
acaecidos durante la celebración de la Feria Internacional del 
Libro en Harare. En efecto, el 1 de agosto de 1995 el presiden-
te de Zimbabue, Robert Mugabe, prohibió la participación de la 
Asociación de Gays y Lesbianas de Zimbabue (galz) en la mis-
ma, para pasar después a tildar a los homosexuales de seres 

6	 La heteronormatividad es, en palabras de Steyn y Van Zyl, “la institucionalización 
exclusiva de la heterosexualidad en la sociedad. Estará basada en la asunción de 
que únicamente existen dos sexos con roles de género determinados, y será el 
fundamento responsable de construir los términos binarios de mujer-hombre y 
homosexual-heterosexual” (Steyn y Van Zyl, 2009: 3). 

7	 A modo de ilustración, el propio Fanon se referiría en su afamada obra Piel negra, 
máscaras blancas a la homosexualidad de esta manera: “Mencionemos rápida-
mente que no hemos tenido la ocasión de constatar la presencia manifiesta de 
homosexualidad en Martinica […]. Por contra, en Europa hemos encontrado algu-
nos compañeros que se han vuelto homosexuales, siempre pasivos. Pero no se 
trataba de homosexualidad neurótica, era para ellos una salida como para otros 
era hacerse chulo” (Fanon, 2009: 156-157).



Aimar Rubio Llona72

“peores que cerdos y perros” (Murray y Roscoe, 1998; Stychin, 
2004; Hoad, 2007).

Las denigrantes palabras del jefe de Estado zimbabuense 
no fueron casuales. En Occidente, la descriminalización de la 
homosexualidad se hallaba lo suficientemente extendida como 
para que distintos países comenzasen a considerar la posibili-
dad de legislar en favor del matrimonio entre personas del mis-
mo sexo, el derecho de adopción para familias homoparentales 
y la introducción de la orientación sexual como una categoría 
susceptible de protección y de derecho (Sanders, 1996). En 
paralelo, los discursos que aseveraban que la homosexualidad 
era una orientación “genuinamente blanca, occidental y contra-
ria al espíritu y tradiciones africanas, así como a Dios”, comen-
zaron a extenderse para introducirse después en la agenda 
política de líderes africanos (Epprecht, 2008; Mburu, 2004; Mu-
tua, 2011).

A pesar de las publicaciones e investigaciones antropológi-
cas que atestiguan y evidencian la existencia de un crisol de 
representaciones homoeróticas en diversos estratos culturales 
y grupos sociales en el África precolonial (Murray y Roscoe 
1998; Epprecht 2004), hasta ahora el siglo xxi ha sido el siglo 
de la condena a la homosexualidad en África. Al respecto, los 
discursos religiosos más conservadores sobre el sexo se abren 
paso con el apoyo de los medios de comunicación y una legis-
lación de arraigo colonial que ya venía criminalizando la homo-
sexualidad. Tal como argumenta Ndjio (2012), en África se ha 
creado una asimilación en torno al sexo por la cual un ciudada-
no ejemplar no sólo debe ser heterosexual, sino que también 
ha de considerar aberrante el deseo entre personas del mismo 
sexo, así como sus identidades.

Este proceso sociohistórico es uno de los puntos de partida 
desde el cual abordar las especificidades que han terminado 
por configurar en algunas entidades sociales discursos sobre 
el sexo, los cuales reproducen la condena de las identidades 
gay y lesbianas en contraposición con los llamados valores y 
orden social occidentales. Por lo tanto, podríamos considerar 



Comprendiendo la homofobia poscolonial 73

que la categoría orientación sexual se ha convertido en uno de 
los elementos más recurrentes a la hora de construir las identi-
dades y cuerpos de los africanos, especialmente por aquellos 
agentes encargados de condenar a las sexualidades periféri-
cas. Paradójicamente, este hecho contrasta con el recorrido 
sociohistórico que África ha experimentado durante los últimos 
cien años, en el cual se ha producido una internalización de la 
homofobia como una práctica colonial inducida (Anderson, 
2007: 125).

En la base fundacional de la violencia homófoba en África el 
nacionalismo colonial, las masculinidades y los nuevos discur-
sos sobre el sexo resultan elementos determinantes. Desde El 
Cairo hasta Johannesburgo la homosexualidad aparece como 
una amenaza para el orden moral y social de las naciones, 
mientras que los casos homófobos reportados en Europa o 
Norteamérica estan sustentados por un sistema capitalista y 
patriarcal, donde “surgirán tensiones en torno a la desigualdad 
sexual y a los derechos de los hombres en el matrimonio, en 
torno a la prohibición del afecto homosexual y en torno a la 
amenaza del orden social simbolizado por las libertades se-
xuales” (Connell, 2004: 20).

Actualmente, diversas organizaciones internacionales han do-
cumentado cómo en África las personas gay y lesbianas –identi-
tarias y visibles– son susceptibles de ser víctimas de abusos 
verbales, físicos, discriminación, violencia sexual, chantaje, ex-
torsión, arrestos judiciales violentos y exclusión social, entre 
otros (Human Rights Watch, 2003; Dubel y Hielkema, 2008; 
Amnesty International, 2013). En concreto, los expertos entre-
vistados durante el trabajo de campo corroboraron esta reali-
dad, señalando al Estado, actores religiosos y medios de comu-
nicación como los principales agentes canalizadores de la 
homofobia en África (Rubio, 2014). 

A modo de ilustración, Demange (2012) ejemplifica el me-
diático caso ugandés, donde el presidente del país, Yoweri Mu-
seveni, cedió espacio político a las populares y efervescentes 
iglesias evangélicas en búsqueda del apoyo necesario para 



Aimar Rubio Llona74

legitimarse como jefe de Estado. Desde entonces, y en estre-
cha complicidad con los medios de comunicación, las demandas 
de las agrupaciones evangélicas fueron introducidas en la agen-
da política del gobierno, llevando a la opinión pública la regula-
ción de cuestiones relativas a la abstinencia sexual, la pornogra-
fía y la homosexualidad.

Masculinidades, nuevos discursos  
y homofobia poscolonial en África

Existen diversas tesis que teorizan acerca de las razones que 
distinguen al territorio africano en relación con los procesos de 
violencia homófoba y férreo patriarcalismo. En este caso, desta-
caremos las políticas poscoloniales sobre el sexo, el pensa-
miento filosófico africano y las ideologías afrocéntricas, las cua-
les han contribuido en parte a gestar una sociedad donde los 
hombres afirman su masculinidad mediante la dominación de la 
mujer, y por extensión, a través de la condena de lo homoeróti-
co (Ndjio 2012: 609).

Diversos autores apuntan a ciertas masculinidades como 
responsables de generar violencia hacia aquellos sujetos, 
identidades y cuerpos que desafían el patriarcado y la hetero-
norma (Connell, 2004; Bourdieu, 2007). De hecho, el impacto 
de ciertas masculinidades en África ha sido abordado con es-
pecial interés por diversos académicos a la hora de contextua-
lizar la causalidad de la violencia hacia las minorías sexuales 
(Ratele, 2006; Gqola, 2007; Matebeni, 2013). 

Ahondando en el razonamiento empírico que la academia 
ofrece, autores como Connell apuntan que “la homosexualidad, 
en la ideología patriarcal, es la bodega de todo lo que es simbó-
licamente expelido de la masculinidad hegemónica, con asun-
tos que oscilan desde un gusto fastidioso por la decoración hasta 
el receptivo anal” (Connell, 2004: 42-43). En añadido, Bourdieu 
recuerda cómo las masculinidades legitiman “una relación de 
dominación inscribiéndola en una naturaleza biológica que es 



Comprendiendo la homofobia poscolonial 75

en sí misma una construcción naturalizada” (Bourdieu, 2007: 
37). De acuerdo con la información cosechada durante las en-
trevistas, los planteamientos de ambos autores fueron confir-
mados por diversos expertos que identificaron la violencia como 
elemento vertebrador de las masculinidades. En palabras de Co-
ller: “La violencia se halla en el corazón de la construcción de la 
masculinidad. Además, se trata de masculinidades que en la ma-
yoría de las ocasiones serán heteropatriarcales”.8

Las masculinidades se conforman siguiendo una triple ne-
gación: “no soy una mujer; no soy un bebé; no soy un homo-
sexual, y por lo tanto, soy un hombre” (Fonseca y Quintero, 
2009: 45). A partir de esta lógica, Bourdieu (2007: 68) señala 
que “el privilegio masculino no deja de ser una trampa y en-
cuentra su contrapartida en la tensión y la contención perma-
nentes, a veces llevadas al absurdo, que impone en cada hom-
bre el deber de afirmar en cualquier circunstancia su virilidad”. 
Atendiendo a tales supuestos, cabría cuestionar la propia natu-
raleza sui generis de la virilidad, identificándola como una 
construcción identitaria heterogénea y estrechamente constre-
ñida a lo social, para comprender después la homofobia posco-
lonial como un fenómeno particular y diferenciado de otros ca-
sos que también se resuelven con violencia.

En efecto, la virilidad del africano ha tenido una construc-
ción, asimilación y desarrollo específicos adscritos a la propia 
historia y construcción social de los múltiples y diversos Esta-
dos del continente. A diferencia de los países europeos y nor-
teamericanos, las masculinidades y el nacionalismo poscolo-
nial han sido las responsables de diseñar una ciudadanía 
africana que condena lo homoerótico y configura los elementos 
que componen la homofobia poscolonial. Tal  como confirmó 
Naude: “En África vivimos en una profunda sociedad patriarcal. 

8	 Entrevista a Coller, adscrito al Programa Human and Social Development Re-
search, realizada el 14 de agosto de 2013 en la sede del Human Sciences 
Research Council, Pretoria. Al citar las entrevistas se decidió proteger a las fuen-
tes ofreciendo el anonimato de su testimonio, por lo que los nombres de los parti-
cipantes han sido sustituidos por pseudónimos y ocultos los cargos específicos 
que ocupan en sus respectivas organizaciones.  



Aimar Rubio Llona76

La cuestión de la orientación sexual es un tabú, ya que existen 
una multitud de expectativas sobre lo que una mujer u hombre 
africanos tienen que ser”.9

Con el inicio de los procesos de descolonización e indepen-
dencia, líderes políticos poscoloniales intentaron refundar la 
Gran Nación Africana, conjurando la idea de que “el negro quie-
re ser negro, y no blanco”. Para ello habría de ser restituida la 
dignidad perdida valiéndose de un nuevo discurso que situara 
al hombre africano en el centro del poder. El discurso naciona-
lista poscolonial tuvo la necesidad de reconstruir la imagen del 
negro esclavizado –cuyas mujeres han sido robadas por el or-
den colonial–, a través del macho poscolonial, el cual se carac-
terizará por una virilidad hipervisible, heterosexualidad desme-
dida y dominación sobre la mujer (Morrell, 1998; Lewis 2011).

La proliferación de ciertos discursos poscoloniales se en-
cargó de gestar nuevas identidades para un África libre, enten-
didas como homófobas, machistas y patriarcales. El naciona-
lismo africano apeló masivamente a la tradición y espiritualidad 
africanas, donde la cosmovisión occidental se presenta como 
extraña y traumática (Epprecht, 2008). En ese proceso han sur-
gido masculinidades que utilizan el lenguaje de la violencia 
para responder tanto a las minorías sexuales como a las muje-
res (Ndjio, 2012). Es decir, se trata de un proceso que define las 
fronteras de las identidades legítimas e ilegítimas a través del 
nacionalismo poscolonial, la construcción de las masculinida-
des y los nuevos discursos sobre sexualidad, tal como aseveró 
Naidoo: “Todo aquello que fue negado en aquel momento se 
convertirá en antiafricano. Así, si el feminismo es antiafricano, 
la homosexualidad será antiafricana, mientras que ciertas no-
blezas patriarcales serán africanas”.10 

Precisamente, las sexualidades periféricas –aquellas que vi-
sibilizan una identidad y deseo equidistantes del privilegio y del 

9	 Entrevista a Naude, adscrita al Forum for the Empowerment of Women (few), rea-
lizada el 1° de agosto de 2013 en las oficinas del few, Johannesburgo.

10	 Entrevista a Naidoo, adscrita al Departamento de Literatura Africana de la Univer-
sidad de Witwatersrand, realizada el 15 de agosto de 2013 en Senate House, Jo-
hannesburgo. 



Comprendiendo la homofobia poscolonial 77

poder– fueron señaladas por algunos líderes políticos, religio-
sos y medios de comunicación como peligrosas para las tradi-
ciones en las que se fundamenta la mítica cosmovisión de un 
África libre. A modo de ejemplo, Biruk (2014) ilustra como en 
Malawi, durante la presidencia de Mutharika, políticos y actores 
religiosos utilizaron la cuestión homosexual como un anatema 
recurrente a la hora de condenar gran parte de los males que 
asolaban al país, incluyendo la condicionalidad en la ayuda ofi-
cial al desarrollo sujeta al respeto a los derechos humanos.

La intersección de la raza,  
el género y la clase social

De acuerdo con la información obtenida durante la realización 
de las entrevistas en profundidad, el marco en el que se sitúan 
los procesos de discriminación y violencia homófoba obedece a 
una lógica interseccional (Rubio, 2014). Con ello, atribuimos la 
vulnerabilidad hacia la violencia homófoba a una serie de carac-
terísticas que convergen en una intersección de elementos que 
finalmente producen discriminación. La Barbera ejemplifica 
esta idea observando que detrás de cada relato de discrimina-
ción y abuso existe una serie de “procesos (complejos, irreduci-
bles, variados y variables) que en cada contexto derivan de la 
interacción de factores sociales, económicos, políticos, cultura-
les y simbólicos” (La Barbera, 2010: 63). 

En consonancia con esta teorización desarrollada por la co-
rriente del feminismo interseccional (Crenshaw, 1989; Brah y 
Phoenix, 2004; Lykke, 2010), trasladamos la idea de que ningu-
na persona gay o lesbiana es únicamente discriminada por su 
orientación sexual, sino por toda una suerte de categorías tales 
como “la clase, casta, raza, color, etnia, religión u origen nacio-
nal” (La Barbera, 2010: 65). 

Las múltiples categorías que aluden a la discriminación de 
las minorías sexuales en el Sur apuntan a los sujetos menos 
privilegiados como aquellos más susceptibles de experimentar 



Aimar Rubio Llona78

narrativas discriminatorias por parte de las masculinidades vio-
lentas y los nuevos discursos forjados por el nacionalismo pos-
colonial africano, al tiempo que en Occidente la homofobia im-
pacta sobre los cuerpos e identidades disidentes del 
patriarcado y de la heteronorma sin que el privilegio sea una 
condición sine qua non. En palabras de Drucker, “mientras que 
los movimientos feminista, negro, juvenil y de inmigrantes han 
ejercido una influencia positiva en el lésbico/gay, la del nacio-
nalista ha sido generalmente negativa” (Drucker, 2004: 45).

En síntesis, las raíces de la homofobia poscolonial están 
insertas en la construcción de los discursos nacionalistas pos-
coloniales encargados de legitimar la violencia contra las se-
xualidades periféricas, así como en una intersección de cate-
gorías que hacen a unos sujetos más vulnerables hacia la 
violencia que a otros. En este sentido, Ndjio (2012: 611) insiste 
en que las personas menos privilegiadas son las más vulnera-
bles a la violencia homófoba en Camerún, al tiempo que los 
estudios de Mkhize et al. (2010) confirman que en razón de la 
raza, género y clase social las minorías sexuales pueden ser 
más susceptibles de ser agredidas o discriminadas en Sudáfri-
ca. En palabras de Louw: “En el contexto Sudafricano la cues-
tión de raza, género y clase social resultan inevitables. La ma-
yoría de cuerpos violados son los de las mujeres negras, 
mujeres negras que pertenecen a la clase obrera y son pobres”.11

La cuestión del privilegio en su intersección con la orienta-
ción sexual e identidad de género pone de manifiesto diversas 
formas de comprender los procesos que se resuelven con vio-
lencia. Según las conclusiones que plantea la investigación 
doctoral referida (Rubio, 2014), las minorías sexuales más des-
favorecidas por las categorías de raza, género y clase social 
son aquellas que habitan en espacios no privilegiados, donde 
a su vez la tolerancia hacia la diversidad sexual resulta habi-
tualmente restringida. Como contraparte, los espacios privile-

11	 Entrevista a Louw, adscrita al Task Team, realizada el 21 de agosto de 2013 en el 
Wits University Corner Building, Johannesburgo.



Comprendiendo la homofobia poscolonial 79

giados serán más proclives a desarrollar una subcultura gay12 y 
encontrar salidas contra la discriminación y la violencia hacia 
las identidades disidentes y sexualidades periféricas. 

En este sentido, Sudáfrica resulta un lugar paradigmático, 
puesto que en la Nación del Arcoíris la tolerancia hacia la diver-
sidad sexual en los suburbios privilegiados de Johannesburgo y 
Ciudad del Cabo contrasta con la violencia y discriminación en 
los townships 13 contra las minorías sexuales. Por ello, en el si-
guiente apartado analizaremos la paradoja sudafricana, donde 
cohabitan espacios susceptibles de reproducir –o no– la violen-
cia y discriminación hacia las minorías sexuales en un país con 
uno de los sistemas legales más progresistas del mundo.

Búsqueda de respuestas  
en el paradigma sudafricano

Con la llegada de Mandela al poder en 1994, la Nación del Arcoí-
ris iniciaría una transición que le llevaría a reformular una nueva 
Sudáfrica, en contraposición al segregador régimen del apar-
theid. Los discursos sobre derechos humanos y la equidad se 
tornaron elementos políticos centrales (Croucher, 2002: 324), 
posibilitando la adopción de la primera Constitución (1996) en el 
mundo que prohibía explícitamente la discriminación por orien-
tación sexual. En este sentido, la Corte Constitucional sudafri-
cana también dictaminó en favor del derecho de adopción para 
familias homoparentales en 2002 y de la ley que posibilitó el 
matrimonio entre personas del mismo sexo tres años más tarde 
(De Vos y Barnard, 2007). 

12	 De acuerdo con Bronsky (1984: 6) una subcultura comprende cualquier grupo so-
cial excluido de la cultura dominante, de forma voluntaria o forzosa, que desarro-
llará su propia cultura basada en lo normativo. 

13	 Entre los efectos sociales urbanos que produjo el apartheid se hallan los townships, 
espacios degradados y desprotegidos donde residían las comunidades discrimi-
nadas. La falta de presencia policial, inseguridad y desprotección del Estado pro-
dujo una cultura de violencia urbana que aún hoy persiste (Centre for the Study of 
Violence and Reconciliation, 2009).



Aimar Rubio Llona80

La nueva Sudáfrica de Tutu y Mandela entró en ese momen-
to en la pionera liga de naciones que habían aprobado dere-
chos en clave inclusiva, garantizando la igualdad entre sujetos 
homosexuales y heterosexuales. Sin embargo, si a los parla-
mentarios sudafricanos se les hubiese permitido votar según 
su conciencia, dichas leyes jamás hubiesen sido aprobadas 
(De Vos y Barnard, 2007). Son diversos los autores que han 
documentado las reticencias por parte del partido de Mandela, 
el Congreso Nacional Africano (cna), a la hora de diseñar un 
marco legal inclusivo para las sexualidades periféricas en la 
Nación del Arcoíris (Gevisser y Cameron, 1995; Epprecht, 2009; 
Currier, 2012).

Recapitulando: la Sudáfrica post apartheid se convertiría en 
uno de los Estados más progresistas por lo que a los derechos 
inclusivos de las minorías sexuales respecta. Paradójicamen-
te, también se trata de un país que reprodujo una fuerte aver-
sión hacia lo homosexual (Stychin, 1998). Los discursos nacio-
nalistas poscoloniales calaron con fuerza en el país en 
transición, con la interiorización de las tesis que tildan a la 
homosexualidad como una orientación decadente, genuina-
mente occidental y contraria al espíritu y valores africanos (Cu-
rrier, 2012: 122). 

Los discursos poscoloniales que barrieron África a finales 
del siglo xx convirtieron al homosexual en depravado, lo tilda-
ron de sujeto peligroso para los menores de edad (identifica-
ción con la pederastia) además de percibirlo como una identi-
dad de arraigo colonial (Mkhize et al., 2010). En palabras de 
Munro, “mientras que ser gay o lesbiana fue (re)imaginado en 
la década de los 90 como sudafricano, la novedad que supo-
nían estas sexualidades como símbolos para una nación trans-
formadora fue fácilmente entendida como extranjera, y en tal 
contexto, no-africana” (Munro, 2012: ix). La propia Croucher 
(2002: 316) recuerda que incluso la comunidad afrikáner suda-
fricana –de origen neerlandés– interiorizó igualmente la demo-
nización del homosexual en un Estado que adoptó uno de los 
marcos legales más progresistas del mundo.



Comprendiendo la homofobia poscolonial 81

Probablemente, la vocación que guió a la Sudáfrica de Man-
dela a adoptar un grueso de leyes de amplio calado progresista 
estuvo inspirada en el desarrollo de una legislación que diese 
la espalda en la mayor medida de lo posible al apartheid. En 
cualquier caso, no podemos desdeñar la lucha de reconocidos 
activistas como Simon Nkoli o Beb Ditsie, promotores de la 
primera marcha del orgullo (1990) en Johannesburgo (De Waal 
y Manion, 2006) y del asociacionismo de las minorías sexuales 
negras, así como la National Coalition for Gay and Lesbian 
Equality, compuesta por la mayoría de las organizaciones gay 
y lesbianas del país, que supo ejercer una notable influencia 
tanto en el cna como durante el proceso constituyente (Stychin 
1996: 466).

Desde que la Nación del Arcoíris comenzó su andadura, la 
violencia contra las minorías sexuales ha ido en aumento, en un 
Estado que paradójicamente debe protegerlas (Reddy, Sandfort 
y Rispel, 2009; Amnesty International 2013). Por ello, Sudáfrica 
se distingue como un estudio de caso paradigmático, ya que en 
su haber combina algunas de las estructuras y dinámicas que 
vertebran el impacto de la homofobia poscolonial, las masculi-
nidades violentas y los nuevos discursos sobre el sexo, en con-
traste con la violencia homófoba que acontece en otros lugares 
del Norte global. De acuerdo con uno de los últimos informes 
acerca de la aceptación de la homosexualidad en el mundo, se 
identificó que el 61 por ciento de los participantes sudafricanos 
la rechazaba (Pew Research Center, 2013). Ahora bien, el im-
pacto de la violencia homófoba en Sudáfrica ha de ser com-
prendido como un fenómeno que no afecta a todos los ciuda-
danos por igual. 

Considerando los resultados obtenidos tras la realización 
de una treintena de entrevistas en profundidad entre los meses de 
junio y septiembre de 2013, en la Nación del Arcoíris las minorías 
sexuales menos privilegiadas, en razón de la raza, género y clase 
social, fueron identificadas como los sujetos más vulnerables a la 
violencia y discriminación (Rubio, 2014). En este caso, nos re-
ferimos a mujeres y hombres homosexuales que habitan en es-



Aimar Rubio Llona82

pacios no privilegiados como los townships de Soweto y Alexan-
dra, o entornos rurales como Ventersdorp, y cuyas opciones 
de negociar la diversidad sexual se ven afectadas por una 
intersección de categorías que merman sus capacidades hu-
manas.

En los núcleos urbanos de Ciudad del Cabo o Johannesbur-
go existen espacios donde florece una subcultura gay de forma 
similar a la de otras metrópolis europeas y norteamericanas 
(Gevisser y Cameron, 1995). Sin embargo, son territorios don-
de habita una mayoría poblacional blanca y de clase media 
alta, cuyo estatus de privilegio les proporciona opciones de re-
sistencia y acceso al deseo. Nel y Judge (2008) recuerdan cómo 
en Sudáfrica la población blanca es menos vulnerable a la vio-
lencia homófoba que el resto de grupos poblacionales que 
usualmente habitan en espacios económicamente comprome-
tidos y relativamente inseguros. A modo de ilustración, Maharaj 
recoge en sus palabras el sentir de los expertos entrevistados 
en este sentido: 

En Ciudad del Cabo, si vas a fiestas gay no verás a homosexuales ne-
gros. Del mismo modo, los propietarios de los clubs gay son blancos, y 
en la marcha anual del orgullo verás a jóvenes blancos bailando y feste-
jando este evento. Antes la comunidad musulmana lgbt tomaba parte en 
la marcha, pero ahora la boicoteamos por la exclusión racial y las desigual-
dades socioeconómicas existentes.14

Las masculinidades violentas y los discursos nacionalistas 
poscoloniales contra las minorías sexuales en Sudáfrica gene-
ran efectos involuntarios, como es el aumento de su visibilidad 
en tanto que colectivo (Reid y Dirsuweit, 2002). Ello ha llevado 
a las personas lgbti a plantear una agenda de acción e inter-
vención que responda específicamente a la realidad circunstan-
cial que las envuelve, existiendo un activismo lgbti divergente. 
De acuerdo con las entrevistas realizadas en las organizacio-

14	 Entrevista a Maharaj, adcrito a The Inner Circle, realizada el 10 de septiembre de 
2013 en Wynberg, Ciudad del Cabo.



Comprendiendo la homofobia poscolonial 83

nes Forum for the Empowerment of Women (few), Triangle Pro-
ject y la Universidad de Ciudad del Cabo, por una parte las 
minorías sexuales negras velan por reconquistar los espacios 
no privilegiados donde la violencia homófoba se reproduce con 
fuerza, mientras que los colectivos lgbti blancos integrarán una 
estrategia similar a la de las organizaciones occidentales.

La división que la categoría de raza genera entre las mino-
rías sexuales sudafricanas fue un tema recurrente en práctica-
mente la totalidad de las entrevistas. Gevisser y Cameron 
(1995) ya documentaron los recorridos diferenciados que los 
activismos lgbti blanco y negro mantuvieron durante el régi-
men del apartheid, puesto que lo racial ya producía profundas 
divergencias entre sexualidades periféricas favorecidas y des-
favorecidas.

Probablemente uno de los puntos de inflexión en este senti-
do sea el acontecido el seis de octubre de 2012, momento en 
el cual activistas del autodenominado colectivo feminista One 
in Nine Campaign interrumpieron la marcha del orgullo de Jo-
hannesburgo (Johannesburg Pride) a su paso por Rosebank 
(suburbio de clase media alta al norte de la ciudad). Los mani-
festantes cuestionaron una marcha “capitalista y consumista” 
que se olvidaba de la violencia homófoba, discriminación y 
agravios que sufren las minorías sexuales negras y no privile-
giadas del país, mostrando dos consignas en las cuales podía 
leerse “no hay causa de celebración” (no cause for celebration) 
y “agonizantes de justicia” (dying for justice). La interrupción del 
evento se saldó con algunos disturbios, además de dividir a la 
comunidad lgbti de la ciudad, creándose a posteriori diversas 
marchas anuales que recogiesen las sensibilidades de una co-
munidad visiblemente dividida por la raza y la clase social 
(MambaOnline 2012 y 2013).

Por lo tanto, con el objetivo de comprender la causalidad de 
la homofobia poscolonial en Sudáfrica, habremos de partir de la 
construcción nacional del hombre africano a través de los dis-
cursos poscoloniales, así como considerar el papel que las 
masculinidades juegan en aquellos procesos donde la diversi-



Aimar Rubio Llona84

dad sexual es contestada con violencia. De acuerdo con Rate-
le, en Sudáfrica las masculinidades violentas se distinguen por 
“elementos asertivos heterosexuales, control de las decisiones 
económicas endógenas (domésticas) y exógenas, autoridad 
política, supremacía cultural y apoyo a la promiscuidad mascu-
lina” (Ratele, 2006: 61). Aquellas masculinidades sujetas a esta 
lógica, tanto heteronormativa y patriarcal como poscolonial, ge-
neran ciertas identidades entre los individuos menos privilegia-
dos, los cuales contestan con violencia la disidencia de las nor-
mas sobre el sexo y sus discursos. 

Cronje (2012: 5) señala que en Sudáfrica un hombre perte-
neciente a la población negra y no privilegiado –esto es, un 
sujeto que habita en un espacio socioeconómicamente com-
prometido y con un acceso restringido a los bienes de consu-
mo o trabajo– se sentirá frustrado frente a aquellos sujetos que 
participen en los circuitos de consumo o disfruten de una cali-
dad de vida relativamente superior. En este caso, las mujeres 
lesbianas y negras que habitan en espacios no privilegiados y 
adoptan una identidad que contradice las expectativas de cier-
tas masculinidades son objeto de violencia, por ser uno de los 
colectivos que representan un mayor desafío a la cosmovisión 
poscolonial del macho africano. 

Considerando las categorías de raza, género y clase social 
como elementos susceptibles de producir discriminación, la 
violencia se torna un medio relativamente fácil y sencillo de em-
plear para asegurar la masculinidad y la subordinación de géne-
ro (Cronje, 2012: 6). En otras palabras: aquellos hombres que 
en razón de las condiciones culturales, sociales o económicas 
no puedan hacer visible la masculinidad que desean, mostra-
rán una mayor predisposición a utilizar la violencia o morir vio-
lentamente para satisfacer sus expectativas (Ratele, 2010: 21). 
Tales supuestos fueron confirmados por expertos del Human 
Sciences Research Council de Pretoria y de la Universidad de 
Witwatersrand en Johannesburgo durante la realización de en-
trevistas en profundidad (Rubio, 2014). 



Comprendiendo la homofobia poscolonial 85

Además, de acuerdo con el departamento estadístico suda-
fricano (Statistics South Africa, 2012), la brecha económica entre 
la población blanca (en torno al 9% de la población) en compa-
ración con la negra (aproximadamente el 78%) es tal, que serían 
necesarios cincuenta años para que este último grupo iguale en 
renta per cápita al primero (De Wet, 2012). La dicotomía entre 
una minoría privilegiada frente a una mayoría que no lo es se 
resuelve en la configuración de espacios divergentes donde la 
diversidad sexual encuentra una aceptación mayor o menor, 
siendo la población negra que vive en espacios no privilegiados 
en general, y las mujeres lesbianas y negras en particular, las 
más vulnerables a la violencia homófoba (Reddy, Sandfort y Ris-
pel, 2009; Martin et al., 2009; Human Rights Watch, 2011).

Las entrevistas en profundidad realizadas durante el trabajo 
de campo confirmaron estos supuestos, señalando a las mino-
rías sexuales negras como el colectivo más susceptible de sufrir 
violencia homófoba (Rubio, 2014). Los espacios también fueron 
conjurados como elementos destacables a la hora de compren-
der la reproducción de los patrones de violencia y homofobia 
estructural, dándose principalmente en los entornos no privile-
giados y socioeconómicamente comprometidos. Tal como Va-
lentine (1993) plantea, la configuración del espacio público esta 
codificada de tal forma que responde al ideal heterosexual, en-
tendido como una orientación que reproduce la identidad de gé-
nero, vale decir, lo que son y deben ser un hombre y una mujer.

Impacto de la homofobia  
poscolonial sobre el vih-sida

Mención especial merece el efecto que la homofobia poscolo-
nial genera en la incidencia15 y prevalencia16 del virus de la in-
munodeficiencia humana (vih) entre los hombres que tienen sexo 

15	 Por incidencia entendemos el número de nuevas infecciones durante un determi-
nado periodo de tiempo. 

16	 Por prevalencia entendemos el número total de infectados por el virus en un mo-
mento determinado.



Aimar Rubio Llona86

con hombres (hsh)17 en el contexto poscolonial. Específicamen-
te, “el sexo anal receptivo sin protección, sexo anal penetrativo 
sin protección y la cuestión aún discutida del sexo oral sin pro-
tección” (Manzelli y Pecheny 2002: 113) suponen prácticas se-
xuales de alto riesgo en la transmisión del vih entre hsh. Ahora 
bien, durante la entrevista con el equipo médico para el progra-
ma sobre vih-hsh en Sudáfrica (Anova Health Institute), se des-
tacó que en el país con la mayor seroprevalencia del mundo 
–seis millones trescientas mil personas que viven con el vih de 
acuerdo con el Programa Conjunto de las Naciones Unidas so-
bre el vih-sida (Onusida) (2013)–, muchos hsh continúan igno-
rando que el sexo anal sin protección es una práctica de alto 
riesgo para el vih, lo cual ha generado un aumento en la inciden-
cia de los contagios de hsh, tal como han documentado Baral et 
al. (2009), Reddy, Sandfort y Rispel (2009) y Onusida (2013).

La criminalización de la homosexualidad, el impacto de las 
masculinidades violentas y los discursos poscoloniales han al-
terado sustancialmente los espacios de los hsh, produciendo la 
búsqueda de sexo clandestino en lugares privados y, en oca-
siones, relaciones sexuales laxas en la protección y prevención 
de las enfermedades de transmisión sexual (ets) (Baral et al., 
2009). El tabú social, el estigma y los discursos poscoloniales 
que legitiman la criminalización de la homosexualidad en Áfri-
ca, junto con las políticas y leyes que devienen de la homofobia 
de Estado, inciden directamente en la extensión del virus del 
vih entre los hsh africanos (Kuria, 2010). En Sudáfrica, país que 
cuenta con una legislación inclusiva con las minorías sexuales 
y con el mayor programa de tratamiento para el sida, las rela-
ciones sexuales espontáneas, clandestinas o secretas entre 
hsh continúan produciéndose en los espacios no privilegiados, 

17	 Los estudios epidemiológicos en torno al vih-sida habitualmente utilizan las siglas 
hsh en lugar de términos como gay, lesbiana u homosexual. Existe un amplio de-
bate acerca del uso de dichos conceptos para describir la prevalencia e incidencia 
del vih-sida, en el que se busca conocer si las identidades sexuales y políticas 
aparejadas a la homosexualidad son útiles para explorar las relaciones entre hom-
bres que tienen sexo con hombres (Manzelli y Pecheni, 2002: 111). 



Comprendiendo la homofobia poscolonial 87

es decir, en aquellos territorios donde la diversidad sexual pro-
duce una mayor aversión (Rubio, 2014).

El acceso a las tecnologías de información y prevención por 
parte de los hsh se ha visto sometido a ciertas resistencias, tal 
como se transmitió durante la entrevista realizada en el Human 
Sciences Research Council de Pretoria (Rubio, 2014). La vul-
nerabilidad que representan las relaciones sexuales entre hsh 
está estrechamente aparejada con la institucionalización de la 
homofobia poscolonial y con la negación del homoerotismo, 
generando ficciones discursivas que entienden el sexo anal 
como una práctica exenta de riesgo frente a las ets (Knox et al., 
2010). Lane (2009: 70) considera que los programas de pre-
vención e intervención clínica a los hsh que habitan en espa-
cios no privilegiados, como los townships, resulta harto com-
plejo, especialmente por factores estructurales, sociales e 
individuales que acentúan la vulnerabilidad de este grupo.

La cuestión epidemiológica del vih-sida en Sudáfrica ha sido 
un problema del gobierno post apartheid, bajo el cual pasó de 
algo menos del uno por ciento en la prevalencia del vih a finales 
de 1990 a 22.8 por ciento en 1998 (Posel, 2004: 57). Es decir, 
al mismo tiempo que se produjo la institucionalización de la 
homofobia poscolonial, la seroprevalencia creció alarmante-
mente, afectando de forma particular a los hsh como grupo al 
que no se prestó la suficiente atención en contraste con la ex-
periencia clínica occidental (McKenna, 1999). Como indica Ep-
precht, “para finales de la década de los noventa y principios 
del siglo xxi, la no existencia de la homosexualidad en África 
estaba tan firmemente unida al discurso hegemónico del sida 
que no requirió de explicación alguna” (Epprecht, 2008: 126).

Por lo que a las mujeres que tienen sexo con mujeres (msm) 
respecta, de la entrevista con el equipo médico de Anova resul-
tó relevante la llamada de atención por parte de uno de sus in-
tegrantes sobre la urgencia de abordar estudios encaminados 
a comprender la vinculación del vih-sida entre msm.18 La esca-

18	 Entrevista a Govender, Singh y Swanepoel, adscritos a Anova Health Institute: 
Health 4 Men Programme,  realizada el 19 de agosto de 2013 en la sede de Anova, 
Parktown, Johannesburgo.



Aimar Rubio Llona88

sez de programas que incidan en las vulnerabilidades de este 
grupo frente al virus, así como algunos de los resultados epide-
miológicos que reportaron la transmisión del mismo entre msm 
que nunca habían mantenido relaciones sexuales con hom-
bres, puso de manifiesto la necesidad de considerar a un co-
lectivo históricamente discriminado (Rubio, 2014).

En suma, los discursos poscoloniales sobre la sexualidad y 
el sexo, unidos a las masculinidades que reproducen la violen-
cia homófoba contra los sujetos menos privilegiados, ha hecho 
que los hsh en África constituyan un grupo significativamente 
vulnerable frente al vih, tanto en Sudáfrica como en el resto de 
países donde persiste una estructura que responde a la lógica 
de la homofobia poscolonial institucionalizada. Dicha circuns-
tancia se ve agravada si consideramos que en tales contextos 
sociales parte de los hsh mantienen relaciones sexuales con 
mujeres (Johnson, 2007: 38), facilitando así la transmisión del 
virus por vía perinatal o vertical (McKenna, 1999: 14).

Cabe concluir señalando que la presión religiosa, política, 
cultural y social sobre el sexo ha provocado que los hsh mani-
fiesten amplias resistencias a la hora de reconocer prácticas 
sexuales con personas de su mismo sexo, siendo la invisibiliza-
ción y discreción una de las salidas más habituales. En añadi-
do, la ausencia de programas dirigidos a prevenir el contagio 
del virus entre hsh por parte de agencias nacionales ha propi-
ciado que hasta fechas relativamente recientes las estadísticas 
epidemiológicas sobre la transmisión y seroprevalencia entre 
la población no heterosexual hayan sido denostadas e ignora-
das (Rubio, 2014). Asimismo, conviene recordar que igualmen-
te se dan resistencias a la hora de revelar al personal sanitario 
las prácticas sexuales socialmente proscritas, agravándose 
con ello el desconocimiento en torno al vih-sida, los hsh y las 
msm (McKenna, 1999: 12).



Comprendiendo la homofobia poscolonial 89

Conclusiones

Este artículo ha puesto de manifiesto la causalidad de la violen-
cia homófoba en África, considerando que se trata de un fenó-
meno enraizado en lo poscolonial y que se articula de forma 
sustancialmente diferente con los procesos de discriminación y 
violencia contra las minorías sexuales en el ámbito occidental. 
Asegurar una identificación efectiva sobre la extensión del fenó-
meno de la homofobia en el Sur se presenta como una tarea 
ineludible para aquellos investigadores e integrantes de la so-
ciedad civil interesados en implementar estudios y programas 
sobre el rechazo que en ciertos espacios no occidentales gene-
ra la diversidad sexual.

En este caso, hemos distinguido como elementos diferen-
ciadores que vertebran la homofobia poscolonial el impacto de 
las masculinidades y los nuevos discursos nacionalistas sobre 
el sexo (Ndjio, 2012; Biruk, 2014). Se trata de factores proble-
máticos que responden a una lógica interseccional y que tie-
nen por objetivo restituir el honor perdido mediante la creación 
de una nueva identidad africana, en la que el hombre viril y 
heterosexual ocupa el lugar central en los espacios de nego-
ciación del poder y, por extensión, del sexo.

La legitimidad encontrada por los discursos poscoloniales 
que condenan la diversidad sexual no impacta en todos los su-
jetos identitarios y sexuales por igual. Aquellos individuos que 
no son privilegiados por el sistema y por el poder son los más 
vulnerables, siendo las categorías de raza, género y clase so-
cial elementos centrales que provocan una intersección de vul-
nerabilidades, discriminación y violencia. Del mismo modo, los 
cuerpos e identidades privilegiados tienen mayores opciones 
de resistencia y acceso a los deseos ilegitimados por el siste-
ma y contestados por el orden social, produciéndose así una 
brecha entre grupos sexuales periféricos en relación con el 
ejercicio de sus derechos y libertades. 



Aimar Rubio Llona90

Sudáfrica ha sido la casuística particular desde la que he-
mos razonado este hecho, por ser tal vez uno de los espacios 
más paradigmáticos a la hora de desentrañar las sinergias que 
han institucionalizado una homofobia enraizada y visible en la 
era poscolonial. Las violaciones de derechos humanos contra 
las minorías sexuales en Sudáfrica, ampliamente documenta-
das por Human Rights Watch (2011) o Amnistía Internacional 
(2013), ponen en evidencia las carencias del marco legal pro-
gresista e inclusivo de la Nación del Arcoíris. Por una parte, 
ciertos grupos minoritarios y privilegiados encuentran el ampa-
ro legal y social necesario para integrar deseos e identidades 
que se encuentran en la periferia de la heteronorma, mientras que 
una mayoría poblacional no privilegiada es víctima de la violen-
cia homófoba y discriminación por orientación sexual, entre otras 
prácticas denigrantes que coartan sus capacidades individua-
les y derechos.

La lucha contra la homofobia en África habrá de considerar 
todos los elementos que la vertebran, como son el impacto que 
producen el nacionalismo africano, el patriarcado, las masculi-
nidades y los nuevos discursos sobre el sexo en el contexto 
poscolonial. Deconstruir los procesos de discriminación y vio-
lencia que vulneran los derechos humanos de las minorías se-
xuales en África implica comprender la violencia homófoba 
desde una lógica interseccional. El punto de partida se situa en 
toda una amalgama de categorías que producen una discrimi-
nación múltiple, con especial atención en la raza, el género y la 
clase social.

Por último, hemos considerado pertinente presentar los efectos 
que la homofobia genera en la transmisión del vih en relación 
con los hsh en África, por tratarse de un fenómeno poscolonial 
que planea sobre el Sur. La extensión de la seroprevalencia y 
seroincidencia en este colectivo es una consecuencia directa 
de las masculinidades, nacionalismo y discursos poscoloniales, 
hecho que contrasta visiblemente con los hsh que habitan en 
algunos países occidentales, los cuales están conexos a una 
intersección de vulnerabilidades diferentes. Los efectos de la 



Comprendiendo la homofobia poscolonial 91

pandemia entre los hsh en África han de ser tenidos en cuenta 
por tratarse precisamente de uno de los principales focos de 
preocupación para Onusida (2013), además de un fenómeno 
con el que poder hacer frente a la homofobia de Estado desde el 
sistema internacional de derechos humanos.

A modo de conclusión, cabe enfatizar que sería deseable 
hallar un mayor número de estudios encaminados a compren-
der el fenómeno de la homofobia poscolonial como un proceso 
violento e interseccional, el cual se distingue específicamente 
de otras narrativas vinculadas con la violencia y la sexualidad. 
El debate global sobre la homofobia ha de centrarse en los 
procesos de violencia y discriminación per se, pues existen 
tantos modos de ejercer la violencia como contextos socioeco-
nómicos y culturales adscritos. Por lo tanto, repensar la nego-
ciación de la diversidad sexual en espacios divergentes asegu-
rará el diseño de políticas efectivas que atajen la homofobia en 
cualquiera de sus formas y manifestaciones.

Bibliografía

Amnesty International (2013). “Making Love a Crime, Criminali-
zation of Same-Sex Conduct in Sub-Saharan Africa”. Lon-
dres: Amnesty International.

Anderson, Benedict (2007). “The Politics of Homosexuality in 
Africa”. Africana 1 (1): 123-136.

Baral, Stefan, Gift Trapence, Felistus Motimedi, Eric Umar, 
Scholastika Lipinge, Friedel Dausab y Chris Beyrer (2009). 
“hiv Prevalence, Risk for hiv Infection, and Human Rights 
among Men Who Have Sex with Men (msm) in Malawi, Nami-
bia and Botswana”. Plos One 4 (3): e4997.

Biruk, Crystal (2014). “Aid for Gays: The Moral and the Material 
in African Homophobia in Post-2009 Malawi”. The Journal of 
Modern African Studies 52 (3): 447-473. 

Bourdieu, Pierre (2007). La dominación masculina. Barcelona: 
Anagrama.



Aimar Rubio Llona92

Brah, Avtar y Ann Phoenix (2004). “Ain’t I a Woman? Revisiting 
Interseccionality”. Journal of International Women’s Studies 
5 (3): 75-86.

Bronsky, Michael (1984). Culture Clash: The Making of Gay 
Sensibility. Boston: South End Press.

Carroll, Aengus y Lucas Paoli Itaborahy (2015). State Sponso-
red Homophobia 2015: A World Survey of Laws: Criminalisa-
tion, Protection and Recognition of Same-Sex Love. Gine-
bra: International Lesbian, Gay, Bisexual, Trans and Intersex 
Association (ilga). Disponible en: <http://old.ilga.org/State-
homophobia/ILGA_State_Sponsored_Homophobia_2015.
pdf> [Consulta: julio del 2015]

Centre for the Study of Violence and Reconciliation (2009). Why 
does South Africa Have Such High Rates of Violent Crime? 
Johannesburgo: Centre for the Study of Violence and Recon-
ciliation.

Coller, Xabier (2005). Cuadernos metodológicos: estudios de 
casos. Madrid: Centro de Investigaciones Sociológicas.

Connell, Raewyn (2004). “La organización social de la masculi-
nidad”. En Masculinidad/es: poder y crisis, editado por Teresa 
Valdés y José Olavarría, 31-48. Santiago de Chile: Isis Inter-
nacional-Facultad Latinoamericana de Ciencias Sociales. 

Consejo de Derechos Humanos (2011). “Human Rights, Sexual 
Orientation and Gender Identity”. Documento A/HRC/17/L.9/
Rev.1.

Consejo de Derechos Humanos (2014). “Human Rights, Sexual 
Orientation and Gender Identity”. Documento A/HRC/27/L.27/
Rev.1.

Crenshaw, Kimberlé (1989). “Demarginalizing the Intersection of 
Race and Sex: A Black Feminist Critique of Antidiscrimina-
tion Doctrine, Feminist Theory and Antiracist Politics”. Uni-
versity of Chicago Legal Forum 14: 139-167.

Cronje, Frederika (2012). “Masculinity and Fatherhood in South 
Africa. A Colourful Hierarchy”. Ponencia presentada en In-
terculturalism, Meaning & Identity 5th Global Conference, 
Praga, 9-11 de marzo.



Comprendiendo la homofobia poscolonial 93

Croucher, Sheila (2002). “South Africa’s Democratisation and 
the Politics of Gay Liberation”. Journal of Southern African 
Studies 28 (2): 315-330.

Currier, Ashley (2012). Out in Africa, lgbt Organizing in Namibia 
and South Africa. Minneapolis: University of Minnesota 
Press.

De Vos, Pierre y Jaco Barnard (2007). “Same-Sex Marriage, 
Civil Unions and Domestic Partnerships in South Africa: 
Critical Reflections on an Ongoing Saga”. South African Law 
Journal 124 (4): 795-826.

De Waal, Shaun y Anthony Manion (2006). Pride: Protest and 
Celebration. Johannesburgo: Fanele.

De Wet, Phillip (2012). “Census 2011: 50 Years for Blacks to 
Catch Up”. Mail & Guardian. Disponible en: <http://mg.co.za/
article/2012-10-30-census-2011-50-years-for-blacks-to-
catch-up> [Consulta: febrero de 2015].

Demange, Élise (2012). “De L’abstinence á l’homophobie: la morali-
sation de la société ougandaise, une ressource politique entre 
Ouganda et États-Unis”. Politique Africaine 126 (2): 25-47.

Drucker, Peter (coordinador) (2004). Arco Iris diferentes. Méxi-
co D. F.: Siglo xxi Editores.

Dubel, Ireen y André Hielkema (editores) (2008). Urgency Re-
quired, Gay and Lesbian Rights are Human Rights. La Haya: 
Humanist Institute for Cooperation with Developing Coun-
tries.

Epprecht, Marc (2004). Hungochani, The History of a Dissident 
Sexuality in Southern Africa. Québec: McGill-Queen’s Uni-
versity Press.

Epprecht, Marc (2008). Heterosexual Africa? The History of an 
Idea from the Age of Exploration to the Age of aids. Ohio: 
Ohio University Press.

Epprecht, Marc (2009). “Sexuality, Africa, History”. The Ameri-
can Historical Review 114 (5): 1258-1272.

Fanon, Frantz (2009). Piel negra, máscaras blancas. Madrid: 
Akal.



Aimar Rubio Llona94

Fonseca, Carlos y María Luisa Quintero (2009). “La teoría 
Queer: la de-construcción de las sexualidades periféricas”. 
Sociológica 24 (69): 43-60.

Freedom to Marry (2015). “The Freedom to Marry Internationally”. 
Disponible en: <http://www.freedomtomarry.org/landscape/
entry/c/international> [Consulta: julio de 2015].

Gevisser, Mark y Edwin Cameron (1995). Defiant Desire, Gay 
and Lesbian Lives in South Africa. Nueva York: Routledge.

Gqola, Pumla Dineo (2007). “How the ‘Cult of Feminity’ and Vio-
lent Masculinities Support Endemic Gender Based Violence 
in Contemporary South Africa”. African Identities 5 (1): 111-24.

Habib, Adam (1996). “Myth of the Rainbow Nation: Prospects for 
the Consolidation of Democracy in South Africa”. African Se-
curity Review 5 (6): 15-37 (Working Paper Series).

Hoad, Neville (2007). African Intimacies: Race, Homosexuality 
and Globalization. Minneapolis: University of Minnesota Press.

Human Rights Watch (2003). More Than a Name: State Sponso-
red Homophobia. Nueva York: Human Rights Watch.

Human Rights Watch (2008). This Alien Legacy: The Origins of 
Sodomy Laws in British Colonialism. Nueva York: Human 
Rights Watch.

Human Rights Watch (2011). We’ll Show You You’re a Woman: 
Violence and Discrimination against Black Lesbians and 
Transgender Men in South Africa. Nueva York: Human 
Rights Watch.

Johnson, Cary Alan (2007). Off the Map, How hiv-aids Programming 
is Failing Same-Sex Practicing People in Africa. Nueva York: 
International Gay and Lesbian Human Right Commission.

Kabunda Badi, Mbuyi (2000). Derechos humanos en África: teo-
rías y prácticas. Bilbao: Universidad de Deusto.

Knox, Justin, Huso Yi, Vasu Reddy, Senkhu Maimane y Theo 
Sandfort (2010). “The Fallacy of Intimacy: Sexual Risk Beha-
viour and Beliefs about Trust and Condom Use among Men 
Who Have Sex with Men in South Africa”. Psychology, Health 
& Medicine 15 (6): 660-671.



Comprendiendo la homofobia poscolonial 95

Kuria, David (2010). “Urgent Goals of lgbti Liberation”. En Ur-
gency Required, Gay and Lesbian Rights are Human Rights, 
editado por Ireen Dubel y André Hielkema, 132-135. La 
Haya: Humanist Institute for Cooperation with Developing 
Countries.

La Barbera, María Catalina (2010). “Género y diversidad entre 
mujeres”. Cuadernos Kóre I (2): 55-72.

Landeta, Jon (2002). El método Delphi, una técnica de previsión 
de futuro. Barcelona: Ariel Social.

Lane, Tine (2009). “From Social Silence to Social Science: hiv 
Research among Township Men Who Have Sex with Men in 
South Africa”. En From Social Silence to Social Science. 
Same-Sex Sexuality, hiv & aids and Gender in South Africa, 
editado por Vasu Reddy, Theo Sandfort y Laetitia Rispel, 
66-79. Ciudad del Cabo: hrrs Press.

Lewis, Desiree (2011). “Representing African Sexualities”. En 
African Sexualities. A Reader, editado por Sylvia Tamale, 
199-216. Ciudad del Cabo: Pambazuka Press.

Lykke, Nina (2010). Feminist Studies: A Guide to Intersectional 
Theory, Methodology and Writing. Nueva York: Routledge.

MambaOnline (2012). “Joburg Pride Marred by Scuffles”. Dis-
ponible en: <http://www.mambaonline.com/article.asp?ar-
tid= 7478> [Consulta: febrero de 2015]. 

MambaOnline (2013). “Breaking: Shock as Joburg Pride Shuts 
Down”. Disponible en: <http://www.mambaonline.com/2013 
/04/03/breaking-shock-as-joburg-pride-shuts-down/>  [Con-
sulta: febrero de 2015]. 

Manzelli, Hernán y Mario Pecheny (2002). “Prevención del 
vih-sida en hombres que tienen sexo con hombres”. En Sida 
y sexo entre hombres en América Latina: vulnerabilidades, 
fortalezas, y propuestas para la acción. Perspectivas y re-
flexiones desde la salud pública, las ciencias sociales y el 
activismo, editado por Carlos F. Cáceres, Mario Pecheny y 
Veriano Terto Júnior, 103-138. Lima: Universidad Peruana 
Cayetano Heredia.



Aimar Rubio Llona96

Martin, Andrew, Annie Kelly, Laura Turquet y Stephanie Ross 
(2009). Hate Crimes: The Rise of “Corrective” Rape in South 
Africa. Londres: ActionAid.

Matebeni, Zethu (2013). “Unmasking Violence towards lgbt 
Communities”. En What’s in a Name? Language, Identity & 
the Politics of Resistance, 27-33. Johannesburgo: One in 
Nine Campaign.

Mburu, John (2004). “Despertares: sueños e ilusiones de un 
incipiente movimiento lésbico y gay en Kenia”. En Arco Iris 
diferentes, coordinado por Peter Drucker, 212-226. México 
D. F.: Siglo xxi Editores.

McKenna, Neil (1999). The Silent Epidemic, hiv-aids and Men 
Who Have Sex with Men in the Developing World. Londres: 
Instituto Panos.

Mkhize, Nonhlanhla, Jane Bennett, Vasu Reddy y Relebohile 
Moletsane (2010). The Country We Want to Live In. Hate 
Crimes and Homophobia in the Lives of Black Lesbian South 
Africans. Ciudad del Cabo: Human Sciences Research 
Council Press.

Morrell, Robert (1998). “Of Boys and Men: Masculinity and 
Gender in Southern African Studies”. Journal of Southern 
African Studies 24 (4): 605-630.

Munro, Brenna M. (2012). South Africa and the Dream of Love 
to Come: Queer Sexuality and the Struggle for Freedom. 
Minneapolis: University of Minnesota Press.

Murray, Stephen. O. y William Roscoe (1998). Boy-Wives and 
Female Husbands: Studies in African Homosexualities. Nue-
va York: St. Martin’s Press.

Mutua, Makau (2011). “Sexual Orientation and Human Rights: 
Putting Homophobia on Trial”. En African Sexualities. A Rea-
der, editado por Sylvia Tamale, 452-462. Ciudad del Cabo: 
Pambazuka Press.

Ndjio, Basile (2012). “Post-Colonial Histories of Sexuality: The 
Political Invention of a Libidinal African Straight”. Africa 82 (4): 
609-631.



Comprendiendo la homofobia poscolonial 97

Nel, Juan y Melanie Judge (2008). “Exploring Homophobic Vic-
timization in Gauteng, South Africa: Issues, Impacts and 
Responses”. Acta Criminológica 21 (3): 19-36.

Pew Research Center, Global Attitudes Project (2013). Global 
Acceptance of Homosexuality. Washington: Pew Research 
Center.

Posel, Deborah (2004). “Getting the Nation Talking about Sex: 
Reflections on the Discursive Constitution of Sexuality in 
South Africa since 1994”. Agenda: Empowering Women for 
Gender Equity 62, col. “African Feminisms. Sexuality in Afri-
ca” 2 (1): 53-63.

Programa Conjunto de las Naciones Unidas sobre el vih-sida 
(Onusida) (2013). Unadis Report on the Global aids Epidemic 
2013. Ginebra: Programa Conjunto de las Naciones Unidas 
sobre el vih-sida.

Programa de las Naciones Unidas para el Desarrollo (pnud) 
(2013). “Informe sobre Desarrollo Humano 2013”. Nueva 
York: Programa de las Naciones Unidas para el Desarrollo. 
Disponible en: <http://www.undp.org/content/dam/venezue-
la/docs/undp_ve_IDH_2013.pdf> [Consulta: julio de 2015].

Ratele, Kopano (2006). “Ruling Masculinity and Sexuality”. 
Feminist Africa 6: 48-64.

Ratele, Kopano (2010). “Watch your Man: Young Black Males at 
Risk of Homicidal Violence”. sa Crime Quarterly 33: 19-24.

Reddy, Vasu, Theo Sandfort y Laetitia Rispel (2009). From So-
cial Silence to Social Science. Same-Sex Sexuality, hiv & aids 
and Gender in South Africa. Ciudad del Cabo: hrrs Press. 

Reid, Graeme y Teresa Dirsuweit (2002). “Understanding Sys-
temic Violence: Homophobic Attacks in Johannesburg and 
its Surroundings”. Urban Forum 13 (3): 99-126.

Rubio, Aimar (2014). “Sexual Orientation, Violence and Human 
Rights in Africa: South African Case Study”. Tesis de docto-
rado en Sociología. Bilbao: Universidad del País Vasco/Eus-
kal Herriko Unibertsitatea. 



Aimar Rubio Llona98

Samelius, Lotta y Erik Wagberg (2005). Sexual Orientation and 
Gender Identity Issues in Development. Estocolmo: Swe-
dish International Development Cooperation Agency (sidca).

Sanders, Douglas (1996). “Getting Lesbian and Gay Issues on 
the International Human Rights Agenda”. Human Rights 
Quarterly 18 (1): 67-106.

Sanders, Douglas (2011). “Out at the un”. En Vulnerable and 
Marginalized Groups and Human Rights, editado por David 
Weissbrodt y Mary Rumsey, 253-286. (Human Rights Law 
Series), Londres: Edward Elgar Pub.

Statistics South Africa (2012). South African Statistics 2012. 
Pretoria: Statistics South Africa.

Steyn, Melissa & Mikki Van Zyl (editoras) (2009). The Prize and 
the Price: Shaping Sexualities in South Africa. Ciudad del 
Cabo: Human Sciences Research Council Press.

Stychin, Carl F. (1996). “Constituting Sexuality: The Struggle for 
Sexual Orientation in the South African Bill of Rights”. Jour-
nal of Law and Society 23 (4): 455-483. 

Stychin, Carl F. (1998). A Nation by Rights: National Cultures, 
Sexual Identity Politics and the Discourse of Rights. Filadel-
fia: Temple University Press.

Stychin, Carl F. (2004). “Same-Sex Sexualities and the Globali-
zation of Human Rights Discourse”. McGill Law Journal 49 
(4): 951-968.

Valentine, Gill (1993). “(Hetero)Sexing Space: Lesbian Percep-
tions and Experiences of Everyday Spaces”. Environment 
and Planning D: Society and Space 11 (4): 395-413.

Vallés, Miguel S. (2009). Cuadernos metodológicos: entrevistas 
cualitativas. Madrid: Centro de Investigaciones Sociológicas.

Viñuales, Olga (2002). Lesbofobia. Barcelona: Bellaterra.


