Socioldgica, afio 30, nUmero 86, septiembre-diciembre de 2015, pp. 65-98
Fecha de recepcion: 25/03/15. Fecha de aceptacion: 23/07/15

Comprendiendo la homofobia poscolonial:
una propuesta de analisis desde

el paradigma sudafricano
Understanding Post-colonial Homophobia: A Proposal
for Analyzing from the South-African Paradigm

Aimar Rublo Llona”

RESUMEN

El siguiente articulo explora la problemética de la homofobia poscolonial en
relacién con los discursos, masculinidades violentas, discriminacion inter-
seccional y viH-sida en Africa en general y Sudéfrica en particular. Persigue
comprender las dinamicas existentes entre la homofobia poscolonial y el pa-
triarcado, las masculinidades y los nuevos discursos sobre sexualidad en
Africa, por ser el continente con el mayor niimero de Estados que criminali-
zan la diversidad sexual. El argumento planteado esté dirigido a identificar
como se reproduce la homofobia en el sur, por tratarse de un proceso carac-
terizado por elementos poscoloniales que lo distinguen de otras realidades.
PALABRAS CLAVE: violencia, género, derechos humanos, Africa, Sudafri-
ca, LeBTl, masculinidades, viH-sida, estudios poscoloniales, homofobia.

ABSTRACT

This article explores the problem of post-colonial homophobia vis-a-vis dis-
courses, violent masculinities, intersectional discrimination, and Hiv-aibs in
Africa in general and in South Africa in particular. The aim is to understand
the existing dynamics between post-colonial homophobia and patriarchy,
masculinities, and the new discourses about sexuality in Africa, as a conti-
nent with the highest number of states that criminalize sexual diversity. The
author aims to identify how homophobia is reproduced in the South, since its
post-colonial elements distinguish it from other realities.

KEY WORDS: violence, gender, human rights, Africa, South Africa, LaBTI,
masculinities, Hiv-aps, post-colonial studies, homophobia.

* Doctor en Estudios sobre Desarrollo por la Universidad del Pais Vasco / Euskal
Herriko Unibertsitatea (upv/eHu). Correo electrénico: <aimar.upv@gmail.com>.



66 AIMAR RuBio LLONA

INTRODUCCION

Comprender la causalidad de la violencia homofoba supone
analizar especificamente los espacios en los que se reproduce y
contesta. La diversidad sexual genera respuestas divergentes,
navegando entre el respeto, la tolerancia, el rechazo y lo prohibi-
do. Con el visto bueno del Tribunal Supremo de los Estados Uni-
dos, ya son una veintena los Estados que permiten el matrimo-
nio entre personas del mismo sexo (Freedom to Marry, 2015).
Sin embargo, esta realidad contrasta con la criminalizacion de la
homosexualidad que se (re)produce en algunos paises africa-
nos, donde el rechazo, la discriminacion, la violencia y el odio
hacia las minorias sexuales pasa por una asuncion generalizada
que concibe a la homosexualidad como una orientacion sexual
“malvada” y “decadente”, ajena al continente y a su pueblo, y
contraria a las tradiciones y cultura africanas (Epprecht, 2008).
Actualmente, el sistema internacional de los derechos huma-
nos es escenario de una enconada batalla que visibiliza dos
concepciones enfrentadas en lo relativo a la orientacion sexual
e identidad de género como categorias susceptibles de dere-
cho (Sanders 2011). Considerando las dos ultimas resoluciones
aprobadas en el seno del Consejo de Derechos Humanos (coH)
en Ginebra sobre derechos humanos, orientacion sexual e iden-
tidad de género,' se advierte un notable grupo de Estados euro-

' Resoluciones A/HRC/17/L.9/Rev. 1 (2011) y A/HRC/27/L.27/Rev.1 (2014) respecti-
vamente.



COMPRENDIENDO LA HOMOFOBIA POSCOLONIAL 67

peos, norteamericanos y latinoamericanos comprometidos con
los derechos de las minorias sexuales,? al tiempo que en el con-
tinente africano y asiatico parece consolidarse una coalicion de
paises contrarios a cualquier avance al respecto.®

La criminalizacion de las relaciones consentidas entre per-
sonas adultas del mismo sexo a instancia de aquellos Estados
que se muestran contrarios al reconocimiento de los derechos
de las minorias sexuales es un hecho. De acuerdo con la Inter-
national Lesbian, Gay, Bisexual, Trans and Intersex Association
(iLeA) (Carroll e Itaborahy, 2015), 117 paises reconocen la lega-
lidad de los actos homosexuales frente a 76 que legislan su
prohibicion, comprometiendo no sélo las preferencias sexuales
y deseo de mujeres y hombres, sino también vulnerando el
derecho a la privacidad, al desarrollo identitario y sexual, asi
COMO a Sus cuerpos.

La homofobia, definida como “una actitud de rechazo hacia
quienes ponen en cuestion con sus discursos 0 sus practicas
los roles de género o las expectativas sociales asociadas a
ellos” (Vifiuales, 2002), se presenta como un fenbmeno trans-
nacional, susceptible de (re)producirse tanto en el ambito publi-
co como en el privado de sus victimas (Samelius y Wagberg,
2005) y presente en el conjunto de estratos sociales y cultura-
les. Sin embargo, el actual debate global en torno a la diversi-
dad sexual ha configurado sus propios discursos sobre el sexo,
territorializando diversos modos de contestar a aquellas perso-
nas que difieren de la heteronorma.

2 Durante la votacion para la adoptar la Resolucion A/HRC/27/L.27/Rev.1 (2014) en
el coH votaron favorablemente Albania, Alemania, Argentina, Australia, Austria,
Bélgica, Bolivia, Brasil, Bulgaria, Canada, Chile, Colombia, Croacia, Republica
Checa, Dinamarca, Estonia, Finlandia, Francia, Grecia, Honduras, Hungria, Islan-
dia, Irlanda, Israel, Italia, Letonia, Liechtenstein, Lituania, Luxemburgo, Malta, Mé-
naco, Montenegro, Paises Bajos, Nueva Zelanda, Nicaragua, Noruega, Polonia,
Portugal, Rumania, Eslovaquia, Eslovenia, Espana, Suecia, Suiza, Reino Unido de
la Gran Bretafa e Irlanda del Norte y Uruguay.

3 En contra votaron Arabia Saudita, Argelia, Botsuana, Costa de Marfil, Emiratos
Arabes Unidos, Etiopia, Gabon, Indonesia, Kenia, Kuwait, Maldivas, Marruecos,
Pakistan y Rusia.



68 AIMAR RuBio LLONA

En este articulo se argumenta como la causalidad de la vio-
lencia hacia las sexualidades periféricas se configura mediante
la interaccidn de elementos sustancialmente diferentes entre el
Nortey el Sur;* en particular entre aquellos paises que crimina-
lizan la homosexualidad y aplican la homofobia de Estado. En
este sentido, la realidad poscolonial sera la conductora de
masculinidades violentas y discursos que criminalizan la diver-
sidad sexual, en detrimento de las personas lesbhianas, gays,
transexuales, transgénero, bisexuales e intersexuales (LGBTI).

Con el objetivo de deconstruir la homofobia que impacta en
los espacios poscoloniales, proponemos un analisis que tome
como punto de partida a Africa, por tratarse precisamente del
continente con un mayor numero de Estados que criminalizan la
homosexualidad (Carroll e Itaborahy, 2015). A posteriori, exami-
naremos el impacto que las masculinidades y los nuevos dis-
cursos nacionalistas tienen sobre el sexo en el contexto posco-
lonial africano, para pasar después a comprender la interseccion
de discriminaciones que pesan sobre las personas LGeTl, aten-
diendo en especial a las categorias de raza, género y clase
social como elementos que vertebran la discriminacion.

Asimismo, con el fin de ilustrar la problematica poscolonial
en relacion con la diversidad sexual en Africa, proponemos
buscar respuestas en el caso particular de Sudafrica. La Na-
cioén del Arcoiris® cuenta con una legislacion progresista y res-
petuosa hacia la diversidad sexual, al tiempo que la violencia a
las minorias sexuales resulta ahi un hecho recurrente (Hoad,
2007; Gqola, 2007; Mkhize et al., 2010; y Matebeni, 2013), al

4 La division Norte-Sur pone de relieve las desigualdades socioeconémicas entre
los paises industrializados frente a los que estan en vias de desarrollo, vinculados
con un pasado colonial y de dependencia. Las relaciones politicas, econémicas,
sociales y culturales se producen en términos de desigualdad y son referencia
para agencias internacionales de cooperacion al desarrollo, como El Programa de
las Naciones Unidas para el Desarrollo (pnub, 2013).

5 La “Nacion del Arcoiris” es un término acufiado por el arzobispo sudafricano Des-
mond Tutu para describir el nuevo marco de derechos, libertades y garantias de la
Sudafrica posterior al apartheid. Esta figura anglicana, protagonista en la lucha
contra el régimen de segregacion y la transicion en Sudafrica, enarbolé dicho con-
cepto como imagen representativa del fin del antagonismo racial y de las desigual-
dades del apartheid en una nueva Sudafrica multicultural y diversa (Habib, 1996).



COMPRENDIENDO LA HOMOFOBIA POSCOLONIAL 69

igual que en los 35 de 54 paises que criminalizan la homose-
xualidad en Africa (Carroll e Itaborahy, 2015).

Por ultimo, atenderemos a uno de los efectos que la homo-
fobia poscolonial produce, como es la extensidn del viH-sida en
aquellos espacios africanos donde impactan las masculinida-
des violentas y los discursos homofobos. Comprender las
consecuencias que este tipo de violencia genera en relacion
con la pandemia global nos sera util por tratarse de un efecto
que surge en un contexto poscolonial, y que en esencia esta
caracterizado por una discriminacion interseccional.

MEeTobpoLoGiA

Durante los meses de julio, agosto y septiembre de 2013 fueron
realizadas en los espacios urbanos de Johannesburgo, Pretoria y
Ciudad del Cabo 24 entrevistas en profundidad a treinta expertos
sobre orientacion sexual, violencia, activismo y derechos humanos
en Sudafrica. Fueron seleccionados atendiendo a criterios especi-
ficos, como la facultad de “atesorar conocimientos, experiencia,
capacidad predictiva y objetividad” (Landeta, 2002: 57), ademas de
obtener informacion que “no merme la validez ni la fiabilidad de la
investigacion y que permita la generalizacion” (Coller, 2005: 75).

El contacto previo con los expertos entrevistados se realizd
via correo electronico/presencial, partiendo de un muestreo
cualitativo que “no pretende la representacion estadistica, sino
la representacion tipoldgica y socioestructural correspondiente
al objeto de estudio” (Vallés 2009: 68). Los treinta especialistas
fueron entrevistados utilizando un guion unico que constd de
una bateria de 34 preguntas abiertas, con una duracién media
de 45 minutos por entrevista (Rubio, 2014).

Las entrevistas fueron transcritas y posteriormente analizadas
atendiendo a técnicas de investigacion cualitativas (Coller, 2005;
Vallés, 2009). La recogida de datos tuvo por objetivo contrastar la
informacion y dotar de valor empirico al estudio doctoral (Rubio,
2014), ademas de proporcionar una fuente de informacion prima-
ria desde la cual cotejar el andlisis que guia a esta investigacion.



70 AIMAR RuBio LLONA

¢ AFRICA HETEROSEXUAL?

Teorizar acerca de la diversidad sexual y su rechazo implica
proporcionar a priori una definicidn sobre sexualidad. En nues-
tro caso, consideraremos que la sexualidad sera:

[-..J un universo de elementos de deseo y placer asi como de caracteris-
ticas identitarias, con una dimensién endogena y otra exégena. Por una
parte, la sexualidad enddgena se referira a todas aquellas interacciones
de factores fisicos, biologicos, psicolégicos y metafisicos internos que
materializan lo humano, definiendo asi los procesos de deseo, placer,
erotismo, atraccion, afectividad, emocion, intimidad, fantasia, identidad,
cuerpo y poder de sujetos sexuales y sexualizados.

Por otra, la sexualidad también sera exogena, ya que interactuara
con las estructuras de poder y sus instituciones, conformando las orien-
taciones sexuales (legitimas e ilegitimas), las identidades de género (bi-
narias o diversas) y la masculinidad-feminidad de lo humano, atendiendo
a procesos culturales, socioecondmicos, espirituales y politicos que si-
tuan en el centro del poder o en la periferia a los sujetos sexuales (Rubio,
2014).

Los procesos de violencia contra las sexualidades periféri-
cas se (re)produciran en el Sur de acuerdo con el contexto so-
cial en el que se enmarca la negociacién entre el poder y la
sexualidad. En Africa Subsahariana las potencias coloniales, el
Imperio Britanico en particular, fueron las encargados de intro-
ducir un régimen normativo que regulase la sexualidad y el sexo
entre africanos, garantizando asi un control social efectivo so-
bre los sujetos colonizados (Human Rights Watch, 2008). Entre
las diversas regulaciones morales impuestas por los colonos
se hallaban los castigos y condenas por sodomia y delitos an-
tinatura, los cuales pasaron a convertirse en la norma que es-
tablecio6 el limite entre los placeres legitimos e ilegitimos.

La colonizacion del continente africano se caracterizd, en
palabras de Kabunda:

[...] no s6lo por la imposicion de los valores sociales europeos importa-
dos, sino también por la creacion o invencion de nuevas identidades,
incluso atribuidas falsamente a la tradicion africana, tales como las leyes
tradicionales, la identidad tribal tradicional o la etnicidad, la religion y las



COMPRENDIENDO LA HOMOFOBIA POSCOLONIAL 71

lenguas tradicionales, y que consagraron la destruccién de los verdade-
ros valores tradicionales, identidades en las que los africanos fueron
reincorporados en posiciones subordinadas (Kabunda, 2000: 78).

Ahora bien, la regulacion de la sexualidad, siempre en estre-
cha consonancia con el poder colonial, también supuso la im-
posicion normativa y control social del sujeto colonizado, sem-
brando la semilla que llevaria a extender el rechazo hacia lo no
heteronormativo® y sexualmente disidente.”

Con la descomposicion colonial, los incipientes Estados
africanos mantuvieron los codigos legales heredados de la me-
trépoli, donde la condena del sodomita y las relaciones antina-
tura eran susceptibles de castigo (Hoad, 2007; Epprecht, 2008;
Biruk, 2014). Ahora bien, estos preceptos legales fueron evoca-
dos hasta la década de 1990, punto de inflexion que transfor-
maria sustancialmente los discursos sobre el sexo en Africa
subsahariana en particular y en el continente africano en gene-
ral (Rubio, 2014).

Gran parte de la comunidad académica que explora la cau-
salidad y consecuencias de la homofobia y la discriminacion
por orientacién sexual en Africa recuerdan los acontecimientos
acaecidos durante la celebraciéon de la Feria Internacional del
Libro en Harare. En efecto, el 1 de agosto de 1995 el presiden-
te de Zimbabue, Robert Mugabe, prohibi6 la participacion de la
Asociacion de Gays y Lesbianas de Zimbabue (GALz) en la mis-
ma, para pasar después a tildar a los homosexuales de seres

8 La heteronormatividad es, en palabras de Steyn y Van Zyl, “la institucionalizacion
exclusiva de la heterosexualidad en la sociedad. Estara basada en la asuncion de
que Unicamente existen dos sexos con roles de género determinados, y sera el
fundamento responsable de construir los términos binarios de mujer-hombre y
homosexual-heterosexual” (Steyn y Van Zyl, 2009: 3).

7 A modo de ilustracion, el propio Fanon se referiria en su afamada obra Piel negra,
mascaras blancas a la homosexualidad de esta manera: “Mencionemos rapida-
mente que no hemos tenido la ocasion de constatar la presencia manifiesta de
homosexualidad en Martinica [...]. Por contra, en Europa hemos encontrado algu-
nos compaferos que se han vuelto homosexuales, siempre pasivos. Pero no se
trataba de homosexualidad neuroética, era para ellos una salida como para otros
era hacerse chulo” (Fanon, 2009: 156-157).




72 AIMAR RuBio LLONA

“peores que cerdos y perros” (Murray y Roscoe, 1998; Stychin,
2004; Hoad, 2007).

Las denigrantes palabras del jefe de Estado zimbabuense
no fueron casuales. En Occidente, la descriminalizacion de la
homosexualidad se hallaba lo suficientemente extendida como
para que distintos paises comenzasen a considerar la posibili-
dad de legislar en favor del matrimonio entre personas del mis-
mo sexo, el derecho de adopcion para familias homoparentales
y la introduccion de la orientacion sexual como una categoria
susceptible de proteccion y de derecho (Sanders, 1996). En
paralelo, los discursos que aseveraban que la homosexualidad
era una orientacion “genuinamente blanca, occidental y contra-
ria al espiritu y tradiciones africanas, asi como a Dios”, comen-
zaron a extenderse para introducirse después en la agenda
politica de lideres africanos (Epprecht, 2008; Mburu, 2004; Mu-
tua, 2011).

A pesar de las publicaciones e investigaciones antropologi-
cas que atestiguan y evidencian la existencia de un crisol de
representaciones homoeroticas en diversos estratos culturales
y grupos sociales en el Africa precolonial (Murray y Roscoe
1998; Epprecht 2004), hasta ahora el siglo xxi ha sido el siglo
de la condena a la homosexualidad en Africa. Al respecto, los
discursos religiosos mas conservadores sobre el sexo se abren
paso con el apoyo de los medios de comunicacion y una legis-
lacién de arraigo colonial que ya venia criminalizando la homo-
sexualidad. Tal como argumenta Ndijio (2012), en Africa se ha
creado una asimilacidén en torno al sexo por la cual un ciudada-
no ejemplar no soélo debe ser heterosexual, sino que también
ha de considerar aberrante el deseo entre personas del mismo
sexo, asi como sus identidades.

Este proceso sociohistorico es uno de los puntos de partida
desde el cual abordar las especificidades que han terminado
por configurar en algunas entidades sociales discursos sobre
el sexo, los cuales reproducen la condena de las identidades
gay y lesbianas en contraposicion con los llamados valores y
orden social occidentales. Por lo tanto, podriamos considerar



COMPRENDIENDO LA HOMOFOBIA POSCOLONIAL 73

que la categoria orientacion sexual se ha convertido en uno de
los elementos mas recurrentes a la hora de construir las identi-
dades y cuerpos de los africanos, especialmente por aquellos
agentes encargados de condenar a las sexualidades periféri-
cas. Paradojicamente, este hecho contrasta con el recorrido
sociohistérico que Africa ha experimentado durante los Gltimos
cien anos, en el cual se ha producido una internalizacion de la
homofobia como una practica colonial inducida (Anderson,
2007: 125).

En la base fundacional de la violencia homéfoba en Africa el
nacionalismo colonial, las masculinidades y los nuevos discur-
sos sobre el sexo resultan elementos determinantes. Desde El
Cairo hasta Johannesburgo la homosexualidad aparece como
una amenaza para el orden moral y social de las naciones,
mientras que los casos homéfobos reportados en Europa o
Norteamérica estan sustentados por un sistema capitalista y
patriarcal, donde “surgiran tensiones en torno a la desigualdad
sexual y a los derechos de los hombres en el matrimonio, en
torno a la prohibicion del afecto homosexual y en torno a la
amenaza del orden social simbolizado por las libertades se-
xuales” (Connell, 2004: 20).

Actualmente, diversas organizaciones internacionales han do-
cumentado cémo en Africa las personas gay y lesbianas —identi-
tarias y visibles— son susceptibles de ser victimas de abusos
verbales, fisicos, discriminacion, violencia sexual, chantaje, ex-
torsion, arrestos judiciales violentos y exclusién social, entre
otros (Human Rights Watch, 2003; Dubel y Hielkema, 2008;
Amnesty International, 2013). En concreto, los expertos entre-
vistados durante el trabajo de campo corroboraron esta reali-
dad, sefalando al Estado, actores religiosos y medios de comu-
nicacion como los principales agentes canalizadores de la
homofobia en Africa (Rubio, 2014).

A modo de ilustracion, Demange (2012) ejemplifica el me-
diatico caso ugandés, donde el presidente del pais, Yoweri Mu-
seveni, cedioé espacio politico a las populares y efervescentes
iglesias evangélicas en busqueda del apoyo necesario para



74 AivAR RuBio LLoNA

legitimarse como jefe de Estado. Desde entonces, y en estre-
cha complicidad con los medios de comunicacion, las demandas
de las agrupaciones evangélicas fueron introducidas en la agen-
da politica del gobierno, llevando a la opinion publica la regula-
cidn de cuestiones relativas a la abstinencia sexual, la pornogra-
fia y la homosexualidad.

MASCULINIDADES, NUEVOS DISCURSOS
Y HOMOFOBIA POSCOLONIAL EN AFRICA

Existen diversas tesis que teorizan acerca de las razones que
distinguen al territorio africano en relacion con los procesos de
violencia homéfoba y férreo patriarcalismo. En este caso, desta-
caremos las politicas poscoloniales sobre el sexo, el pensa-
miento filosofico africano y las ideologias afrocéntricas, las cua-
les han contribuido en parte a gestar una sociedad donde los
hombres afirman su masculinidad mediante la dominacion de la
muijer, y por extension, a través de la condena de lo homoerdti-
co (Ndjio 2012: 609).

Diversos autores apuntan a ciertas masculinidades como
responsables de generar violencia hacia aquellos sujetos,
identidades y cuerpos que desafian el patriarcado y la hetero-
norma (Connell, 2004; Bourdieu, 2007). De hecho, el impacto
de ciertas masculinidades en Africa ha sido abordado con es-
pecial interés por diversos académicos a la hora de contextua-
lizar la causalidad de la violencia hacia las minorias sexuales
(Ratele, 2006; Gqola, 2007; Matebeni, 2013).

Ahondando en el razonamiento empirico que la academia
ofrece, autores como Connell apuntan que “la homosexualidad,
en la ideologia patriarcal, es la bodega de todo lo que es simb6-
licamente expelido de la masculinidad hegemonica, con asun-
tos que oscilan desde un gusto fastidioso por la decoracion hasta
el receptivo anal” (Connell, 2004: 42-43). En anadido, Bourdieu
recuerda como las masculinidades legitiman “una relacion de
dominacion inscribiéndola en una naturaleza biolégica que es



COMPRENDIENDO LA HOMOFOBIA POSCOLONIAL 75

en si misma una construccion naturalizada” (Bourdieu, 2007:
37). De acuerdo con la informacion cosechada durante las en-
trevistas, los planteamientos de ambos autores fueron confir-
mados por diversos expertos que identificaron la violencia como
elemento vertebrador de las masculinidades. En palabras de Co-
ller: “La violencia se halla en el corazén de la construccién de la
masculinidad. Ademas, se trata de masculinidades que en la ma-
yoria de las ocasiones seran heteropatriarcales”.®

Las masculinidades se conforman siguiendo una triple ne-
gacién: “no soy una mujer; no soy un bebé; no soy un homo-
sexual, y por lo tanto, soy un hombre” (Fonseca y Quintero,
2009: 45). A partir de esta ldgica, Bourdieu (2007: 68) sefiala
que “el privilegio masculino no deja de ser una trampa y en-
cuentra su contrapartida en la tension y la contencion perma-
nentes, a veces llevadas al absurdo, que impone en cada hom-
bre el deber de afirmar en cualquier circunstancia su virilidad”.
Atendiendo a tales supuestos, cabria cuestionar la propia natu-
raleza sui generis de la virilidad, identificandola como una
construccion identitaria heterogénea y estrechamente constre-
nida a lo social, para comprender después la homofobia posco-
lonial como un fendémeno particular y diferenciado de otros ca-
s0s que también se resuelven con violencia.

En efecto, la virilidad del africano ha tenido una construc-
cion, asimilacion y desarrollo especificos adscritos a la propia
historia y construccion social de los multiples y diversos Esta-
dos del continente. A diferencia de los paises europeos y nor-
teamericanos, las masculinidades y el nacionalismo poscolo-
nial han sido las responsables de disefar una ciudadania
africana que condena lo homoerotico y configura los elementos
que componen la homofobia poscolonial. Tal como confirmo
Naude: “En Africa vivimos en una profunda sociedad patriarcal.

8 Entrevista a Coller, adscrito al Programa Human and Social Development Re-
search, realizada el 14 de agosto de 2013 en la sede del Human Sciences
Research Council, Pretoria. Al citar las entrevistas se decidio proteger a las fuen-
tes ofreciendo el anonimato de su testimonio, por lo que los nombres de los parti-
cipantes han sido sustituidos por pseudénimos y ocultos los cargos especificos
que ocupan en sus respectivas organizaciones.



76 AIMAR RuBio LLONA

La cuestion de la orientacion sexual es un tabu, ya que existen
una multitud de expectativas sobre lo que una mujer u hombre
africanos tienen que ser”.°

Con el inicio de los procesos de descolonizacion e indepen-
dencia, lideres politicos poscoloniales intentaron refundar la
Gran Nacion Africana, conjurando la idea de que “el negro quie-
re ser negro, y no blanco”. Para ello habria de ser restituida la
dignidad perdida valiéndose de un nuevo discurso que situara
al hombre africano en el centro del poder. El discurso naciona-
lista poscolonial tuvo la necesidad de reconstruir la imagen del
negro esclavizado —cuyas mujeres han sido robadas por el or-
den colonial—, a través del macho poscolonial, el cual se carac-
terizara por una virilidad hipervisible, heterosexualidad desme-
dida y dominacion sobre la mujer (Morrell, 1998; Lewis 2011).

La proliferacion de ciertos discursos poscoloniales se en-
cargo de gestar nuevas identidades para un Africa libre, enten-
didas como homéfobas, machistas y patriarcales. El naciona-
lismo africano apel6 masivamente a la tradicion y espiritualidad
africanas, donde la cosmovision occidental se presenta como
extrafa y traumatica (Epprecht, 2008). En ese proceso han sur-
gido masculinidades que utilizan el lenguaje de la violencia
para responder tanto a las minorias sexuales como a las muje-
res (Ndjio, 2012). Es decir, se trata de un proceso que define las
fronteras de las identidades legitimas e ilegitimas a través del
nacionalismo poscolonial, la construccion de las masculinida-
des y los nuevos discursos sobre sexualidad, tal como asevero
Naidoo: “Todo aquello que fue negado en aquel momento se
convertira en antiafricano. Asi, si el feminismo es antiafricano,
la homosexualidad sera antiafricana, mientras que ciertas no-
blezas patriarcales seran africanas”.'®

Precisamente, las sexualidades periféricas —aquellas que vi-
sibilizan una identidad y deseo equidistantes del privilegio y del

¢ Entrevista a Naude, adscrita al Forum for the Empowerment of Women (Few), rea-
lizada el 1° de agosto de 2013 en las oficinas del FEw, Johannesburgo.

' Entrevista a Naidoo, adscrita al Departamento de Literatura Africana de la Univer-
sidad de Witwatersrand, realizada el 15 de agosto de 2013 en Senate House, Jo-
hannesburgo.



COMPRENDIENDO LA HOMOFOBIA POSCOLONIAL 77

poder— fueron sefialadas por algunos lideres politicos, religio-
sos y medios de comunicacion como peligrosas para las tradi-
ciones en las que se fundamenta la mitica cosmovision de un
Africa libre. A modo de ejemplo, Biruk (2014) ilustra como en
Malawi, durante la presidencia de Mutharika, politicos y actores
religiosos utilizaron la cuestion homosexual como un anatema
recurrente a la hora de condenar gran parte de los males que
asolaban al pais, incluyendo la condicionalidad en la ayuda ofi-
cial al desarrollo sujeta al respeto a los derechos humanos.

LA INTERSECCION DE LA RAZA,
EL GENERO Y LA CLASE SOCIAL

De acuerdo con la informacién obtenida durante la realizacion
de las entrevistas en profundidad, el marco en el que se situan
los procesos de discriminacion y violencia homofoba obedece a
una légica interseccional (Rubio, 2014). Con ello, atribuimos la
vulnerabilidad hacia la violencia homofoba a una serie de carac-
teristicas que convergen en una interseccion de elementos que
finalmente producen discriminacién. La Barbera ejemplifica
esta idea observando que detras de cada relato de discrimina-
cidon y abuso existe una serie de “procesos (complejos, irreduci-
bles, variados y variables) que en cada contexto derivan de la
interaccion de factores sociales, econdmicos, politicos, cultura-
les y simbdlicos” (La Barbera, 2010: 63).

En consonancia con esta teorizacién desarrollada por la co-
rriente del feminismo interseccional (Crenshaw, 1989; Brah y
Phoenix, 2004; Lykke, 2010), trasladamos la idea de que ningu-
na persona gay o lesbiana es unicamente discriminada por su
orientacion sexual, sino por toda una suerte de categorias tales
como “la clase, casta, raza, color, etnia, religion u origen nacio-
nal” (La Barbera, 2010: 65).

Las multiples categorias que aluden a la discriminaciéon de
las minorias sexuales en el Sur apuntan a los sujetos menos
privilegiados como aquellos mas susceptibles de experimentar



78 AIMAR RuBio LLONA

narrativas discriminatorias por parte de las masculinidades vio-
lentas y los nuevos discursos forjados por el nacionalismo pos-
colonial africano, al tiempo que en Occidente la homofobia im-
pacta sobre los cuerpos e identidades disidentes del
patriarcado y de la heteronorma sin que el privilegio sea una
condicion sine qua non. En palabras de Drucker, “mientras que
los movimientos feminista, negro, juvenil y de inmigrantes han
ejercido una influencia positiva en el Iésbico/gay, la del nacio-
nalista ha sido generalmente negativa” (Drucker, 2004: 45).

En sintesis, las raices de la homofobia poscolonial estan
insertas en la construccion de los discursos nacionalistas pos-
coloniales encargados de legitimar la violencia contra las se-
xualidades periféricas, asi como en una interseccion de cate-
gorias que hacen a unos sujetos mas vulnerables hacia la
violencia que a otros. En este sentido, Ndjio (2012: 611) insiste
en que las personas menos privilegiadas son las mas vulnera-
bles a la violencia homéfoba en Camerdn, al tiempo que los
estudios de Mkhize et al. (2010) confirman que en razdn de la
raza, género y clase social las minorias sexuales pueden ser
mas susceptibles de ser agredidas o discriminadas en Sudafri-
ca. En palabras de Louw: “En el contexto Sudafricano la cues-
tiébn de raza, género y clase social resultan inevitables. La ma-
yoria de cuerpos violados son los de las mujeres negras,
mujeres negras que pertenecen a la clase obreray son pobres”.!"

La cuestion del privilegio en su interseccion con la orienta-
cion sexual e identidad de género pone de manifiesto diversas
formas de comprender los procesos que se resuelven con vio-
lencia. Segun las conclusiones que plantea la investigacion
doctoral referida (Rubio, 2014), las minorias sexuales mas des-
favorecidas por las categorias de raza, género y clase social
son aquellas que habitan en espacios no privilegiados, donde
a su vez la tolerancia hacia la diversidad sexual resulta habi-
tualmente restringida. Como contraparte, los espacios privile-

" Entrevista a Louw, adscrita al Task Team, realizada el 21 de agosto de 2013 en el
Wits University Corner Building, Johannesburgo.



COMPRENDIENDO LA HOMOFOBIA POSCOLONIAL 79

giados seran mas proclives a desarrollar una subcultura gay'y
encontrar salidas contra la discriminacion y la violencia hacia
las identidades disidentes y sexualidades periféricas.

En este sentido, Sudafrica resulta un lugar paradigmatico,
puesto que en la Nacion del Arcoiris la tolerancia hacia la diver-
sidad sexual en los suburbios privilegiados de Johannesburgo y
Ciudad del Cabo contrasta con la violencia y discriminacion en
los townships™ contra las minorias sexuales. Por ello, en el si-
guiente apartado analizaremos la paradoja sudafricana, donde
cohabitan espacios susceptibles de reproducir —o no— la violen-
cia y discriminacion hacia las minorias sexuales en un pais con
uno de los sistemas legales mas progresistas del mundo.

BUSQUEDA DE RESPUESTAS
EN EL PARADIGMA SUDAFRICANO

Con la llegada de Mandela al poder en 1994, la Nacién del Arcoi-
ris iniciaria una transicion que le llevaria a reformular una nueva
Sudafrica, en contraposicion al segregador régimen del apar-
theid. Los discursos sobre derechos humanos y la equidad se
tornaron elementos politicos centrales (Croucher, 2002: 324),
posibilitando la adopcion de la primera Constitucion (1996) en el
mundo que prohibia explicitamente la discriminacion por orien-
tacion sexual. En este sentido, la Corte Constitucional sudafri-
cana también dictaminé en favor del derecho de adopcién para
familias homoparentales en 2002 y de la ley que posibilitd el
matrimonio entre personas del mismo sexo tres afos mas tarde
(De Vos y Barnard, 2007).

2 De acuerdo con Bronsky (1984: 6) una subcultura comprende cualquier grupo so-
cial excluido de la cultura dominante, de forma voluntaria o forzosa, que desarro-
llara su propia cultura basada en lo normativo.

' Entre los efectos sociales urbanos que produjo el apartheid se hallan los townships,
espacios degradados y desprotegidos donde residian las comunidades discrimi-
nadas. La falta de presencia policial, inseguridad y desproteccion del Estado pro-
dujo una cultura de violencia urbana que aun hoy persiste (Centre for the Study of
Violence and Reconciliation, 2009).



80 AIMAR RuBio LLONA

La nueva Sudafrica de Tutu y Mandela entr6 en ese momen-
to en la pionera liga de naciones que habian aprobado dere-
chos en clave inclusiva, garantizando la igualdad entre sujetos
homosexuales y heterosexuales. Sin embargo, si a los parla-
mentarios sudafricanos se les hubiese permitido votar segun
su conciencia, dichas leyes jamas hubiesen sido aprobadas
(De Vos y Barnard, 2007). Son diversos los autores que han
documentado las reticencias por parte del partido de Mandela,
el Congreso Nacional Africano (cNA), a la hora de disefar un
marco legal inclusivo para las sexualidades periféricas en la
Nacion del Arcoiris (Gevisser y Cameron, 1995; Epprecht, 2009;
Currier, 2012).

Recapitulando: la Sudafrica post apartheid se convertiria en
uno de los Estados mas progresistas por lo que a los derechos
inclusivos de las minorias sexuales respecta. Paradojicamen-
te, también se trata de un pais que reprodujo una fuerte aver-
sion hacia lo homosexual (Stychin, 1998). Los discursos nacio-
nalistas poscoloniales calaron con fuerza en el pais en
transicion, con la interiorizacion de las tesis que tildan a la
homosexualidad como una orientacion decadente, genuina-
mente occidental y contraria al espiritu y valores africanos (Cu-
rrier, 2012: 122).

Los discursos poscoloniales que barrieron Africa a finales
del siglo xx convirtieron al homosexual en depravado, lo tilda-
ron de sujeto peligroso para los menores de edad (identifica-
cion con la pederastia) ademas de percibirlo como una identi-
dad de arraigo colonial (Mkhize et al., 2010). En palabras de
Munro, “mientras que ser gay o lesbiana fue (re)imaginado en
la década de los 90 como sudafricano, la novedad que supo-
nian estas sexualidades como simbolos para una nacion trans-
formadora fue facilmente entendida como extranjera, y en tal
contexto, no-africana” (Munro, 2012: 1x). La propia Croucher
(2002: 316) recuerda que incluso la comunidad afrikaner suda-
fricana —de origen neerlandés— interioriz6 igualmente la demo-
nizacién del homosexual en un Estado que adoptd uno de los
marcos legales mas progresistas del mundo.



COMPRENDIENDO LA HOMOFOBIA POSCOLONIAL 81

Probablemente, la vocacion que guié a la Sudafrica de Man-
dela a adoptar un grueso de leyes de amplio calado progresista
estuvo inspirada en el desarrollo de una legislacién que diese
la espalda en la mayor medida de lo posible al apartheid. En
cualquier caso, no podemos desdefar la lucha de reconocidos
activistas como Simon Nkoli o Beb Ditsie, promotores de la
primera marcha del orgullo (1990) en Johannesburgo (De Waal
y Manion, 2006) y del asociacionismo de las minorias sexuales
negras, asi como la National Coalition for Gay and Lesbian
Equality, compuesta por la mayoria de las organizaciones gay
y lesbianas del pais, que supo ejercer una notable influencia
tanto en el cna como durante el proceso constituyente (Stychin
1996: 466).

Desde que la Nacion del Arcoiris comenzo6 su andadura, la
violencia contra las minorias sexuales ha ido en aumento, en un
Estado que paradojicamente debe protegerlas (Reddy, Sandfort
y Rispel, 2009; Amnesty International 2013). Por ello, Sudafrica
se distingue como un estudio de caso paradigmatico, ya que en
su haber combina algunas de las estructuras y dindmicas que
vertebran el impacto de la homofobia poscolonial, las masculi-
nidades violentas y los nuevos discursos sobre el sexo, en con-
traste con la violencia homofoba que acontece en otros lugares
del Norte global. De acuerdo con uno de los ultimos informes
acerca de la aceptacion de la homosexualidad en el mundo, se
identificé que el 61 por ciento de los participantes sudafricanos
la rechazaba (Pew Research Center, 2013). Ahora bien, el im-
pacto de la violencia homofoba en Sudafrica ha de ser com-
prendido como un fendmeno que no afecta a todos los ciuda-
danos por igual.

Considerando los resultados obtenidos tras la realizacién
de una treintena de entrevistas en profundidad entre los meses de
junio y septiembre de 2013, en la Nacion del Arcoiris las minorias
sexuales menos privilegiadas, en razon de la raza, género y clase
social, fueron identificadas como los sujetos mas vulnerables a la
violencia y discriminaciéon (Rubio, 2014). En este caso, nos re-
ferimos a mujeres y hombres homosexuales que habitan en es-



82 AIMAR RuBio LLONA

pacios no privilegiados como los townships de Soweto y Alexan-
dra, o entornos rurales como Ventersdorp, y cuyas opciones
de negociar la diversidad sexual se ven afectadas por una
interseccion de categorias que merman sus capacidades hu-
manas.

En los nucleos urbanos de Ciudad del Cabo o Johannesbur-
go existen espacios donde florece una subcultura gay de forma
similar a la de otras metrdpolis europeas y norteamericanas
(Gevisser y Cameron, 1995). Sin embargo, son territorios don-
de habita una mayoria poblacional blanca y de clase media
alta, cuyo estatus de privilegio les proporciona opciones de re-
sistencia y acceso al deseo. Nel y Judge (2008) recuerdan cémo
en Sudafrica la poblacion blanca es menos vulnerable a la vio-
lencia homofoba que el resto de grupos poblacionales que
usualmente habitan en espacios econédmicamente comprome-
tidos y relativamente inseguros. A modo de ilustracion, Maharaj
recoge en sus palabras el sentir de los expertos entrevistados
en este sentido:

En Ciudad del Cabo, si vas a fiestas gay no veras a homosexuales ne-
gros. Del mismo modo, los propietarios de los clubs gay son blancos, y
en la marcha anual del orgullo veras a jovenes blancos bailando y feste-
jando este evento. Antes la comunidad musulmana LgeT tomaba parte en
la marcha, pero ahora la boicoteamos por la exclusion racial y las desigual-
dades socioeconémicas existentes."

Las masculinidades violentas y los discursos nacionalistas
poscoloniales contra las minorias sexuales en Sudéfrica gene-
ran efectos involuntarios, como es el aumento de su visibilidad
en tanto que colectivo (Reid y Dirsuweit, 2002). Ello ha llevado
a las personas LGBTI a plantear una agenda de accién e inter-
vencién que responda especificamente a la realidad circunstan-
cial que las envuelve, existiendo un activismo LGsTI divergente.
De acuerdo con las entrevistas realizadas en las organizacio-

' Entrevista a Maharaj, adcrito a The Inner Circle, realizada el 10 de septiembre de
2013 en Wynberg, Ciudad del Cabo.



COMPRENDIENDO LA HOMOFOBIA POSCOLONIAL 83

nes Forum for the Empowerment of Women (rFew), Triangle Pro-
ject y la Universidad de Ciudad del Cabo, por una parte las
minorias sexuales negras velan por reconquistar los espacios
no privilegiados donde la violencia homofoba se reproduce con
fuerza, mientras que los colectivos LGBTI blancos integraran una
estrategia similar a la de las organizaciones occidentales.

La division que la categoria de raza genera entre las mino-
rias sexuales sudafricanas fue un tema recurrente en practica-
mente la totalidad de las entrevistas. Gevisser y Cameron
(1995) ya documentaron los recorridos diferenciados que los
activismos LeeTI blanco y negro mantuvieron durante el régi-
men del apartheid, puesto que lo racial ya producia profundas
divergencias entre sexualidades periféricas favorecidas y des-
favorecidas.

Probablemente uno de los puntos de inflexion en este senti-
do sea el acontecido el seis de octubre de 2012, momento en
el cual activistas del autodenominado colectivo feminista One
in Nine Campaign interrumpieron la marcha del orgullo de Jo-
hannesburgo (Johannesburg Pride) a su paso por Rosebank
(suburbio de clase media alta al norte de la ciudad). Los mani-
festantes cuestionaron una marcha “capitalista y consumista”
que se olvidaba de la violencia homoéfoba, discriminacion y
agravios que sufren las minorias sexuales negras y no privile-
giadas del pais, mostrando dos consignas en las cuales podia
leerse “no hay causa de celebracion” (no cause for celebration)
y “agonizantes de justicia” (dying for justice). La interrupcion del
evento se sald6 con algunos disturbios, ademas de dividir a la
comunidad LGeTI de la ciudad, creandose a posteriori diversas
marchas anuales que recogiesen las sensibilidades de una co-
munidad visiblemente dividida por la raza y la clase social
(MambaOnline 2012 'y 2013).

Por lo tanto, con el objetivo de comprender la causalidad de
la homofobia poscolonial en Sudéfrica, habremos de partir de la
construccion nacional del hombre africano a través de los dis-
cursos poscoloniales, asi como considerar el papel que las
masculinidades juegan en aquellos procesos donde la diversi-



84 AIMAR RuBio LLONA

dad sexual es contestada con violencia. De acuerdo con Rate-
le, en Sudéfrica las masculinidades violentas se distinguen por
“elementos asertivos heterosexuales, control de las decisiones
econbmicas enddgenas (domésticas) y exbdgenas, autoridad
politica, supremacia cultural y apoyo a la promiscuidad mascu-
lina” (Ratele, 2006: 61). Aquellas masculinidades sujetas a esta
l6gica, tanto heteronormativa y patriarcal como poscolonial, ge-
neran ciertas identidades entre los individuos menos privilegia-
dos, los cuales contestan con violencia la disidencia de las nor-
mas sobre el sexo y sus discursos.

Cronje (2012: 5) sefala que en Sudafrica un hombre perte-
neciente a la poblacion negra y no privilegiado —esto es, un
sujeto que habita en un espacio socioeconémicamente com-
prometido y con un acceso restringido a los bienes de consu-
mo o trabajo— se sentira frustrado frente a aquellos sujetos que
participen en los circuitos de consumo o disfruten de una cali-
dad de vida relativamente superior. En este caso, las mujeres
lesbianas y negras que habitan en espacios no privilegiados y
adoptan una identidad que contradice las expectativas de cier-
tas masculinidades son objeto de violencia, por ser uno de los
colectivos que representan un mayor desafio a la cosmovision
poscolonial del macho africano.

Considerando las categorias de raza, género y clase social
como elementos susceptibles de producir discriminacion, la
violencia se torna un medio relativamente facil y sencillo de em-
plear para asegurar la masculinidad y la subordinacion de géne-
ro (Cronje, 2012: 6). En otras palabras: aquellos hombres que
en razon de las condiciones culturales, sociales o econdmicas
no puedan hacer visible la masculinidad que desean, mostra-
ran una mayor predisposicion a utilizar la violencia o morir vio-
lentamente para satisfacer sus expectativas (Ratele, 2010: 21).
Tales supuestos fueron confirmados por expertos del Human
Sciences Research Council de Pretoria y de la Universidad de
Witwatersrand en Johannesburgo durante la realizacién de en-
trevistas en profundidad (Rubio, 2014).



COMPRENDIENDO LA HOMOFOBIA POSCOLONIAL 85

Ademas, de acuerdo con el departamento estadistico suda-
fricano (Statistics South Africa, 2012), la brecha econémica entre
la poblacién blanca (en torno al 9% de la poblacion) en compa-
racion con la negra (aproximadamente el 78%) es tal, que serian
necesarios cincuenta anos para que este ultimo grupo iguale en
renta per capita al primero (De Wet, 2012). La dicotomia entre
una minoria privilegiada frente a una mayoria que no lo es se
resuelve en la configuracion de espacios divergentes donde la
diversidad sexual encuentra una aceptacion mayor o menor,
siendo la poblacion negra que vive en espacios no privilegiados
en general, y las mujeres lesbianas y negras en particular, las
mas vulnerables a la violencia homofoba (Reddy, Sandfort y Ris-
pel, 2009; Martin et al., 2009; Human Rights Watch, 2011).

Las entrevistas en profundidad realizadas durante el trabajo
de campo confirmaron estos supuestos, sefialando a las mino-
rias sexuales negras como el colectivo mas susceptible de sufrir
violencia homofoba (Rubio, 2014). Los espacios también fueron
conjurados como elementos destacables a la hora de compren-
der la reproduccion de los patrones de violencia y homofobia
estructural, dandose principalmente en los entornos no privile-
giados y socioeconomicamente comprometidos. Tal como Va-
lentine (1993) plantea, la configuracion del espacio publico esta
codificada de tal forma que responde al ideal heterosexual, en-
tendido como una orientacion que reproduce la identidad de gé-
nero, vale decir, lo que son y deben ser un hombre y una mujer.

IMPACTO DE LA HOMOFOBIA
POSCOLONIAL SOBRE EL VIH-SIDA

Mencidn especial merece el efecto que la homofobia poscolo-
nial genera en la incidencia® y prevalencia'® del virus de la in-
munodeficiencia humana (viH) entre los hombres que tienen sexo

® Por incidencia entendemos el niUmero de nuevas infecciones durante un determi-
nado periodo de tiempo.

'® Por prevalencia entendemos el nimero total de infectados por el virus en un mo-
mento determinado.



86 AIMAR RuBio LLONA

con hombres (HsH)'” en el contexto poscolonial. Especificamen-
te, “el sexo anal receptivo sin proteccidn, sexo anal penetrativo
sin proteccion y la cuestién aun discutida del sexo oral sin pro-
teccion” (Manzelli y Pecheny 2002: 113) suponen practicas se-
xuales de alto riesgo en la transmision del viH entre HsH. Ahora
bien, durante la entrevista con el equipo médico para el progra-
ma sobre viH-HsH en Sudafrica (Anova Health Institute), se des-
tacd que en el pais con la mayor seroprevalencia del mundo
—seis millones trescientas mil personas que viven con el viH de
acuerdo con el Programa Conjunto de las Naciones Unidas so-
bre el vit-sida (Onusida) (2013)—, muchos HsH contintan igno-
rando que el sexo anal sin proteccidn es una practica de alto
riesgo para el viH, lo cual ha generado un aumento en la inciden-
cia de los contagios de HsH, tal como han documentado Baral et
al. (2009), Reddy, Sandfort y Rispel (2009) y Onusida (2013).
La criminalizacion de la homosexualidad, el impacto de las
masculinidades violentas y los discursos poscoloniales han al-
terado sustancialmente los espacios de los HsH, produciendo la
busqueda de sexo clandestino en lugares privados y, en oca-
siones, relaciones sexuales laxas en la proteccion y prevencion
de las enfermedades de transmision sexual (ts) (Baral et al.,
2009). El tabu social, el estigma y los discursos poscoloniales
que legitiman la criminalizacion de la homosexualidad en Afri-
ca, junto con las politicas y leyes que devienen de la homofobia
de Estado, inciden directamente en la extension del virus del
viH entre los HsH africanos (Kuria, 2010). En Sudafrica, pais que
cuenta con una legislacion inclusiva con las minorias sexuales
y con el mayor programa de tratamiento para el sida, las rela-
ciones sexuales espontaneas, clandestinas o secretas entre
HsH contindan produciéndose en los espacios no privilegiados,

7 Los estudios epidemioldgicos en torno al viH-sida habitualmente utilizan las siglas
HsH en lugar de términos como gay, lesbiana u homosexual. Existe un amplio de-
bate acerca del uso de dichos conceptos para describir la prevalencia e incidencia
del viH-sida, en el que se busca conocer si las identidades sexuales y politicas
aparejadas a la homosexualidad son Utiles para explorar las relaciones entre hom-
bres que tienen sexo con hombres (Manzelli y Pecheni, 2002: 111).



COMPRENDIENDO LA HOMOFOBIA POSCOLONIAL 87

es decir, en aquellos territorios donde la diversidad sexual pro-
duce una mayor aversion (Rubio, 2014).

El acceso a las tecnologias de informacion y prevencion por
parte de los HsH se ha visto sometido a ciertas resistencias, tal
como se transmitié durante la entrevista realizada en el Human
Sciences Research Council de Pretoria (Rubio, 2014). La vul-
nerabilidad que representan las relaciones sexuales entre HsH
esta estrechamente aparejada con la institucionalizacion de la
homofobia poscolonial y con la negacion del homoerotismo,
generando ficciones discursivas que entienden el sexo anal
como una practica exenta de riesgo frente a las ets (Knox et al.,
2010). Lane (2009: 70) considera que los programas de pre-
vencion e intervencion clinica a los HsH que habitan en espa-
cios no privilegiados, como los fownships, resulta harto com-
plejo, especialmente por factores estructurales, sociales e
individuales que acentuan la vulnerabilidad de este grupo.

La cuestion epidemioldgica del vii-sida en Sudafrica ha sido
un problema del gobierno post apartheid, bajo el cual pasé de
algo menos del uno por ciento en la prevalencia del viH a finales
de 1990 a 22.8 por ciento en 1998 (Posel, 2004: 57). Es decir,
al mismo tiempo que se produjo la institucionalizacion de la
homofobia poscolonial, la seroprevalencia crecié alarmante-
mente, afectando de forma particular a los HsH como grupo al
que no se prestd la suficiente atencidn en contraste con la ex-
periencia clinica occidental (McKenna, 1999). Como indica Ep-
precht, “para finales de la década de los noventa y principios
del siglo xxi, la no existencia de la homosexualidad en Africa
estaba tan firmemente unida al discurso hegemonico del sida
que no requirid de explicacion alguna” (Epprecht, 2008: 126).

Por lo que a las mujeres que tienen sexo con mujeres (Msw)
respecta, de la entrevista con el equipo médico de Anova resul-
to relevante la llamada de atencion por parte de uno de sus in-
tegrantes sobre la urgencia de abordar estudios encaminados
a comprender la vinculacion del viH-sida entre msm.'® La esca-

'® Entrevista a Govender, Singh y Swanepoel, adscritos a Anova Health Institute:
Health 4 Men Programme, realizada el 19 de agosto de 2013 en la sede de Anova,
Parktown, Johannesburgo.



88 AIMAR RuBio LLONA

sez de programas que incidan en las vulnerabilidades de este
grupo frente al virus, asi como algunos de los resultados epide-
mioldgicos que reportaron la transmision del mismo entre msm
que nunca habian mantenido relaciones sexuales con hom-
bres, puso de manifiesto la necesidad de considerar a un co-
lectivo histéricamente discriminado (Rubio, 2014).

En suma, los discursos poscoloniales sobre la sexualidad y
el sexo, unidos a las masculinidades que reproducen la violen-
cia homofoba contra los sujetos menos privilegiados, ha hecho
que los HsH en Africa constituyan un grupo significativamente
vulnerable frente al viH, tanto en Sudafrica como en el resto de
paises donde persiste una estructura que responde a la légica
de la homofobia poscolonial institucionalizada. Dicha circuns-
tancia se ve agravada si consideramos que en tales contextos
sociales parte de los HsH mantienen relaciones sexuales con
mujeres (Johnson, 2007: 38), facilitando asi la transmision del
virus por via perinatal o vertical (McKenna, 1999: 14).

Cabe concluir sefalando que la presion religiosa, politica,
cultural y social sobre el sexo ha provocado que los HsH mani-
fiesten amplias resistencias a la hora de reconocer practicas
sexuales con personas de su mismo sexo, siendo la invisibiliza-
cion y discrecion una de las salidas mas habituales. En afadi-
do, la ausencia de programas dirigidos a prevenir el contagio
del virus entre HsH por parte de agencias nacionales ha propi-
ciado que hasta fechas relativamente recientes las estadisticas
epidemiolégicas sobre la transmision y seroprevalencia entre
la poblacién no heterosexual hayan sido denostadas e ignora-
das (Rubio, 2014). Asimismo, conviene recordar que igualmen-
te se dan resistencias a la hora de revelar al personal sanitario
las practicas sexuales socialmente proscritas, agravandose
con ello el desconocimiento en torno al vik-sida, los HsH y las
msm (McKenna, 1999: 12).



COMPRENDIENDO LA HOMOFOBIA POSCOLONIAL 89

CONCLUSIONES

Este articulo ha puesto de manifiesto la causalidad de la violen-
cia homofoba en Africa, considerando que se trata de un fené-
meno enraizado en lo poscolonial y que se articula de forma
sustancialmente diferente con los procesos de discriminacion y
violencia contra las minorias sexuales en el ambito occidental.
Asegurar una identificacion efectiva sobre la extension del fené-
meno de la homofobia en el Sur se presenta como una tarea
ineludible para aquellos investigadores e integrantes de la so-
ciedad civil interesados en implementar estudios y programas
sobre el rechazo que en ciertos espacios no occidentales gene-
ra la diversidad sexual.

En este caso, hemos distinguido como elementos diferen-
ciadores que vertebran la homofobia poscolonial el impacto de
las masculinidades y los nuevos discursos nacionalistas sobre
el sexo (Ndjio, 2012; Biruk, 2014). Se trata de factores proble-
maticos que responden a una logica interseccional y que tie-
nen por objetivo restituir el honor perdido mediante la creacion
de una nueva identidad africana, en la que el hombre viril y
heterosexual ocupa el lugar central en los espacios de nego-
ciacion del poder y, por extension, del sexo.

La legitimidad encontrada por los discursos poscoloniales
gue condenan la diversidad sexual no impacta en todos los su-
jetos identitarios y sexuales por igual. Aquellos individuos que
no son privilegiados por el sistema y por el poder son los mas
vulnerables, siendo las categorias de raza, género y clase so-
cial elementos centrales que provocan una interseccion de vul-
nerabilidades, discriminacion y violencia. Del mismo modo, los
cuerpos e identidades privilegiados tienen mayores opciones
de resistencia y acceso a los deseos ilegitimados por el siste-
ma y contestados por el orden social, produciéndose asi una
brecha entre grupos sexuales periféricos en relacién con el
ejercicio de sus derechos vy libertades.



90 AIMAR RuBio LLONA

Sudafrica ha sido la casuistica particular desde la que he-
mos razonado este hecho, por ser tal vez uno de los espacios
mas paradigmaticos a la hora de desentranar las sinergias que
han institucionalizado una homofobia enraizada y visible en la
era poscolonial. Las violaciones de derechos humanos contra
las minorias sexuales en Sudafrica, ampliamente documenta-
das por Human Rights Watch (2011) o Amnistia Internacional
(2013), ponen en evidencia las carencias del marco legal pro-
gresista e inclusivo de la Nacion del Arcoiris. Por una parte,
ciertos grupos minoritarios y privilegiados encuentran el ampa-
ro legal y social necesario para integrar deseos e identidades
que se encuentran en la periferia de la heteronorma, mientras que
una mayoria poblacional no privilegiada es victima de la violen-
cia homofoba y discriminacion por orientacion sexual, entre otras
practicas denigrantes que coartan sus capacidades individua-
les y derechos.

La lucha contra la homofobia en Africa habra de considerar
todos los elementos que la vertebran, como son el impacto que
producen el nacionalismo africano, el patriarcado, las masculi-
nidades y los nuevos discursos sobre el sexo en el contexto
poscolonial. Deconstruir los procesos de discriminacion y vio-
lencia que vulneran los derechos humanos de las minorias se-
xuales en Africa implica comprender la violencia homéfoba
desde una logica interseccional. El punto de partida se situa en
toda una amalgama de categorias que producen una discrimi-
nacion multiple, con especial atencion en laraza, el géneroy la
clase social.

Por ultimo, hemos considerado pertinente presentar los efectos
que la homofobia genera en la transmision del viH en relacion
con los HsH en Africa, por tratarse de un fendbmeno poscolonial
que planea sobre el Sur. La extension de la seroprevalencia y
seroincidencia en este colectivo es una consecuencia directa
de las masculinidades, nacionalismo y discursos poscoloniales,
hecho que contrasta visiblemente con los HsH que habitan en
algunos paises occidentales, los cuales estan conexos a una
interseccion de vulnerabilidades diferentes. Los efectos de la



COMPRENDIENDO LA HOMOFOBIA POSCOLONIAL 91

pandemia entre los HsH en Africa han de ser tenidos en cuenta
por tratarse precisamente de uno de los principales focos de
preocupacion para Onusida (2013), ademas de un fenébmeno
con el que poder hacer frente a la homofobia de Estado desde el
sistema internacional de derechos humanos.

A modo de conclusion, cabe enfatizar que seria deseable
hallar un mayor nimero de estudios encaminados a compren-
der el fendbmeno de la homofobia poscolonial como un proceso
violento e interseccional, el cual se distingue especificamente
de otras narrativas vinculadas con la violencia y la sexualidad.
El debate global sobre la homofobia ha de centrarse en los
procesos de violencia y discriminacion per se, pues existen
tantos modos de ejercer la violencia como contextos socioeco-
ndémicos y culturales adscritos. Por lo tanto, repensar la nego-
ciacion de la diversidad sexual en espacios divergentes asegu-
rara el disefio de politicas efectivas que atajen la homofobia en
cualquiera de sus formas y manifestaciones.

BIBLIOGRAFiIA

AMNESTY INTERNATIONAL (2013). “Making Love a Crime, Criminali-
zation of Same-Sex Conduct in Sub-Saharan Africa”. Lon-
dres: Amnesty International.

ANDERsON, Benedict (2007). “The Politics of Homosexuality in
Africa”. Africana 1 (1): 123-136.

BaraL, Stefan, Gift Trapence, Felistus Motimedi, Eric Umar,
Scholastika Lipinge, Friedel Dausab y Chris Beyrer (2009).
“Hiv Prevalence, Risk for Hiv Infection, and Human Rights
among Men Who Have Sex with Men (vsm) in Malawi, Nami-
bia and Botswana”. Plos One 4 (3): e4997.

Biruk, Crystal (2014). “Aid for Gays: The Moral and the Material
in African Homophobia in Post-2009 Malawi”. The Journal of
Modern African Studies 52 (3): 447-473.

Bourbieu, Pierre (2007). La dominacion masculina. Barcelona:
Anagrama.



92 AIMAR RuBio LLONA

BraH, Avtar y Ann Phoenix (2004). “Ain’t | a Woman? Revisiting
Interseccionality”. Journal of International Women’s Studies
5 (3): 75-86.

Bronsky, Michael (1984). Culture Clash: The Making of Gay
Sensibility. Boston: South End Press.

CarroLL, Aengus y Lucas Paoli Itaborahy (2015). State Sponso-
red Homophobia 2015: A World Survey of Laws: Criminalisa-
tion, Protection and Recognition of Same-Sex Love. Gine-
bra: International Lesbian, Gay, Bisexual, Trans and Intersex
Association (iLga). Disponible en: <http:/old.ilga.org/State-
homophobia/ILGA_State_Sponsored_Homophobia_2015.
pdf> [Consulta: julio del 2015]

CENTRE FOR THE STUDY OF VIOLENCE AND RECONCILIATION (2009). Why
does South Africa Have Such High Rates of Violent Crime?
Johannesburgo: Centre for the Study of Violence and Recon-
ciliation.

CoLLER, Xabier (2005). Cuadernos metodoldgicos: estudios de
casos. Madrid: Centro de Investigaciones Socioldgicas.

ConnEeLL, Raewyn (2004). “La organizacion social de la masculi-
nidad”. En Masculinidad/es: poder y crisis, editado por Teresa
Valdés y José Olavarria, 31-48. Santiago de Chile: Isis Inter-
nacional-Facultad Latinoamericana de Ciencias Sociales.

ConsteJo pe DerecHos Humanos (2011). “Human Rights, Sexual
Orientation and Gender Identity”. Documento A/HRC/17/L.9/
Rev.1.

ConsteJo pe DerecHos Humanos (2014). “Human Rights, Sexual
Orientationand Gender Identity”. Documento A/HRC/27/L.27/
Rev.1.

CrensHaw, Kimberlé (1989). “Demarginalizing the Intersection of
Race and Sex: A Black Feminist Critique of Antidiscrimina-
tion Doctrine, Feminist Theory and Antiracist Politics”. Uni-
versity of Chicago Legal Forum 14: 139-167.

CronJE, Frederika (2012). “Masculinity and Fatherhood in South
Africa. A Colourful Hierarchy”. Ponencia presentada en In-
terculturalism, Meaning & Identity 5th Global Conference,
Praga, 9-11 de marzo.



COMPRENDIENDO LA HOMOFOBIA POSCOLONIAL 93

CRoucHER, Sheila (2002). “South Africa’s Democratisation and
the Politics of Gay Liberation”. Journal of Southern African
Studies 28 (2): 315-330.

CurRIER, Ashley (2012). Out in Africa, LasT Organizing in Namibia
and South Africa. Minneapolis: University of Minnesota
Press.

DEe Vos, Pierre y Jaco Barnard (2007). “Same-Sex Marriage,
Civil Unions and Domestic Partnerships in South Africa:
Critical Reflections on an Ongoing Saga”. South African Law
Journal 124 (4): 795-826.

De WaaL, Shaun y Anthony Manion (2006). Pride: Protest and
Celebration. Johannesburgo: Fanele.

De WEer, Phillip (2012). “Census 2011: 50 Years for Blacks to
Catch Up”. Mail & Guardian. Disponible en: <http://mg.co.za/
article/2012-10-30-census-2011-50-years-for-blacks-to-
catch-up> [Consulta: febrero de 2015].

Demance, Elise (2012). “De Labstinence & lhomophobie: la morali-
sation de la société ougandaise, une ressource politique entre
Ouganda et Etats-Unis”. Politique Africaine 126 (2): 25-47.

DruckeR, Peter (coordinador) (2004). Arco Iris diferentes. Méxi-
co D. F.: Siglo xx Editores.

DuskeL, Ireen y André Hielkema (editores) (2008). Urgency Re-
quired, Gay and Lesbian Rights are Human Rights. La Haya:
Humanist Institute for Cooperation with Developing Coun-
tries.

EprprecHT, Marc (2004). Hungochani, The History of a Dissident
Sexuality in Southern Africa. Québec: McGill-Queen’s Uni-
versity Press.

EprprecHT, Marc (2008). Heterosexual Africa? The History of an
Idea from the Age of Exploration to the Age of aps. Ohio:
Ohio University Press.

ErprecHT, Marc (2009). “Sexuality, Africa, History”. The Ameri-
can Historical Review 114 (5): 1258-1272.

Fanon, Frantz (2009). Piel negra, mascaras blancas. Madrid:
Akal.



94 AIMAR RuBio LLONA

Fonseca, Carlos y Maria Luisa Quintero (2009). “La teoria
Queer: la de-construccion de las sexualidades periféricas”.
Sociologica 24 (69): 43-60.

Freepom 10 MARRY (2015). “The Freedom to Marry Internationally”.
Disponible en: <http:/www.freedomtomarry.org/landscape/
entry/c/international> [Consulta: julio de 2015].

Gevisser, Mark y Edwin Cameron (1995). Defiant Desire, Gay
and Lesbian Lives in South Africa. Nueva York: Routledge.

GaoLa, Pumla Dineo (2007). “How the ‘Cult of Feminity’ and Vio-
lent Masculinities Support Endemic Gender Based Violence
in Contemporary South Africa”. African Identities 5 (1): 111-24.

Hasis, Adam (1996). “Myth of the Rainbow Nation: Prospects for
the Consolidation of Democracy in South Africa”. African Se-
curity Review 5 (6): 15-37 (Working Paper Series).

Hoap, Neville (2007). African Intimacies: Race, Homosexuality
and Globalization. Minneapolis: University of Minnesota Press.

Human RigHTs WAaTCH (2003). More Than a Name: State Sponso-
red Homophobia. Nueva York: Human Rights Watch.

HumaN RigHTs WaTcH (2008). This Alien Legacy: The Origins of
Sodomy Laws in British Colonialism. Nueva York: Human
Rights Watch.

Human RigHTs WaTcH (2011). We'll Show You You're a Woman:
Violence and Discrimination against Black Lesbians and
Transgender Men in South Africa. Nueva York: Human
Rights Watch.

Jonnson, Cary Alan (2007). Off the Map, How Hiv-Aips Programming
is Failing Same-Sex Practicing People in Africa. Nueva York:
International Gay and Lesbian Human Right Commission.

Kasunpa Badi, Mbuyi (2000). Derechos humanos en Africa: teo-
rias y practicas. Bilbao: Universidad de Deusto.

Knox, Justin, Huso Yi, Vasu Reddy, Senkhu Maimane y Theo
Sandfort (2010). “The Fallacy of Intimacy: Sexual Risk Beha-
viour and Beliefs about Trust and Condom Use among Men
Who Have Sex with Men in South Africa”. Psychology, Health
& Medicine 15 (6): 660-671.



COMPRENDIENDO LA HOMOFOBIA POSCOLONIAL 95

Kuria, David (2010). “Urgent Goals of LeeT Liberation”. En Ur-
gency Required, Gay and Lesbian Rights are Human Rights,
editado por Ireen Dubel y André Hielkema, 132-135. La
Haya: Humanist Institute for Cooperation with Developing
Countries.

LA BARBERA, Maria Catalina (2010). “Género y diversidad entre
mujeres”. Cuadernos Kore | (2): 55-72.

LanDETA, Jon (2002). EI método Delphi, una técnica de prevision
de futuro. Barcelona: Ariel Social.

Lang, Tine (2009). “From Social Silence to Social Science: Hiv
Research among Township Men Who Have Sex with Men in
South Africa”. En From Social Silence to Social Science.
Same-Sex Sexuality, HIv & aips and Gender in South Africa,
editado por Vasu Reddy, Theo Sandfort y Laetitia Rispel,
66-79. Ciudad del Cabo: Hrrs Press.

Lewis, Desiree (2011). “Representing African Sexualities”. En
African Sexualities. A Reader, editado por Sylvia Tamale,
199-216. Ciudad del Cabo: Pambazuka Press.

Lvkke, Nina (2010). Feminist Studies: A Guide to Intersectional
Theory, Methodology and Writing. Nueva York: Routledge.

MawmBAONLINE (2012). “Joburg Pride Marred by Scuffles”. Dis-
ponible en: <http://www.mambaonline.com/article.asp?ar-
tid= 7478> [Consulta: febrero de 2015].

MawmBaONLINE (2013). “Breaking: Shock as Joburg Pride Shuts
Down”. Disponible en: <http:/www.mambaonline.com/2013
/04/03/breaking-shock-as-joburg-pride-shuts-down/> [Con-
sulta: febrero de 2015]._

ManzeLl, Hernan y Mario Pecheny (2002). “Prevencion del
viH-sida en hombres que tienen sexo con hombres”. En Sida
y sexo entre hombres en América Latina: vulnerabilidades,
fortalezas, y propuestas para la accion. Perspectivas y re-
flexiones desde la salud publica, las ciencias sociales y el
activismo, editado por Carlos F. Caceres, Mario Pecheny y
Veriano Terto Junior, 103-138. Lima: Universidad Peruana
Cayetano Heredia.



96 AIMAR RuBio LLONA

MaRrTIN, Andrew, Annie Kelly, Laura Turquet y Stephanie Ross
(2009). Hate Crimes: The Rise of “Corrective” Rape in South
Africa. Londres: ActionAid.

Martesenl, Zethu (2013). “Unmasking Violence towards LGBT
Communities”. En What’s in a Name? Language, Identity &
the Politics of Resistance, 27-33. Johannesburgo: One in
Nine Campaign.

Msuru, John (2004). “Despertares: suefos e ilusiones de un
incipiente movimiento Iésbico y gay en Kenia”. En Arco Iris
diferentes, coordinado por Peter Drucker, 212-226. México
D. F.: Siglo xxi Editores.

McKenna, Neil (1999). The Silent Epidemic, Hiv-aips and Men
Who Have Sex with Men in the Developing World. Londres:
Instituto Panos.

MkHize, Nonhlanhla, Jane Bennett, Vasu Reddy y Relebohile
Moletsane (2010). The Country We Want to Live In. Hate
Crimes and Homophobia in the Lives of Black Lesbian South
Africans. Ciudad del Cabo: Human Sciences Research
Council Press.

MorreLL, Robert (1998). “Of Boys and Men: Masculinity and
Gender in Southern African Studies”. Journal of Southern
African Studies 24 (4): 605-630.

Munro, Brenna M. (2012). South Africa and the Dream of Love
to Come: Queer Sexuality and the Struggle for Freedom.
Minneapolis: University of Minnesota Press.

Murray, Stephen. O. y William Roscoe (1998). Boy-Wives and
Female Husbands: Studies in African Homosexualities. Nue-
va York: St. Martin’s Press.

Mutua, Makau (2011). “Sexual Orientation and Human Rights:
Putting Homophobia on Trial”. En African Sexualities. A Rea-
der, editado por Sylvia Tamale, 452-462. Ciudad del Cabo:
Pambazuka Press.

Nbuio, Basile (2012). “Post-Colonial Histories of Sexuality: The
Political Invention of a Libidinal African Straight”. Africa 82 (4):
609-631.



COMPRENDIENDO LA HOMOFOBIA POSCOLONIAL 97

NEL, Juan y Melanie Judge (2008). “Exploring Homophobic Vic-
timization in Gauteng, South Africa: Issues, Impacts and
Responses”. Acta Criminoldgica 21 (3): 19-36.

Pew ReseArcH CENTER, GLoBAL ATTITUDES ProJecT (2013). Global
Acceptance of Homosexuality. Washington: Pew Research
Center.

PoskeL, Deborah (2004). “Getting the Nation Talking about Sex:
Reflections on the Discursive Constitution of Sexuality in
South Africa since 1994”. Agenda: Empowering Women for
Gender Equity 62, col. “African Feminisms. Sexuality in Afri-
ca’ 2 (1): 53-63.

ProGgRAMA CONJUNTO DE LAS NACIONES UNIDAS SOBRE EL VIH-SIDA
(Onusida) (2013). Unabis Report on the Global aips Epidemic
2013. Ginebra: Programa Conjunto de las Naciones Unidas
sobre el viH-sida.

ProGRAMA DE LAS NACIONES UNIDAS PARA EL DESARROLLO (PNUD)
(2013). “Informe sobre Desarrollo Humano 2013”. Nueva
York: Programa de las Naciones Unidas para el Desarrollo.
Disponible en: <http://www.undp.org/content/dam/venezue-
la/docs/undp_ve_IDH_2013.pdf> [Consulta: julio de 2015].

RaTeLE, Kopano (2006). “Ruling Masculinity and Sexuality”.
Feminist Africa 6: 48-64.

RateELE, Kopano (2010). “Watch your Man: Young Black Males at
Risk of Homicidal Violence”. sa Crime Quarterly 33: 19-24.
Reppy, Vasu, Theo Sandfort y Laetitia Rispel (2009). From So-
cial Silence to Social Science. Same-Sex Sexuality, HIv & AIDS

and Gender in South Africa. Ciudad del Cabo: Hrrs Press.

Rep, Graeme y Teresa Dirsuweit (2002). “Understanding Sys-
temic Violence: Homophobic Attacks in Johannesburg and
its Surroundings”. Urban Forum 13 (3): 99-126.

Rusio, Aimar (2014). “Sexual Orientation, Violence and Human
Rights in Africa: South African Case Study”. Tesis de docto-
rado en Sociologia. Bilbao: Universidad del Pais Vasco/Eus-
kal Herriko Unibertsitatea.



98 AIMAR RuBio LLONA

SamELIUS, Lotta y Erik Wagberg (2005). Sexual Orientation and
Gender Identity Issues in Development. Estocolmo: Swe-
dish International Development Cooperation Agency (sIDca).

Sanpers, Douglas (1996). “Getting Lesbian and Gay Issues on
the International Human Rights Agenda”. Human Rights
Quarterly 18 (1): 67-106.

Sanpers, Douglas (2011). “Out at the un”. En Vulnerable and
Marginalized Groups and Human Rights, editado por David
Weissbrodt y Mary Rumsey, 253-286. (Human Rights Law
Series), Londres: Edward Elgar Pub.

StatisTics SoutH AFRica (2012). South African Statistics 2012.
Pretoria: Statistics South Africa.

SteYN, Melissa & Mikki Van Zyl (editoras) (2009). The Prize and
the Price: Shaping Sexualities in South Africa. Ciudad del
Cabo: Human Sciences Research Council Press.

StycHN, Carl F. (1996). “Constituting Sexuality: The Struggle for
Sexual Orientation in the South African Bill of Rights”. Jour-
nal of Law and Society 23 (4): 455-483.

StycHin, Carl F. (1998). A Nation by Rights: National Cultures,
Sexual Identity Politics and the Discourse of Rights. Filadel-
fia: Temple University Press.

StycHIN, Carl F. (2004). “Same-Sex Sexualities and the Globali-
zation of Human Rights Discourse”. McGill Law Journal 49
(4): 951-968.

VALENTINE, Gill (1993). “(Hetero)Sexing Space: Lesbian Percep-
tions and Experiences of Everyday Spaces”. Environment
and Planning D: Society and Space 11 (4): 395-413.

VaLLeEs, Miguel S. (2009). Cuadernos metodologicos: entrevistas
cualitativas. Madrid: Centro de Investigaciones Sociolégicas.

ViNuALEs, Olga (2002). Lesbofobia. Barcelona: Bellaterra.



