
Por una sociología antiutilitarista1

For an Anti-utilitarian Sociology

Alain Caillé *

RESUMEN
El artículo busca reencontrar el espíritu de la sociología clásica con tres pro-
puestas epistemológicas: primera, pensar la sociología como una ciencia 
social general; segunda, asumir los desafíos normativos sin esconderse de-
trás de una neutralidad axiológica mal interpretada; y tercera, superar la vi-
sión utilitarista del mundo social en la cual se inspira un modelo económico 
de las ciencias sociales. Se trata de dar continuidad a los proyectos de Marx, 
Tocqueville, Durkheim, Weber, Simmel, Mead, Elias, Mauss, Parsons, etcé-
tera. Nos toca llevar a cabo su actualización. 
PALABRAS CLAVE: utilitarismo, objetividad, teoría sociológica, epistemolo-
gía, economicismo.

ABSTRACT
This article seeks to rekindle the spirit of classical sociology with three epis-
temological proposals: first, thinking of sociology as a general social scien-
ce; second, assuming the normative challenges without hiding behind some 
kind of misinterpreted axiological neutrality; and third, surpassing the utilita-
rian vision of society that inspires an economic model of the social sciences. 
The idea is to provide continuity for the projects of Marx, Tocqueville, Durkhe-
im, Weber, Simmel, Mead, Elias, Mauss, Parsons, etc. It is our turn to bring 
them up to date.
KEY WORDS: utilitarianism, objectivity, sociological theory, epistemology, 
economicism.

1	 Traducido y revisado por Francis Mestries Benquet y Jorge Mercado Mondragón, 
profesores investigadores del Departamento de Sociología de la Universidad Autó-
noma Metropolitana, unidad Azcapotzalco (uam-a). Correos electrónicos respectivos: 
<frmestries@gmail.com> y <jormemo@hotmail.com>. 

Sociológica, año 30, número 86, septiembre-diciembre de 2015, pp. 9-30 
Fecha de recepción: 27/01/15. Fecha de aceptación: 27/07/15

*	 Profesor emérito de la Universidad de París 10. Correo electrónico: <mauss1981@
aol.com>.



Alain Caillé10

Introducción

A juzgar por el número de profesores, investigadores, estudian-
tes, libros y revistas que se adscriben a la sociología en el mun-
do, ésta parece floreciente. Con todo, si se le aprecia con otros 
criterios su situación es mucho menos halagadora. A diferencia 
de la ciencia económica que (para bien o para mal) habla casi 
en todos lados el mismo lenguaje, independientemente de las 
opciones ideológicas o políticas de sus practicantes, la sociolo-
gía no muestra ninguna unidad paradigmática visible. Las co-
rrientes de pensamiento más activas hoy en día –las de los 
estudios de género, culturales, post-coloniales, subalternos, et-
cétera– sólo se adhieren parcialmente a su marco. Su capaci-
dad para explicar y hacer comprender las gigantescas transfor-
maciones de las sociedades contemporáneas sigue siendo 
muy débil, y su papel como inspiradoras de políticas públicas 
es mínimo si se le compara con la influencia desmedida, aunque 
a menudo entre las más controversiales, de la ciencia económica. 

Con todo, tenemos sin embargo que defender a la sociolo-
gía. Aun así, vale la pena ser sociólogo. Esto merece una doble 
explicación: ¿por qué, entonces, habría que ser sociólogo? y 
¿por qué “a pesar de todo”? Comencemos por la segunda pre-
gunta. Si hay que reivindicar el abordaje sociológico a pesar de 
todo, es en contra de aquello en lo que se transformó la socio-
logía. Muy ajena a sus grandes aspiraciones iniciales y sus 
brillantes luces legadas por Marx, Tocqueville, Durkheim, 
Weber, Simmel, Mead, Elias, Mauss, etcétera, lo que llamamos 



Por una sociología antiutilitarista 11

sociología se encogió poco a poco hasta parecer la “ciencia (o 
pseudo ciencia) de los restos”, de la que no hablan ni los filóso-
fos, ni los economistas, ni los historiadores, ni los antropólo-
gos, ni los teóricos de la literatura, etcétera. Fraccionada en 
múltiples capillas teóricas o ideológicas, sin columna vertebral 
paradigmática e institucional, sólo busca encontrar su unidad 
en la referencia cada vez más obsesiva al “terreno” y al empi-
rismo, enfrascándose en disputas infinitas sobre el buen méto-
do o el buen terreno.

La sociología clásica, que nos toca revivir y actualizar, se 
planteaba de modo muy distinto. Aunque ella también reivindi-
caba fuertemente un abordaje empírico de la realidad y se pre-
ocupaba por establecer hechos, no pensaba que esto pudiera 
realizarse sin teoría y sin mecanismos normativos, i. e. éticas y 
políticas. Aun más: no se veía a sí misma como lo que queda 
de la ciencia social al restarle la economía política, la antropo-
logía, el derecho, la geografía, la historia o la filosofía; sino al 
contrario, como el centro mismo de su desarrollo común, de su 
dialógica y de sus debates. En otras palabras, se veía como el 
lugar y el momento (generalista) de la ciencia social general. 
Esta sociología, o sea la ciencia social general, es la que nos 
hace falta y la que es preciso revivir de sus cenizas. 

En esta dimensión de generalidad, ella entra necesariamen-
te en competencia –en el peor de los casos– y en simbiosis –en 
el mejor– con la filosofía moral y política. En realidad no son 
más que las dos caras de la misma moneda: la filosofía que 
privilegia el rigor conceptual y axiológico, y la sociología que se 
preocupa por el origen empírico, o sea a la vez histórico y social 
de los conceptos, las teorías y los valores. ¿Cuál es su origen? 
¿Quién los utiliza, y para qué? ¿A qué grupos sociales repre-
sentan, a aquellos a los que Max Weber llamaba los portadores 
(Träger)? ¿A qué intereses materiales o simbólicos sirven? La 
sociología hace un llamado a los filósofos y a los sabios de todo 
tipo para que dejen el cielo de las ideas o de la moral puras, 
como tienden a creer que son, y traerlos de vuelta a la inmanen-
cia de la práctica y de lo social. En esto la sociología es insusti-
tuible, razón por la cual es absoluta y decididamente necesario 



Alain Caillé12

ser sociólogo. Pero es obvio que, simétricamente, sería en bal-
de pretender indagar la realidad prescindiendo de conceptos y 
referencias teóricas. Sociología (como ciencia social general) 
y filosofía moral y política están entonces en una relación mutua 
de jerarquía entreverada. Son recíprocamente trascendentes. 

Retomar el espíritu de la sociología clásica implica tres 
cuestiones:

1)	 Pensar la sociología como el momento generalista de 
la ciencia social. No como una ciencia social unifica-
da, por encima de las ciencias sociales particulares 
(entre ellas la sociología empirista), sino como el es-
pacio dialógico en el que éstas se encuentran con la 
filosofía moral y política.

2)	 Asumir plenamente las complejidades normativas del 
abordaje sociológico sin esconderse, cobarde y pere-
zosamente, detrás de un ideal de neutralidad axiológi-
ca mal entendido y desvirtuado. 

3)	 Por último, para clarificar los fundamentos paradigmá-
ticos de la sociología, llevar a cabo el proyecto de su-
peración de la visión utilitarista y economicista del 
mundo social y humano que inspira el llamado “mode-
lo económico en ciencias sociales”. No era otro el pro-
yecto de Marx, Tocqueville, Durkheim, Weber, Sim-
mel, Mead, Elias, Mauss, Parsons, etcétera. Nos toca 
a nosotros actualizarlo y llevarlo a cabo. 

El economicismo generalizado

En los años 1980-1990, se hizo evidente a los ojos de varios 
analistas lúcidos que una grave deriva afectaba las ciencias so-
ciales y la filosofía política. Ésta consistía en una profunda 
transformación en la división del trabajo intelectual. Durante al-
rededor de dos siglos –como fecha simbólica tomemos 1776, 
año de la publicación de La riqueza de las naciones de Adam 



Por una sociología antiutilitarista 13

Smith–, los economistas se habían limitado al estudio del fun-
cionamiento del mercado, analizado en los campos de la pro-
ducción, la distribución y el consumo de las riquezas mercanti-
les. Para esto, apostaban a que el modelo del homo economicus 
–o sea la hipótesis que los sujetos humanos son individuos cal-
culadores, mutuamente indiferentes, que no se interesan más 
que en sus propias necesidades o preferencias, y considerados 
más o menos racionales– es lo bastante pertinente y eficaz 
para explicar lo que pasa en el mercado de bienes y servicios: 
las decisiones de comprar y vender. En cuanto al resto de con-
ductas, abandonaban su estudio a otras disciplinas. Como lo 
decía Vilfredo Pareto (1906), economista famoso, pero también 
sociólogo, al lado del homo economicus hay lugar también para 
el estudio del homo politicus o para el homo religiosus, etcétera. 

Ahora bien, desde los años 1960-1970, algunos economis-
tas –que poco a poco aglutinaron a la mayoría de su corpora-
ción– llegaron a pensar que su modelo explicativo podría ser 
aplicado a campos de la vida social distintos de la economía, 
incluso a aquellos donde no existen intercambios mercantiles 
ni compra ni venta, ni por lo tanto formación de precios de mer-
cado. ¿Por qué no suponer, se preguntaban, que en todos los 
campos de la existencia social, y no sólo en el de la economía, 
actuamos como individuos calculadores, egoístas y racionales, 
que lo único que buscan es maximizar su propio interés? A 
partir de entonces, y en particular de los trabajos de Gary Bec-
ker, futuro Premio Nobel de Economía, empezaron a proliferar 
numerosos estudios sobre la rentabilidad; por ejemplo:

•	 de la educación: ¿qué relación hay entre la inversión 
realizada y las ganancias futuras esperadas?;

•	 del matrimonio: ¿vale la pena casarse?, ¿qué reditúa 
casarse?, ¿qué utilidad trae, con qué tasa de amorti-
zación al año?; 

•	 del amor o del crimen: ¿qué se gana con amar?, ¿pue-
de ser costeable el crimen?, ¿cuál es el cálculo de 
rentabilidad, el plan de negocios del criminal?;



Alain Caillé14

•	 de la religión: ¿creer en Dios es redituable? Por lo de-
más, no olvidemos que mucho antes de la generaliza-
ción del modelo económico contemporáneo, la apues-
ta del filósofo francés Pascal en el siglo xvii fue: creer 
en Dios no cuesta caro y puede redituar mucho. ¡Una 
ganancia infinita! El nuevo modelo económico ha ge-
neralizado esta tesis de Pascal. 

Lo que nos ha interpelado y llamado la atención, a mí y a 
varios amigos míos en la década de 1980, fue que este modelo 
utilitarista generalizado triunfara no sólo entre los economistas 
sino en otras disciplinas que, hasta entonces, lo habían recha-
zado firmemente, sobre todo la sociología. Aun más: su oposi-
ción a esta visión del sujeto humano y de la relación social ha-
bía sido precisamente su razón de ser. Si revisamos, por 
ejemplo, la sociología de los años 1970-1980 en Francia, cons-
tatamos que tres de los cuatro autores principales de esa época 
–Pierre Bourdieu, Michel Crozier, Raymond Boudon y Alain 
Touraine– comienzan a considerar a la sociología como una 
forma peculiar del modelo económico generalizado. Es el caso 
de Raymond Boudon, heraldo de la teoría de la elección racio-
nal y del individualismo metodológico, que conforman el postu-
lado metodológico y epistemológico básico de los economistas. 
Pero es también, del lado antiliberal, el caso de Pierre Bourdieu, 
quien presenta su sociología como una “economía general de la 
práctica”; o sea, una aplicación del modelo económico, del inte-
rés como explicación general, a todas las esferas de la práctica 
social, aun si lo hace sobre bases postmarxistas y postfreudia-
nas, y si este interés no parece consciente y de índole más co-
lectiva que individual. En cuanto a Michel Crozier y Erhard Fried-
berg, promueven un “análisis estratégico” de las organizaciones, 
que se propone develar los “intereses” de poder de los diferen-
tes grupos en pugna en el mundo de la empresa. Sólo Alain 
Touraine no participa de tal tendencia en esa época. 

Se constata el mismo recurso al modelo económico genera-
lizado en el campo de la filosofía política, donde la gran obra de 
la época, la que ocupó el proscenio durante todo el fin del si-



Por una sociología antiutilitarista 15

glo xx, la teoría de la justicia de John Rawls (1971), plantea la 
cuestión política en el lenguaje propio de los economistas: 
¿cómo definir las normas de una sociedad justa partiendo de la 
hipótesis de que los sujetos humanos no son más que homo 
economicus mutuamente indiferentes? Aquí también, la teoría 
de la elección racional será igualmente el lenguaje de base, la 
lingua franca de los filósofos políticos más de moda en esa 
época, anglosajones en su mayoría, ya sea para prolongar la 
obra de Rawls (1971) o para criticarla. 

Por tanto, se perfila en esos años el arrastre de una oleada 
del modelo económico generalizado en el campo de las ciencias 
sociales y de la filosofía moral y política. Nos tomó una déca-
da, en el mauss,2 entender que esta revolución intelectual final-
mente precedió y facilitó la evolución del mundo real. Ella hizo 
posible intelectual e ideológicamente la globalización, que hay 
que entender menos como la internacionalización de los mer-
cados y las culturas que como la generalización planetaria de 
la norma mercantil, financiera y especulativa a todas las esfe-
ras de la existencia humana. Era necesario, efectivamente, 
convencerse de que los seres humanos no son otra cosa que 
homo economicus, y que la única cosa que les interesa es la 
maximización de sus intereses individuales, para llegar a con-
cebir el mercado como la única forma de coordinación eficaz y 
legítima entre los individuos o los colectivos. Si sólo somos 
homo economicus, entonces la única cosa inteligente que de-
bemos hacer, el único procedimiento racional es, en efecto, 
aspirar a maximizar lo más pronto posible nuestro capital fi-
nanciero y para ello recurrir a la especulación, si no conlleva 
demasiados riesgos. Si adoptamos la hipótesis de que los 
mercados son eficientes, cuanto más invirtamos en bolsa, 
más pronto nos enriquecemos. 

He aquí el punto de partida de una perspectiva antiutilitaris-
ta en las ciencias sociales: una oposición a esta evolución ex-

2	 Movimiento anti utilitarista en ciencias sociales. Este grupo interdisciplinario, crea-
do en 1981, y cuyo nombre rinde homenaje a Marcel Mauss, publicó en 1982 la 
revista MAUSS, que en adelante aparece como una de las principales en el campo 
de la ciencia social.



Alain Caillé16

traña, desconcertante y en parte deletérea del pensamiento y 
de la división del trabajo intelectual en los campos de las cien-
cias sociales y de la filosofía política. 

Hacia fundamentos no utilitaristas 
de la sociología general

Para superar eficazmente el modelo económico generalizado 
que domina tanto en el campo del pensamiento como en el de la 
práctica, tenemos que dilucidar los fundamentos posibles de una 
ciencia social generalista que no se reduzca a la economía. 
Entonces surge la pregunta de por qué todos los intentos de 
construir una sociología general han fracasado hasta hoy. ¿Por 
qué los economistas, independientemente de su corriente, dis-
ponen del mismo lote de conceptos centrales en casi todas las 
universidades del mundo, mientras que en las ciencias sociales, 
y en la sociología en particular, nos confrontamos con una plu-
ralidad infinita de escuelas de pensamiento que se combaten 
encarnizadamente unas a otras, lo que nos lleva a la impotencia 
común general? 

Por dos razones fundamentales. La primera es que todos 
los sistemas construidos por la sociología clásica se presenta-
ron como sociologías sistemáticas, como sistemas justamente, 
salvo en Max Weber. Es lo que, por ejemplo, Wright Mills llama-
ba irónicamente “la grandiosa teoría” de Talcott Parsons, que 
distribuía la sociedad en pequeñas casillas, sub-casillas y sub-
sub-casillas, etcétera. De Niklas Luhmann y de su teoría del 
“sistema social autopoiético”; de Pierre Bourdieu con su “eco-
nomía general de la práctica”; y también del individualismo me-
todológico de James Coleman en sus Foundations of Social 
Theory (1990). Es también el caso, en ciertos aspectos, de la 
teoría de la justificación de Luc Boltanski y Laurent Thevenot, 
con sus “cinco + n ciudades”. 

Estas sociologías generales, más allá de lo que pueda ser 
su mérito, no hacen justicia a la realidad porque pretenden te-



Por una sociología antiutilitarista 17

ner sistemáticamente una respuesta para todo. Con ellas sabe-
mos de antemano lo que debemos encontrar, en qué casilla 
teórica, bajo qué concepto o rubro preexistente acomodare-
mos lo que hayamos observado. Se sabe de antemano, por 
ejemplo, que la realidad social se puede distribuir, sin restos, 
en unos órdenes o sistemas bien determinados. O que está 
edificada sobre elecciones individuales racionales. O al contra-
rio, que las sociedades se organizan como totalidades a priori, 
como si la sociedad preexistiera a sí misma, y los actores no 
hicieran otra cosa que aplicar los valores sociales (como lo 
sostiene el culturalismo), aplicar las funciones (según el funcio-
nalismo), u obedecer a unas reglas (que plantea el estructura-
lismo). Me parece que hay que superar estos sistemas de so-
ciología, que pretenden tener respuesta para todo, proponiendo 
conceptos elásticos que llevan más a formular preguntas que 
a responderlas. Aun cuando es cierto que plantear preguntas 
pertinentes, las buenas preguntas, permite obviamente antici-
par las buenas respuestas. 

La segunda razón del fracaso de las sociologías generales 
heredadas, es que las sociologías sistemáticas no se han perca-
tado suficientemente de que el principal desafío que se plantea 
a la sociología es el de pensar su relación con la economía y con 
la economía política, así como con sus fundamentos utilitaristas. 
Retomo aquí, complementándolo y sistematizándolo, el análisis 
de Christian Laval en La ambición sociológica (2002), para mí 
sin duda la mejor historia de la sociología existente, paralela 
pero superior a La tradición sociológica de Nisbet (1966). 

En su relación con la ciencia económica, los grandes soció-
logos clásicos pasaron generalmente por cuatro momentos en 
su trayectoria de pensamiento. Por lo general, el inicial fue el de 
la adhesión. Los primeros sociólogos, particularmente Saint Si-
mon, Marx y Weber, se maravillaron con la economía política 
que fue la primera ciencia social constituida, la cual parecía 
ofrecer un análisis objetivo de la realidad social, y por lo demás 
no solamente objetivo, sino por principio cuantificable bajo el 
modelo de la mecánica newtoniana. 



Alain Caillé18

Sin embargo muy pronto, en un segundo tiempo, aparece la 
objeción. Si, los modelos producidos por los economistas son 
grandiosos y seductores, pero la antropología sobre la cual se 
basan es el modelo del homo economicus, que no es sosteni-
ble, estiman los sociólogos. Los actores sociales no son sólo 
seres con necesidades que buscan maximizar sus satisfaccio-
nes y su capital individual. Otras cosas entran en juego: los afec-
tos, las pasiones, los valores, la ideología, el peso de la tradi-
ción y de la sociedad, etcétera. 

El tercer tiempo es el de la objetivación: comienza con la 
tentativa de objetivar la objetividad del discurso económico, de 
producir de alguna manera una objetivación de segundo nivel, 
una meta-objetivación. Se trata entonces –particularmente en 
Marx y en Weber– de mostrar, gracias a un procedimiento de 
historización, que todas las categorías económicas que los 
economistas toman por naturales y eternas son en realidad el 
resultado más o menos reciente de construcciones históricas. 
Y eso es verdad igualmente para las categorías filosóficas y, 
progresivamente, para todas las representaciones sociales, 
como lo sugiere con fuerza Durkheim (1893). Al seguir el hilo 
de ese tipo de razonamiento desembocamos en la moda ac-
tual del constructivismo radical: todo es construido, así que 
todo puede de-construirse, se nos dice; y uno puede, es decir, 
uno debe, construir otra cosa. Pero ¿construir qué? 

Es ahí donde llegamos al cuarto tiempo de recorrido ideal-
típico del sociólogo clásico, con la tentativa de rebasamiento, 
no solamente crítico sino decididamente positivo, de la ciencia 
económica. ¿Qué antropología oponer a la figura de homo eco-
nomicus? Si el motor primero o único de la acción social no es, 
o no solamente es, la necesidad, ¿entonces cuál es? Los so-
ciólogos clásicos en su conjunto, y cada uno a su manera, in-
tentaron superar la explicación económica desembocando tar-
de o temprano en la idea de que la esencia o la matriz de los 
fenómenos sociales debe buscarse en la religión. El propio 
Marx, en un determinado momento, pone en el corazón del 
capitalismo el fetichismo de la mercancía, esta religión de la 
mercancía sin la cual el sistema del capital no podría sostener-



Por una sociología antiutilitarista 19

se y autoreproducirse. Pensemos también en la metamorfosis 
epistemológica de Durkheim que, luego de una suerte de aluci-
nación/revelación, descubre en 1895 que la religión es lo insti-
tuyente primario de la vida social. O en Max Weber y su gigan-
tesco trabajo de sociología histórica comparativa de la religión. 

El único problema es que nadie sabe verdaderamente qué 
es la religión,3 en qué consiste. Ni sociólogos ni antropólogos 
han tenido éxito para ponerse de acuerdo sobre una mínima 
definición; ni siquiera pueden asegurar que la religión está pre-
sente efectivamente en todas las sociedades. En la tradición 
francesa, desde hace más de cincuenta años hemos reempla-
zado la referencia a la religión por la evocación o invocación de 
lo simbólico, que sirve de piedra filosofal a parte de los antro-
pólogos estructuralistas o a los psicoanalistas lacanianos, 
fundamentalmente. Pero nadie logra acordar una definición 
compartida de lo simbólico. La ciencia social queda pues blo-
queada en esa etapa. Es sin duda la razón principal por la 
cual la sociología, al no poder avanzar teóricamente sobre este 
problema fundamental, se ha refugiado en el culto empirista de 
la investigación de campo. 

 Otra visión de la sociología

Al realizar estudios simultáneos de sociología y de economía en 
Francia en los años setenta, me sensibilicé rápidamente res-
pecto del extraordinario contraste que existía entre los postula-
dos de base de los economistas y lo que podíamos leer en an-
tropología, sobre todo en el Essai sur le don de Marcel Mauss 
(1925). Mi entrada a la sociología se efectuó fundamentalmente 
a través de la lectura de la revista Socialisme ou Barbarie, que 
tuvo un impacto considerable en el país. Esta revista fue impul-
sada por autores que habían sido marxistas (trotskistas, en este 

3	 Por mi parte me arriesgo a una tentativa de conceptualización y definición en el 
capítulo seis de mi libro Théorie anti-utilitariste de l’action. Fragments d’une socio-
logie générale (Caillé, 2009).



Alain Caillé20

caso) –Claude Lefort, Cornélius Castoriadis y Jean-François 
Lyotard, fundamentalmente– quienes intentaron realizar de ma-
nera reflexiva su salida del marxismo, o de superar algunos de 
sus atolladeros, de sus silencios o de sus errores, conservando 
vivo un ideal a la vez de pensamiento y de emancipación. Ello 
representó en Francia el equivalente de la escuela de Frankfurt 
en Alemania. Ambas escuelas de pensamiento tienen en co-
mún al menos dos ideas principales, a las cuales yo sigo siendo 
fiel. La primera, es que no tiene sentido separar las ciencias 
sociales de la filosofía política. Es necesario en esos dos cam-
pos adoptar una óptica decididamente interdisciplinaria. La se-
gunda idea es que no podemos y no debemos separar la re-
flexión académica del compromiso ético y político. 

Hay que entender que esta elección, a la vez de la interdis-
ciplinariedad y del vínculo entre ciencias sociales y compromi-
so ético y político, no proviene solamente del marxismo. Es 
también una herencia de la tradición sociológica francesa, so-
bre todo de Auguste Comte y de Émile Durkheim. En su prefa-
cio a la primera edición de De la división du travail social (1893), 
Durkheim escribió esta frase que se volvió celebre: “Nosotros 
estimaríamos que nuestras investigaciones no merecen ni una 
hora de esfuerzo si no tuvieran más que un interés especulati-
vo”. Dicho de otra manera, la sociología sólo tiene sentido si 
permite alimentar lo político. Se trata entonces, a diferencia de 
cierta tradición weberiana (por cierto mal entendida), de ser a 
la vez científico y político. Ese es el principio que continúa ins-
pirando una sociología antiutilitarista, muy diferente de la socio-
logía que predomina hoy en día. 

Regresemos pues un poco atrás para constatar que la so-
ciología ha tenido desde sus orígenes ambiciones grandiosas, 
las cuales hoy es necesario reconocer que no han sido satisfe-
chas (Caillé, 2015). La sociología se ha reducido poco a poco, 
como una tela que encoge;4 se ve ahora ella misma, y es per-

4	 La expresión “peau de chagrín” hace alusión a la novela de Honoré de Balzac titu-
lada: La peau de chagrín, (La piel de zapa), escrita en 1831. La obra cuenta la his-
toria de un joven (Rafael Valentín) que, en su afán de llegar a la fama literaria, re-
curre a todos los medios para lograrlo. Es así que en una tienda de antigüedades 



Por una sociología antiutilitarista 21

cibida desde el exterior, como una ciencia social especializada 
entre otras, en cierta medida restringida a los restos, al estudio 
de aquello de lo que no hablan las otras ciencias sociales, de 
los restos que se le dejan. Renunciando ampliamente a sus 
ambiciones teóricas (delegadas a los filósofos), percibiéndose 
–y queriendo ser– cada vez más como una simple ciencia que 
hace estudios de campo, radicalmente empirista, ella abandonó 
así su ideal teórico original. De la misma forma, Norbert Elias 
(2003) deploraba, poco tiempo antes de morir, “la jubilación de 
los sociólogos en el presente”. 

Sin embargo, tal como señalé en la introducción, este ideal 
era extraordinariamente ambicioso, en el buen sentido del tér-
mino, y prometedor: la sociología debe ser la intersección del 
conjunto de las disciplinas de las ciencias sociales y retomar 
las preguntas de la filosofía moral y política, a su manera y con 
otra forma. 

El utilitarismo

Durkheim y Mauss ya situaban su enfoque, explícitamente y en 
numerosos pasajes de su obra, en oposición al utilitarismo. 
Ahora bien, el utilitarismo al cual ellos se enfrentaban no es el 
verdadero en el sentido histórico del término, lo que no facilita 
la comprensión del problema a resolver. Lo que ellos señala-
ban bajo ese nombre era la sociología de Herbert Spencer, 
mundialmente dominante en los años 1880, que era una socio-
logía del contrato social del tipo individualista metodológico, es 
decir, incluso ontológico. Sin embargo el verdadero utilitarismo, 
el oficial y canónico en cierta forma, es el de Jeremy Bentham, 
quien es considerado universalmente como el padre del mismo. 
Y éste es muy diferente del que criticaban Durkheim y Mauss, 
dado que Bentham nunca dejó de oponerse a los teóricos del 

recibe un trozo de cuero con inscripciones en sánscrito; dicha piel tiene propieda-
des mágicas para satisfacer los deseos de quien la posee. Sin embargo, por cada 
deseo que concede el trozo de cuero se encoge y consume la energía vital del 
propietario, restándole años preciados de vida [nota de los traductores].



Alain Caillé22

contrato social que le parecen tan fantasmagóricos como inúti-
les e inoperantes.

Todos esos debates sobre el estatus del utilitarismo fueron 
completamente olvidados en Francia en la década de los ochen-
ta. Sin entrar en una discusión erudita sobre la cuestión de sa-
ber en qué consiste en última instancia el utilitarismo, tema que 
suscita numerosas pasiones e interpretaciones altamente con-
tradictorias, daré una definición mínima, que no es otra que la 
del mismo Bentham (en su Constitutional Code, de 1843).

Según él, el utilitarismo descansa en tres principios. El pri-
mero, relativo a lo que es (is), plantea que nosotros somos indi-
viduos “self regarding”, preocupados por nosotros mismos, 
buscando maximizar nuestros placeres y minimizar nuestras 
penas. El segundo, potencialmente antitético, es el relativo a la 
justicia y a lo que debería ser (ought to be). Es justo, según 
Bentham, lo que permite obtener “el mayor bienestar para el 
mayor número”. De donde se sigue que si el objetivo es el de 
maximizar la felicidad del mayor número, entonces es legítimo 
para llegar a ese punto sacrificar intereses individuales. El pri-
mer principio puede ser considerado como una apología del 
hedonismo egoísta calculador, y el segundo como una plegaria 
en favor de un altruismo sacrificial. Es para designar la tensión 
entre esos dos principios por lo que he llegado a plantear o a 
hablar de “antinomia de la razón utilitaria”. La resolución de 
ésta reside –según Bentham (1843)– en un tercer principio re-
lativo al modo de coexistencia deseable de los dos primeros, 
tercer principio que el autor califica de Means Prescribing Prin-
ciple y que Élie Halévy (1901-1904), el gran historiador del utili-
tarismo clásico, coloca bajo el registro de eso que él llama “la 
armonización artificial de los intereses”. Para que lo que es y lo 
que debe de ser puedan incidir, es necesario recurrir a los bue-
nos cuidados de un legislador benévolo que aplique los casti-
gos y dé las recompensas de manera racional, de forma que 
los intereses de unos y otros converjan. Este legislador racional 
es el equivalente al jefe de la prisión panóptica, inventada por 
Bentham: el guardián que todo lo sabe, que todo lo ve, escucha 



Por una sociología antiutilitarista 23

todo y no es visto por nadie, según una lógica bien analizada 
por Michel Foucault (1975). 

Una parte no despreciable de la filosofía antigua, y particu-
larmente la filosofía exotérica de Platón, tal como está expues-
ta en Protágoras, La República, Las Leyes y Georgias, es ya 
totalmente utilitarista. Esta doctrina encuentra su equivalente 
en China, en el siglo iii antes de Jesucristo, con Han-Fei-Tse 
que, en El tao del príncipe, nos ofrece una mezcla totalmente 
explosiva de Platón, Adam Smith, Bentham y Maquiavelo. El 
utilitarismo, pues, no data de hace dos siglos. Sólo es reciente 
y específicamente moderna su versión burguesa; es decir, la 
idea de que la maximización de los placeres pasa al primer 
término por la acumulación de la riqueza material gracias al 
juego del mercado.5 

Detallemos esta versión burguesa. Si la sociedad debe de es-
tar regida por un legislador racional que sabe calcular los pla-
ceres y las penas de todos y cada uno, para maximizar los 
primeros y minimizar las segundas es necesario que él dispon-
ga de un instrumento de medida que le permita contar esas 
utilidades. Ocurre que no existe, según Bentham, un hedonó-
metro o instrumento de medida de los placeres. A falta de ello, 
la mejor ponderación de lo que nos proporciona placer sigue 
siendo lo que estaríamos dispuestos a pagar para obtenerlo. 
La buena medida, la única concebible y practicable, es entonces 
el dinero, y el precio de los bienes y servicios. Ahora bien, des-
de el momento en que uno plantea que el precio es la medida 
adecuada del placer –o de la utilidad, o de la preferencia, poco 
importa–, todos tenemos los fundamentos de la ideología del 
crecimiento contemporáneo que descansa sobre la idea de 
que el producto nacional bruto (pnb) es el equivalente del bien-
estar nacional bruto. Así se cierra el círculo que hace de la 
ciencia económica la cristalización por excelencia del utilitaris-

5	 Yo expongo mis argumentos sobre el utilitarismo de Platón en Don, Intérét et dé-
sinteressement. Bourdieu, Mauss, Platon et quelques autres (Caillé, 1993). Sobre 
el lugar del utilitarismo en la historia de la filosofía occidental, véase Caillé, Lazze-
ri y Senellart (2001).



Alain Caillé24

mo moderno y de su hegemonía relativa sobre las otras cien-
cias sociales, el correlato de la dominación ejercida por la esfe-
ra económica y financiera sobre todas las otras esferas de 
actividades sociales.

Lo que hace la fuerza del utilitarismo –y de la ideología eco-
nómica que es su avatar contemporáneo– es que parece consti-
tuir la única respuesta posible a la cuestión de saber sobre qué 
hacer descansar el orden social, la sociedad, si excluimos las res-
puestas que pretenden subordinarlos a la observancia de una ley 
divina, trascendente o al respeto de una tradición. ¿Es ésta la 
única respuesta racional? Todo depende de lo que pongamos 
en el orden de la razón. El utilitarismo aporta una respuesta ra-
cionalista de lo que es muy dudoso que sea razonable. 

Cuatro imperativos metodológicos  
de una ciencia social general.  
Por un procedimiento idealista-típico

¿Cómo mantenerse firme en un proyecto de ese tipo? Haciendo 
honor a lo que, según yo, constituyen los cuatro imperativos 
metodológicos o epistemológicos de la ciencia social o, si se 
prefiere, de la sociología general:

•	 El primero, que la diferencia respecto de la filosofía mo-
ral y política es el imperativo del empirismo o de la des-
cripción de lo real, ya sea por vía de la observación o 
de la experimentación. No hay, en efecto, exigencia de 
cientificidad concebible de la ciencia social sin un enfo-
que de establecimiento y registro de hechos.

•	 El segundo es el imperativo de explicación. El de “dar la 
razón” de los fenómenos. Tampoco hay ciencia posible 
sin búsqueda de las causas que producen los fenóme-
nos que hemos descrito. Es necesario, aquí, plantear la 
pregunta del por qué –el Weil Motiven, decía el sociólo-
go fenomenológico Alfred Schütz (1932)–, para ser 



Por una sociología antiutilitarista 25

eventualmente capaz de efectuar previsiones gracias a 
modelos. Así proceden los economistas. Pero esto es 
verdad igualmente para la antropología estructural de 
Claude Lévi-Strauss, por ejemplo, cuando del análisis 
de ciertos mitos de los indígenas de América del Sur, 
deduce la existencia probable de cierta forma mítica, 
aún no descubierta, en América del Norte.

•	 Califiquemos de interpretativo o de hermenéutico el ter-
cer imperativo, que incita a plantear la pregunta del 
para qué, del “con miras a qué” –del “wo zu Motiven”, 
según Schütz (1932)–. ¿En aras de qué, con qué fines 
los actores sociales hacen lo que hacen? Ellos actúan 
porque tienen razones que es necesario interrogar. Ta-
les razones tienen sentido para ellos. Razones y no 
solamente causas. ¿Cuáles son entonces los valores 
que impulsan a los sujetos sociales, que somos noso-
tros, a actuar? He aquí lo que necesariamente tenemos 
que comprender gracias a la interpretación.

•	 Finalmente, el cuarto imperativo es el que se puede 
calificar de normativo, o de axiológico. El investigador 
no pude interrogar los valores que motivan a los sujetos 
sociales sin interrogarse sobre sus propios valores. Es 
imperativo que la ciencia social no se limite a inquirir lo 
que tiene sentido para los actores que observa y anali-
za. Además es necesario que se pregunte por lo que 
tiene sentido para ella y pueda entonces plantear la 
pregunta de saber en nombre de qué valores, y con 
miras a qué, los sedicentes expertos han decidido invo-
lucrarse con las ciencias sociales.

Contrariamente a las vulgarizaciones metodológicas vigen-
tes, es esencial comprender que el último imperativo mencio-
nado, el normativo –que conlleva la obligación de que las des-
cripciones, las explicaciones y las interpretaciones producidas 
tengan sentido a la vez para los actores sociales y para los in-
vestigadores, e incluso para un “auditorio universal”–, es el más 



Alain Caillé26

importante de los cuatro imperativos epistémicos en ciencias 
sociales. Respetarlo es la condición misma de su fecundidad 
cognitiva. Es en tanto que las ciencias sociales están inspiradas 
por cuestiones normativas –éticas, ideológicas o políticas–, que 
las interrogantes de los científicos alimentan un procedimiento 
metodológico de pensamiento y de investigación fecunda. Sin 
embargo, las ciencias sociales en su evolución actual conlle-
van, por lo contrario, al estrangulamiento de ese momento nor-
mativo en nombre de un imperativo de neutralidad axiológica 
ampliamente erróneo y engañoso. 

Si se toma en serio la idea de que, en las ciencias sociales, 
el imperativo normativo es estructurante –lo que de ninguna 
manera quiere decir que el investigador se limite a enunciar sus 
opiniones, ya que no podría considerarse tal si no transita por 
el recorrido de la descripción, la explicación, la interpretación y 
la reflexión axiológica–, entonces es posible deducir de ello 
cierto procedimiento metodológico que sea el contrapunto y el 
complemento del célebre tipo ideal de Max Weber. Para este 
último la herramienta privilegiada de las ciencias sociales es la 
elaboración de tipos ideales, en principio construidos en fun-
ción de una cierta idea de racionalidad instrumental. En ese 
contexto, uno se puede preguntar lo que habrían hecho los 
agentes considerados como racionales desde el punto de vis-
ta de la racionalidad instrumental (zweckrationalitat), y por 
qué no son en realidad tan racionales como hubieran podido 
serlo. 

Me parece interesante construir un método o procedimiento 
simétrico, que yo llamaría con gusto un procedimiento típico-
idealista o típicamente idealista, que partiría no de la racionali-
dad en relación con los medios sino de la racionalidad en relación 
con los valores (Wertrationalitat). Se puede actuar racionalmen-
te, explica Weber, si se hace en nombre de los valores que uno 
aprecia, incluso si eso no es eficaz desde un punto de vista 
instrumental, e incluso si no se obtienen ventajas al hacerlo a 
nivel individual. Podemos ser idiotas racionales, un rational fool 
–como señala Amartya Sen (1977)–, quien sacrifica su utilidad 



Por una sociología antiutilitarista 27

personal y su bienestar al logro de ciertos fines éticos o políti-
cos. Lo mismo puede ser cierto para los países, los colectivos 
o las instituciones que sacrifican parte de su eficiencia instru-
mental (sobre todo económica) en provecho de sus valores. 
Sin embargo, de la misma forma que los actores sociales no 
son nunca plenamente racionales en su búsqueda de la efica-
cia instrumental o utilitaria –y conviene preguntase por qué– 
tampoco son siempre perfectamente coherentes con respecto 
a sus propios valores, con su yo-ideal.

¿Por qué los actores sociales nunca llevan a cabo plena-
mente los valores en los que creen o según los cuales dicen 
actuar, y que ellos creen o dicen profesar? Esta pregunta, pro-
pia del procedimiento del tipo ideal, implica un doble trabajo: 
explicitar todos los valores en cuestión tomándolos verdadera-
mente en serio, y preguntarse por qué no son respetados, qué 
impide su realización. Es un procedimiento de ese tipo lo que ha 
animado, por ejemplo, una de las luchas de mauss en torno a la 
idea de un ingreso mínimo incondicional, que nos parecía ser 
la culminación lógica de los valores de los derechos humanos. 
Si se toman en serio los valores y los derechos humanos, en-
tonces debería lógicamente llegarse a este objetivo. ¿Por qué, 
entonces, no se ha hecho? ¿Qué se le opone? 

Conclusión

Yo expuse y analicé aquí un cierto número de dificultades y de 
atolladeros de la sociología contemporánea. Necesitaríamos mu-
cho más espacio para presentar y justificar las soluciones que 
creo posibles y deseables con el fin de resolverlas. Diré para 
concluir solamente algunas palabras sobre las dos vías princi-
pales a tomar, según yo. 

En el plano propiamente teórico, la tarea principal es reinter-
pretar el conjunto de los grandes sociólogos clásicos a partir de 
los descubrimientos esenciales efectuados por Marcel Mauss 
en su texto Essai sur le don (1925). Ellos muestran, de manera 



Alain Caillé28

empíricamente fundada, y para retomar sus propios términos, 
que “el hombre no fue siempre un animal económico”, y que las 
sociedades no descansan primero sobre el mercado, la compra 
o la venta, ni sobre el contrato y el toma y daca, sino sobre lo 
que él llamaba “la triple obligación de dar, recibir y devolver”. He 
aquí un buen punto de partida, ¿no es cierto?, para superar de 
una vez por todas el modelo económico. A partir de ahí y de los 
aportes de la sociología clásica es posible repensar de raíz el 
estatus de lo político, de lo religioso, de lo económico, etcétera. 

Sin embargo, como he sugerido, son en realidad sus implica-
ciones normativas, i. e. éticas y políticas, las que confirieron a la 
sociología clásica su fecundidad científica. Es por lo demás en 
gran medida el caso de la ciencia económica, que no aclara de 
manera importante la realidad de la economía, pero juega en 
cambio un importante papel normalizador y performativo. Ella 
moldea infinitamente más la realidad económica de lo que la 
describe y explica. La sociología, por su parte, no ha sido cog-
nitivamente pertinente más que en la medida en que se ha ins-
crito, a partir del ámbito científico que ella pretende ocupar, en 
el campo del debate democrático abarcando el liberalismo y el 
socialismo; y, accesoriamente, comunismo y anarquismo. Pro-
digando indirectamente argumentos en favor de uno y otro cam-
pos. Ahora bien, el liberalismo, convertido en neoliberalismo, se 
ha reducido cada vez más a un liberalismo económico; a eso 
que los italianos llaman el libérisme. El pensamiento de inspira-
ción socialista, y a fortiori anarquista o comunista, batalla cada 
vez más para encontrar sus señas de identidad. En realidad, 
son todas las grandes ideologías modernas –liberalismo, socia-
lismo, comunismo y anarquismo– las que revelan cada día un 
mayor desfase con respecto a las realidades contemporáneas. 
Por otro lado, la globalización impide progresivamente la creen-
cia en la posibilidad de edificar y hacer vivir la democracia en un 
solo país. Sobre todo, las cuatro grandes ideologías modernas, 
por más opuestas que hayan podido ser, compartían al menos 
un punto común: todas estaban convencidas de que el proble-
ma central de la humanidad era el que se refiere a la escasez 
material y que, en consecuencia, el remedio primero a la guerra 



Por una sociología antiutilitarista 29

de todos contra todos consistía en el crecimiento permanente de 
la producción, el crecimiento económico.

Empero, hoy estamos frente a una doble evidencia. Los paí-
ses ricos no tienen ni tendrán un crecimiento significativo del 
producto interno bruto. Y, por otra parte, si este crecimiento se 
generaliza al conjunto del planeta, sería ecológicamente insos-
tenible. Es pues un mundo completamente distinto el que nece-
sitamos inventar para el futuro. Un mundo, para hablar como el 
economista inglés Tim Jackson (2009), de prosperidad sin cre-
cimiento.

Llamemos “convivencialimo” a la filosofía política del nuevo 
mundo que se está buscando (Manifeste convialiste, 2013). La 
sociología no renacerá con su anterior esplendor y no volverá 
a ser fuente de inspiración si no sabe cómo ser la partera de 
ese nuevo mundo convivencial. 

Bibliografía

Bentham, Jeremy (1843). “Constitutional Code”. En The Works 
of Jeremy Bentham, vol. ix, editado por John Bowring y Wi-
llima Tait. Edinburgo: Simpkin, Marshall & Co. 

Caillé, Alain (1993). Don, intérêt et désintéressement. Bourdieu, 
Mauss, Platon et quelques autres. París: La Découverte-mauss 
(reediciones en 2005 y 2014. París: Le Bord de l’eau).

Caillé, Alain (2002). “Qu’est-ce qu’être anti-utilitariste? Entre-
tien avec Jean-Pierre Cléro et Christian Lazzeri”. Cités 10 
(2): 77-90. 

Caillé, Alain (2009). Théorie anti-utilitariste de l’action. Frag-
ments d’une sociologie générale. París: La Découverte- 
mauss.

Caillé, Alain (2015). La sociologie malgré tout. París: Presses 
Universitaires de Paris Ouest-Nanterre-La Défense.

Caillé, Alain, Christian Lazzeri y Michel Senellart (editores) 
(2001). Histoire raisonnée de la  philosophie morale et poli-
tique. Le bonheur et l’utile. París: La Découverte (reeditado 
en dos tomos, 2007. París: Champs-Flammarion). 



Alain Caillé30

Coleman, James S. (1990). Foundations of Social Theory. Cam-
bridge y Londres: The Belknap Press of Harvard University 
Press.

Durkheim, Émile (1893). De la division du travail social. París: 
Les Presses Universitaires de France. 

Elias, Norbert (2003). “Le repli des sociologues dans le pré-
sent”. Genèses  52 (septiembre): 133-151.

Foucault, Michel (1975). Surveiller et punir. París: Gallimard.
Halévy, Élie (1901-1904). La formation du radicalisme philoso-

phique (tres tomos). París: Alcan.
Jackson, Tim (2009). Prosperity without Growth? The Transition 

to a Sustainable Economy. Londres: Sustainable Develop-
ment Commision.

Laval, Christian (2002). L’ambition sociologique. Saint-Simon, 
Comte, Tocqueville, Marx, Durkheim, Weber. París: La Dé-
couverte-mauss (reedición en 2012. París: Folio-Gallimard).

Manifeste convialiste (64 autores) (2013). Firmado en Le Bord 
de l’eau, Lormont. Resumen disponible en: <http://dtwin.org/
WordDD/wp-content/uploads/an2013/Abrege_convivialiste.
pdf> [Consulta: septiembre de 2013].

Mauss, Marcel (1925). “Essai sur le don: Forme et raison de 
l’échange dans les sociétés archaïques in Sociologie et An-
thropologie”. En L’Année Sociologique. París: Alcan.

Nisbet, Robert A. (1966). The Sociological Tradition. Nueva York: 
Basic Books.

Pareto, Vilfredo (1906). Manuale di Economic Politica. Milán: 
Società Editrice Libraria.

Rawls, John (1971). A Theory of Justice. Harvard: Harvard Uni-
versity Press.

Schütz, Alfred (1932). Der sinnhafte Aufbau der sozialen Welt. 
Eine Einleitung in die verstehende Soziologie. Viena: Sprin-
gler-Verlag.

Sen, Amartya (1977). “Rational Fools: A Critique of the Beha-
vioural Foundations of Economic Theory”. Philosophy and 
Public Affairs 6 (4) (verano): 317-344.

Smith, Adam (1776). An Inquiry into the Nature and Causes of 
the Wealth of Nations. Londres: W. Strahan & T. Cadell.


