
¿Por qué le habrá puesto “comunidad”? 
Una aproximación al lugar  
de la comunidad societal en 
la teoría de Talcott Parsons
Why Did He Call It “Community”? 
An Approach to the Place of the Societal Community  
in the Theory of Talcott Parsons

Mariano G. Sasín 1

RESUMEN
La idea de comunidad ocupó un lugar relevante en la reflexión de los clásicos de la 
sociología. Para Marx, Tönnies, Weber, Durkheim, Simmel y otros significó una he-
rramienta de análisis y descripción, o de crítica y superación, de la sociedad moder-
na. Parsons intenta una refundación (y unificación) de la teoría sociológica. Debe 
enfrentarse, entonces, a la ubicuidad de la noción de comunidad en la teoría social. 
Presente en toda su obra, la comunidad reaparece de forma crucial en sus últimas 
formulaciones teóricas como “comunidad societal”. Este trabajo indagará en las con-
diciones y las implicaciones de la utilización parsoniana de la noción de comunidad.
PALABRAS CLAVE: Parsons, comunidad societal, teoría sociológica, comunidad, 
sociedad.

ABSTRACT
The idea of community occupied an important place in the reflections of the sociolog-
ical classics. For Marx, Tönnies, Weber, Durkheim, Simmel, and others, it was a tool 
of analysis and description or of critiquing and surpassing modern society. Parsons 
attempts a refoundation (and reunification) of sociological theory. He must, then, face 
the ubiquity of the notion of community in social theory. Present throughout his work, 
community reappears crucially in his last theoretical formulations as “societal com-
munity.” This article will delve into the conditions and implications of a the Parsonian 
use of the notion of “community.”
KEY WORDS: Parsons, societal community, sociological theory, community, society.

1	 Docente, investigador y becario doctoral de la Universidad de Buenos Aires, Ar-
gentina. Correo electrónico: marianosasin@gmail.com

Sociológica, año 27, número 77, septiembre-diciembre de 2012, pp. 71-108
Fecha de recepción: 01/07/12. Fecha de aceptación: 03/12/12



Mariano G. Sasín72

A modo de exordio: 
sobre la comunidad, la teoría y la sociedad

El término “comunidad” (al igual que otros similares y derivados) 
reviste singular relevancia en la sociología desde la obra funda-
cional de Ferdinand Tönnies “Comunidad y sociedad” (Ge-
meinschaft und Gesellschaft). Ha sido utilizado en diversos sen-
tidos por Max Weber y Georg Simmel, y puede rastrearse en 
numerosos escritos de Émile Durkheim. Ocupa, asimismo, un lu-
gar destacado en la obra de Talcott Parsons. También es habitual 
su utilización en muchos autores contemporáneos que tratan de 
caracterizar las formas de sociabilidad (ya sean reivindicativas, 
recreativas, espontáneas, gestionadas, inorgánicas, organiza-
das, etcétera) que emergen en el presente (Bauman, Sennett, 
Maffesoli, Lash, Rose, Honneth, de Sousa Santos, Fraser, Me-
lucci, etcétera). Tanto como idea de amplios alcances descripti-
vos, noción vagamente definida o estricto concepto sociológico, 
el término “comunidad” campea por sus fueros en los amplios 
solares de la teoría social.2

2	 Que en los diferentes autores, o en diferentes momentos en cada autor, el término 
comunidad designe una idea general e inespecífica, una noción designante no defi-
nida o un concepto construido con pretensiones de cientificidad no es un dato 
menor, pero no es esta la ocasión de abundar en los pormenores de esta distin-
ción. Para los fines de este artículo pueden considerarse tales usos como inter-
cambiables y, llegado el caso, se harán las aclaraciones correspondientes.



¿Por qué le habrá puesto “comunidad”? 73

La idea de comunidad adquiere centralidad en el vocabula-
rio sociológico desde el propio nacimiento de la sociología aca-
démica en Europa. Constituye una herramienta conceptual de 
vital importancia que es esgrimida de formas diversas por casi 
todos sus exponentes en sus intentos de caracterización de 
una modernidad todavía incipiente.3 Una de sus principales 
funciones (si no la principal) en los textos de los que hoy consi-
deramos clásicos de la disciplina es la de ofrecer el contraste 
que permita señalar el surgimiento de la sociedad moderna. 
Ahora bien, este contraste posibilita no sólo la observación de 
lo nuevo sino también su crítica. La utilización por parte de es-
tos pensadores europeos de la noción de comunidad se orien-
ta entonces a la percepción y la descripción de las contradic-
ciones y las aporías inmanentes al drástico cambio epocal que 
desata el incontenible ascenso del capitalismo. A pesar de que su 
construcción parece a veces más cumplir una función alegóri-
ca que estar fundamentada históricamente (o quizá debido pre-
cisamente a ello), el concepto de comunidad se erigió “no sólo 
en la contraposición categorial, sino también política, de la idea 
liberal de sociedad” (Honneth, 1997: 12).

Es interesante entonces notar el contraste con el cariz que 
toma la recepción del concepto de comunidad en Estados Uni-
dos. Como lo señala Honneth, en ese país, en casi el mismo 
periodo “la discusión sobre la ‘comunidad’ supuso desde el 
principio un elemento constitutivo de la autocomprensión políti-
ca de una sociedad liberal”. Y la “cándida recepción, ni nostál-
gica, ni culturalmente crítica, del concepto sociológico de ‘co-
munidad’ permitía concebir el establecimiento de una sociedad 
democrática incluso como un proyecto ‘comunitario’ en el que 
participasen activamente las diferentes communities” (Honneth, 
1997: 12, comillas del autor). Como dos caras de la misma mo-
neda, veremos confluir ambas facetas de la utilización de la 
idea de comunidad en la descripción de la sociedad en la fun-
ción integrativa atribuida por Parsons a la comunidad societal.

3	 Véanse, entre otros, Nisbet (1996); Fistetti (2004); Álvaro (2011).



Mariano G. Sasín74

De diferentes maneras entonces, ya sea como diferencia-
ción o como contraposición conceptual que posibilita la crítica y 
orienta, en algunos casos, la construcción de las propuestas de 
superación, o como presupuesto constitutivo de un orden que 
se concibe como democrático y liberal, el concepto (o la idea, si 
pensamos en un sentido más amplio) de comunidad conserva 
su fuerza normativa en la teoría sociológica desde las obras de 
los clásicos hasta el esquema tetrasistémico parsoniano.4 E in-
cluso, más allá de los cánones de la teoría sociológica, ha re-
aparecido también con fuerza como recurso descriptivo y pros-
pectivo en las numerosas vertientes que, desde distintos ámbitos 
de la teoría social y de distintos lugares del mundo, confluyen en 
la observación y el análisis de las diferentes dimensiones que 
conforman este presente que Boaventura de Sousa Santos ha 
llamado “el periodo del sistema mundial en transición […]; un 
periodo de bifurcación cuyas transformaciones futuras son ines-
crutables” (De Sousa Santos, 2003: 230).5

Lo que el discurso de la comunidad permite percibir (ya sea 
en la forma dicotómica de la distinción comunidad/sociedad; en 
su postulación como la función de integración regulativa de la 
sociedad; en su descripción de las posibilidades emergentes o 
de las necesidades imperativas de los nuevos vínculos sociales; 
o en la autoidentificación reivindicativa por parte de novedosos 
actores colectivos) es la permanencia y reinvención histórica de 
una construcción semántica que, a la par de los aspectos políti-

4	 La utilización de la idea o el concepto de comunidad en las construcciones teóricas 
posteriores a Parsons que surgen con fuerza en los años ochenta del siglo xx (por 
ejemplo, Giddens, Habermas y Luhmann) marcando sus rupturas y continuidades 
con el legado parsoniano es ya sensiblemente menor. A pesar de ello, no desapa-
rece del todo y puede rastrearse en dichas aportaciones de diversas formas. Véan-
se Bialakowsky (2010), para los casos de Habermas y Giddens, y Sasín (2012), en 
relación con la obra de Niklas Luhmann.

5	 Lo descrito ha reactualizado, en cierta medida, la que es la cuestión central en el 
debate entre liberales (Rawls, Dworkin, Ackerman, etcétera) y comunitaristas (Ta-
ylor, MacIntyre, Sandel, Etzioni, etcétera), que viene dándose desde los años se-
tenta: ¿puede el ideal comunitario, con sus supuestos de sumisión del individuo al 
grupo, o de absorción de la unidad por el todo, convertirse en un ideal emancipa-
torio? Por supuesto que el desarrollo de esta cuestión excede las posibilidades 
(aunque quizá no del todo las intenciones) del presente artículo.



¿Por qué le habrá puesto “comunidad”? 75

cos y económicos, ha confluido para conformar la fisonomía de 
la sociedad contemporánea. Así, no resulta extraño que, tanto 
en el contexto de las nuevas luchas sociales que, como lo seña-
la Fraser, ya no se dan exclusivamente en la dimensión político-
económica sino también en la cultural-valorativa (Fraser, 1997), 
como en “el nuevo ensamble de la gubernamentalidad neolibe-
ral en la era de lo social desconvertido” (Marinis, 2005: 22) entre 
comunidad, Estado e individuo, resurja el discurso de la comuni-
dad como fórmula de una autodescripción que, mientras hacia 
adentro construye identidad y hacia afuera exige reconocimien-
to, puede muchas veces operar “por medio de la instrumentali-
zación de lealtades personales y de responsabilidades activas: 
el gobierno a través de la comunidad” (Rose, 2007: 119).

El término comunidad se exhibe claramente, así, como un 
artefacto con la practicidad de poder ser apropiado y utilizado 
para los más diversos fines. Esta característica, que podría indi-
car su obsolescencia como concepto sociológico enmarca, sin 
embargo, su riqueza semántica y su capacidad constructiva. En 
este contexto, la obra de Talcott Parsons representa un desafío 
que no puede soslayarse. Luego de marcar el pulso de gran 
parte de la sociología occidental durante más de dos décadas a 
mediados del siglo xx, Parsons fue paulatinamente perdiendo 
importancia en las décadas de 1960 y 1970, a punto tal de que 
llegó a considerarse esa obra, hasta no hace mucho, poco me-
nos que obsoleta. Sin embargo, ya hacia finales del siglo xx (Hol-
ton y Turner, 1986; y Robertson y Turner, 1991), pero sobre todo 
a principios del xxi (Treviño, 2001; Sciortino, 2004, 2005 y 2010; 
Gerhardt, 2001 y 2002; Fox, Lidz y Bershady, 2005; y Alexander, 
2003) su obra no sólo comenzó a ser revisitada sino que incluso 
puede considerarse que está experimentando un relativo (y aco-
tado) revival. A la luz de las problemáticas contemporáneas de 
los nuevos movimientos sociales (De Sousa Santos, 2001; Gar-
cía Linera, 2001; Edwards, 2008; Melucci, 1994 y 1999), el multi-
culturalismo (Jameson y Zizek, 1998; Forte Monge, 2007), las 
luchas por el reconocimiento (Honneth, 1997 y 2007), el posco-
lonialismo (Lander, 2000; Spivak, 2003), los debates etnográfi-



Mariano G. Sasín76

cos y sobre identidades y derechos indígenas (Lisbona Guillén, 
2005; Stavenhagen, 1992) y también acerca de la gobernabili-
dad neoliberal emergente (Rose, 1999 y 2007; Marinis, 2005; 
Haidar, 2012a) no nada más la cuestión de la comunidad se 
reactualiza, sino que cobra especial interés la discusión sobre 
los supuestos, las pretensiones y las posibilidades teóricas y 
prácticas del concepto de comunidad societal.6

Como afirmamos más arriba, dadas sus características el 
concepto de comunidad societal incorpora en su formulación 
las elaboraciones “comunitarias”7 europeas y estadounidenses. 
Esto es, la comunidad como espacio de la solidaridad, contra-
puesto a la idea liberal e individualista de sociedad, y también 
como fundamento de una sociedad democrática con plena vi-
gencia de los derechos civiles. Subyace en él una matriz evolu-
cionista, que implica la paulatina extensión de esos derechos y 
de la ciudadanía social, sumada al reconocimiento y la integra-
ción de las diferencias culturales, étnicas y raciales pero, ade-
más, lo que no es una cuestión menor, una definición colectiva 
de la pertenencia y criterios para la inclusión y la exclusión. En 
resumidas cuentas, supone una pauta normativa comunitaria y, a 
la par, la aceptación y el reconocimiento de las diferencias inevi-
tables en una sociedad crecientemente compleja. El concepto 
de comunidad societal es inescindible, entonces, de la tradi-
ción de ambas concepciones teóricas (la europea y la estado-
unidense) sobre la comunidad. Aunque a la vez reúne las carac-
terísticas de una herramienta sociológica que podría aplicarse a 
la observación de las formas emergentes de la realidad contem-

6	 Es justamente esta discusión la que se puede ver reflejada con cierto énfasis en 
los autores del mencionado y reciente –y relativo– revival parsoniano.

7	 Es decir, las elaboraciones acerca de la comunidad. Se echa en falta en verdad un 
adjetivo que permita caracterizar a los discursos que hacen uso de la idea, noción 
o concepto de comunidad en un sentido sociológico, dado lo inapropiado de “co-
munitaristas” o “comunistas”, lo desagradable que suena al oído el vocablo “comu-
nólogos” (quizás el más apropiado) y lo impreciso del que aquí uso: “comunitarios/
as”. En otro texto (Sasín, 2010) desarrollo la idea de “recurso comunitario” para 
hacer referencia a una forma específica de ese uso: la articulación entre cierta idea 
o noción de “comunidad” y la descripción de determinados aspectos de la socie-
dad (Sasín, 2010: 2-3).



¿Por qué le habrá puesto “comunidad”? 77

poránea.8 Para ello, necesita ser repensada desde una nueva 
perspectiva que permita esclarecer sus presupuestos, recono-
cer sus límites y considerar sus posibilidades. Esta tarea, en 
parte, ya se está emprendiendo (Gerhardt, 2001; Sciortino, 
2004, 2005 y 2010; Marinis, 2012) y, obviamente, no se intenta-
rá saldarla aquí. En el contexto de este artículo, repensar el 
concepto de comunidad societal implica volver la mirada sobre 
el fenomenal esfuerzo de construcción teórica que Parsons em-
prende, y sobre el lugar que la comunidad ocupa en él.

Introducción:  
Parsons y la comunidad

La extensa producción sociológica de Talcott Parsons (no va-
mos a descubrirlo ahora) es de una diversidad extraordinaria. A 
la complejidad intrínseca de su escritura se le suman una serie de 
cambios conceptuales en el desarrollo de su pensamiento que 
parecen desmentir cualquier idea de linealidad en la construc-
ción teórica. Esto, por un lado, ha dificultado la comprensión 
general de su trabajo (ganándole fama de autor enrevesado) y, 
por el otro, ha multiplicado las interpretaciones simplificadas y/o 
reduccionistas de su teoría. Es usual, entre aquellos que se han 
dedicado a hacer un racconto de su obra, dividirla en sucesivas 
etapas (en general tres, aunque muchos también distinguen 
dos paradigmas en gran parte contrapuestos) (Domingues, 
2008), tomando como puntos de referencia para ello las innova-
ciones teóricas introducidas por el sociólogo de Harvard. Para 
algunos, éstas constituyen un desarrollo progresivo en el marco 
de una continuidad temática (por ejemplo, Fox, Lidz y Bershady, 
2005; Alexander, 1989; y Almaraz, 1979) y, para otros, son quie-

8	 Por ejemplo, en relación con la conflictividad intrasocietal que resulta de la diversi-
dad étnica, religiosa y/o cultural; de los movimientos migratorios; de la creación de 
nuevos derechos que afectan viejos intereses; de las luchas por el reconocimiento 
de las minorías de todo tipo; etcétera. Véase para la realidad europea, Flecha, Gar-
cía y Santacruz (2003).



Mariano G. Sasín78

bres profundos en la orientación de la teoría que llevan apareja-
dos cambios conceptuales y metodológicos radicales.9

En cualquier caso, puede afirmarse sin entrar en disputas 
que el problema de la emergencia específica de lo social, más 
allá de la determinación económica o política, constituye uno de 
los hilos conductores que, a pesar de la constante reelabora-
ción conceptual a que este autor la somete, permite trazar una 
línea directriz en su teoría y hacer foco en las características 
particulares y en las paradojas que su formulación lleva implíci-
tas.10 La forma específica de su construcción teórica es otro de 
esos hilos. El esfuerzo de dotar a su entramado conceptual de un 
grado de coherencia interna tal que le permitiera cumplir con 
las premisas del realismo analítico que él mismo formulara, si-
guiendo a Alfred North Whitehead,11 lo acompañará durante 
toda su vida Parsons (2009: 68 y ss). Estos dos hilos conducto-
res parecen confluir singularmente en la tardía conceptualiza-
ción parsoniana de la comunidad societal. Formulada a partir 
de mediados de la década de los sesenta como instancia inelu-
dible en la emergencia de lo social, la comunidad societal cons-
tituye una arriesgada apuesta conceptual que podría parecer 
estar más motivada en los condicionantes del contexto epocal 
que en desarrollos intrínsecos o necesidades inherentes a la 
construcción de la teoría.

En este sentido es que cobra nuevamente especial relevan-
cia el uso parsoniano de la noción de comunidad. Como afir-
mamos más arriba, la noción de comunidad ocupó un lugar 
relevante en la reflexión de los clásicos de la sociología. De 
diferentes modos, tanto Max Weber como Émile Durkheim, y 
también Karl Marx y George Simmel, pero principalmente Fer-
dinand Tönnies, hicieron de la idea/noción/concepto de comu-

9	 Como, con sus diferencias, Jürgen Habermas (1992: 281 y ss.), Paul Ritzer (1993) 
y Uta Gerhardt (2002).

10	 Sobre el recorrido del concepto de “emergencia” en la teoría sociológica en gene-
ral y en la obra de Parsons en particular, veáse Mascareño (2009), y especialmen-
te Mascareño (2008).

11	 Aunque la denominación “realismo analítico” había sido propuesta por el colega y 
compañero de Whitehead, Bertrand Russell, en 1911, para hacer referencia a cómo 
él consideraba que debía interpretarse su propia filosofía (Rodríguez, 1993: 36).



¿Por qué le habrá puesto “comunidad”? 79

nidad una herramienta de análisis y descripción, pero también 
de crítica y superación de la sociedad moderna.

Parsons intenta, por una parte, una refundación (y unifica-
ción) de la teoría sociológica a partir de su lectura de algunos de 
estos autores (más específicamente, Durkheim y Weber, ade-
más de Marshall y Pareto),12 por lo que no puede desligarse de 
la problemática sobre la comunidad presente en ellos.13 Esto 
puede observarse tanto en la glosa sobre Tönnies que aparece 
en La estructura de la acción social de 1937 en la forma de una 
“Nota sobre comunidad y sociedad” (Parsons, 1968b: 836-
846),14 como en la conformación dicotómica de las pattern-varia-
bles de El sistema social de 1951(Parsons, 1999: 45-46 y ss). 
Por otra parte, es justamente en los reparos que allí deja asenta-
dos a la utilización tönniesiana de la noción de comunidad15 (o 
en el particular modo parsoniano de comprenderla), como con-
cepto contrapuesto al de sociedad, donde encontramos la raíz 
de su formulación de la comunidad societal y del lugar paradóji-
co que ésta ocupa en el plano general de su teoría.

12	 Lo que le valió ingentes críticas por lo sesgado tanto de la selección de los autores 
como de la lectura de los mismos (Pollini, 2001). Véase, en este sentido, la discu-
sión en torno al affaire sobre la exclusión a último momento de un capítulo sobre 
Simmel de La estructura de la acción social (Levine, 1991; Sciortino, 2001; y García 
Blanco, 2000).

13	 Además, y especialmente como se verá más adelante, Parsons hace referencia (si 
bien esporádica), a la distinción y consecuente conceptualización sociológica que 
inaugura Ferdinand Tönnies entre comunidad y sociedad.

14	 La cual, como el propio Parsons explica en una carta a Alexander, estaba pensada 
para constituir un capítulo aparte (Sciortino, 2001: 67; y Parsons, 2001: 71-93) 

15	 Además de jugar un rol destacado en la institucionalización de la sociología en 
Alemania, Ferdinand Tönnies (1947) propuso quizás el primer esbozo de una teo-
ría pretendidamente sociológica de la sociedad. La distinción basal que estructura 
su obra Gemeinschaft und Gesellschaft (Comunidad y sociedad) construye en el 
libro primero el punto de partida para el desarrollo de una Teoría de la Comunidad 
(capítulo i) y de una Teoría de la Sociedad (capítulo ii). Ahora bien, como correlato 
de esta distinción ambas teorías no se comprenden la una sin la otra. Por el con-
trario, ellas se implican y se suponen mutuamente y, como queda claramente de-
mostrado en el libro segundo, que trata del “problema psicológico” (Tönnies, 1947: 
24, cursivas del autor), que supone esta distinción, exigen ser pensadas como 
unidad. Esta segunda parte de Comunidad y sociedad desarrolla la comprensión 
de la voluntad humana en dos sentidos diferenciables que son, a su vez, dos for-
mas mutuamente implicantes en función de la distinción basal de la obra: como 
voluntad esencial (Wesenwille) y como voluntad arbitraria o electora (Kürwille).



Mariano G. Sasín80

Estas son las cuestiones que abordará entonces el presente 
artículo. En principio tratará de presentar los avatares del surgi-
miento del concepto de comunidad societal en el marco de la 
teoría social de Talcott Parsons y en el contexto sociohistórico 
en que ésta paulatinamente se construye. Tal tarea supondrá, 
a la vez, el intento de evidenciar de este modo el lugar que le 
cabe a la noción de comunidad en el ámbito de dicha teoría y 
las ligazones que su utilización establece con la tematización 
que la sociología clásica hizo de la comunidad.

Con este fin, en una primera parte se presentará un breve 
repaso de las principales etapas en las que suele dividirse la 
evolución de su obra. En la segunda parte entraremos de lleno 
en el último tramo de desarrollo de su teoría. Allí nos concen-
traremos en la descripción de las características y los condicio-
nantes, y en el señalamiento de la función y de las paradojas 
identificables en la construcción del concepto de comunidad 
societal. Por último, en las conclusiones trataremos de reflexio-
nar sobre las causas y las consecuencias del uso, parsoniano 
en particular, sociológico en general, de la noción de comuni-
dad como herramienta teórica.

Primera parte:  
los avatares de la teoría

Acción y sistema

En tanto que la teoría de la sociedad de Parsons se planteó es-
trictamente en términos de una teoría de la acción, su matriz con-
ceptual se dirigió a los condicionantes situacionales de la acción 
de los individuos. Así, en La estructura de la acción social (Par-
sons, 1968a) la emergencia de lo social es el resultado de la ac-
ción constrictiva de los valores y las normas compartidas por los 
actores en determinadas condiciones institucionales que regulan 
su conducta, incidiendo tanto sobre la selección de los medios 
como sobre la de los fines. Sin embargo, en la medida en que 



¿Por qué le habrá puesto “comunidad”? 81

esta regulación es un resultado del propio carácter compartido 
de valores y normas, la interrelación de los componentes subjeti-
vos y objetivos de la acción elimina toda posibilidad tanto de un 
determinismo materialista como de un atomismo individualista.

En esta Teoría Voluntarista de la Acción, el orden social es 
un rendimiento emergente de los sistemas de acción social ca-
paces de generar, merced a la integración de los individuos en 
un sistema de valores comunes y normas institucionales com-
partidas, sus propios condicionantes regulativos. Cabe desta-
car aquí, tal como lo hace Alexander (1989: 33 y ss), el aspecto 
conflictivo de identificar el orden normativo con el consenso 
social o la integración en un sistema de valores comunes. Esto 
redunda en la paradoja de que un desarrollo teórico capaz de 
integrar los aspectos estructurales y voluntaristas de la acción 
en un ordenamiento autorregulado se sustente, sin embargo, en 
el idealismo de la orientación individual hacia un sistema de 
valores comunes.

En 1951 Parsons realiza una innovación drástica y trascen-
dente en el esquema de su teoría. Como resultado de diversos 
trabajos orientados a la aplicación empírica de sus lineamientos 
teóricos y de sus lecturas (¿descubrimiento?) de Freud (Alexan-
der, 1989: 38 y ss), Parsons escribe dos textos claves. Uno jun-
to a Edwards Shils, “Values, Motives, and Systems of Action” 
(Parsons y Shils, 1962b) y otro, el más famoso, en soledad: The 
Social System (Parsons, 1991).16 De ambos puede concluirse 
una nueva formulación de su descripción analítica del orden so-
cial que, como lo afirman Fox, Lidz y Bershady (2005), constitu-
ye un desarrollo revolucionario en su teoría de la acción.

La centralidad y la radicalidad del cambio están dadas por el 
corrimiento del foco de sus análisis desde el acto-unidad hacia 
la interacción social y la estabilización institucional de las inter-
acciones en la forma de estructuras de expectativas de rol mu-
tuamente complementarias. El sistema social pasa así a ser 
definido sólo como constituido por un conjunto de relaciones 

16	 Editados en castellano como “Los valores, los motivos y los sistemas de acción” 
(Parsons y Shils, 1968) y El sistema social (Parsons, 1999).



Mariano G. Sasín82

interconectadas, establecidas y mantenidas por actores indivi-
duales, y nada más que por estas relaciones:

En nuestra conceptualización, un sistema social está constituido por la 
interacción de una pluralidad de personas, y es analizado dentro del marco 
de referencia de la teoría de acción. Está formado, por supuesto, de las 
relaciones que tienen lugar entre los actores individuales y sólo de tales 
relaciones. Las relaciones son, en sí mismas, constelaciones de las ac-
ciones de los miembros de la relación, orientadas de uno a otro. Para la 
mayoría de los propósitos analíticos, la unidad más significativa de las 
estructuras sociales no es la persona, sino el rol (Parsons, 1968b: 41-42).

La teoría de la sociedad se orienta, entonces, a determinar 
los factores de la interacción que mantienen las relaciones en 
estados de equilibrio o que, en todo caso, son causantes del 
cambio. Las normas compartidas siguen siendo la base de la 
estabilidad y continuidad de las relaciones sociales, pero se es-
pecifican y dinamizan al ser comprendidas como expectativas 
normativas en el marco de situaciones de doble contingencia. 
Las secuencias de interacciones que constituyen lo social son 
el resultado de los esfuerzos constantes (conscientes o incons-
cientes) de sostener las expectativas merced al uso de sancio-
nes negativas o recompensas positivas. En este sentido, la ins-
titucionalización de los roles, así como la complementariedad 
de las expectativas, se vuelven requisitos indispensables para 
el mantenimiento del equilibrio y la estabilidad del sistema.

En la medida en que las estructuras normativas y los súper-
yo personales están constituidos por las mismas premisas cul-
turales (internalizadas en los individuos; institucionalizadas en 
la sociedad),17 se produce una co-orientación de los sistemas 
motivacionales individuales y las instituciones sociales, tenien-
do lugar, a la vez, “la integración institucional de la motivación 
y el reforzamiento recíproco de las actitudes y acciones de los 
diferentes actores individuales implicados en una estructura 
social institucionalizada.” (Parsons, 1999: 286). Ahora bien, ello 
involucra una orientación catética de los individuos hacia las 

17	 Pese a lo cual, personalidad y sociedad no son equiparables.



¿Por qué le habrá puesto “comunidad”? 83

relaciones de rol que constituyen las instituciones. Sin una vin-
culación afectiva de los actores hacia el rol, producto de una 
correcta socialización, la falta de complementariedad de las 
expectativas redunda en desequilibrios estructurales que po-
nen en riesgo la estabilidad institucional y abren posibilidades 
de cambio social (Parsons, 1999: 303-304). Otra vez, enton-
ces, el sostenimiento del orden social subyace en la orienta-
ción individual hacia un consenso normativo sustentado en una 
comunidad de valores y preformado en el proceso de socializa-
ción de la persona individual.18 El cual, por sus propias caracte-
rísticas, nunca deja de ser problemático.

Entre los principales objetivos de El sistema social se encon-
traba también el análisis de las diferencias entre las instituciones 
“tradicionales” y las “modernas”, así como el de las tensiones in-
volucradas en la transición de las estructuras sociales tradiciona-
les a las modernas (Fox, Lidz y Bershady, 2005). En un intento de 
conciliar la abstracción teórica de su conceptualización sistémica 
con este interés empírico, Parsons propuso las “variables-pauta” 
(pattern-variables).19 Éstas consistieron en un esquema de cinco 
dicotomías ante las que se enfrenta el actor en situaciones que 
involucran su relación con los fenómenos sociales.

18	 Cabe aquí aclarar que el término “comunidad” (community) es ampliamente usado 
por Parsons en El sistema social, 1999) casi exclusivamente en un sentido que 
señala el componente o la delimitación territorial de una colectividad: “Las princi-
pales ‘bases de operaciones’ de la acción de un individuo tienen que encontrarse 
dentro de un área territorial limitada, aunque los traslados de un lugar a otro a tra-
vés de medios mecánicos hayan ampliado considerablemente esos límites. Este 
requisito de la base de operaciones se encuentra en la raíz del agrupamiento que 
llamamos comunidad. Una comunidad [community] es esa colectividad de miem-
bros que comparten un área territorial común como base de operaciones de sus 
actividades cotidianas” (Parsons, 1999: 95, cursivas propias, comillas del autor). 
Esta utilización, que toma la forma de una sobria definición que no atribuye función 
alguna a la comunidad, está más cerca de la caracterización estadounidense de 
las community (Bender, 1978: 45 y ss; Haidar, 2012b), y pareciera no haber incor-
porado todavía la impronta de la tradición europea del término.

19	 Las pattern-variables constituyen en sí un esquema analítico de tipos de orientación 
de la acción, utilizado por Parsons para la clasificación de la estructura social, de los 
tipos de orientaciones de valor en el sistema cultural y de las disposiciones de 
necesidad en el sistema de la personalidad.



Mariano G. Sasín84

En su conjunto, plantean dimensiones analíticas diferentes 
las cuales, por lo tanto, desarman la clásica distinción Gemeins-
chaft/Gesellschaft que, como ya se dijo, había resultado un com-
ponente central de los trabajos de Ferdinand Tönnies, Georg 
Simmel y Max Weber.20 Los cinco pares son universalismo/par-
ticularismo; neutralidad afectiva/afectividad; logro/adscripción 
(con posterioridad denominada performance/cualidad) (Parsons, 
Shils y Bales, 1970: 80); especificidad/difusividad, y auto-orienta-
ción/orientación-hacia-la-colectividad. En todas estas dicotomías, 
el primer término representa a las orientaciones actitudinales del 
tipo Gesellschaft, y el segundo a aquellas de tipo Gemeinschaft. 
El desarrollo y la relaboración de este esquema analítico tendrá 
una importancia crucial en el siguiente paso teórico dado por 
Parsons y regresaremos a él más adelante.

Sin embargo, en relación con la reutilización que Parsons lle-
va a cabo de la noción de comunidad presente en los que hoy 
consideramos clásicos como parte de la construcción de este 
esquema, de las discusiones que plantea con ellos y de las deu-
das que contrae (deudas que, como veremos, quizá nunca ter-
mina de saldar) no podremos, lamentablemente, avanzar más 
aquí por no ser ese el objetivo de este artículo. El análisis de 
estas cuestiones resulta, no obstante, un aspecto sensiblemen-
te relevante en la indagación acerca del particular uso parsonia-
no de la noción de comunidad. Por ello es que debe ser aborda-
do en exclusividad y será, entonces, el epicentro de otro artículo 
que se encuentra actualmente en proceso de elaboración.

El esquema agil

Ya desde principios de los cincuenta, pero con mayor énfasis y 
profundidad, y sobre todo con una creciente maduración y desa-
rrollo teóricos (Almaraz, 1979) desde mediados de los sesenta 
del siglo pasado, Parsons va dándole forma (y refinándolo y re-

20	Como también ya se dijo, podría incluirse a Marx y a Durkheim en esta lista, aun-
que la utilización de esta dicotomía no sea explícita en ellos.



¿Por qué le habrá puesto “comunidad”? 85

formulándolo continuamente) a su paradigma de las cuatro fun-
ciones. Estas cuatro funciones, que podían servir para represen-
tar, en una mirada de conjunto, pero también en su especificidad 
y en sus interrelaciones, los distintos subsistemas en que la so-
ciedad se diferencia estructuralmente, conformaron lo que se lla-
mó el esquema tetrasistémico o esquema agil.21 Posteriormente, 
en sus escritos de finales de los sesenta y principios de los seten-
ta, este esquema se convirtió en la base y el encuadre teórico 
para sus análisis de la evolución de las sociedades históricas 
(Societies: Evolutionary and Comparative Perspectives, de 1966) 
y del desarrollo de la sociedad moderna (The System of Modern 
Societies, de 1971) (Parsons, 1974a y 1974b, respectivamente).

Como resultado de sus trabajos con Robert Bales de co-
mienzos de la década de 195022 sobre los “problemas funda-
mentales” que debe enfrentar un sistema “para su persistencia” 
(Alamaraz, 1979: 6), Parsons construye un diagrama que le 
permite estructurar la acción social en cuatro dimensiones que, 
a su vez, dan lugar a cuatro subsistemas de acción.

A partir del problema de la adaptación al entorno, que invo-
lucra el aspecto ecológico de la obtención y uso eficiente de los 
recursos provenientes del mismo (letra A del acrónimo) se ha 
especializado el sistema conductual.23 El problema del logro de 
metas, que implica la definición de las acciones para alcanzar 
los objetivos establecidos en relación con el ambiente (letra G), 
corresponde al sistema de la personalidad. La función de inte-
gración entre las unidades individuales y entre los modos espe-
cíficos de interrelación que surgen a partir de los procesos de 
diferenciación funcional (letra I) la cumple el sistema social. Fi-

21	 El nombre deriva del acrónimo formado por la primera letra de cada dimensión 
problemática o función de la organización social: Adaptation (adaptación), Goal-
attainment (logro de metas), Integration (integración), y Latency (latencia o mante-
nimiento de patrones).

22	 Incluidos en los Working Papers in the Theory of Action, de 1953 (Parsons, Shils y 
Bales, 1970).

23	 Originalmente, Parsons había llamado a este subsistema “organismo conductual” 
(behavioral organism), pero posteriormente decidió eliminar toda connotación orgá-
nica para especificar claramente que el mismo hacía referencia sólo a los elementos 
no-orgánicos que participan en el nivel de la acción (Parsons, 1977: 106, nota 17).



Mariano G. Sasín86

nalmente, para el problema del mantenimiento de patrones o 
estructuras latentes –o latencia–, que involucra la necesidad de 
mantener niveles elevados de control del sistema a partir de la 
estructuración de subsistemas de símbolos que aseguren y es-
tabilicen la orientación del comportamiento de las unidades (le-
tra L) se ha diferenciado el sistema cultural.

Dichos subsistemas se encuentran relacionados entre sí de 
dos modos: por interpenetración, ya que ciertos elementos de un 
sistema participan también de la organización de otros, y a tra-
vés de los flujos de energía e información, en un esquema ci-
bernético que los ordena jerárquicamente de modo tal que los 
sistemas con mayor información y menor energía (el sistema 
cultural, en primer lugar, el social en segundo) controlan a 
aquéllos con mayor energía y menor información (continuando 
con el orden cibernético, el sistema de la personalidad ocupa-
ría el tercer lugar y, por último, el sistema conductual).24 A su 
vez, los sistemas con mayor energía condicionan energética-
mente a los de orden cibernético superior.

Esta ha sido, entonces, la última fase del desarrollo teórico 
parsoniano.25 La que, al decir de Almaraz “supone la definitiva 
formalización lógica de la estrategia del análisis de Parsons” 
(Almaraz, 1979: 5). Es justamente la especificación de este es-
quema para la descripción de los sistemas sociales, y con ma-
yor claridad aún, para la sociedad moderna, lo que nos permi-
tirá aproximarnos a la comprensión de la forma de utilización 
que Parsons hace de la noción de comunidad y del lugar que 
ésta ocupa en el seno de su teoría.26

24	 Este esquema parsoniano explicita o, más bien, formaliza, la autodefinición de 
Parsons como un “determinista cultural” (Parsons, 1974a: 165-169).

25	En realidad, la antepenúltima, ya que en 1978 Parsons, ya jubilado, introduce un 
nuevo nivel de formulación sistémica, el sistema de la condición humana, del cual 
la acción humana cumple la función integrativa, y que incorpora un nuevo y contro-
versial ambiente: el télico o trascendental (Parsons, 1978).

26	Un breve resumen de las características del sistema social y, dentro de él, de 
los subsistemas en que se organizan las sociedades desarrolladas, así como de las 
características de sus medios de intercambio y de las formas de sus intercambios 
recíprocos, lo podemos encontrar en Parsons (1992: 164-174).



¿Por qué le habrá puesto “comunidad”? 87

Segunda parte: 
la comunidad societal y sus paradojas

La sociedad como Gemeinschaft, 
la comunidad como Gesellschaft

A partir de estos desarrollos previos, la noción de comunidad no 
sólo adquiere relevancia, sino que pasa a ocupar un rol central 
en la teoría parsoniana. Así, en un nivel de especificidad mayor en 
el marco de este esquema tetrafuncional, la función integradora 
de todo sistema social recae en la comunidad societal27 (Par-
sons, 1974a: 24-25):

Al subsistema de integración de una sociedad lo denominaremos comu-
nidad societaria. Es posible que la función más general de la comunidad 
societaria sea la articulación de un sistema de normas con una organi-
zación colectiva que presente unidad y cohesión [...]. El aspecto norma-
tivo se denomina sistema de orden legítimo; el colectivo es la comunidad 
societaria, como colectividad aislada y circunscrita. El orden societario 
requiere una integración clara y definida en el sentido, por una parte, de 
la coherencia normativa y, por la otra, de la “armonía” y “coordinación” 
societarias (Parsons, 1974b: 21-22).

La “armonía” y la “coordinación” representan el núcleo alre-
dedor del cual giran las posibilidades de dar respuesta al pro-
blema hobbesiano del orden (Burger, 1977):

Llamaremos comunidad societal al núcleo estructural de una sociedad 
[…]. Es la estructura colectiva en la que sus miembros están unidos o en 
ciertos modos asociados; su propiedad más importante es el tipo y nivel 
de solidaridad que –en el sentido durkheimiano del término– caracteriza 
las relaciones entre sus miembros. La solidaridad de una comunidad es, 
esencialmente, el grado hasta que (y las formas en que) es de esperar 
que el interés colectivo prevalezca sobre los intereses particulares de sus 
miembros siempre que ambos entren en conflicto (Parsons, 1976: 712).

27	De aplicar el paradigma de las cuatro funciones al interior del sistema social, Par-
sons obtiene que el subsistema social que se ha especializado en torno a la fun-
ción de adaptación es la economía; el logro de metas ha recaído en el subsistema 
social de la política; la integración es función específica de la comunidad societal 
(o societaria, dependiendo de la traducción), y el mantenimiento de patrones co-
rresponde al sistema fiduciario.



Mariano G. Sasín88

Parsons define a la sociedad como una categoría específi-
ca del sistema social, aquella “que incluye a los niveles reque-
ridos de desarrollo evolutivo y de control sobre las condiciones 
de las relaciones ambientales, [con] mayor grado de autosufi-
ciencia que cualquier otro sistema social” (Parsons, 1976: 712). 
Así, la caracterización del subsistema de integración de todo 
sistema social como una “comunidad societaria” basada en la 
“unidad”, la “cohesión” y la “solidaridad” resultantes de la arti-
culación, en un determinado territorio, de un orden conformado 
por normas y valores y de una definición colectiva de la perte-
nencia, constituye quizás el punto culminante del ingreso de la 
idea europea de comunidad en su descripción de la sociedad.

La percepción de este ingreso, la constatación del lugar cada 
vez más importante que esta idea de comunidad ocupa en la 
teoría de la sociedad de Parsons, el paulatino incremento de 
las atribuciones funcionales de que se ve revestida, directa o 
indirectamente, la noción de comunidad en sus desarrollos teó-
ricos, habilita entonces la pregunta por las condiciones de po-
sibilidad o de necesidad que enmarcan la utilización de este 
“recurso comunitario” (Sasín, 2010).

En la que quizá constituye su primera definición del cons-
tructo “comunidad societal”,28 Parsons afirma que el mismo “se 
refiere a aquel aspecto de la sociedad total como un sistema, 
el cual forma una Gemeinschaft, que es el foco de solidaridad 
o lealtad mutua de sus miembros, y que constituye la base 
consensual que subyace a su integración política” (Parsons, 
2012: 234). Como podemos ver, varias de las características 
dicotómicas que en las pattern-variables identificaban orienta-
ciones actitudinales o relaciones institucionales del tipo Ge-
meinschaft (por ejemplo, afectividad, adscripción y orientación-
hacia-la-colectividad) son utilizadas ahora para caracterizar los 
aspectos esenciales y las funciones ineluctables de la Gesells-
chaft. Esto, que tiene su antecedente en la definición de las 

28	En “Full Citizenship for the Negro American? A Sociological Problem”, de 1965, del 
que se publicó recientemente su primera traducción al castellano a cargo de Pablo 
de Marinis y Diego Sardinas, aquí citada.



¿Por qué le habrá puesto “comunidad”? 89

pattern-variables, refleja la línea de pensamiento de Parsons 
respecto de los problemas subyacentes a la utilización de los 
conceptos clásicos de Gemeinschaft y Gesellschaft introduci-
dos por Tönnies como categorías sociológicas:29

Gemeinschaft y Gesellschaft están limitadas en su utilidad analítica, no 
sólo […] porque estas categorías tratan como interrelacionadas a varia-
bles de las que, de hecho, se puede demostrar que varían de forma in-
dependiente, sino porque no constituyen, en absoluto, una genuina antí-
tesis polar. Ellas no son “antítesis” la una de la otra, sino que se 
encuentran situadas en una relación “ortogonal” (Parsons, 2007: 87, tra-
ducción propia, comillas del autor).

Lo que Parsons parece querer criticar en la utilización socio-
lógica del par dicotómico Gemeinschaft/Gesellschaft es su 
postulación antitética más que su capacidad descriptiva. “Co-
munidad” y “sociedad”, según Parsons, no se oponen entre sí 
sino que, en tanto ortogonales, configurarían el espacio de po-
sibilidades en el que la sociedad moderna es posible. Depen-
diendo de cómo se mire entonces el plano así configurado ha-
bría tanto comunidad dentro de la sociedad como, a la inversa, 
relaciones del tipo Gesellschaft al interior de la Gemeinschaft. 
En esta línea de pensamiento (de la que también es partidario 
Durkheim [1975]) se percibe claramente aquella matriz auto-
descriptiva que concibe a una sociedad de la cual la comuni-
dad es parte.30 Aunque, a su vez, la carga semántica de los 
términos de referencia ha ido también cambiando sensible-
mente. El término community, que en The Social System era 
utilizado casi exclusivamente para hacer referencia a la exis-
tencia empírica de colectividades ancladas territorialmente ad-

29	Línea de pensamiento que podemos rastrear a lo largo de toda su obra, hasta el 
manuscrito que queda inconcluso al momento de su muerte, editado recién en 
2007 por Giuseppe Sciortino (Parsons, 2007).

30	Esta forma de pensar es la que sintetiza Ana Grondona en un trabajo de muy re-
ciente publicación: “A diferencia de los relatos a los que nos acostumbró la socio-
logía clásica europea, ‘el nuevo mundo’ no lloraba a dioses que no terminaban de 
morir ni añoraba a otros que no terminaban de nacer. Más que ‘el futuro’ o ‘el pa-
sado’ América era el presente y en él se constataba la existencia de comunidades” 
(Grondona, 2012: 224).



Mariano G. Sasín90

quiere, al convertirse en componente del concepto de societal 
community, las connotaciones de “solidaridad”, “lealtad mutua” 
y “base consensual”, que lo asemejan a lo que la sociología 
clásica pretendía representar con la utilización del sustantivo 
Gemeinschaft. La community, revestida ahora de Gemeins-
chaft 31 (más allá, o justamente como resultado de la interpreta-
ción parsoniana de la distinción tönniesiana)32 pasa a jugar un 
rol central en la teoría de la sociedad.

De esta forma, la noción de comunidad, que en la distinción 
fundacional de Tönnies se muestra como alteridad, como un otro 
conceptual de la sociedad, en Parsons va a constituir su propia 
definición, el núcleo estructural que da “coherencia” y “armonía” 
al “orden societario” y permite, por lo tanto, su existencia. La idea 
“europea” de comunidad resulta entonces complemento nece-
sario, parte indisoluble, sustento incuestionable de la definición 
de sociedad. Si antes, con Tönnies, señalaba una ausencia, 
ahora, en Parsons, cubre una necesidad funcional. Lo que era 
operación crítica, orientada a señalar las aporías, inconsisten-
cias e imposibilidades de las formas sociales emergentes en el 
seno de la modernidad capitalista ha devenido descripción nor-
mativa del fundamento ineluctable de un orden emergente, pero 
no por eso menos necesario. La comunidad societaria es enton-
ces la encargada de resolver satisfactoriamente los problemas 
acuciantes de orden y estabilidad a que deben constantemente 
enfrentarse las sociedades modernas.

31	 Quizá no sea necesario a estas alturas del artículo, pero habría que aclarar que, si 
bien ambos términos son traducibles como “comunidad”, el alemán Gemeinschaft 
arrastra connotaciones más esencialistas y trascendentales que la más descriptiva 
y light (por decirlo de alguna manera) palabra inglesa community. De allí que el uso 
de uno u otro en la obra de Parsons sea un dato importante a tener en cuenta.

32	 Interpretación que no hace estricta justicia a la caracterización tönniesiana de la Ge-
meinschaft (véase supra nota 15 e infra nota 38), la cual, si bien en gran medida se 
distingue, establece también muchos y variados puntos en común con los conceptos 
de Vergemeinschaftung y Vergesellschaftung de Max Weber, y también con los ti-
pos de solidaridad mecánica y orgánica de Durkheim (Sasín, 2010; Coutu, 2004).



¿Por qué le habrá puesto “comunidad”? 91

La integración como oxímoron

Mucho podría decirse en relación con la relevancia del proble-
ma de la integración en el corpus total de la teoría sociológica 
de Talcott Parsons. Más de lo que estas páginas permiten.33 Se 
podría, por ejemplo, situando en clave sociohistórica el realismo 
analítico parsoniano, resaltar la centralidad que toman los valo-
res y las normas en sus primeros lineamientos teóricos de La 
estructura de la acción social, en detrimento del utilitarismo indi-
vidualista y el economicismo. En un contexto de depresión eco-
nómica que invalidaba las respuestas de la prédica liberal a la 
pregunta por el orden, Parsons percibió (construyó, formuló, ima-
ginó), al igual que Durkheim, y tomándolo de él, que el orden 
social no podía subyacer ni en el individuo ni en el mercado sino 
en la integración de los individuos en un sistema de valores y 
normas compartidos que estableciera la primacía reguladora de 
lo social por sobre lo económico y lo individual. La adscripción 
y el sentimiento de pertenencia emergen así como los compo-
nentes indispensables de todo sistema social y, a su vez, como 
los requisitos ineluctables de una dinámica económica y social 
que posibilite alguna salida a una de las más grandes crisis 
estructurales de la sociedad estadounidense.34

El mismo ejercicio se podría realizar con respecto a la formu-
lación teórica del concepto de comunidad societal. Con el correr 
de los años, los cambios en la sociedad estadounidense y la 
problemática emergente en un nuevo contexto tuvieron su co-
rrelato de diversas formas en el andamiaje teórico parsoniano. 
En la década de 1960, el incremento de la conflictividad social 

33	Para una perspectiva amplia y detallada del problema de la integración en la teoría 
parsoniana véase Chernilo (1999).

34	 Uta Gerhardt sostiene que la perspectiva de Parsons fue además una reacción al 
particularismo normativista y al ascenso de los fascismos en general y del nazismo 
en particular. Esta es la causa de que su éxito se haya dado mayormente en el pe-
riodo posterior a la Segunda Guerra Mundial, ya que planteaba “una respuesta a la 
pregunta de cómo un régimen de terror podría ser conceptualizado al interior de una 
teoría de la estructura de la acción social” (Gerhardt, 2002, traducción propia). Tam-
bién El sistema social fue el resultado de sus preocupaciones por la construcción de 
un orden democrático en detrimento de la organización totalitaria de las sociedades.



Mariano G. Sasín92

interna en sus variados aspectos (conflictos raciales, ideológi-
cos, de género, movimientos pacifistas, aumento de la pobreza 
y la segmentación social, etcétera), así como de la tensión polí-
tico-militar externa (Guerra Fría) parecieron derivar las preocu-
paciones y la orientación de la construcción teórica con mucha 
mayor fuerza hacia el problema de la integración. Es en este 
contexto que se da, en la especificación del esquema agil para 
el sistema social, como lo afirma Luhmann, “una repetición no-
table de función” (Luhmann, 2007: 49-50), una suerte de dupli-
cación de la función de integración en la que el subsistema de 
integración de la acción (el sistema social) necesita a su vez 
de otro subsistema de integración (la comunidad societal) para 
“integrar aspectos de la acción que tienen repercusión en la in-
tegración de sí mismo” (Luhmann, 2007: 50).

Esta parece ser la apuesta parsoniana de esos años, mis-
ma que es a la vez política y teórica. Por un lado, un Estado de 
bienestar en constante expansión que incrementaría la ciuda-
danía social al mismo tiempo que la lealtad cívica. Por el otro, 
un coupage de solidaridad mecánica y orgánica que elevaría 
las pautas de construcción del orden de la sociedad estadouni-
dense a criterio universal. Y la ficha mayor jugada en esa apues-
ta fue un oxímoron: la comunidad societal.

El idealismo de la orientación individual hacia un consenso 
normativo ha devenido en idealismo político. Y no sin cierta 
ingenuidad.35 Por eso su consumación, por no ser utópica ni 
apocalíptica, tuvo que tomar la forma del oxímoron. En la medi-
da en que el primero de sus términos se refiere a lo común, y el 
segundo a lo que se diferencia, la comunidad societal es una 
contradictio in terminis que sólo de esta manera puede encon-
trar su función. Porque, más allá de las apuestas políticas, en 
el plano teórico la comunidad societal es también un coupage de 
los conceptos tönniesianos de comunidad y sociedad  36 (si bien 
diluidos, aggiornados, desprovistos de sus supuestos esen-

35	Sobre este aspecto véase la crítica de Jeffrey Alexander (2005).
36	Y de las pattern variables, además de los ya mencionados tipos de solidaridad 

mecánica y orgánica.



¿Por qué le habrá puesto “comunidad”? 93

cialistas, “en una relación ortogonal” pero, aun así, operando 
funcionalmente en un sentido similar), con los que Parsons 
construye un espacio de posibilidades para lo social que es 
más una petitio principii que una respuesta. Es sólo en el plano del 
realismo analítico parsoniano que resulta posible responder con 
la existencia de la integración a la evidencia de su necesidad.

El esfuerzo teórico de Parsons, la construcción sistemática 
de su teoría, se pone a prueba justamente ante la necesidad de 
dar cuenta de las condiciones de emergencia de lo específica-
mente social. En la creciente relevancia que la función integra-
dora tiene en cada uno de sus desarrollos teóricos se puede 
percibir la también creciente necesidad de coordinar teórica-
mente presupuestos axiológicos contrapuestos: Las socieda-
des necesitan (¡deben!) ser integradas para poder existir como 
unidades diferenciadas.37 Siguiendo a Durkheim, y a pesar de 
sus críticas, también a Tönnies,38 Parsons incorpora la noción 
europea de comunidad como una referencia ineluctable en la 
descripción de la emergencia y perduración de lo social. Es 
la comunidad societal (la comunidad de la sociedad, podríamos 
decir, jugando un poco con la sintaxis luhmanniana) el punto de 

37	 Y habría que agregar: interna y externamente.
38	 Como ya dijimos Parsons, como muchos otros, Durkheim (1975) entre ellos, criticó 

la construcción dicotómica tönniesiana del par comunidad/sociedad, principalmen-
te al interpretar ambos conceptos como términos excluyentes y contrapuestos. Sin 
embargo, ya adelantamos antes (supra notas 15 y 32) que esto no hace del todo 
justicia a la intención que el propio Tönnies le atribuye, al final de su obra más fa-
mosa, a la forma de su distinción: “Pero, ante todo, hay que retener la observación 
de que lo artificial, y hasta lo forzado, de estas abstracciones debe tenerse siempre 
presente, y no perder de vista la honda conexión que todas estas potencias socie-
tarias tienen con su base comunal: las formas originarias y naturales, ‘históricas’, de 
la vida y querer común […]. No es fácil aclarar, ni hacer entender, este punto de 
vista. Pero en la intuición y penetración de su sentido se descubrirá la llave para la 
solución de los problemas más importantes de la formación y decadencia de la ci-
vilización humana” (Tönnies, 1947: 299). Acusado de romántico o de tradicionalista, 
en el ideario del socialdemócrata Tönnies nunca estuvo el retorno a una forma pura, 
originaria, de comunidad; y mucho menos la volksgemeinschaft nacionalsocialista. 
Por el contrario, juzgaba como ineluctable la función de la comunidad en la integra-
ción, pero también en la comprensión de la sociedad. Aspectos ambos, como aquí 
afirmamos, extremadamente caros a Parsons (Marinis, 2010a; Sasín, 2010).



Mariano G. Sasín94

llegada de su conjunción improbable de tradición y modernidad; 
de cambio y estabilidad; de construcción gradual de una colosal 
e innovadora infraestructura teórica para albergar las mismas 
preguntas y, quizá, las mismas respuestas que acuciaron a los 
padres fundadores de la sociología que hoy reconocemos, junto 
con Parsons (y quizá justamente por ello), como clásicos.

Conclusiones: preguntas y respuestas 
en la descripción de la sociedad

No le cabe, por supuesto, a Parsons la acusación de nostálgico 
o tradicionalista que se le endilgó a Tönnies. El recurso a la no-
ción de comunidad como elemento o componente de la des-
cripción de la sociedad era ya en vida de Parsons, y es también 
actualmente, un topos sociológico recurrente. Queda, entonces, 
la pregunta de por qué echar mano a la noción de comunidad 
para fundamentar una teoría de la sociedad, sobre todo por la 
(¿sobre?)carga axiológica que esto lleva aparejado.

En los sociólogos clásicos aquí rápidamente revisitados, la 
respuesta a esa pregunta se puede encontrar en la percepción 
generalizada de un pasaje histórico que se vuelve tematizable 
mediante la confrontación entre dos polaridades conceptuales 
(la comunidad y la sociedad) a tal efecto construidas. La carga 
axiológica se hace casi imprescindible cuando la tematización 
toma una forma crítica o prospectiva, pero no es pasaje alguno 
lo que a Parsons le es dado percibir. Por el contrario, la socie-
dad estadounidense de la segunda posguerra es una sociedad 
estabilizada en torno a una racionalidad política y económica 
de tipo keynesiano, con plena confianza (Parsons 2012) en su 
capacidad de hacer frente a sus desafíos internos y externos. 
Por otra parte, la comunidad societal es pensada por Parsons 
como un concepto transhistórico, apropiado no sólo para la 
comprensión de la sociedad moderna (Parsons, 1974b), sino 
también aplicable a la interpretación de distintas sociedades 



¿Por qué le habrá puesto “comunidad”? 95

históricas (Parsons, 1974a). En este sentido, la pretensión es la 
de exponer una elaboración conceptual abstracta, descontex-
tualizada históricamente y desprovista de carga valorativa. Aho-
ra bien, más allá del esfuerzo del sociólogo norteamericano por 
construir una definición precisa de la comunidad societal en el 
marco de su lógica teórica, la comunidad, en gran parte de las 
perspectivas (clásicas y contemporáneas) aquí señaladas, ha 
sido y es un valor que refleja un estado ideal, perdido o alcan-
zable, de las relaciones humanas (Marinis, 2011). Su utiliza-
ción en el constructo teórico parsoniano, aun especificada con 
el adjetivo “societal”, no puede prescindir de esta trama refe-
rencial.

La pregunta que nos hacíamos al comienzo, en el título mis-
mo de este artículo, puede ahora retomarse y especificarse.39 
En ella se planteaba un por qué en el cual, sin embargo, subya-
cía también un para qué. Es decir, es una pregunta que se inte-
rroga tanto por la causa como por la función de la utilización del 
término comunidad en una descripción sistémica de la sociedad. 
Una pregunta que refiere tanto a los motivos como a la necesi-
dad de la decisión de incorporar, en la definición de la función de 
integración de las sociedades modernas, a la idea de comuni-
dad con todas sus connotaciones inevitables. Y la respuesta es 
que ni la necesidad ni los motivos parecen ser de índole estric-
tamente teórica. O, dicho de otra manera, la incorporación de 
la idea o noción de comunidad en un lugar destacado de la teo-
ría parsoniana de la sociedad no pareciera ser una consecuen-
cia directa de su lógica de construcción teórica. Al igual que en 
la mayoría de los clásicos de la teoría sociológica y en varios 
exponentes de la teoría social contemporánea (Marinis, 2011; y 
Sasín, 2010), en la utilización que Parsons hace de la idea/no-
ción/concepto de comunidad pareciera haber un “algo más”.

39	El título de este artículo está inspirado en cierta publicidad televisiva de un licor 
argentino, bastante famosa hace algunas décadas, de la cual una pregunta similar 
constituía el cierre. Por esa recurrencia selectiva de los procesos mnémicos, la 
temática trabajada en este artículo trajo una y otra vez al presente el recuerdo de 
esa pregunta que aquí se aplica, modificando la original, a la comunidad.



Mariano G. Sasín96

Efectivamente, el lugar de la comunidad en el corpus teórico 
parsoniano marca la percepción de una modernidad a la que el 
desarrollo de sus conflictos y la aceleración de sus contradic-
ciones la obligan a generalizar, universalizar, pero sobre todo a 
reforzar sus procesos de integración. Más petición de principio 
que realidad, la teoría de la sociedad de Parsons parece vol-
verse allí, en la “comunidad”, una expresión de deseos.

Al igual que los sociólogos clásicos que le precedieron40 (y 
de muchos que vinieron después), Parsons no pudo escapar a 
la fuerza de atracción gravitatoria de un vocablo que, ya sea 
como idea, noción o concepto, se ha vuelto un recurso insosla-
yable de la reflexión moderna sobre la sociedad.41 Quizá se 
pueda encontrar la causa de ello en un cierto componente au-
to-explicativo que arrastra la semántica del término. Así como 
la pregunta por lo social configura la existencia misma de la 
sociología en tanto ejercicio de auto-observación de la socie-
dad, la pregunta por la comunidad sólo puede tener lugar como 
ejercicio de auto-observación sociológico-filosófico.42

De modo que en una observación “de primer orden” 43 la co-
munidad no es una pregunta sino una respuesta. En la obra 
tardía de Parsons, la comunidad es la respuesta al problema del 
orden y a las evidentes necesidades de integración. Ahora bien, 
se trata de una respuesta deseada, ambicionada o esperada, no 
verificada. Hay quienes han visto en Tönnies a un visionario utó-
pico (Addair-Toteff, 1995). De cierta manera, la comunidad pue-
de ser una utopía. También otros han pensado en Parsons como 
un racionalista abstracto (lo casi contrario también es posible: 
creerlo un ilusionado ingenuo), encerrado en su torre de marfil 
de Harvard. Quizá sea más acertado pensar que, más allá de su 
fría y aséptica apariencia, fue Parsons un intelectual comprome-
tido con su época, con los que percibía como sus problemas, y 

40	Véase, por ejemplo, De Marinis (2010b), sobre los usos de la comunidad en Max 
Weber; Grondona (2010), sobre la definición comunitarista de lo social en Émile 
Durkheim; y Torterola (2009), sobre los sentidos de comunidad en Georg Simmel.

41	 Y no sólo de la moderna (Fistetti, 2004).
42	Como el que se plantea Domenico Losurdo (2003).
43	Como la comprende Luhmann (por ejemplo, en 2006: 888; y 2007: 151-177).



¿Por qué le habrá puesto “comunidad”? 97

con las que imaginaba como sus soluciones. Y en este sentido, 
como respuesta a las preguntas de su tiempo, la comunidad so-
cietal es más un anhelo que una descripción.

Sin embargo, lo anterior no elimina la pregunta de por qué “la 
comunidad” es, una y otra vez, esa respuesta. Intentar respon-
der esta última pregunta requiere, entonces, de una observa-
ción “de segundo orden” (por ejemplo, véase Luhmann, 2006: 
888; y 2007: 151-177), es decir, de una nueva pregunta por las 
condiciones de producción de esa respuesta. Esa es la pre-
gunta que Parsons no se hace.44 Y quizá por eso le pone “co-
munidad”.

Ahora bien, hay algo que Parsons sí hace, y que se vertebra 
con sus intereses originales y con su proyecto teórico: exponer 
a la sociología ante sus propias inconsistencias. Porque aque-
llo que motivó el formidable esfuerzo parsoniano reaparece 
(como una re-entry)45 también en su teoría. La necesidad de 
precisar y afinar sus instrumentos conceptuales surge enton-
ces como resultado de la misma tarea de hacerlo. Pese a ello, 
la comunidad continúa siendo un recurso sociológico. Nada le 
impide que lo sea, pero todo invita también a la observación de 
este recurso. Y observar la utilización teórica de la comunidad 
es, en (gran) parte, observar a la sociología. Y observar a la 
sociología es observar, en forma redundante, a la sociedad. Y 
todo esto, que es tarea y atributo de la disciplina sociológica en 
particular (y de las ciencias sociales en general), debe tener y 
tiene, forzosamente, sus consecuencias. Para la sociología y, tal 
vez, para la sociedad.

44	En el sentido que le lleva a Luhmann a decir que “en las numerosas casillas de su 
teoría, Parsons mismo no aparece” (Luhmann, 2006: 9).

45	Véase Spencer Brown (1969) o las múltiples referencias y usos que hace Luhmann 
(2006) de este concepto.



Mariano G. Sasín98

Bibliografía

Addair-Toteff, Christopher
1995	 “Ferdinand Tönnies: Utopian Visionary”, Sociological 

Theory, vol. 13, núm. 1, pp. 58-65.

Alexander, Jeffrey
2005	 “Contradictions in the Societal Community: The Pro-

mise and Disappointment of Parsons’ Concept”, en 
Renée C. Fox, Victor Lidz y Harold J. Bershady, After 
Parsons. A Theory of Social Action for the Twenty First 
Century, Fundación Russell Sage, Nueva York, pp. 
93-110.

1989	 Las teorías sociológicas desde la Segunda Guerra 
Mundial, Gedisa, Barcelona.

Almaraz, José
1979	 “La transición del modelo interactivo al sistémico en 

Parsons”, Reis. Revista Española de Investigaciones 
Sociológicas, vol. 8, pp. 5-32.

Álvaro, Daniel
2011	 “El problema de la comunidad en la teoría sociológica 

clásica”, tesis doctoral en cotutela entre la Universi-
dad de Buenos Aires y la Universidad de París 8, in-
édita, Buenos Aires.

Bender, Thomas
1978	 Community and Social Change in America, The Johns 

Hopkins University Press, Baltimore y Londres.
Bialakowsky, A.

2010	 “Comunidad y sentido en la teoría sociológica contem-
poránea: las propuestas de A. Giddens y J. Habermas”. 
Papeles del ceic, vol. 1-2010, núm. 53, Centro de Estu-
dios sobre la Identidad Colectiva, Universidad del País 
Vasco. Consultado el 25 de mayo de 2010, en www.
identidadcolectiva.es/pdf/53.pdf.



¿Por qué le habrá puesto “comunidad”? 99

Burger, Thomas
1977	 “Talcott Parsons, the Problem of Order in Society, and 

the Program of an Analytical Sociology”, American Jo-
urnal of Sociology, vol. 83, núm. 2, pp. 320-334.

Coutu, Michel
2004	 “La Nation entre Communauté et Société: Réflexions 

autour de Ferdinand Tönnies et de Max Weber”, consul-
tado el 8 de dicembre de 2004, en www.themis.umon-
treal.ca/consultation_gratuite/droits_fondamentaux/8_
coutu.pdf

Chernilo, Daniel
1999	 “Integración y diferenciación. La teoría de los medios 

simbólicamente generalizados como programa pro-
gresivo de investigación”, Cinta de Moebio, núm. 6, 
consultado el 25 de mayo de 2010, en www.facso.
uchile.cl/publicaciones/moebio/06/chernilo01.htm

De Sousa Santos, Boaventura
2003	 La caída del Angelus Novus, Instituto Latinoamericano 

para una Sociedad y un Derecho Alternativos, Bogotá.
2001	 “Los nuevos movimientos sociales”, en osal, Obser-

vatorio Social de América Latina, núm. 5, Consejo La-
tinoamericano de Ciencias Sociales, Buenos Aires, 
pp. 177-184.

Domingues, José María
2008	 “Talcott Parsons: conflictividad, normatividad y cambio 

social”, Conflicto Social, vol. 1, núm. 0, pp. 132-155, 
consultado el 10 de octubre de 2010, en www.conflic-
tosocial.fsoc.uba.ar/00/domingues01.pdf

Durkheim, Émile
1975	 “Communauté et Société selon Tönnies”, en Émile 

Durkheim, Textes, vol. 1, “Éléments d’une théorie so-
ciale”, Minuit, París, pp. 383-390.

Edwards, Gemma
2008	 “The ‘Lifeworld’ as a Resource for Social Movement 

Participation and the Consequences of its Coloniza-
tion”, Sociology, vol. 42, núm. 2, pp. 299-316.



Mariano G. Sasín100

Fistetti, Francesco
2004	 Comunidad. Léxico de política, Nueva Visión, Buenos 

Aires.
Flecha, Ramón, Carme Garcia e Iñaki Santacruz

2003	 “La comunidad societal en Europa”, en varios auto-
res, x Conferencia de Sociología de la Educación, 18-
20 de septiembre de 2003, Valencia, en www.uv.
es/~jbeltran/ase/textos/flecharamon.pdf

Forte Monge, Juan Manuel
2007	 “Multiculturalismo, identidad y reconocimiento”, Thé-

mata. Revista de Filosofía, núm. 39, pp. 613-618.
Fox, Renée C., Victor Lidz y Harold J. Bershady

2005	 “Introduction”, en R. C. Fox, V. Lidz y H. J. Bershady, 
After Parsons. A Theory of Social Action for the Twenty 
First Century, Fundación Russell Sage, Nueva York, 
pp. 1-27.

Fraser, Nancy
1997	 Iustitia interrupta. Reflexiones críticas sobre la posición 

postsocialista, Siglo del Hombre Editores, Universidad 
de los Andes, Santa Fe de Bogotá.

García Blanco, José María
2000	 “Sociología y sociedad en Simmel”, Reis. Revista 

Española de Investigaciones Sociológicas, núm. 89, 
pp. 97-117.

García Linera, Álvaro
2001	 “La estructura de los movimientos sociales en Bolivia”, 

en osal, Observatorio Social de América Latina, núm. 5, 
Consejo Latinoamericano de Ciencias Sociales, Bue-
nos Aires, pp. 185-188.

Gerhardt, Uta
2002	 Talcott Parsons. An Intellectual Biography, Cambrid-

ge University Press, Cambridge.
2001	 “Parsons’s Analysis of the Societal Community”, en A. 

Javier Treviño (ed.), Talcott Parsons Today. His Theory 
and Legacy in Contemporary Sociology, Rowman & 
Littlefield Publishers, Lanham, pp. 177-222.



¿Por qué le habrá puesto “comunidad”? 101

Grondona, Ana Lucía
2012	 “La ‘comunidad’ de Chicago. Cuestión social, cues-

tión urbana y cambio social: una sociología de lo co-
munitario”, en Pablo de Marinis (ed.), Comunidad: es-
tudios de teoría sociológica, Prometeo Editorial, Buenos 
Aires, pp. 189-228.

2010	 “La sociología de Émile Durkheim: ¿una definición ‘co-
munitarista’ de lo social?”, Papeles del ceic, vol. 1-2010, 
núm. 55, Centro de Estudios de la Identidad Colectiva. 
Consultado el 25 de mayo de 2010, en www.identidad-
colectiva.es/pdf/55.pdf

Habermas, Jürgen
1992	 Teoría de la acción comunicativa, vol. ii: “Crítica de la 

razón funcionalista”, Taurus, Buenos Aires.
Haidar, Victoria

2012a	 “El neoliberalismo y el problema de ‘cómo vivir juntos’: 
la comunidad en la obra de Friedrich Hayek”, Estudios 
Políticos, núm. 4 (post), disponible en: http://revistaes-
tudospoliticos.com/el-neoliberalismo-y-elproblema-
de-como-vivir-juntos%E2%80%9D-la-comunidad-en-
la-obra-de-friedrich-hayek-por-victoria-haidar/

2012b	 “Una ‘comunidad de comunidades’: tras las huellas de 
una tradición liberal y democrática de pensamiento 
acerca de la comunidad en las obras de John Dewey 
y los sociólogos de la Escuela de Chicago”, en Pablo 
de Marinis (ed.), Comunidad: estudios de teoría socio-
lógica, Prometeo Editorial, Buenos Aires.

Holton, Robert J. y Bryan S. Turner
1986	 Talcott Parsons on Economy and Society, Routledge, 

Londres y Nueva York.
Honneth, Axel

2007	 Reificación. Un estudio en la Teoría del Reconoci-
miento, Katz Editores, Buenos Aires.

1999	 “Comunidad. Esbozo de una historia conceptual”, Ise-
goría, núm. 20, pp. 5-15.



Mariano G. Sasín102

1997	 La lucha por el reconocimiento: por una gramática 
moral de los conflictos sociales, Crítica, Barcelona.

Jameson, Fredric y Slavoj Zizek
1998	 Estudios culturales. Reflexiones sobre el multicultura-

lismo, Paidós, Buenos Aires.
Lander, Edgardo

2000	 “Ciencias sociales: saberes coloniales y eurocéntri-
cos”, en Edgardo Lander (comp.), La colonialidad del 
saber: eurocentrismo y ciencias sociales. Perspecti-
vas latinoamericanas, Consejo Latinoamericano de 
Ciencias Sociales, Buenos Aires.

Levine, Donald
1991	 “Simmel and Parsons Reconsidered”, The American 

Journal of Sociology, vol. 96, núm. 5, pp. 1097-1116.
Lisbona Guillén, Miguel, coordinador

2005	 La comunidad a debate. Reflexiones sobre el con-
cepto de comunidad en el México contemporáneo, El 
Colegio de Michoacán, Michoacán.

Losurdo, Domenico
2003	 La comunidad, la muerte, Occidente. Heidegger y la 

“ideología de la guerra”, Losada, Buenos Aires.
Luhmann, Niklas

2007	 Introducción a la Teoría de Sistemas, Universidad Ibe-
roamericana, México D. F.

2006	 La sociedad de la sociedad, Herder, Barcelona.
Marinis, Pablo de

2012	 “La comunidad societal de Talcott Parsons, entre la 
pretensión científica y el compromiso normativista”, 
en Pablo de Marinis (ed.), Comunidad: estudios de 
teoría sociológica, Prometeo Editorial, Buenos Aires.

2011	 “La teoría sociológica y la comunidad. Clásicos y 
contemporáneos tras las huellas de la ‘buena socie-
dad’ ”, en Entramados y perspectivas. Revista de la 
carrera de sociología, vol. 1, núm. 1, Universidad de 



¿Por qué le habrá puesto “comunidad”? 103

Buenos Aires, pp. 127-164. Consultado el 24 de junio 
de 2011, en http://revistadesociologia.sociales.uba.
ar/index.php/revistadesociologia/article/view/45/21.

2010a	 “Sociología clásica y comunidad: entre la nostalgia y 
la utopía (un recorrido por algunos textos de Ferdi-
nand Tönnies)”, en P. de Marinis, G. Gatti e I. Irazuzta 
(eds.), La comunidad como pretexto. En torno al (re)
surgimiento de las solidaridades comunitarias, An-
thropos, Barcelona, pp. 347-382.

2010b	 “La comunidad según Max Weber: desde el tipo ideal 
de la Vergemeinschaftung hasta la comunidad de los 
combatientes”, Papeles del ceic, vol. 1-2010, núm. 58, 
Centro de Estudios de la Identidad Colectiva, pp. 
1-36. Consultado el 25 de mayo de 2010, en www.
identidadcolectiva.es/pdf/58.pdf

2005	 “16 comentarios sobre la(s) sociología(s) y la(s) comu-
nidad(es)”, Papeles de cejic, Universidad del País Vas-
co, España, pp. 1-39.

Mascareño, Aldo
2009	 “Medios simbólicamente generalizados y el problema 

de la emergencia”, Cinta de Moebio, núm. 36, pp. 174-
197. Consultado el 30 de noviembre de 2010, en 
www.moebio.uchile.cl/36/mascareno.html

2008	 “Acción, estructura y emergencia en la teoría sociológi-
ca”, Revista de Sociología, núm. 22, Facultad de Cien-
cias Sociales de la Universidad de Chile, pp. 217-256.

Melucci, Alberto
1999	 Acción colectiva, vida cotidiana y democracia, El Co-

legio de México, México D. F.
1994	 “Asumir un compromiso: identidad y movilización en los 

movimientos sociales”, Zona Abierta, núm. 69, Madrid.
Nisbet, Robert

1996	 La formación del pensamiento sociológico, vol. i, 
Amorrortu, Buenos Aires.



Mariano G. Sasín104

Parsons, Talcott
2012	 “ ‘¿Ciudadanía plena para el norteamericano negro?’ 

Un problema sociológico”, Entramados y perspectivas. 
Revista de la Carrera de Sociología, vol. 2, núm. 2, 
Universidad de Buenos Aires, pp. 234-278.

2009	 Autobiografía intelectual: elaboración de una Teoría 
del Sistema Social, Universidad Nacional de Colom-
bia, Bogotá. [Primera edición de 1970].

2007	 American Society. A Theory of the Societal Communi-
ty, Paradigm Publishers, Londres.

2001	 “Georg Simmel and Ferdinand Tönnies. Social Relation-
ships and Elements of Action”, en G. Pollini y G. Sciorti-
no (eds.), Parsons’ The Structure of Social Action Con-
temporary Debates, Franco Angeli, Milán, pp. 71-92.

1999	 El sistema social, Alianza Editorial, Madrid. [Primera 
edición de 1951].

1992	 “El aspecto político de la estructura y los procesos 
sociales”, en David Easton (comp.), Enfoques sobre 
teoría política, Amorrortu, Buenos Aires, pp. 113-174. 
[Primera edición de 1966].

1991	 The Social System, Routledge, Londres. [Primera 
edición de 1951].

1978	 Action Theory and the Human Condition, Free Press, 
Nueva York.

1977	 “The Present Status of ‘Structural-Functional’ Theory”, 
en T. Parsons (ed.), Social Systems and the Evolution 
of Action Theory, Free Press, Nueva York, pp. 100-118.

1976	 “Sistemas sociales”, en D. L. Sills (director), Enciclo-
pedia Internacional de Ciencias Sociales, tomo ix, 
Aguilar, Madrid, pp. 710-721.

1974a	 La sociedad. Perspectivas evolutivas y comparativas, 
Trillas, México D. F.

1974b	 El sistema de las sociedades modernas, Trillas, Méxi-
co D. F.



¿Por qué le habrá puesto “comunidad”? 105

1968a	 La estructura de la acción social. Estudio de teoría so-
cial con referencia a un grupo de recientes escritores 
europeos, Guadarrama, Madrid. [Primera edición de 
1937].

1968b	 “Algunas categorías fundamentales de la Teoría de la 
Acción. Exposición general”, en Talcott Parsons, Ed-
ward A Shils; Gordon W. Alport; Clyde Kluckhohn, Hen-
ry A. Murray, Robert R. Sears, Richard C. Sheldon, 
Samuel A. Stouffer, Edward C. Tolman, Hacia una Teo-
ría General de la Acción, Kapeluz, Buenos Aires, pp. 
19-48. [Primera edición de 1951].

1967	 Ensayos de teoría sociológica, Paidós, Buenos Aires.
1965	 “Full Citizenship for the Negro American? A Sociologi-

cal Problem”, Daedalus, vol. 94, núm. 4, pp. 1009-1054.
Parsons, Talcott y Edward A. Shils

1968	 “Los valores, los motivos y los sistemas de acción”, 
en T. Parsons y E. A. Shils (eds.), Hacia una teoría 
general de la acción, Kapeluz, Buenos Aires, pp. 66-
311. [Primera edición de 1951].

1962b	 “Values, Motives, and Systems of Action”, en T. Par-
sons y E. A. Shils, Toward a General Theory of Action, 
Harvard University Press, Cambridge, Massachu-
setts, pp. 47-275. [Primera edición de 1951].

Parsons, Talcott, Edward A. Shils, Gordon W. Alport, 
Clyde Kluckhohn, Henry A. Murray, Robert R. Sears, 
Richard C. Sheldon, Samuel A. Stouffer, Edward C. Tolman

1962	 “Some Fundamental Categories of the Theory of Action: 
A General Statement”, en Toward a General Theory of 
Action, T. Parsons y E. A. Shils (eds.), Harvard Universi-
ty Press, Cambridge, Massachusetts, pp. 3-29. [Prime-
ra edición de 1951].

Parsons, Talcott, Edward A. Shils y Robert F. Bales
1970	 Apuntes sobre la Teoría de la Acción, Amorrortu, Bue-

nos Aires. [Primera edición de 1953].



Mariano G. Sasín106

Pollini, Gabriele
2001	 “The Currency and Validity of Parsons Interpretation 

of Vilfredo Pareto’s Theory of Social Action”, en Ga-
briele Pollini y Giuseppe Sciortino (eds.), Parsons’ 
The Structure of Social Action and Contemporary De-
bates, Franco Angeli, Milán, pp. 25-44.

Ritzer, George
1993	 Teoría sociológica clásica, McGraw-Hill, Madrid. 

Robertson, Roland y Bryan S. Turner, editores
1991	 Talcott Parsons: Theorist of Modernity, Sage, Londres.

Rodríguez Consuegra, Francisco
1993	 “El origen de la construcción lógica fenomenalista: 

Mach, Moore y Whitehead”, Enrohar, núm. 20, pp. 31-55.
Rose, Nikolas

2007	 “¿La muerte de lo social? Re-configuración del territo-
rio de gobierno”, Revista Argentina de Sociología, vol. 
5, núm. 8, pp. 111-150. [Primera edición de 1996].

1999	 Powers of Freedom. Reframing Political Thought, Cam-
bridge University Press, Cambridge.

Sasín, Mariano Gustavo
2012	 “La comunidad de la diferencia. Reverberaciones de 

la sociología de la comunidad en Niklas Luhmann”, 
en Pablo de Marinis (ed.), Comunidad: estudios de 
teoría sociológica, Prometeo Editorial, Buenos Aires, 
pp. 337-368.

2010	 “La comunidad estéril. El recurso comunitario como 
forma de la autodescripción social”, Papeles del ceic, 
vol. 1/2010, núm. 57. Consultado el 25 de mayo de 2010 
en www.identidadcolectiva.es/pdf/57.pdf

Sciortino, Giuseppe
2010	 “ ‘A Single Societal Community with Full Citizenship for 

All’: Talcott Parsons, Citizenship and Modern Society”, 
Journal of Classical Sociology, núm. 10, pp. 239-258.

2005	 “How Different Can We Be? Parsons’s Societal Com-
munity, Pluralism, and the Multicultural Debate”, en 



¿Por qué le habrá puesto “comunidad”? 107

Renée C. Fox; Victor Lidz y Harold J. Bershady (eds.), 
After Parsons: A Theory of Social Action for the Twen-
ty First Century, Fundación Russell Sage, Nueva York, 
pp. 111-136.

2004	 “The Societal Community. Conceptual Foundations of 
a Key Action Theory Concept”, ponencia preparada 
para la Conferencia Parsons en la Universidad de 
Kobe.

2001	 “The Structure of Social Action’s ‘Missing’ Chapter on 
Simmel: An Introducción. Appendix: Talcott Parsons, 
Letter to J. C. Alexander, January 19th, 1979”, en Ga-
briele Pollini y Giuseppe Sciortino (eds.), Parsons’ The 
Structure of Social Action Contemporary Debates, 
Franco Angeli, Milán, pp. 45-70.

Spencer Brown, George
1969	 Laws of Form, Cognizer, Londres.

Spivak, Gayatri Chacravorty
2003	 “¿Puede hablar el subalterno?”, Revista Colombiana 

de Antropología, vol. 39, pp. 301-364.
Stavenhagen, Rodolfo

1992	 “Los derechos indígenas: algunos problemas concep-
tuales”, Nueva Antropología, vol. xii, núm. 43, pp. 83-99.

Treviño, A. Javier
2001	 “Introduction: The Theory and Legacy of Talcott Par-

sons”, en Javier Terviño (ed.), Talcott Parsons Today. 
His Theory and Legacy in Contemporary Sociology, 
Rowman & Littlefield Publishers, Lanham, pp. xv-lviii.

Tönnies, Ferdinand
1947	 Comunidad y sociedad, Losada, Buenos Aires. [Pri-

mera edición de 1887].
Torterola, Emiliano

2009	 “Historia, cultura y sociología. Un repaso por los sen-
tidos de la comunidad en la obra de Georg Simmel”, 
ponencia presentada en el xxvii Congreso alas, Fa-
cultad de Ciencias Sociales, Universidad de Buenos 
Aires, 31 de agosto al 4 de septiembre, Buenos Aires.


