
¿Qué clase de poder es
“el poder del amor”?*

Anna G. Jónasdóttir

El punto de partida debe ser la perfecta igualdad 
entre hombres y mujeres; de aquí emanan las 

demás formas de igualdad.
(Weeks, 2007: 7)

El amor –o más precisamente el concepto del 
“poder del amor”– se encuentra en el centro de 
mi análisis teórico del “patriarcado formalmente 
igualitario”: un intento de explicar por qué los 
hombres siguen siendo dominantes en las 
sociedades contemporáneas de Occidente. 
Comencé este proyecto en 1980 y publiqué 
Love Power and Political Interests. Towards a 
Theory of Patriarchy in Contemporary Western 
Societies en 1991 (de aquí en adelante lp o, 
cuando cito, Jónasdóttir, 1994).1 Sin embargo, en

1	 La edición de 1994 ha sido revisada sólo parcialmente. 
Escribí las partes centrales del libro entre 1983 y 1988. En 
esa misma época presenté la mayoría de los artículos como 
ponencias en conferencias internacionales y publiqué algunos 
en revistas o como capítulos de libros.

Sociológica, año 26, número 74, pp. 247-273
septiembre-diciembre de 2011

*	 El presente artículo aparece en el libro Sexuality, Gender 
and Power, editado por Anna G. Jónasdóttir, Valerie 
Bryson y Kathleen B. Jones y publicado por la editorial 
Routledge, Londres, 2010. Agradecemos a la autora y a la 
casa editora que nos otorgaron el permiso para traducirlo. 
Traducción de Adriana García Andrade.



Ana G. Jónasdóttir248

un principio “el amor”, sexual o de otro tipo, no fue el centro de mi 
interés.2 Entré en este campo a través de una aplicación crítica y 
reconstructiva del método de Marx (sus premisas materialistas y su 
teoría social general) a las cuestiones feministas que surgieron en 
diversos países desde los años noventa sobre la persistente 
desigualdad entre mujeres y hombres. El uso de dicho método me 
llevó a identificar al amor y al poder del amor como una capacidad 
humana creativa-productiva –y explotable– de importancia compa-
rable a la del trabajo o a la del poder del trabajo. En otras palabras, 
las relaciones sociosexuales (alias relaciones de género), las prác-
ticas amorosas, así como la lucha y el control sobre los usos del 
poder del amor en el proceso de producción-reproducción de personas 
comprenden una dimensión social particular, identificable como tal 
para el estudio de las sociedades y del cambio social.

Trabajar con Marx me llevó a desarrollar un dominio teórico 
social y político particular –“la sexualidad política”– dentro del 
cual delimité y respondí a la pregunta de investigación más 
específica que expuse anteriormente (y en la cual también 
deben incluirse y explorarse otros cuestionamientos relacionados 
con las diversas causas, consecuencias y posible superación 
de la desigualdad de género). Mi vinculación con el materia-
lismo histórico en torno al “punto de entrada de la producción” 
en lugar de ser a través de la “reproducción per se” (Jónasdóttir, 
2009a: 67) conceptualiza la economía (la producción de medios 
de subsistencia) y la sexualidad (la producción de vida) como 
procesos sociales tanto distintos como internamente relacio-
nados; no como estructuras separadas o relacionadas sólo 
externamente. Por medio de esta re-interpretación he sostenido 

2	 Este hecho establece tanto vínculos como diferencias entre mi trabajo y el creciente 
número de libros y artículos sobre la intimidad, la sexualidad y el amor, publicados 
a partir de los años noventa; por ejemplo, Giddens (1991, 1992); Beck y Beck-
Grensheim (1990/1995); Langford, 1999; Hooks (2001); Irigaray (2002); Bauman 
(2003); Evans (2003); Cixous (2005/2008); Johnson (2005). Me parece que estamos 
presenciando una expansión de diversos tipos de intereses de conocimiento sobre 
el amor que, para mí, ha justificado el lanzamiento de un nuevo campo de estudio 
interdisciplinario: “Los estudios sobre el amor”, que fue el centro de atención durante 
2010 en el Centre of Gender Excellence (Gexcel), Research Theme 10, Love in Our 
Time-A Question for Feminism (www.genderexcel.org).



¿Qué clase de poder es el “poder del amor”? 249

(Jónasdóttir, 2009a) que en la variante marxista del materia-
lismo histórico cabe asumir que no sólo el trabajo humano sino 
también el amor humano puede y debe entenderse como “una 
actividad práctica humano-sensorial” y una “capacidad crea-
dora de mundos”.3 Esta afirmación fundamenta una reconstruc-
ción feminista de la perspectiva de la producción del materialismo 
histórico (Jónasdóttir y Jones, 2009b). Proporciona una manera 
de teorizar la sexualidad, las relaciones de género y los inte-
reses de género, el poder, la agencia y la política, en la que 
dichos elementos se perciben como vinculados entre sí en un 
marco teórico social y político general, con múltiples niveles y 
dimensiones. Al evaluar cuidadosamente las limitaciones que 
encontramos en la teoría feminista posestructuralista (tan domi-
nante durante los años ochenta y noventa), y sin negar sus forta-
lezas, Kathleen Jones y yo sostenemos que el nuevo “giro” que 
esbozamos puede ser útil para llevar a cabo el trabajo sobre la 
teoría feminista más allá de las nociones tajantes o excluyentes 
que aún son un gran obstáculo para los debates del materia-
lismo versus la teoría de la cultura (Jónasdóttir y Jones, 2009b).

Mi teoría del amor ha sido aplicada de manera empírica y 
desarrollada por otros investigadores (véanse en particular a 
Jakobsen, 1999; Axelsson, 2009; Barriteau, 2008 y el capítulo 5 
del presente volumen; Gunnarsson próximamente). También ha 
suscitado preguntas críticas, muchas de las cuales me las hice 
yo misma y las he contestado de forma preliminar en otras 
publicaciones. Una que ha sido recurrente tiene que ver con el 
hecho de que me he enfocado en las relaciones entre mujeres 
y hombres. ¿Significa acaso que doy por hecho la organización 
heterosexual de la sociedad?; ¿es posible abordar el amor no hete-
rosexual desde esta perspectiva? En cuanto a la última pregunta, 
creo que es posible pero debe investigarse en concreto, así como 
la teoría de la sustentabilidad en general. Mi argumento era y 

3	 La frase “capacidad creadora de mundos” es la formulación de David McLellan que 
clarifica cómo Marx elogió a Hegel por haber descubierto “la autocreación del 
hombre como proceso [… y, por ende, la historia y el mundo] como resultado de su 
propio trabajo”, cuando al mismo tiempo “criticó [de Hegel] su exposición abstracta 
y filosófica” (McLellan, 1977: 75, 101).



Ana G. Jónasdóttir250

sigue siendo que la organización patriarcal de la heterosexuali-
dad es crucial porque “es la forma dominante de organización sexual” 
y como tal “funciona de manera opresiva tanto internamente 
como en relación con las personas que participan en otro tipo 
de encuentros sexuales”. También afirmo que hablar del amor 
sexual —en el sentido de prácticas interactivas que hacen que 
las personas se relacionen real y potencialmente como sexos— 
“implica que la manera en la que se practica el amor sexual 
influye significativamente tanto en la forma en que se manejan 
otras relaciones amorosas (por ejemplo, aquellas entre padres 
e hijos), como también en la [manera en] que las personas llevan a 
cabo sus relaciones interpersonales en otros contextos sociales” 
(Jónasdóttir, 1994: 219-221).

En este capítulo retomo mi trabajo anterior para elaborar 
algunos aspectos de mi teoría, especialmente el concepto del 
poder del amor y la diferencia que hace el amor, en mi opinión, 
tanto para explicar la dominación masculina en las sociedades 
formalmente igualitarias como, en términos más generales, para 
el desarrollo de una nueva teoría social organizada alrededor de 
la sexualidad en un sentido amplio. Esta perspectiva supone 
una visión compleja de la manera en que puede aplicarse la 
“interseccionalidad”, no sólo a personas de múltiples facetas 
[multi-faceted selves] o a las subjetividades, sino también a los 
procesos y contextos sociales multidimensionales. En mi afán 
por clarificar la compleja pregunta sobre qué clase de poder es 
el “poder del amor” también retomo “la explotación” como un 
concepto teórico polémico y como una realidad social compleja.

El poder de los hombres, el método
de Marx y “la sexualidad política”

Este trabajo puede ser definido como una teoría localizada histó-
ricamente y de orientación empírica. Su punto de partida empírico 
fue el (bien documentado) hecho de que las posiciones de poder 
de los hombres persisten incluso en sociedades occidentales 



¿Qué clase de poder es el “poder del amor”? 251

contemporáneas (incluyendo a los países nórdicos), donde la 
combinación de la igualdad formal-legal, el alto porcentaje de 
mujeres con trabajos remunerados y los diversos acomodos del 
Estado de bienestar benefician claramente a las mujeres; y donde 
éstas son relativamente independientes, tanto social como 
económicamente, de algún hombre en particular. Mi pregunta 
central (aún pertinente) era cómo explicar esta forma histórica-
mente específica de dominación masculina o de patriarcado. La 
delimitación contextual de la formulación del problema fue una 
elección consciente, localizada y delimitada en el tiempo y en el 
espacio; no propone un análisis en términos de principios no-histó-
ricos o de respuestas que asumen una validez universal. La 
decisión de enfocarme en el poder de los hombres es igual-
mente deliberada, puesto que es ése el problema para el que es 
necesario hallar una explicación, y no para la opresión ni para la 
subordinación de las mujeres. Aunque estas dos formas de 
aproximación hacia las diferencias de poder entre mujeres y 
hombres son lados de una misma moneda, en el proceso de 
investigación resulta fundamental designar cuál de las “caras” 
es señalada por el investigador como el foco de atención. Esto 
se debe a que dicha “moneda” implica relaciones sociales de 
actividades creativas-productivas en desarrollo, cuyo resultado 
son patrones observables, persistentes y cambiantes de posi-
ciones de poder desiguales (e igualdades en potencia) entre 
mujeres y hombres. Esta aproximación significa que, analítica-
mente, no “coloco a las mujeres y sus experiencias en el centro 
de la escena” como lo hace, por ejemplo, Bryson (capítulo 4 del 
presente volumen). Tampoco se le da ese rol a los “hombres” (o 
“masculinidades”) como grupo o como una serie de categorías. 
La unidad central elemental en mi teoría es el concepto de rela-
ciones sociosexuales; en mi “método”, hablar de “relaciones 
sociales” siempre implica mencionar también actividades. Mi 
propósito es ofrecer una explicación sobre ciertos procesos 
sociales en términos de una generación de mecanismos, más 
que como “la recurrencia de estructuras completas” (Tilly, 2008: 125).



Ana G. Jónasdóttir252

Mi aproximación presenta la pregunta central como un pro-
blema a nivel macro, cuestionando la organización social de la 
desigualdad de género a un nivel sistémico o contextual, pero 
busca explicaciones a niveles meso. En estos niveles la actividad 
relacional (prácticas amorosas), entendida como un proceso de 
interacciones, transacciones (de poderes) y negociaciones entre 
partes socialmente significativas (individuos y grupos o colec-
tivos en sus capacidades sociosexuales), se encuentra situada 
en un escenario social específico (que atraviesa la familia, la 
vida laboral y demás esferas de la sociedad). Esta aproxima-
ción enfoca la actividad relacional con más claridad al percibirla 
como generadora de mecanismos causales. Dicha actividad no 
es reducible ni a seres individuales ni a contextos sistémicos. 
Más bien, el contexto social (e incluso la persona [self]) es visto 
como el resultado de la manera en que se desarrollan las activi-
dades relacionales en escenarios distintos y cambiantes. El 
contexto general (a nivel macro) condiciona, a su vez, varios 
escenarios interactivos de la vida social, mientras que las inte-
racciones, transacciones y negociaciones presuponen indivi-
duos concretos que utilizan sus capacidades humanas. 

Desde hace mucho tiempo me interesé en un tipo de pensa-
miento que veía una conexión prometedora entre el feminismo 
y el marxismo (Mitchell, 1971) y en el cual la expectativa de una 
relación fructífera presuponía la relativa independencia de cada 
“parte”. Esta manera de pensar inició con el propósito de utilizar 
el marxismo como un “método de análisis social” o para “poner 
(el método de Marx) al servicio de las cuestiones feministas” 
(Hartmann, 1981: 11); fue percibido como un “proyecto teórico 
distintivo” (Jaggar, 1983: 118), una tercera manera de despla-
zarse (dialécticamente) a través –y más allá– de los opuestos 
del feminismo radical autosuficiente y de un rígido marxismo 
omnipotente (Jónasdóttir, 1994: caps. 1-2 y 4; 2009a). El proyecto 
se erigía sobre dos supuestos: que “el sexo” podía y debía ser 
problematizado como tal en lugar de estar subsumido bajo “la 
clase”, y que la desigualdad basada en el sexo y en la clase 
podía ser tanto analizada como explicada mediante la utiliza-



¿Qué clase de poder es el “poder del amor”? 253

ción del mismo “método”. En otras palabras, fue considerado 
como teóricamente posible y políticamente importante identi-
ficar las relaciones de género y la sexualidad (en un sentido 
amplio) como una dimensión social definida, inherentemente 
relacionada (formando una intersección) con otras dimensiones 
centrales de la sociedad, incluyendo la economía y las relaciones de 
clase, las relaciones raciales-étnicas, los procesos culturales, 
las instituciones políticas y las fuerzas ideológicas.

Heidi Hartmann fue particularmente clara en cuanto al signi-
ficado de la singularidad del “proyecto teórico”. Argumentó que 
explicar el patriarcado utilizando el método de Marx presuponía 
que la “cuestión de la mujer” del marxismo fuese reformulada como 
la “cuestión feminista” y “dirigida a las causas de desigualdad 
sexual entre mujeres y hombres, de la dominación masculina 
sobre las mujeres” (Hartmann, 1981: 3 y 5). Su ambición fue 
especificar los mecanismos básicos del patriarcado, tarea que 
le resultó difícil ya que “los mismos rasgos, tales como la divi-
sión del trabajo, a menudo refuerzan tanto al patriarcado como 
al capitalismo [y] es difícil aislar los mecanismos del patriarcado. 
Aun así, esto es lo que debemos hacer” (Hartmann, 1981: 29; mi 
énfasis). Sin embargo, como indicaron algunos críticos, Hart-
mann no logró diferenciar entre los fundamentos materiales y 
las características estructurales de los dos sistemas (Jónas-
dóttir, 1994: 50-51).

Mi evaluación crítica de algunas de las contribuciones a este 
ambicioso proyecto me llevó a concluir tres aspectos. Primero, 
faltaba lo distintivo que buscaba el proyecto de teoría feminista 
histórico-materialista. Segundo, esto sucedía ya sea porque los 
análisis feministas se habían propuesto integrar una teoría tota-
lizadora que cubriera todas las opresiones entrelazadas (dema-
siado concentradas en el trabajo, la clase y la economía), o porque 
habían sobreestimado el poder explicativo general de la violencia 
sexual o el mero impacto de las fuerzas culturales. La tercera 
conclusión fue que el método de Marx podía ser puesto al 
servicio de las cuestiones feministas radicales en mayor medida 
y de forma distinta. En cuanto al método mismo, no interpreto el 



Ana G. Jónasdóttir254

*	 Utilizo la palabra energía como un sinónimo de poder (humano). El poder del amor 
es una clase de poder humano porque es una capacidad humana creativa-productiva 
y, por ende, una fuerza o energía socialmente significativa. Cabe destacar que, 
cuando me refiero a poder (“poder” social y “fuerza”), no necesariamente asumo la 

materialismo de Marx como una ortodoxia historicista ni como 
una teoría de la historia y de la sociedad en ningún sentido 
estricto de la palabra, sino como una tradición de investigación, 
una serie de asunciones ontológicas y de pautas metodológicas 
para el desarrollo de teorías específicas (Jónasdóttir, 2009a: 
62-64).

En el meta nivel de la tradición de investigación y de la teoría 
social general sugerí una perspectiva feminista analíticamente 
distinta para el estudio de la sociedad y de la historia. Esta visión 
proponía una posición ventajosa al estudiar la existencia social, 
en la cual la producción (y reproducción) de la vida y de las 
personas vivas, las relaciones de género (los sexos sociales) y 
la organización del amor toman el lugar que la producción (y 
reproducción) de los medios de subsistencia, las clases sociales 
y la organización del trabajo tienen en la teoría social general de 
Marx y en su punto de vista sobre la historia (de acuerdo con 
esta visión, en la realidad concreta ni los sexos sociales ni las 
clases sociales son necesariamente sólo dos). Percibo la insti-
tución del matrimonio como el vínculo central entre el Estado y 
la sociedad, de manera que en mi teoría (social general) y en mi 
visión de la historia su significado o estatus corresponde al de la 
propiedad privada en el pensamiento de Marx. Esta parte del 
trabajo propone una versión feminista del materialismo histórico 
vista como una tradición de investigación relacional y realista o 
–para utilizar una frase importante de Marx– como un “hilo 
conductor para mis investigaciones” (Marx, 1859-1977: 389).

En el nivel de la teoría específica presenté una primera 
versión orientada hacia una teoría del patriarcado occidental 
contemporáneo, asumiendo que la estructura básica de la 
dominación masculina o del patriarcado en sociedades formal-
mente-legalmente igualitarias se mantiene en un proceso 
conflictivo, donde las transacciones de energía desiguales en 
términos de poder* estructuran las relaciones entre mujeres y 



¿Qué clase de poder es el “poder del amor”? 255

hombres. Incluso con una relativa igualdad formal y socioeco-
nómica, mujeres y hombres constituyen las partes centrales de 
una particular relación de explotación en la que los hombres 
tienden a explotar las capacidades de las mujeres para el amor 
y transformarlas en modalidades individuales o colectivas de 
poder sobre las cuales ellas pierden el control. La institución del 
matrimonio, históricamente cambiante y entendida como normas 
conyugales ideológicamente definidas, es un regulador clave 
que mantiene el proceso de la dominación masculina en acción 
y, en este sentido, el “matrimonio” tiene un sentido amplio. Se 
refiere no sólo a las parejas casadas legalmente o que viven 
juntas o a las parejas íntimas en general, sino también a los 
patrones de interacción que establece –y prohíbe– entre las 
personas como seres sexuales (es decir, entre mujeres y hombres, 
entre las mujeres mismas y entre los hombres mismos) en la 
sociedad en general. Lo que es crucial es la posesividad de los 
hombres con respecto a las mujeres; es decir, el derecho que 
los hombres reclaman para tener acceso a las mujeres. En la 
práctica, los “derechos” de los hombres para apropiarse de los 
recursos sociosexuales de las mujeres, especialmente de su 
capacidad para el amor, continúa siendo un patrón predomi-
nante, incluso cuando (en muchas sociedades) ya no constituye 
una prescripción legal (Jónasdóttir, 2009a: 62).

Como es bien sabido, el materialismo histórico inspiró el 
desarrollo de diversas teorías feministas, la mayor parte de las 
cuales cayó en un estancamiento durante los años ochenta bajo 
la presión del posestructuralismo y la multifacética “guerra” 
contra el marxismo. Sin embargo, un renovado y considerable-
mente fuerte interés en la obra de Marx puede observarse en 
todo el mundo, tanto entre las teóricas feministas como en otros 
autores.4 “[El] resurgido interés por las conceptualizaciones 
feministas de la reproducción social” es un ejemplo importante y 
en la presente era de transformaciones globales, particularmente

4	 Véase Blakeley y Bryson, editores, (2005); Bryson (2004); Ebert (1996); Ferguson 
(2009); Harding, editor (2004); Hartsock (2005); Haug (2005); Hennessy (2000); 
Hennessy e Ingraham, editores (1997); Holmstrom, editor (2002).	

existencia de la desigualdad o de las relaciones jerárquicas. Éstas son resultado de 
transacciones desiguales. [ Esta nota es una alcaración de la autora que no aparece 
en el texto original. Nota de la revisora académica.]



Ana G. Jónasdóttir256

en la economía política, el trabajo del cuidado a nivel transna-
cional (trasnational care work) es un campo de investigación 
creciente en los análisis feministas interdisciplinarios (Bakker y 
Silvey, 2008: 2; Bakker y Gill, 2003; Young, 2003). Las obras de 
Teresa Ebert (1996) y de Rosemary Hennessy (2000) sobre el 
deseo, el trabajo y las identidades sexuales en el capitalismo 
tardío han postulado una importante demanda en cuanto a la 
urgencia por volver a vincular los análisis feministas de género 
y sexualidad con la teoría capitalista de Marx y los problemas 
del trabajo y la explotación en el mundo actual. Sin embargo, 
visto desde mi perspectiva (de la sexualidad política), las cues-
tiones feministas que se abordan en estas investigaciones no 
están “[re-]dirigidas hacia las causas de […] la dominación 
masculina sobre las mujeres”, como alguna vez Heidi Hartmann 
lo expresó y destacó como una tarea urgente (1981: 3 y 5). Se 
trata más bien una renovación interesante de la “cuestión de la 
mujer” de Marx, una forma de relacionarse con él y con el mate-
rialismo histórico que en sí es fructífera e importante, pero que 
no agota la utilidad potencial de esta tradición de pensamiento 
para los fines feministas (Jónasdóttir, 2009b).

Entre las muchas preguntas que surgieron de mi proyecto 
teórico conducido, por un lado, por la cuestión feminista y, por el 
otro, por el método de Marx, había una con respecto al poder: 
¿Cómo exactamente debe entenderse y conceptualizarse al 
“poder” como parte de la sexualidad? En la visión que he adop-
tado éste no puede ser sólo dominación ni tampoco un mero 
efecto del discurso. Otra de las preguntas, más precisamente, 
era sobre los términos básicos y los conceptos clave más utili-
zados en los análisis teóricos materialistas –opresión y explota-
ción– donde la segunda parecía la menos frecuente y menos 
desarrollada por las teóricas feministas. Asumí que “la explota-
ción” debía ser aplicada no sólo en el contexto de la clase y el 
trabajo, sino también en el sociosexual.

Pensar en términos de explotación abrió una nueva visión 
sobre el problema que ni la opresión ni la subordinación habían 
contemplado. Esto condujo a cuestionamientos como: ¿en calidad 



¿Qué clase de poder es el “poder del amor”? 257

de qué son explotadas las mujeres y por quién?; ¿qué implica ser 
explotada como mujer?; ¿cómo funciona este proceso de explo-
tación en particular?; ¿dónde tiene lugar?; ¿qué es lo que se 
explota? En otras palabras, ¿qué es lo que está siendo extraído 
o destituido de las mujeres en su (socioculturalmente moldeada e 
históricamente cambiante) capacidad como mujeres –como un 
sexo? El amor y el “poder del amor” aparecieron como resultado 
de mi asunción de que una parte crucial del análisis teórico de 
la explotación de las mujeres debe realizarse dentro del campo 
de la sexualidad; ni el trabajo ni el cuidado solos eran adecuados 
como conceptos clave para entender la excepcional “actividad 
práctica humano-sensorial” de la sexualidad. El amor como 
poder transformador o, desde mi posición estratégica, el amor 
sexual como una clase particular de las prácticas amorosas, es 
un elemento fundamental en el proceso de producción de 
personas. También en nuestro tiempo (tiempo-espacio), cuando 
los individuos se ven forzados a-liberados para hacer y rehacerse 
a sí mismos bajo circunstancias continuamente cambiantes, el 
amor como fuente de poder humano creativo-re-creativo parece 
ser cada vez más necesario.

¿La explotación es, simplemente, mala?

Marx usó lo que en ocasiones se denomina “explotación propia-
mente” en su teoría específica sobre cómo se extrae el valor 
excedente del trabajo en el capitalismo y, por consiguiente, cómo 
puede crecer el capital a pesar del derecho igualitario (también 
para los trabajadores) a la propiedad privada. Introducir el 
término explotación (pero no sobre las mismas cosas), como lo 
hizo Marx, me permitió desarrollar una teoría explicativa del 
patriarcado occidental contemporáneo formalmente igualitario. 
Pude “ver” todos los elementos que faltaban en mi valoración 
crítica de esas teorías feministas con las que me relacionaba (la 
distintiva relación sociosexual; la específica actividad práctica 
creativa; una capacidad humana o poder de desarrollo especí-



Ana G. Jónasdóttir258

ficos sobre cuyo uso y control se polemiza; una particular estruc-
tura al nivel del ser social y una institución central relacionada 
con el Estado que se asume como “más importante que otras 
en la producción y reproducción del poder masculino o del 
patriarcado”) y podía señalar un mecanismo básico que mantiene 
la desigualdad de género en una sociedad formalmente iguali-
taria, pero aún patriarcal. En términos teóricos, “la explotación” 
fue un concepto muy útil (Jónasdóttir, 2009c) porque ayudó a 
generar preguntas distintas de las que surgían en las aproxima-
ciones organizadas alrededor de otros términos básicos como 
la discriminación, la opresión, la subordinación, la jerarquía de 
género o, más tarde, las matrices de identidad-diferencia.

¿Qué significa entonces la palabra explotación?; ¿cómo se 
utiliza generalmente –y menos generalmente?; ¿qué implica decir 
que los poderes y las capacidades humanas pueden explotarse? 

En términos muy generales “explotar” significa, simplemente, 
usar. Más específicamente, utilizar o “usar, trabajar o desarrollar al 
máximo” los recursos naturales tales como las minas. Precisando 
aún más el término y cargándolo con un valor negativo, explotar 
significa usar a alguien o a algo de manera egoísta e injusta para 
obtener una ventaja o ganancia propia, como explotar el trabajo 
infantil en las fábricas (tomado del Oxford Advanced Learner’s 
Dictionary). A menudo, los diccionarios y los análisis concep-
tuales distinguen entre la explotación de recursos naturales-
físicos (algo) y explotar a otras personas (a alguien). Explotar 
minas de carbón, reservas de petróleo, poder hidráulico, energía 
solar y otros recursos físicos normalmente no es considerado 
como algo malo, incorrecto o injusto por definición (la explota-
ción se distingue de la sobreexplotación), mientras que lo 
opuesto es el caso de algunas personas que explotan a otras. 
Sin embargo, parte de la utilidad del término explotación es que 
no necesariamente está cargado de inmoralidad o de injusticia. 
Puede ser utilizado de forma descriptiva, en cierto sentido técnica. 
Para establecer un diálogo con Alvin Gouldner (1960: 166), “puede 
ser empleado simplemente para referirse a ciertas transacciones 
que implican un intercambio de cosas de valor desigual”.



¿Qué clase de poder es el “poder del amor”? 259

En el sentido más general y visto de manera descriptiva, decir 
que las capacidades humanas para el amor y para el trabajo 
pueden explotarse es como afirmar que éstas son fuentes 
vivientes de energía que pueden ser liberadas, por decirlo de 
alguna manera, en una persona o en un grupo de personas y 
que pueden utilizarse como poderes humanos en el sentido de 
habilidades para provocar efectos de desarrollo en algún mate-
rial físico (no humano) y/o en alguna otra persona o grupo de 
personas. En situaciones sociales concretas la explotación (del 
poder de trabajo, del poder del amor o de otros poderes humanos 
como el que alimenta la agencia política) toma varias formas y 
difiere en el grado de utilización. Así, por ejemplo, Toby Shelley 
escribe en su reciente libro Exploited. Migrant Labour in the New 
Global Economy (2007: 6): “El tema de este libro no es tanto el 
uso sino el abuso del trabajo migrante”. Y abuso, de acuerdo 
con Shelley, es “la explotación en y por sobre la norma impuesta 
en los trabajadores nativos” (mi énfasis). Aunque también entre 
“los trabajadores extranjeros”, continúa Shelley, haya unos 
“cuántos afortunados”, esta obra trata sobre “el abuso continuo 
del trabajo migrante” y en el “extremo más radical [al final de 
este continuo] están las mujeres, los niños y los hombres que 
son traficados para la explotación sexual y desechados cuando 
dejan de ser rentables” (2007: 7).

En comparación con esta “esclavitud de temporada para 
minimizar gastos institucionales” (Shelley, 2007: 7), puede sonar 
extraño y quizás hasta inapropiado utilizar la palabra explota-
ción con respecto a las prácticas del amor entre los “muchos 
afortunados” sobre quienes trata mi trabajo. Al parecer no hay 
ninguna “norma impuesta en [amantes] nativos” cuando se trata 
de la explotación sexual. Sin embargo, quiero reivindicar la 
importancia de investigar no sólo las formas abusivas de explo-
tación sexual sino también las “normales” del uso-disfrute del 
amor como una fuente vital de la existencia social que comprende 
un elemento básico en la producción del orden de género de las 
sociedades occidentales contemporáneas. Aunque los otros 
conceptos clave mencionados anteriormente son adecuados, 
ya sea como complemento o alternativa a la explotación, sólo 



Ana G. Jónasdóttir260

“la explotación” puede enmarcar el problema como una relación 
de intercambio entre partes sociosexualmente situadas, donde 
algo sustancial, significativo, es dado y recibido, ganado y perdido, 
usado-disfrutado por ambas partes, en un proceso productivo 
de un crecimiento (desigual). En cambio: “La discusión sobre la 
discriminación por sexo y la opresión de las mujeres a menudo 
suena como si ninguna parte en particular ganara nada mediante 
ella” (Jónasdóttir, 1994: 95).

En mi teoría específica del patriarcado, los hombres se bene-
fician hasta cierto punto de forma unilateral de la explotación del 
poder del amor de las mujeres. Lo anterior se lleva a cabo debido 
a circunstancias sociales complejas y cambiantes, estructuradas 
de manera que los hombres puedan aprovecharse sistemática-
mente de los recursos humanos de las mujeres, específicamente 
de su poder del amor. ¿Acaso esto quiere decir que las mujeres 
no se benefician en lo absoluto de dichas relaciones?; ¿presu-
pone que necesariamente son víctimas de una “falsa conciencia” 
o de una conspiración masculina, o que carecen de libre albe-
drío?; ¿presupone que hoy en día todos los hombres (y sólo los 
hombres) son explotadores sexuales por definición? La respuesta 
a estas tres preguntas es no; aquí se vuelve sumamente útil el 
punto de vista paralelo construido a partir de la comparación y no 
de una conjunción de lo que es la explotación del trabajo asala-
riado vendido libremente bajo el capitalismo y lo que significa la 
explotación del amor brindado libremente bajo el patriarcado 
formalmente igualitario. En ambos casos la explotación dista 
mucho de involucrar la coerción o el abuso de forma consis-
tente y a menudo beneficia a ambas partes (aunque una de 
estas controla mucho mejor que la otra las circunstancias de las 
ventajas diferenciales que mantienen en funcionamiento el 
sistema de explotación). En ambos casos la explotación no sólo 
puede beneficiar a quien es explotado sino que en la mayoría de las 
veces ocurre con su pleno consentimiento. En palabras de Allen 
Wood (1997: 13): “Dado que obtener un beneficio y ser explo-
tado a menudo son meramente dos lados de una misma 
moneda, y que comúnmente las personas tienen una necesidad 



¿Qué clase de poder es el “poder del amor”? 261

extrema de los beneficios en cuestión, es común que se mues-
tren ansiosas por ser explotadas”.

En resumen, ser explotado no implica necesariamente ser 
maltratado ni utilizado en contra de la voluntad propia ni ser infeliz. 
Por el contrario, la mayoría de las veces tanto los trabajadores 
como los amantes explotados se entristecen y en ocasiones sufren 
el maltrato cuando pierden el contrato de trabajo de explotación 
o la relación amorosa en contra de su voluntad. De manera que 
aunque parezca una contradicción de términos, mi argumento 
es que podemos aprender algo esencial sobre la vida socio-
sexual y la fuerza de las relaciones amorosas si las analizamos 
en términos de prácticas de explotación. Finalmente, como no 
toda actividad económica y tampoco toda relación laboral en las 
sociedades donde dominan las economías de mercado capita-
listas son necesariamente capitalistas y de explotación por defi-
nición (por ejemplo, las empresas cooperativas sí existen), así 
también no toda actividad sexual y relación amorosa en socie-
dades que son patriarcales en otros aspectos, son necesaria-
mente de explotación. En ambos casos —los campos de la 
economía y de la sexualidad, respectivamente— existen modos 
de producción que no son de explotación, aunque en condi-
ciones difíciles y como fenómenos marginales. Asimismo, dado 
que aquí teorizamos “el poder del amor” en distintos niveles de 
abstracción, tanto como una capacidad humana general como 
una realidad sociocultural que se vive de manera variable y 
cambiante históricamente, nada en las asunciones ontológicas 
ni en los principios metodológicos de esta teoría ata la posición 
de explotadores a los hombres como criaturas masculinas ni deli-
mita la relación de explotación a las relaciones heterosexuales 
únicamente.

¿Qué clase de poder es “el poder del amor”?

A lo largo de mi trabajo me he aproximado a esta pregunta al 
menos de tres maneras. La primera ha tratado de mostrar lo 



Ana G. Jónasdóttir262

específico del poder del amor comparado con el poder del tra-
bajo. La segunda me llevó al interior del concepto del poder del 
amor, a lo que asumo como el carácter constitutivo del amor 
sexual, su inherente dialéctica de los dos elementos: el cuidado 
y el aspecto erótico o extático, que juntos componen lo que 
llamo amor como práctica humana sociosexual. Tercero, he 
abordado la pregunta central: ¿qué clase de poder es el poder 
del amor? Es posible y razonable destinar un lugar para el amor 
como una capacidad humana única entre los así llamados 
“términos de poder” y las muchas clases de poder(es) en los 
que las personas creen. A continuación, el análisis conceptual 
es sólo rudimentario, ya que la pregunta sobre la naturaleza 
social e histórica, ontológica y cambiante del “poder del amor” 
requiere de mucho más espacio.5

Una comparación entre el amor y el trabajo

Una parte importante de esta investigación se ocupa de lo que 
conlleva el concepto de actividad en Marx o lo que él llama “una 
actividad práctica humano-sensorial” o “práctica humana” (Marx 
1970: 122). ¿Qué incluyen las específicamente humanas “capa-
cidades creadoras de mundos” de Marx, las capacidades para 
“cambiar las circunstancias y […] cambiarse a sí mismo?” (Marx 
1977: 105). ¿Qué tan incluyentes son estos conceptos por lo 
demás centrales sobre cómo se conforma la realidad social, cómo 
las personas hacen y rehacen sus vidas y sus condiciones de 
vida, así como lo hace en general la especie humana?; ¿acaso 
estos conceptos clave se refieren exclusivamente al trabajo 
humano en los propios escritos de Marx? Mi respuesta es no. 
Resulta claro que hay cabida conceptual en sus textos princi-
pales sobre el método para teorizar la dimensión sexual de la 
sociedad, tanto como un proceso específico, distintivo y produc-
tivo de crear personas-vidas y existencia sociosexual, como para 

5	 Véase nota 2.



¿Qué clase de poder es el “poder del amor”? 263

entender que dicho proceso se encuentra inherentemente entre-
cruzado (en confluencia) con la dimensión económica de la 
sociedad y con la producción de medios de subsistencia (tema 
de investigación de interés particular para Marx). En esta con-
ceptualización se vuelve factible pensar en la producción mate-
rial como algo fundamentalmente dual y comprobar la relación 
interna entre las dos partes principales de la producción doble 
–la socioeconómica y la sociosexual– en una fase de cambio 
históricamente crucial.

Marx definió la actividad humana desde dos aspectos dife-
rentes. El primero la describía como los poderes humanos en el 
sentido de capacidades, contrastadas con formas de poder 
(como el dinero o la violencia) que no logran realizar plenamente 
esas capacidades humanas. El segundo, definía a la actividad 
humana comparándola con el comportamiento animal, como lo 
ilustra su popular distinción entre el arquitecto y la abeja (Marx, 
1967-[1867]: 178): “Lo que distingue al peor arquitecto de la mejor de 
las abejas es lo siguiente: que el arquitecto hace que su estructura 
emerja en la imaginación antes de erigirla en la realidad”. De 
acuerdo con Marx, es factible afirmar que los animales en cierta 
medida trabajan; sin embargo, lo que hace del trabajo algo 
específicamente humano es la conciencia de un propósito: “Al 
final de cada proceso laboral obtenemos un resultado que ya 
existía en la imaginación del trabajador cuando comenzó su 
labor” (Marx 1967: 178). No obstante, incluso cuando estos dos 
aspectos se conciben conjuntamente queda más por decir con 
respecto a lo que hay de humano en la actividad humana.

En el primer aspecto no existe una línea divisora crucial entre 
el trabajo y el amor. El dinero (o cualquier otro medio o forma 
simbólica del poder) no puede sustituir al amor ni puede sustituir 
la calidad del trabajo en las cosas. La diferencia vital está en el 
segundo aspecto. El paradigma del arquitecto y la abeja no 
sirve para captar lo que distingue al amor como una actividad 
humana opuesta al comportamiento biológicamente determi-
nado. Si los individuos practican el amor y la confianza en rela-
ción con otras personas principalmente como una actividad 



Ana G. Jónasdóttir264

orientada a un resultado (para crear o moldear a la otra persona 
hacia la forma de un “objeto” imaginario), estas actividades se 
convierten en otra cosa; se vuelven “impotentes”, en palabras 
de Marx (1977: 111). Para que el amor sea una actividad genui-
namente humana su practicante actúa no para hacer que el 
objeto del amor coincida con una “idea ya existente”, sino más 
bien para permitir que el “objeto” del amor confirme su propia 
capacidad para “crearse” o “moldearse” a sí mismo(a) y para 
sus propias metas (Jónasdóttir, 1994: 73). Resulta interesante 
que la idea de que las relaciones de amor sexual entre seres 
humanos tienen un patrón único en tanto que son “a la vez 
necesarias y espontáneas”; (potencialmente) son genuina-
mente autosatisfactorias; y están “orientadas hacia el otro par 
excellence” (Avineri, 1968: 91), sea expresada mas no elabo-
rada en la obra de Marx (Jónasdóttir, 2009a: 73-78).

Decir o mostrar que el amor como práctica humana creativa 
es, en al menos un aspecto esencial, distinta de la práctica 
humana del trabajo no implica que el amor y el poder del amor 
no tengan nada que ver con el trabajo o no sean útiles en la vida 
laboral y en la economía. Por el contrario, y he abordado este 
tema detalladamente en otras publicaciones (Jónasdóttir, 
2009a: 77-79), precisamente porque los dos tipos de procesos 
de producción (ambos de reproducción también) se teorizan 
como internamente relacionados, debería esperarse que los 
cambios en las condiciones del amor y del trabajo respectiva-
mente tuvieran un efecto recíproco. Algunos otros capítulos en 
este volumen demuestran tales efectos (Bryson; Törnqvist; 
Zhang y Chou). También Jakobsen (1999) y Axelsson (2009) 
han retomado, desarrollándola, mi teoría en conjunción con una 
teoría de las “formas de trabajo” (Jakobsen y Karlsson, 1993) 
para reconstruir por completo el análisis de los modos de vida 
que sólo retoma el aspecto económico y es ciego al género 
(aunque empíricamente atento a las mujeres) elaborado por 
Højrup y Christensen durante los años ochenta y noventa (Højrup, 
2003), todo ello para estudiar la vida cotidiana teorizada como 
distintas formas de vida.



¿Qué clase de poder es el “poder del amor”? 265

Entre el cuidado y el éxtasis

El entendimiento dialéctico de lo que caracteriza al amor sexual 
es un punto central en mi investigación. La existencia de la 
especie, así como una parte fundamental o habitual en la exis-
tencia social de las personas individuales, presupone la sexua-
lidad como una fuerza activa. En su versión más limitada, esto 
se manifiesta como vínculos eróticos entre las personas y como 
una necesidad erótica imperiosa de tener acceso al cuerpo-y-
mente del otro. En mi búsqueda por encontrar un término apro-
piado para referirme a las prácticas sociosexuales específicas 
distinguibles tanto en la vida real como en el mundo de los 
conceptos, primero utilicé el término “cuidado”. Sin embargo, el 
mero cuidado era insuficiente. Lo que faltaba era un elemento 
específicamente erótico sexual. El cuidado puede verse como 
uno de los dos componentes o elementos principales del amor; 
el éxtasis erótico sería el otro. Visto de esta forma, podemos 
entonces aprehender la dinámica y las contradicciones internas 
del amor.

Debido a la manera en que las relaciones amorosas hetero-
sexuales se institucionalizan en la sociedad contemporánea, 
los dos elementos del amor –cuidado y éxtasis– están en una 
continua oposición (o contradicción). Cuando mujeres y hombres 
(legalmente libres e iguales) se conocen como sexos, las condi-
ciones sistémicas en que suceden esos encuentros no son 
igualitarias. Típicamente, en la forma predominante de dichos 
encuentros “hombre-mujer”, la “mujer” es “forzada” a compro-
meterse al cuidado amoroso para que el “hombre” pueda ser capaz 
de vivir-experimentar el éxtasis. No es igualmente legítimo que 
la “mujer” practique el éxtasis como una persona sexual con direc-
ción y seguridad propias, quien, al hacerlo, necesita del cuidado 
del hombre (¡y éste es un punto de vital importancia!). Por otro 
lado, la posición sistémica de los hombres los presiona hacia un 
ilimitado deseo de éxtasis (como medio para reafirmarse y 
experimentar una expansión personal; hoy quizá diríamos para 
su desempeño), mientras que la práctica del cuidado amoroso 



Ana G. Jónasdóttir266

en sus relaciones con las mujeres tiende a ser concebida como 
una serie de cargas y limitaciones, como una pérdida de tiempo 
y energía que debe “economizarse”. 

El acceso legítimo a y la práctica de experiencias de éxtasis 
parecieran ser una condición previa para la dignidad y el valor en 
las sociedades occidentales contemporáneas, cuya característica 
clave es “el crecimiento” o, más bien, “el expansionismo” (lo que 
en la filosofía de la administración contemporánea se conoce como 
“el principio del desempeño”). En dichas sociedades los indivi-
duos se encuentran históricamente determinados de tal forma 
que se ven forzados a hacerse a sí mismo(a)s, por decirlo así, y 
a tomar sus lugares sociales y asegurar sus posiciones en las 
jerarquías a través de sus propios méritos. Más aún, pareciera 
que la autoafirmación sexual-erótica (la efectiva habilidad de ser 
un individuo que desea) juega un rol cada vez más esencial en 
este modo de hacer o producir personas. Sin embargo, la condi-
ción previa para que esta clase de poder sexual en expansión 
se mantenga y crezca, es que sea creado y cargado de valor, 
cuya última fuente es el cuidado; el cuidado amoroso que se 
muestra al individuo deseante como una persona particular. 
Asimismo, en nuestro sistema (de patriarcado) social y político 
los hombres están en posiciones de control que les permiten 
tener acceso a este empoderamiento, mientras que la mayoría 
de las mujeres no lo están.

Lo importante es que aquello que caracteriza al amor sexual 
—cuando éste es definido dialécticamente como cuidado y 
éxtasis erótico— es que está (potencialmente) interesado tanto 
en sí mismo como orientado hacia el otro. Esta aproximación a 
la teorización del carácter social del amor sexual difiere funda-
mentalmente de una concepción del amor en términos de altruis-
mo vs. egoísmo. 

El poder del amor como una clase de “poder”

Dialogando con algunos de los llamados teóricos del poder 
(Lukes, Wrong, Dahl, Barry y otros, incluyendo a Foucault) he 



¿Qué clase de poder es el “poder del amor”? 267

analizado el lenguaje común sobre lo que es el poder según ha 
sido definido en el Webster’s Dictionary, complementado con 
ejemplos de periódicos y otros medios masivos de comunica-
ción. La entrada sobre el poder en el Webster’s suma 26 usos 
diferentes de la palabra. Además de éstos existen varios voca-
blos denominados “términos de poder”, tales como habilidad, 
capacidad, fuerza, energía, influencia, autoridad, dominación y 
otros, que se toman como parientes cercanos de la palabra 
poder (sinónimos o con usos que se sobreponen). En ninguna 
parte dentro de la larga lista de “términos de poder” y frases en 
el Webster’s se menciona ni el poder del amor ni el poder del 
trabajo [labor power]. De los 26 usos diferentes, los primeros 
dos abordan los significados más generales: 1. Habilidad para 
hacer o actuar; capacidad para hacer o lograr algo; y 2. Por lo 
común, poderes (en plural), facultades o capacidades particu-
lares del cuerpo o de la mente: poderes creativos; poder del 
habla. Luego, los 24 que siguen son más o menos especifi-
cados y pertenecientes a diferentes áreas: política, judicial, 
militar, técnica, física, matemática, óptica, teológica y demás.

Basada en mi lectura de la riqueza de los usos de los términos 
de poder en el lenguaje cotidiano me pronuncio en contra de 
una manera unitaria de definir al poder en la literatura de inves-
tigación, la cual se manifiesta de muchas formas diferentes. En 
lugar de ello, ofrezco una manera plural de conceptualizar al 
poder que distingue las modalidades del poder como distintas 
clases de poder. Así, no sólo las diversas formas que puede 
adoptar el poder en el nivel de las áreas específicas, sino 
también el más general poder humano —la “habilidad de actuar”, 
la “capacidad de hacer o de lograr algo”— puede existir en 
modalidades diferentes. Esta pluralidad no sólo es interesante 
para los tratados filosóficos sino también para el desarrollo de 
nuevas teorías sociales y políticas donde la sexualidad política, 
el amor y las prácticas de género [gendered practices] cuenten 
como una dimensión significativa de las sociedades del mundo. 
Dicho entendimiento podría sernos de gran ayuda para avanzar 
y llegar más allá en las muchas “revoluciones inconclusas” que 
se llevan a cabo en el “mundo de la sexualidad y de la intimidad” 



Ana G. Jónasdóttir268

(Weeks, 2007: 7). Coincido con Weeks en que de todas ellas la 
“revolución de género”, la lucha para socavar la dominación 
masculina sobre las mujeres, es fundamental incluso para 
progresar en todas las demás luchas (sexuales) revolucionarias.

Bibliografía

Avineri, S.
1968	 The Social and Political Thought of Karl Marx, Cambridge 

University Press, Cambridge.
Axelsson, J.

2009	 Dominanser: en utveckling au den realistiska livsforms-
teorin (con un sumario en inglés), Karlstad University 
Studies, Karlstad.

Bakker, I. y S. Gill, editoras
2003	 Power, Production and Social Reproduction, Palgrave 

Macmillan, Basingstoke y Nueva York.
Bakker, I. y R. Silvey

2008	 “Introduction: Social Reproduction and Global Trans-
formations: from the Everyday to the Global”, en I. 
Bakker y R. Silvey (eds.), Beyond States and Markets: 
the Challenges of Social Reproduction, Routledge, 
Londres y Nueva York.

Barriteau, E.
2008	 “’Coming, Coming, Coming Home’: Applying Anna 

Jónasdóttir’s Theory of ‘Love Power’ to Theorizing 
Sexuality and Power in Caribbean Gender Relations”, 
en L. Gunnarsson (ed.) gexcel Work in Progress Report 
III. Proceedings from gexcel Theme 1: Gender, Sexuality 
and Global Change, Linköping University Press y 
Örebro University Press, Linköping y Örebro.

Bauman, Z.
2003	 Liquid Love: On the Frailty of Human Bonds, Polity 

Press, Cambridge.



¿Qué clase de poder es el “poder del amor”? 269

Beck, U. y E. Beck-Gernsheim
1990-
1995	 The Normal Chaos of Love, traducido por M. Ritter y J. 

Wiebel, Polity Press, Cambridge.
Blakeley, G. y V. Bryson, editores

2005	 Marx and Other Four-Letter Words, Pluto Press, Londres.
Bryson, V.
2004	 “Marxism and Feminism: Can the ‘Unhappy Marriage’ 

be Saved?”, en Journal of Pollitical Ideologies, vol. 9, 
núm. 1, pp. 13-30.

Cixous, H.
2005-
2008	 Love Itself in the Letterbox, traducido por P. Kamuf, 

Polity Press, Cambridge.
Ebert, T.

1996	 Ludic Feminism and After: Postmodernism, Desire, and 
Labor in Late Capitalism, The University of Michigan 
Press, Ann Arbor.

Evans, M.
2003	 Love: An Unromantic Discussion, Polity Press, Cam-

bridge.
Ferguson, A.

2009	 “Empowerment, Development and Women’s Libera-
tion”, en A. G. Jónasdóttir y K. B. Jones (eds.), The 
Political Interests of Gender Revisited: Redoing Theory 
and Research with a Feminist Face, Manchester 
University Press, Manchester.

Giddens, A.
1992	 The Transformation of Intimacy: Sexuality, Love and 

Eroticism in Modern Societies, Polity Press, Cambridge.
1991	 Modernity and Self-Identity: Self and Society in the Late 

Modern Age, Polity Press, Cambridge.
Gouldner, A. W.

1960	 “The Norm of Reciprocity: a Preliminary Statement”, 
American Sociological Review, vol. 25, núm. 2, pp. 161-178.



Ana G. Jónasdóttir270

Gunnarsson, L.
	 “A Defense of the Category ‘Women’ ”, en Feminist 

Theory, S. Harding (ed.), The Feminist Standpoint 
Theory Revisited and Other Essays, Westview Press, 
Boulder.

2005	 “Globalization and Primitive Accumulation: the Contri-
bution of David Harvey ś Dialectical Marxism”, en N. 
Castree y D. Bok (eds.), David Harvey’s Marxism, 
Blackstone, Nueva York.

Harding, S., editora
2004	 The Feminist Standpoint Theory Revisted and Other 

Essays, Westview Press, Boulder.
Hartmann, H.

1981	 “The Unhappy Marriage of Marxism and Feminism: 
toward a More Progressive Union”, en L. Sargent (ed.), 
Women and Revolution: the Unhappy Marriage of Marxism 
and Feminism. A debate on Class and Patriarchy, Pluto 
Press, Londres.

Hartsock, N.
2005	 “Globalization and Primitive Accumulation: the Contri-

bution of David Harvey’s Dialectical Marxism”, en N. 
Castree y D. Bok (eds.), David Harvey’s Marxism, 
Blackstone, Nueva York.

1998	 The Feminist Standpoint Theory Revisted and Other 
Essays, Westview Press, Bolder.

Haug, F.
2005	 “Gender Relations”, traducido por P. Thomas, Histo-

rical Materialism, vol. 13, núm. 2, pp. 279-302.
Hennessy, R.

2000	 Profit and Pleasure: Sexual Identities in Late Capitalism, 
Routledge, Nueva York y Londres.

Hennessy, R. y C. Ingraham, editores
1997	 Materialist Feminism: A Reader in Class, Difference and 

Women’s Lives, Routledge, Nueva York y Londres.
Hooks, B.

2001	 All About Love: New Visions, Perennial, Nueva York.

en prensa



¿Qué clase de poder es el “poder del amor”? 271

Hölmstrom, N., editor
2002	 The Socialist Feminist Project: a Contemporary Reader 

in Theory and Politics, Monthly Review Press, Nueva 
York.

Højrup, T.
2003	 State, Culture and Life-Modes: the Foundations of Life-

Mode Analysis, Ashgate, Aldershot.
Irigaray, L.

2002	 The Way of Love, traducido por H. Bostic y S. Pluhácek, 
Continuum, Londres y Nueva York.

Jaggar, A.
1983	 Feminist Politics and Human Nature, Rowman & Allan-

held, Totowa.
Jakobsen, L.

1999	 Livsform, kön och risk, en utveckling och tillämpning av 
realistisk livsformsanalys (con un sumario en inglés), 
Arkiv, Lünd.

Jakobsen, L. y J. Karlsson
1993	 Arbete ock kärlek: en utveckling av livsformsanalys, 

Arkiv, Lünd.
Johnson, P.

2005	 Love, Heterosexuality and Society, Routledge, Londres 
y Nueva York.

Jónasdóttir, A. G.
2009a	 “Feminist Questions. Marx’s Method and the Theori-

zation of ‘Love Power’ ”, en A. G. Jónasdóttir y K. B. 
Jones, editoras, The Political Interests of Gender Revi-
sited: Redoing Theory and Research with a Feminist 
Face, Manchester University Press, Manchester.

2009b	 “Gender Relations and Historical Materialism: Still a 
Contested Connection: a Critique of Frigga Haug”, en 
C. Asberg, K. Harrison, B. Pernurd y M. Gustavson (eds.), 
Gender Delight: Science, Knowledge, Culture and 
Writing… for Nina Lycke, Lindöping University Press.

2009c	 “Is Exploitation Only Bad-or What Kind of Power is 
Love Power?”, en Poder, poderes y empoderamiento… 



Ana G. Jónasdóttir272

¿Y el amor? ¡Ah, el amor! Actas del Quinto Congreso 
Estatal Isonomía sobre Igualdad entre Mujeres y 
Hombres. Disponible en www.uji.es/bin/publ/edicions/
iso5c.pdf> [consultada el 11 de abril de 2010].

1994	 Why Women Are Oppressed, Temple University Press, 
Filadelfia.

1991	 Love Power and Political Interests: Towards a Theory of 
Patriarchy in Contemporary Western Societies, Örebro 
University, col. “Örebro Studies”, núm. 7.

Jónasdóttir, A. G. y K. B. Jones, editores
2009a	 The Political Interests of Gender Revisited: Redoing 

Theory and Research with a Feminist Face, Manchester 
University Press, Manchester.

2009b	 “Out of Epistemology: Feminism Theory in the 1980s 
and Beyond”, en The Political Interests of Gender Revi-
sited: Redoing Theory and Research with a Feminist 
Face, Manchester University Press, Manchester.

Langford, W.
1999	 Revolutions of the Heart: Gender, Power and the Delu-

sions of Love, Routledge, Londres y Nueva York.
Marx, K.

1977	 Economic and Philosoplical Manuscripts, en D. McLe-
llan (ed.), Karl Marx, Selected Writings, Oxford Univer-
sity Press, Oxford.

1967-	 El Capital, vol. 1, edición de F. Engels, International 
Publishers, Nueva York.

1970	 “Theses on Feuerbach”, en K. Marx y F. Engels, The 
German Ideology, parte 1, edición con introducción por 
C. J. Arthur, International Publishers, Nueva York.

1977-	 “Preface to a Critique of Political Economy”, en D. McLe-
llan (editor), Karl Marx: Selected Writings, Oxford Univer-
sity Press, Oxford.

Marx, K. y F. Engels
1970	 The German Ideology, parte 1, edición con introduc-

ción por C. J. Arthur, International Publishers, Nueva 
York.

[1859]

[1867]



¿Qué clase de poder es el “poder del amor”? 273

McLellan, D., editor
1977	 Karl Marx: Selected Writings, Oxford University Press, 

Oxford.
Mitchell, J.

1971	 Women’s Estate, Penguin Books, Harmondsworth.
Shelley, T.

2007	 Exploited: Migrant Labour in the New Global Economy, 
Zed Books, Londres.

Tilly, C.
2008	 Explaining Social Processes, Paradigm Publishers, 

Boulder y Londres.
Webster’s Encyclopedic Unabridged Dictionary 
of the English Language

1989	 Portland House, Nueva York.
Weeks, J.

2007	 The World We Have Won. The Remaking of the Erotic 
and Intimate Live, Routledge, Londres y Nueva York.

Wood. A. W.
1997	 “Exploitation”, en K. Nielsen y R. Ware (eds.), Exploitation, 

Humanities Press, Atlantic Highlands, Nueva Jersey.
Young, B.

2003	 “Financial Crises and Social Reproduction: Asia, 
Argentina and Brazil”, en I. Bakker y S. Gill (eds.), 
Power, Production and Social Reproduction, Palgrave 
Macmillan, Basingstoke y Nueva York.




