
Sociológica, año 25, número 72, enero-abril de 2011, pp. 139-165
Fecha de recepción 23/11/08, fecha de aceptación 15/07/10

La contribución del estudio del cuerpo 
y las emociones a las teorías sociológicas 
de la acción (vs. los estudios culturales)

Patricia Gaytán Sánchez1

RESUMEN
Este trabajo propone algunos problemas y líneas de trabajo para la constitución 
de una teoría de la acción que desde la sociología incorpore los estudios sobre el 
cuerpo y las emociones. Explora las afirmaciones de una ausencia notable del 
tratamiento del cuerpo y las emociones en la teoría sociológica clásica, introdu-
ciendo en la discusión los aportes ignorados de la sociología de Ferdinand 
Tönnies. También cuestiona la pertinencia de los marcos conceptuales de los 
llamados “estudios culturales” para la investigación sociológica. Asimismo, abor-
da algunos problemas persistentes en la consideración del cuerpo y las emociones 
desde las teorías de la acción, proponiendo algunas vías para su superación.
PALABRAS CLAVE: cuerpo, emociones, estudios culturales, ferdinand tönnies, 
teorías de la acción, interaccionismo simbólico.

ABSTRACT
This article poses some problems and outlines working premises for creating an 
action theory that, based in sociology, would incorporate the study of the body and 
the emotions. It explores a noticeable absence of observations about the body 
and the emotions in classical sociological theory, introducing the heretofore ig-
nored contributions of the sociology of Ferdinand Tönnies into the discussion. It 
also questions the pertinence of the conceptual frameworks of what has been 
called “cultural studies” for sociological research, and deals with some ongoing 
problems in how the body and emotions are considered from the point of view of 
action theories, proposing ways to overcome them.
KEY WORDS: body, emotions, cultural studies, Ferdinand Tönnies, action theo-
ries, symbolic interactionism.

  1	 Profesora-investigadora del Departamento de Sociología de la Universidad Autónoma 
Metropolitana, unidad Azcapotzalco. Correo electrónico: pattygaytan@yahoo.com.mx



P a t r i c i a  G a y t á n  S á n c h e z140

Cuerpo y emociones y teoría sociológica clásica

¿Están verdaderamente ausentes en los clásicos

el cuerpo y las emociones?

La aseveración de que la teoría sociológica clásica ignoró sistemá-
ticamente el tratamiento del cuerpo y las emociones como parte 
importante de la aproximación a su objeto se ha convertido en un 
lugar común. Autores como Bryan Turner (1994), A. Synnot (1992) 
y Fernando García Selgas (1994), entre  otros, se suman a la opinión 
de que existe una ausencia notable en el estudio y conceptualiza-
ción del cuerpo y las emociones en los trabajos de los primeros 
sociólogos, y que la causa principal de este olvido se debe a la 
incorporación implícita del supuesto cartesiano que establece una 
dualidad constitutiva de todo sujeto que distingue entre mente y 
cuerpo. De la misma forma, una premisa racionalista se ha vincu-
lado al desdén de las emociones como variable explicativa de los 
primeros problemas que abordó la sociología: la creencia de que 
las emociones son elementos subjetivos, irracionales y aleatorios las 
habría sacado definitivamente del terreno sociológico desde un 
enfoque positivista ortodoxo.

Desde este supuesto, se deduce una jerarquía en la que la esencia 
humana radica en la mente, en donde se concentra la identidad, la 
voluntad, el raciocinio, el sujeto; el alma está atrapada en un cuerpo 



La contribución del estudio del cuerpo y las emociones 141

que resulta secundario, que sólo es el vehículo, el instrumento, el 
animal que requiere ser controlado por la mente y la voluntad 
racional. De tal forma, la importancia del cuerpo para la explica-
ción de los hechos sociales podría entenderse nulificada.

Las afirmaciones de los estudiosos del cuerpo que siguen esta 
argumentación para explicar el “olvido” sociológico del cuerpo en 
los clásicos pueden encontrar un sustento parcial en trabajos de 
Durkheim como Le dualisme de la nature humaine et ses condi-
tions sociales (1970), o La educación moral (2002):

El Homo duplex que Durkheim asume como parte de una vieja herencia filo-
sófico-cristiana y que él reconoce –citando a Pascal, de que el hombre es a la 
vez ángel y bestia– es un ser escindido, desgarrado, que sólo puede fundar su 
unidad al precio de una represión de una parte sobre la otra. Así, sólo es 
posible pensar conceptualmente desprendiéndose de la experiencia y al ha-
cerlo es necesario aceptar la vida colectiva, pues sólo en ella se puede crear el 
pensamiento conceptual. Lo mismo ocurre con la oposición entre el placer 
individual y el deber moral impersonal. Es preciso renunciar a una parte del 
placer para cumplir el deber. A través de cada uno de estos actos lo exterior-
social (colectivo) se va interiorizando en lo individual-particular y lo va for-
mando, ejerciendo un acto de violencia y represión dentro de nuestro interior 
(Farfán, 2005: 360).

De tal manera que la sociedad es posible gracias a la presencia 
colectiva que supone una progresiva represión de los instintos y un 
control corporal en donde la mente gobierna sobre el cuerpo, sin lo 
cual sería imposible entendernos como seres sociales. “Mediante la 
actividad moral el hombre se desprende de sí mismo y se liga a 
otros” (Farfán, 2005: 360):

La sensación es la parte sustancial del individuo formado por sus apetitos, sus 
deseos, sus impulsos, en suma, todo aquello que hace del hombre un animal 
y que apunta sólo a su satisfacción. Es, pues, la parte insociable que opone el 
hombre al hombre y que hace de él un ser egoísta, pues sólo piensa en la sa-
tisfacción personal de sus deseos, que son meramente instintivos. La razón es 
el componente que representa el pensamiento conceptual y la actividad mo-
ral (Farfán, 2005: 359).

Sin embargo, la presencia del cuerpo en estas aproximaciones 
no resulta secundaria ni irrelevante: al ser el obstáculo principal 
que el ser humano tiene que vencer para vincularse con los demás, 



P a t r i c i a  G a y t á n  S á n c h e z142

el cuerpo adquiere una connotación negativa que va a prevalecer 
en otras teorías sociológicas (como en la de Elias, 1994) como el 
reto principal para las sociedades que atraviesan procesos civiliza-
torios modernizantes. De esta forma, más que afirmar que la 
presencia del dualismo cartesiano en la sociología implicó un 
desdén en el estudio del cuerpo, sería más preciso establecer que su 
presencia tiene una connotación negativa y que está, además, vincu-
lado de la misma manera a las emociones como un componente 
instintivo, inesperado y salvaje, biológicamente determinado, que 
debe ser sometido a un control racional por medio de la actitud 
moral. Es decir, no es que Durkheim haya ignorado el estudio del 
cuerpo, más bien, tal vez no lo abordó como hoy en día quisié-
ramos que lo hubiera hecho. Lo cual es fácil de explicar si estable-
cemos, como Marcel Mauss tuvo la claridad de hacerlo en su 
trabajo de 1938, “Une catégorie de l’esprit humain: la notion de 
personne celle de Moi” (Mauss, 1950), que lo que está detrás de esta 
concepción dual durkheimiana no es más que la extrapolación 
etnocéntrica de una creencia culturalmente circunscrita a la tradi-
ción judeo-cristiana del cuerpo, que sesga la percepción de la 
realidad social del sociólogo francés (Farfán, 2005: 359), convir-
tiendo una creencia generalizada en parte de la explicación socio-
lógica.

Por estas razones, e independientemente del sustento parcial con 
el que puedan contar las afirmaciones de una ausencia notable del 
cuerpo y las emociones en la teoría sociológica clásica, éstas no 
pueden ser tomadas en un sentido absoluto ya que, como argu-
mentaré a continuación, existe una presencia de estos temas en los 
trabajos de los clásicos de la sociología que ha sido, con frecuencia, 
obviada por quienes han realizado los sucesivos recuentos histó-
ricos de la sociología del cuerpo y las emociones. Y es preciso 
desentrañar esta controversia porque de ella se deriva otra de 
mayor trascendencia para la sociología, que se relaciona con la 
pertinencia de los marcos conceptuales que hoy en día se incor-
poran al  estudio de dichos temas.

Bryan S. Turner hace un recuento bastante general y apresu-
rado de los clásicos al afirmar que mientras la antropología se inte-
resó desde muy temprano en el estudio del cuerpo y su importancia 
para la vida social (con sus primeras teorías sobre el ritual, la 



La contribución del estudio del cuerpo y las emociones 143

cosmología y la estructura social), la sociología fracasó en generar 
una auténtica teoría del cuerpo en el siglo xix: 

[...] la sociología clásica, con las figuras de Max Weber, Georg Simmel, Ferdi-
nand Tönnies, Émile Durkheim y Karl Mannheim, se preocupó de las simili-
tudes entre las sociedades industriales capitalistas más que de las diferencias 
entre los seres humanos a lo largo de largos períodos evolutivos. En resumen, 
la sociología hizo una pregunta precisa y específica: ¿cuáles son las caracte-
rísticas definitorias de la sociedad urbana industrial? Si la sociología hiciera 
una pregunta más general, filosófica, podría haber sido: ¿cómo puede la hu-
manidad sobrevivir a dicho entorno problemático, extraño y anómalo? (Tur-
ner, 1994: 15-16).

A pesar de que esta cita puede ser parcialmente acertada, una 
vez más no puede ser entendida en un sentido absoluto, al menos 
no como evidencia que sirva como base para sustentar la idea de 
que los clásicos de la sociología obviaron el cuerpo. Bastará con 
echar un vistazo a los trabajos de algunas de las figuras que 
menciona dentro de los clásicos para mostrar lo contrario. Haciendo 
una consideración que los engloba a todos ellos, Chris Shilling 
(2001) sostiene que los clásicos de la sociología aportan al estudio 
del cuerpo y las emociones algo que se encuentra implícito en sus 
teorías, pero proviene de un sustrato superior a ellas: 

Conceptos centrales de los escritos sociológicos sobre la modernidad tales 
como egoísmo, fatalismo y la actitud de indiferencia fueron influyentes debi-
do a que reflejaron las propias percepciones de los teóricos con respecto al 
mundo social, y porque capturaron una parte de la experiencia representati-
va y los valores de una época (Dawe, 1973). Cuando los sociólogos hoy en día 
regresan a los escritos clásicos se debe a que creen que aún reflejan aspectos 
de nuestra experiencia vivida y viviente (Dawe, 1979: 410, citado en Shilling, 
2001: 331. La traducción es mía).

Por otro lado y siendo más específicos, podemos identificar la 
presencia del cuerpo en los trabajos de Durkheim con sólo dete-
nernos un poco en Las formas elementales de la vida religiosa, 
publicado por primera vez en 1912, en donde identifica la impor-
tancia del cuerpo para el ritual, la identidad social y, sobre todo, 
para la generación misma de la vida colectiva en la medida en que es 
el cuerpo el medio que permite crear una energía sagrada, que se 



P a t r i c i a  G a y t á n  S á n c h e z144

constata en la existencia de las prohibiciones religiosas e impera-
tivos en torno al cuerpo:

El significado de esta energía para Durkheim es que su experiencia permite a 
los individuos trascender sus impulsos auto orientados y [sus] disposiciones, y 
reconocer a otros participantes en la vida colectiva [...]. La energía sagrada, 
en otras palabras, crea un espacio para la vida social en la cual los grupos 
pueden convertirse en conscientes de ellos mismos (Shilling, 2001: 333).

Este mecanismo, que ha sido especialmente estudiado por Hans 
Joas (2000), como el proceso que explica el surgimiento de los 
valores y las normas sociales, consiste en momentos particulares de 
éxtasis religioso que corresponden a una efervescencia o energía 
colectiva, que Durkheim describe como experiencias de autotras-
cendencia y tiene, entre otras funciones, la de renovación de los 
lazos colectivos, es decir, el reforzamiento de la cohesión social. 
Además de la importancia del cuerpo como sistema clasificatorio 
(en la existencia de los tótems sexuales o en el papel de la edad en 
el rito), Durkheim identifica la importancia de los tatuajes como 
símbolos de identidad grupal y personal, particularmente en el 
origen del culto al individuo (Shilling, 2001), y el vínculo material 
inmediato entre los sagrado y lo profano, en la medida en que la 
experimentación del dolor es capaz de establecer esta conexión. A 
pesar de la distinción entre alma y cuerpo, algunas de las partes 
corporales son consideradas sagradas en algunas sociedades simples:

Se podrían señalar otros tejidos orgánicos que, en diversos grados, manifies-
tan propiedades análogas: tales son las patillas, el prepucio, la grasa del híga-
do, etcétera. Pero es inútil multiplicar los ejemplos. Los que preceden son su-
ficientes para probar que existe en el hombre algo que lo distingue de lo 
profano y que posee una etiqueta religiosa; en otros términos, el organismo 
humano oculta en sus profundidades un principio sagrado que, en circuns-
tancias determinadas, aflora ostensiblemente (Durkheim, 1991: 142).

El cuerpo humano es reconocido por Durkheim, de acuerdo 
con Shiling, como un lugar primario de lo social, es decir, “una 
fuente del simbolismo de las formas a través de las cuales la vida es 
expresada” (Shilling, 2001: 333); y de esta forma es doblemente un 
medio de constitución de lo social: 



La contribución del estudio del cuerpo y las emociones 145

[Durkheim] argumenta que la imagen impresa en la piel es de hecho, y por 
ende, el más importante modo de representación que existe. Esto se debe a 
que los cuerpos comparten una vida común, que los lleva frecuentemente, 
casi instintivamente, a pintarse a sí mismos o a imprimir imágenes sobre sus 
cuerpos que les recuerdan esta vida (Shilling, 2001: 333. La traducción es 
mía).

Por otro lado, cabe enfatizar que en todo el análisis que hace 
Durkheim de la vida religiosa en sus formas elementales las 
emociones están indisociablemente presentes de manera funda-
mental en la constitución y situación de lo social, así como en la 
experiencia colectiva:

Así, en tanto Durkheim sintió que había descubierto las bases primarias de la 
solidaridad social, teóricos posteriores reconocieron que había expuesto el 
conjunto de mecanismos  clave –rituales dirigidos a creencias simbolizadas 
por objetos externos– que guían todo el comportamiento interpersonal. Las 
emociones, están por lo tanto, íntimamente conectadas con: 1) valores cultu-
rales, creencias y normas; 2) objetivación de esos elementos culturales con 
símbolos externos; 3) rituales que momento a momento refuerzan esas sim-
bolizaciones de la cultura; 4) sincronización rítmica de los movimientos del 
cuerpo y habla; y 5) sanciones ritualizadas de aquellos que rompen con los 
dictados de la cultura (Turner y Stets, 2005: 73. La traducción es mía).

Y este vínculo inescindible entre el cuerpo y las emociones es 
sintomático de la importancia de su tratamiento conjunto para la 
sociología y, en particular, para la teoría de la acción, que es un 
interés central en el presente trabajo.

En cuanto a la tradición sociológica alemana, que suponemos 
abarca a Simmel, Weber y Tönnies a partir de la cita anterior, 
Bryan S. Turner sostiene que ésta asumió, en general:

[...] que la sociedad industrial podría converger en un orden social racionali-
zado, burócrata y enajenado, en que la estabilidad de la vida rural quedaría 
rota por los conflictos de clases, y familia e Iglesia serían gradualmente reem-
plazadas por instituciones más públicas, racionales e instrumentales. La 
cuestión del orden ontológico de los actores sociales quedó sumergida, y en lo 
que tardaron los teóricos clásicos en volver a dichos temas definieron al actor 
humano en términos de organismo, que en la práctica significó la elección 
racional de los fines en términos de criterio de utilidad o de valores generales 
(Turner, 1994: 16).



P a t r i c i a  G a y t á n  S á n c h e z146

Esta apreciación se basa en una interpretación que hizo Parsons2 
de la sociología alemana tomando únicamente en cuenta a Weber, 
con una lectura muy peculiar de este autor y asimilando a Simmel 
y a Tönnies a una misma postura, lo cual no deja de estar equivo-
cado para los tres.

En primer lugar, las emociones y el cuerpo están presentes en 
los trabajos más sociológicos de Simmel, como fuente generadora 
de lo social (Shilling, 2001 y 2007), al convertirse en el contenido de 
las interacciones humanas:

Instintos eróticos, religiosos o simplemente sociales, fines de defensa o ata-
que, de juego o adquisición, de ayuda o enseñanza, e infinitos otros hacen que 
el hombre se ponga en convivencia, en acción conjunta, en correlación de 
circunstancias con otros hombres; es decir, que ejerza influencia sobre 
ellos y a su vez la reciba de ellos. La existencia de estas acciones recíprocas 
significa que los portadores de aquellos instintos y fines, que los movieron 
a unirse, se han convertido en una unidad, en una sociedad (Simmel, 
1986a: 16).

Y no es gratuita la forma en que inicia esta cita, pues Simmel 
tenía muy presente el papel que juegan el cuerpo y las emociones 
no sólo en la constitución de la sociedad sino también en su mante-
nimiento: “Cuanto sucede en el campo de los continuos contactos 
físicos y espirituales, las excitaciones mutuas al placer o al dolor, 
las conversaciones y los silencios, los intereses comunes y antagó-
nicos, es lo que determina que la sociedad sea irrompible” (Simmel, 
1986a: 30).

Otros aspectos de la sociología simmeliana vinculados a la 
sociología del cuerpo y las emociones han sido destacados ya por 
los trabajos de Shilling (2001 y 2007) y Olga Sabido (2007), como 
el análisis sociológico de los sentidos y su relación necesaria con las 

  2	 Cabe mencionar que Parsons consideraba que las emociones eran un elemento que debía ser 
contenido por el bien de la sociedad: “Una sociedad debe regular asimismo la expresión 
afectiva, porque las emociones desenfrenadas constituyen otra fuente de caos. Ciertas 
emociones son claramente necesarias; por ejemplo, el amor y la lealtad familiar son 
necesarios para asegurar una población adecuada. Aunque es difícil definir con precisión la 
línea que divide los niveles de emoción que resultan necesarios y peligrosos, para los 
funcionalistas estructurales es evidente que un determinado nivel de emotividad puede ser 
peligroso para el sistema social” (Ritzer, 1993: 115). Tampoco queda lo suficientemente claro 
hasta qué punto operan entonces las disposiciones de necesidad como modeladoras de tales 
emociones.  



La contribución del estudio del cuerpo y las emociones 147

sensaciones de agrado o desagrado que tienen una configuración 
social:

Allí, Simmel da cuenta de cómo la percepción del otro es fundamentalmente 
captada por los sentidos; su presencia en el espacio impresiona nuestros sen-
tidos, ya sea la vista o el oído. No obstante, ¿acaso no existe una impresión 
social en los sentidos? Así, para el Simmel: “La cuestión social no es sólo una 
cuestión moral, sino también una cuestión nasal” (Simmel, 1986a: 687). ¿Por 
qué hay olores que no podemos soportar?; ¿acaso los valores se corporizan?; 
¿qué posibilita lo repugnante de ciertos olores? Lo anterior Simmel lo atribu-
ye a que los sentidos se perciben de manera distinta a medida que se “afina la 
civilización” (Sabido, 2007: 218).

De la misma forma, el ensayo de Simmel sobre “la comida”, 
refleja cómo una necesidad fisiológica se torna en un tema de 
formas sociales (Sabido, 2007). Por su parte, Shilling señala que la 
vida en las grandes urbes implica para Simmel una represión de las 
emociones mediante una actitud de indiferencia hacia los demás, 
que se justifica, por un lado, en el hecho de que la economía de mercado 
exige un trato entre personas basado en el intercambio de valores, lo 
que lleva a una intensificación de la vida intelectual. Por otro, la 
intensificación de la vida nerviosa en las ciudades industriales nos 
bombardea con grandes cantidades de estímulos en poco tiempo, a 
los cuales no podemos y no debemos reaccionar emotivamente 
debido a que son extenuantes. Si a ello sumamos la hostilidad que 
se vive en este ambiente debido al desarraigo que implica la vida 
cosmopolita encontramos que los habitantes de las ciudades se 
crean un mecanismo de defensa basado en el distanciamiento de 
las emociones:

Quizá no haya ningún otro fenómeno anímico que esté reservado tan incon-
dicionalmente a la gran ciudad como la indolencia [...] las impresiones más 
anodinas, en virtud de la velocidad y divergencias de sus cambios, arrancan 
la fuerza a los nervios respuestas tan violentas, las arrebatan aquí y allá tan 
brutalmente, que alcanzan sus últimas reservas de fuerzas y, permaneciendo 
en el mismo medio ambiente, no tienen tiempo para reunir una nueva reser-
va  (Simmel, 1986c: 251-252).

Y aunque efectivamente, el advenimiento de la vida moderna 
augura, tanto para Simmel como para Durkheim, una nueva etapa 
en la que las emociones y el cuerpo van perdiendo sus significa-



P a t r i c i a  G a y t á n  S á n c h e z148

ciones tradicionales, la perspectiva que abrieron en sus trabajos 
sigue siendo una pauta importante para los estudios actuales en el 
terreno del cuerpo y las emociones porque, por un lado, sientan un 
precedente del enfoque sociológico con el que se pueden abordar y, 
por otro, sus predicciones para las sociedades actuales pueden ser 
cuestionadas y refutadas mediante la investigación empírica.

En lo que respecta a los trabajos de Tönnies, este autor lleva a 
cabo una construcción de dos grandes tipos ideales para analizar 
la etapa de transición a la modernidad en la sociedad alemana, que 
construye a partir de modelos de acción que se corresponden con 
dos tipos de voluntad: la voluntad esencial y la voluntad de arbitrio 
o artificial:

La voluntad esencial o natural es el equivalente psicológico del cuerpo huma-
no, o el principio de la unidad de la vida, en el supuesto de que la vida se 
concibe bajo aquella forma de realidad que pertenece al pensamiento [...]. La 
voluntad natural abarca al pensamiento de la misma forma que el organismo 
contiene aquellas células del cerebro que, si son estimuladas, originan la acti-
vidad psicológica que hay que considerar equivalente al pensamiento (y donde 
el núcleo del lenguaje es sin duda un participante) (Tönnies, 1979: 15).

Esta voluntad esencial, que en un principio es definida como un 
símil del organismo, en realidad se encuentra incorporada con el 
organismo e indisociablemente con la acción en una unidad que 
sólo es separable analíticamente, mostrándonos tres componentes 
principales: a) la voluntad vegetativa u orgánica, b) la voluntad 
animal, y c) la voluntad mental. La primera consiste en la conser-
vación, acumulación y reproducción de sus propias energías y 
formas adecuadas, es decir, en la asimilación de elementos nutri-
tivos y en la conservación y renovación de sus órganos; está condi-
cionada por los estímulos generales recibidos o experimentados en 
un primer nivel de relación con el medio ambiente. La segunda 
consiste en el movimiento exterior necesario a través de la energía 
empleada para la contracción de los tejidos musculares indispen-
sables para el cambio locomotriz del cuerpo, entero o de sus partes; 
está condicionada por impresiones o percepciones visibles (estí-
mulos sensitivos o motores). Finalmente, la voluntad mental, que se 
manifiesta a través de la comunicación y las palabras que se pronun-
cian gracias al uso de los órganos vocales, creando un efecto recíproco 



La contribución del estudio del cuerpo y las emociones 149

sobre los demás, está condicionada por pensamientos o por sensaciones 
verbales. Sin embargo, a pesar de  esta distinción analítica:

La voluntad natural de los seres humanos debería concebirse como engloba-
dora de todas esas categorías que forman una unidad. Se trata de la voluntad 
orgánica, definida por la voluntad animal-intelectual; de la voluntad animal, 
expresada conjuntamente por la voluntad orgánica e intelectual; y de la vo-
luntad intelectual misma, dependiente de la voluntad orgánico-animal. Todos 
sus motivos descansan en la vida orgánica; ellos reciben su dirección y guía 
de la vida intelectual, así como reciben su forma particular de la vida animal; 
se hacen evidentes por lo demás todas las expresiones, tanto las de mayor 
importancia como las más ordinarias (Tönnies, 1979: 120).

En este sentido, Tönnies establece que la voluntad esencial es la 
voluntad que abarca al pensamiento, y no el pensamiento que abarca 
la voluntad. Es decir, más que considerar que la voluntad humana es 
el producto de una razón que gobierna al cuerpo, establece que 
ésta es el resultado de un conjunto de cualidades permanentes 
que se encuentran en interrelación; en palabras de Tönnies, se 
caracteriza no tanto en términos de esencia y potencia sino de voli-
ción y acción.

De esta forma, las cualidades que la componen abarcan: 1) 
inclinaciones (voluntad de la vida per se, voluntad de nutrición, 
voluntad de procreación, etcétera, que se explican por el desarrollo 
y crecimiento de una constitución psíquica determinada por la 
herencia genética); 2) órganos sensibles, que son los intermediarios 
originales y reales entre el mundo interior y el exterior, conectados 
con otras cualidades de la voluntad esencial en la medida en que 
socialmente establecemos disposiciones que hacen de los sentidos 
instancias subjetivas, de aceptación o rechazo, de las emociones 
que nos provocan, sin negar el placer que se experimenta a nivel de 
los propios órganos; 3) hábitos o formas animales de la voluntad; 
4) experiencias como prácticas que desarrollan energías y órganos 
particulares; 5) costumbres o inclinaciones, que se instituyen 
mediante el entendimiento de los símbolos verbales; 6) la memoria, 
como el aprendizaje que se adquiere en parte por la experiencia y 
en parte por la imitación, pero sobre todo por la instrucción 
respecto de cómo hay que hacer las cosas; se vincula con el habla 
–en tanto que ésta es el conocimiento del sentido y valor de los 
símbolos verbales, así como la capacidad de combinarlos y utili-



P a t r i c i a  G a y t á n  S á n c h e z150

zarlos (práctica y costumbre)– y con los sentimientos, respecto de 
los cuales: 

Todas las actividades específicamente humanas [...] proceden de sus cualida-
des y del estado prevalente de motivación. Este último puede definirse como 
talante, afecto, imagen determinada, opinión o ilusión. Por lo general se de-
nomina sentimiento, pues parece indicar la dirección o la especie de la emo-
ción implícita: se actúa como se siente, como se quiere o como se considera 
adecuado (Tönnies, 1979: 133).

Sin embargo, a pesar de que esta voluntad esencial parece ser la 
descripción de un conjunto de disposiciones individuales, en 
realidad debe ser entendida con una perspectiva de carácter colec-
tivo, pues considera que todas aquellas determinantes de esta 
voluntad esencial, que en el fondo constituyen un conjunto de 
tendencias para la acción, están vinculadas necesariamente a los 
procesos de convivencia social. De tal forma que los individuos 
somos portadores de una herencia común que se traduce tanto en 
el nivel genético como en el histórico-cultural. Por ello, Tönnies 
afirma que “deriva del pasado y puede ser explicada sólo en 
términos concernientes a éste, al igual que el futuro se desarrolla a 
partir del pasado” (Tönnies, 1979: 116). Finalmente, en el ambito 
de lo cognitivo, Tönnies afirma que: 

Cada uno de nosotros posee, además de un conocimiento procedente de todos 
los cuerpos restantes, un conocimiento inmediato del propio. Lo que nos lleva 
a la conclusión de que la vida psíquica está relacionada con cada cuerpo  vivo 
y que existe como entidad de la misma manera que sabemos que existimos 
nosotros mismos (Tönnies: 1979: 31).

Este concepto de voluntad natural tiene por objeto oponerse a la 
idea del pensamiento como una entidad independiente del cuerpo, 
lo que llama “voluntad de arbitrio”, o “voluntad artificial”, que 
supone la posibilidad de actuar con base en una reflexión instru-
mental. No obstante, sostiene Tönnies, ambas formas de voluntad 
constan de un ego, que no es más que una abstracción, el “yo 
humano” que ubica al cuerpo en el núcleo de la acción mediante 
el estímulo externo. De las múltiples distinciones que caracterizan 
a las dos voluntades, quizá la más clara consiste en que la voluntad 
esencial se encuentra inmanente en la acción, en tanto que la de 



La contribución del estudio del cuerpo y las emociones 151

arbitrio es anterior a la actividad a la que se refiere y mantiene 
separada su identidad (pensamiento/acción).

El contexto en el que son generados estos dos tipos de voluntad es, 
en Tönnies, una tesis más amplia que se relaciona con la construcción 
de una tipología dicotómica que da lugar a dos modelos ideales de 
formaciones sociales: la comunidad y la asociación. De tal forma que 
la voluntad esencial prevalece en la vida comunitaria donde los lazos 
sociales implican una gran cercanía entre las personas, determinada 
por las relaciones de descendencia, vecindad y amistad; mientras que 
la voluntad de arbitrio, o racional, es un prototipo de acción que preva-
lece en la asociación, mundo regido por las relaciones instrumentales, 
predominantemente económicas, y en las que se espera que las 
personas respondan no de forma afectiva ni impulsiva, sino de una 
manera premeditada y calculando el empleo más eficiente de los medios 
para alcanzar fines individuales. Tönnies está consciente de la dificultad 
de asumir este modelo de voluntad de manera radical, por lo que esta-
blece que ésta no es sino un modo de interactuar con base en un 
principio artificial que de entrada niega y separa de la acción a sus 
componentes esenciales.

Finalmente, en lo que respecta a la sociología weberiana, que 
destaca la acción racional como el tipo ideal de la modernidad, 
podemos señalar que la acción afectiva y la acción tradicional son 
dos tipos ideales que coexisten con otras formas de acción que 
fueron recuperadas en los trabajos de Weber sobre la sociología de 
la religión (1987), y en el análisis de las formas de dominación 
distintas a la legal racional como, por ejemplo, el caso de la domina-
ción carismática, definida por el autor como “un proceso de comu-
nicación de carácter emotivo” (Weber, 1993: 194).3 Por otro lado:

La ética protestante y el espíritu del capitalismo nos provee de un análisis 
sofisticado de cómo una ética religiosa de disciplinamiento del cuerpo cons-
tituye el fundamento de una ética del trabajo racional y moderna. De manera 
similar, sus escritos sobre la política como vocación buscan mostrar en qué 
medida las acciones normalmente informadas están basadas en una fusión de 
compromisos racionales y morales que envuelven el núcleo del actor corpo-
ralizado como un todo [...]. (Shilling, 2007: 4).

  3	 Otras características de la dominación carismática es que no implica un cuadro burocrático, 
ni una jerarquía, ni una jurisdicción, ni leyes. Se opone a lo económico, a lo tradicional, y es 
concebida como un gobierno “fuera de lo común y extraordinario” (Weber, 1993: 195).



P a t r i c i a  G a y t á n  S á n c h e z152

Y por si esto fuera poco, la contribución de la sociología compren-
siva de Weber al estudio del cuerpo y las emociones es, y seguirá 
siendo, decisiva para determinar la participación de éstos en la 
generación y comprensión del sentido de las acciones humanas.

Enfoques y marcos conceptuales

de la sociología de las emociones

Todo lo anterior nos sirve para responder nuestra pregunta de 
partida: en realidad, el cuerpo y las emociones no han sido excluidos 
del análisis sociológico de los clásicos de la teoría. Más bien, su 
presencia ha sido obviada y omitida por quienes en el siglo xx han 
abogado por la importancia del estudio del cuerpo y han optado, 
debido a razones ideológicas, por desligarlo de las ciencias sociales 
consideradas “tradicionales”. Este ha sido el caso del nacimiento de 
los llamados “estudios culturales”.

De acuerdo con Randall Collins, el término “estudios cultu-
rales” sirve para referirnos a todo un conjunto de posiciones polí-
ticas entre las que los sociólogos dividen sus lealtades mediante 
programas de estudios étnicos, estudios de la mujer, estudios gay, 
estudios chicanos, etcétera, que tienen por objeto desarrollar una 
ideología o una conciencia distintiva y promueven su separación 
de las disciplinas tradicionales, entre ellas la sociología (Collins, 
1997). En tanto programas académicos, los “estudios culturales” 
surgieron  en los años sesenta del siglo xx como consecuencia de 
los distintos movimientos sociales que se derivaron de la lucha 
por los derechos civiles y de la coalición de oposición a la guerra 
de Vietnam, entre los que se incluyen movilizaciones feministas, de 
gays y de migrantes. De tal forma que los ecos de estos movimientos 
resonaron en la academia, en donde cobró mucha influencia la 
obra de Michel Foucault, y se desarrollaron distintas vertientes de 
pensamiento feminista y surgieron discursos contestatarios de tipo 
“posmoderno”. No es el propósito del presente trabajo cuestionar la 
validez normativa de dichos discursos; sin embargo, es funda-
mental para la sociología del cuerpo y de las emociones examinar 
de forma crítica la pertinencia de su utilización como marcos 
conceptuales en los que se fundan las investigaciones empíricas 



La contribución del estudio del cuerpo y las emociones 153

que están alimentando esta subdisciplina. El principal problema que 
trae consigo la incorporación de dichos marcos consiste en que están 
conformados principalmente por argumentos de carácter norma-
tivo, que hacen afirmaciones generales sin el compromiso metodo-
lógico que exige una correspondencia con la realidad social para 
las llamadas “disciplinas tradicionales”. Es decir, en un eclecti-
cismo interdisciplinario los estudios culturales generan sus ideas 
con herramientas literarias, históricas y filosóficas, que generan 
discursos que son atribuidos a los sujetos de los que hablan y por 
los que abogan, pero que no han sido recogidos sistemáticamente, 
ni construidos ni analizados sociológicamente. En segundo lugar, esos 
discursos son inventados en un lenguaje tan particular que pare-
ciera que hay que ingresar a una membresía selecta de hablantes 
para mostrar competencia en cada una de estas subdisciplinas que 
ya no son más sociología, sino alguna especialidad distinta con sus 
propias preguntas y procedimientos argumentativos. En palabras 
de Randall Collins: 

Hay un paralelismo irónico entre los investigadores cuantitativos con su ten-
dencia a internarse en su propio lenguaje estadístico, y la tendencia de los 
estudios culturales a internarse en su propio lenguaje esotérico generado por 
sus antecesores y aliados desde la fenomenología, lingüística y teoría literaria 
(Collins, 1997: 546).

Finalmente, muchos de estos discursos caen en una subjetividad 
excesiva que no permite, como en el caso de la fenomenología, 
encontrar los vínculos que configuran la experiencia humana 
como un proceso social, es decir, sus enfoques alcanzan un alto 
grado de particularidad con frecuencia infructuoso para la gene-
ración de conocimiento sociológico.

Con todo ello quisiera sostener que, dentro de los desarrollos 
teóricos de la sociología, existen no sólo antecedentes importantes 
sino preguntas que no han sido agotadas y que requieren de la 
incorporación del cuerpo y de las emociones para su avance. Por lo 
tanto, no hay una justificación válida para abandonar los compro-
misos metodológicos y la vinculación entre teoría e información empí-
rica, que siguen siendo la vía más fructífera de comprensión de la 
realidad. Sobre todo, busco sostener que el estudio del cuerpo y de 
las emociones tiene un lugar dentro de la disciplina sociológica y es 



P a t r i c i a  G a y t á n  S á n c h e z154

preciso retomar el enfoque, hacer las preguntas pertinentes y 
explorar sus alcances explicativos. 

Algunas de esas preguntas son de interés central y tienen que 
ver con las teorías de la acción: ¿en qué medida el cuerpo y las 
emociones pueden contribuir en la construcción de una teoría de 
la acción más explicativa?; ¿cuál es la conceptualización más 
adecuada del cuerpo para esta sociología de la acción?; ¿es posible 
que el estudio del cuerpo y de las emociones nos lleve a una cons-
trucción teórica que supere el dilema clásico entre acción y estruc-
tura?

Requisitos de una teoría de la acción

que incorpore el cuerpo y las emociones

La concepción del cuerpo en la teoría de la voluntad esencial de 
Tönnies adelanta, con respecto a la teoría de la acción, un paso 
importante en cuatro sentidos, simultáneamente: por un lado, incide 
en la superación de las concepciones del dualismo cartesiano al 
afirmar que el cuerpo es un componente de la acción que se 
encuentra en una determinación mutua con el pensamiento (en el 
que participan instintos, deseos, impulsos, sentimientos, etcétera), 
de tal forma que el pensamiento no es más aquello que gobierna a 
un cuerpo-instrumento, vehículo, máquina, etcétera; visión a la 
que subyace una creencia generalizada de que es posible ejercer 
un control voluntario sobre el mismo, lo cual es cuestionable en 
muchos aspectos. Por otro lado, avanza en el terreno de que la acción 
no tiene, necesariamente, el carácter teleológico que se le imputa 
desde las teorías racionalistas, ya que en muchos casos el proceso 
reflexivo aparece de manera posterior o simultáneo a la acción, 
durante la cual se llevan a cabo diversos procesos corporales, lo 
cual hace posible la definición y redefinición de uno o varios fines 
en el proceso del acto en donde pueden intervenir elementos 
emotivos e instintivos, así como la posibilidad de generar en la 
acción consecuencias no esperadas. En tercer lugar, la noción de 
voluntad esencial reconoce la importancia de creaciones sociales 
que median nuestra acción y pensamiento; que enmarcan y dotan 



La contribución del estudio del cuerpo y las emociones 155

de sentido nuestra forma de percibir la realidad, así como nuestro 
propio cuerpo, y la forma en que otorgamos un sentido a lo que 
hacemos. Finalmente, y esto es algo que se ve poco en las sociolo-
gías del cuerpo, señala el énfasis en la importancia de las emociones 
que participan de manera orgánica en el desarrollo de la acción 
(actuamos como queremos, como sentimos y como pensamos que 
es adecuado).  No obstante, las teorías contemporáneas de la acción 
han obviado estos aportes y conservan componentes problemáticos 
que vale la pena revisar.

¿Cuáles son esos problemas que subyacen en las teorías de la 
acción con respecto al cuerpo? En primer lugar, Hans Joas (1983) 
señala una persistencia en las teorías de la acción de asumir el 
cuerpo como un medio básico para la acción. A pesar de los avances 
en otros ámbitos de tipo simbólico-cualitativo, muchas teorías que 
toman como base la tradición hermenéutica siguen considerando 
que el cuerpo es el vehículo de la acción. Un ejemplo representativo 
de estos casos es la teoría de la acción comunicativa, en la cual 
independientemente del tipo de acción que estemos desempeñando, 
ya sea comunicativa o instrumental, el cuerpo no tiene mayor rele-
vancia más que como instrumento de la acción.

En un trabajo posterior, Joas señala que es preciso superar la 
fuerte tendencia activista que subyace en las teorías de la acción 
(1996: 167). Es decir, hay un supuesto por medio del cual las teorías 
de la acción otorgan la mayor importancia a los desempeños de acti-
vidad, en tanto que otros estados como la pasividad, la sensibilidad, 
la receptividad y la imperturbabilidad son subestimados u obviados 
tanto de manera aislada como con respecto a sus alternancias con la 
actividad (1996: 168). 

En tercer lugar, se encuentra el supuesto del control corporal en 
términos de una intencionalidad en las expresiones y manifesta-
ciones corporales: “La suposición de una disponibilidad irrestricta 
y permanente del cuerpo conduce a una teoría que es incapaz de 
sintetizar la objetividad del cuerpo como un organismo y su subje-
tividad como el modo en que el actor es dado concretamente en el 
mundo” (Joas, 1983: 198). Esto es cuestionable, dice Joas, por 
ejemplo cuando nos sonrojamos, inevitablemente, en contra de 
nuestra voluntad. El rubor indica una conexión entre nuestro 
cuerpo y nuestras emociones que desata una respuesta incontro-



P a t r i c i a  G a y t á n  S á n c h e z156

lable a un estímulo social o ambiental. Otros ejemplos representa-
tivos de este cuestionamiento tienen que ver con la risa y el llanto. 
De acuerdo con Joas, no hay expresiones más humanas que éstas y, 
sin embargo, no son del todo controlables como la intencionalidad 
de la acción lo supondría, aunque están ligadas a elementos sociales 
y ambientales. De hecho, estas mismas relaciones sociales y ambien-
tales son en gran medida obviadas por las teorías de la acción como 
contextuales o secundarias, como si la voluntad del sujeto pudiera 
ser desligada de ellas.

Finalmente, Joas incluye como indispensable para una teoría de 
la acción efectiva el planteamiento de los problemas cognitivos 
relacionados con la conciencia que construimos acerca de nuestra 
corporalidad: “El término imagen corporal  o esquema corporal es 
usualmente definido como la conciencia de la estructura morfoló-
gica del cuerpo, su forma y extensión, sus partes y su postura” 
(1983: 199). En este sentido, los avances de Merleau-Ponty al esta-
blecer que si hablamos de una intencionalidad del cuerpo ésta está 
determinada por una parte inconsciente; una intencionalidad 
encarnada que le permite al autor afirmar que cada estímulo ya 
está formado por la sensibilidad y disposición del cuerpo; una 
reflexividad pre-lingüística; un campo de relaciones pre-consti-
tuidas entre nuestros propios procesos quinésicos; y las leyes de la 
naturaleza que nos rodean. Cada reflexión consciente encuentra 
siempre su referente en esta estructura, la cual está constituida no 
por una intencionalidad consciente sino por un campo pre-predi-
cativo (Merleau-Ponty, 2000).

Sin embargo, esta explicación carece de mayor información 
acerca de dónde proviene este campo pre-reflexivo, que no puede 
estar dado biológicamente, y señala una gran carencia de la feno-
menología de Merleau-Ponty al acentuar un enfoque individual y 
no social.

Joas (1983) identifica elementos en la teoría de Georg H. Mead que 
nos permiten superar este escollo. El argumento se centra en que al 
momento de nacer no tenemos la capacidad de autopercepción, es 
decir, no podemos distinguir conscientemente entre nuestro cuerpo 
y el ambiente que nos rodea. No es sino hasta que nos convertimos 
en un objeto para nosotros mismos que podemos identificar esta 



La contribución del estudio del cuerpo y las emociones 157

experiencia con el Self,4 lo cual supone una teoría de la socializa-
ción más amplia: consiste en que gracias a la interacción con los 
demás nos convertimos en lo que somos y, una vez que interac-
tuamos con los demás, adquirimos la capacidad de interactuar con 
nosotros mismos, es decir, de pensar y de distinguir con ello los 
límites de nuestra propia corporalidad (Mead, 1993). De lo cual se 
infieren dos cosas: 1) que no somos un alma atrapada en un cuerpo 
porque cuando nacemos aún no somos seres humanos como tales, 
en el sentido de que la humanidad es una categoría que alcan-
zamos gracias a la interacción; y 2) que el esquema corporal que 
construimos es un legado colectivo, una valoración y atributos 
que asignamos a nuestro cuerpo porque los aprendemos del 
contexto social en el que nos desenvolvemos, ya que son de crea-
ción y modificación colectiva. Asimismo, este esquema corporal se 
convierte en un una premisa social de la acción. Algo semejante 
sucede con las emociones: 

Tratamos con la sensación desde el punto de vista del estímulo, y cuando lle-
gamos a encarar los distintos estados emocionales, lo hacemos en términos de 
la preparación para la acción y del acto mismo, tal como está sucediendo. Es 
decir, se hace ahora esencial relacionar una serie de estados físicos con las 
distintas fases del acto (Mead, 1993: 66-67).

Del mismo modo, Charles Horton Cooley (1964) incorporó 
explícitamente el papel de las emociones en el nivel de la interac-
ción a través de su teoría del looking glass self, donde se sostiene 
que por medio de la interacción con los otros, en sus gestos y acti-
tudes vemos una imagen devuelta de nosotros mismos, como en un 
espejo, que nos lleva a imaginar cómo nos ven los otros, qué 
juicio emiten sobre nosotros a partir de ello y, en consecuencia, 
debido a esta evaluación experimentamos sentimientos al respecto; 
su teoria establece la importancia que cobran emociones como la 
vergüenza y el orgullo en la constitución de la identidad a partir de 
la interacción con los otros:

Cooley comprendió mejor que cualquier otro sociólogo de su tiempo que la 
interacción es un proceso de control social mediado por el flujo de emociones 

  4	 Palabra de la lengua inglesa que comúnmente se traduce como “sí mismo”, que en el contexto 
del interaccionismo simbólico y de la teoría de Mead tiene una importante connotación 
referente a la identidad.



P a t r i c i a  G a y t á n  S á n c h e z158

positivas (orgullo) y negativas (temor, vergüenza). En tanto las personas se 
evalúan en el espejo social (looking glass self ), experimentan emociones tan-
to positivas como negativas que los llevan a ajustar sus respuestas para man-
tener el flujo de emociones positivas o eliminar el temor y la vergüenza que 
están experimentando (Turner y Stets, 2005: 107).

Una gran cantidad de trabajos teóricos y empíricos en torno al 
cuerpo y las emociones se han llevado a cabo por parte de los here-
deros de Mead y Cooley a través de los enfoques del interaccio-
nismo simbólico. Jonathan Turner y Jan Stets (2005) reseñan de 
manera amplia las propuestas de Susan Shott, Sheldon Stryker, 
Peter Burke, George McCall, J. L. Simmons, Nathan Harris, David 
Hess y Linn Smith-Lovin, junto con las propias, respecto de una 
variedad de temas específicos relacionados con la sociología de las 
emociones. No obstante, los trabajos interaccionsitas que mejor 
contribuyen a puntualizar algunos requisitos para una teoría de la 
acción que incorpore los aportes del estudio del cuerpo son,  desde 
mi lectura, los de E. Goffman (1967, 1976 y 1977), A. Strauss 
(1977) y A. Strauss y J. Corbin (1998). Aquellos requisitos consisten, 
desde mi perspectiva, en:

1.	Contemplar que existe una relación de mutua constitución entre 
el sujeto y la sociedad a través del cuerpo y que ambos se vinculan 
a través de las categorías de experiencia e interacción.

2.	Asumir que existen marcos de sentido (Goffman, 1976) a los 
que se incorpora el esquema corporal, y que juegan un papel 
decisivo para la comprensión de la acción (García Selgas, 1994).

3.	Establecer que para comprender el sentido de la acción es 
preciso hacer explícitos estos marcos mediante la investigación 
de campo, la cual debe regirse prioritariamente por criterios 
cualitativos que recuperen y analicen el discurso de los sujetos 
portadores y ejecutores de dichos marcos.

4.	Reconocer que las vivencias corporales y las emociones están 
delineadas socialmente y, por lo tanto, las experiencias y prác-
ticas particulares están vinculadas con estructuras simbólicas 
compartidas que, a su vez, generan emociones colectivas y 
tienen un potencial considerable para el cambio social a gran 
escala (Summers-Effler, 2002).



La contribución del estudio del cuerpo y las emociones 159

5.	Destacar que los alcances de los marcos de sentido son de 
carácter cultural y deben ser establecidos mediante estudios 
de estratificación, género, edad, etnia, etcétera (Thoits, 1989).

6.	Aceptar que en el espectro ontológico que va del realismo al 
nominalismo, la sociología del cuerpo y de las emociones 
debe situarse en una posición de nominalismo moderado en 
tanto que asumimos que la realidad se construye a partir de 
marcos de sentido distintos para cada entorno cultural, aunque 
compartidos socialmente y, en esa medida, que son elementos 
subjetivos objetivables.

En México contamos con algunos trabajos empíricos cualita-
tivos realizados empleando el enfoque de esta vertiente del interac-
cionismo simbólico (basada en los aportes de Goffman y Strauss y 
realizados con la metodología de la teoría fundamentada) que 
podrían servir de base para la construcción de futuras teorías de la 
acción que den cuenta del papel del cuerpo y las emociones 
(Piedras, 2008; Moreno, 2008; y Gaytán, 2004); no obstante, aún 
queda mucho por hacer.

Conclusiones

He mostrado, por un lado, que el tratamiento del cuerpo y las 
emociones no está ausente de los clásicos de la sociología; que si 
bien no constituyó un objeto explícitamente construido, sus trata-
mientos en torno a problemas como la solidaridad, la génesis de los 
valores, la sociabilidad, la comunidad y el carisma, son una 
muestra de su relevancia explicativa.

En particular, he señalado las contribuciones ignoradas de la 
sociología del fundador de la sociología en Alemania, Ferdinand 
Tönnies, respecto del cuerpo y las emociones, como una perspec-
tiva que elude los supuestos cartesianos sobre la persona consti-
tuida de cuerpo y alma, y cuyo principal aporte consiste en que los 
vincula directamente con una forma de acción fundada en lo que 
él llama la “voluntad esencial”.



P a t r i c i a  G a y t á n  S á n c h e z160

Por otro lado, he planteado la necesidad de volver a los compro-
misos sociológicos de la metodología y la construcción de la teoría 
arraigada en la investigación de campo, como una forma de escapar 
a la seducción de los marcos filosóficos y literarios de la posmoder-
nidad y de los estudios culturales, mostrando la capacidad de 
algunos enfoques sociológicos actuales que permiten la incorpora-
ción de y la aproximación a problemas ligados al cuerpo y las 
emociones.

Finalmente, he señalado algunos problemas sobre los que hay 
que trabajar con miras a elaborar teorías de la acción que se retroa-
limenten de los estudios sobre el cuerpo y las emociones, y he 
distinguido una vertiente del interaccionismo simbólico como una 
alternativa viable para su superación.

Bibliografía

Aguado Vázquez, José Carlos
2004	 Cuerpo humano e imagen corporal. Notas para una 

antropología de la corporeidad, Universidad Nacional 
Autónoma de México, México.

Barbalet, Jack
2001	 “Reviewed Work. On the Origins of Human Emotions: A 

Sociological Inquiry in the Evolution of Human Affect by 
Jonathan Turner”, American Journal of Sociology, vol. 
cvi, núm. 5, marzo, pp. 1476-1478.

Collins, Randall
1997	 “Comment on Scheff”, Sociological Perspectives, vol. xl, 

núm. 4, pp. 544-548.
1994	 “Cadenas rituales de interacción, poder y propiedad: la 

conexión micro-macro como un problema teórico basado 
en lo empírico”, en Jeffrey Alexander, Bernhard Giesen, 
Richard Munich y Neil Smelser (comps.), El vínculo 
micro-macro, Universidad de Guadalajara, Guadalajara, 
pp. 235-252.

1981	 “On the Micro-Foundations of Macro-Sociology”, American 
Journal of Sociology, núm. 86, marzo, pp. 984-1014.



La contribución del estudio del cuerpo y las emociones 161

Cooley, Charles H.
1964	 Human Nature and The Social Order, Schoken Books, 

Nueva York.
Devillard, Marie José

2002	 “De los discursos antropológicos sobre naturaleza, cuerpo 
y cultura”, Política y Sociedad, vol. xxxix, núm. 3, Facultad 
de Ciencias Políticas y Sociología, Universidad Complu-
tense de Madrid, Madrid.

Durkheim, Émile 
2002	 La educación moral, Trotta, Madrid.
1991	 Las formas elementales de la vida religiosa, Colofón, 

México, D. F.
1970	 “Le dualisme de la nature humaine et ses conditions 

sociales”, en E. Durkheim, Las sciences sociales et l’action, 
Prensas Universitarias de Francia, París, pp. 314-332 
[primera edición de 1911].

Elias, Norbert
1994	 El proceso de la civilización. Investigaciones sociogené-

ticas y psicogenéticas, Fondo de Cultura Económica, 
México, D. F.

Farnell, B.
1999	 “Moving Bodies, Acting Selves”, Annual Review of 

Anthropology, vol. xxviii, pp. 341-373.
Farfán, Rafael

2005	 “Durkheim y el pragmatismo”, tesis para obtener el 
grado de doctor en sociología presentada el 15 de 
diciembre en la Facultad de Ciencias Políticas y Socio-
logía de la Universidad Complutense de Madrid, España.

García Selgas, Fernando
1994	 “El cuerpo como base del sentido de la acción”, Revista 

Española de Investigaciones Sociológicas, núm. 6, Centro 
de Investigaciones Sociológicas, Madrid, pp. 42-83.

Gaytán Sánchez, A. P.
2004	 “Del piropo al desencanto: los significados de la acción en 

el acoso sexual en lugares públicos”, tesis presentada en el 
Instituto José María Luis Mora el 24 de agosto de 2004 
para obtener el grado de maestra en sociología política.



P a t r i c i a  G a y t á n  S á n c h e z162

Goffman, E.
1989	 La presentación de la persona en la vida cotidiana, 

Amorrortu, Buenos Aires.
1977	 “The Arrengement between the Sexes”, Theory and 

Society, vol. iv, núm. 3, otoño, pp. 301-333.
1976	 Frame Analysis. An Essay on the Organization of the 

Experience, Harvard University Press, Cambridge.
1972	 Encounters. Two Studies in the Sociology of Interaction, 

Penguin Books, Harmondsworth.
1971	 Relaciones en público, Alianza Universidad, Madrid.
1967	 Ritual de la interacción, Tiempo Contemporáneo, Buenos 

Aires.
1966	 Behavior in Public Places. Notes on the Social Organiza-

tion of Gatherings, Free Press, Nueva York.
Joas, Hans

2000	 The Genesis of Values, Polity Press y Blackwell Publis-
hers, Oxford.

1996	 The Creativity of Action, The University of Chicago Press, 
Chicago.

1983	 “The Intersubjective Constitution of the Body-Image”, 
Human Studies, núm. 6, pp. 197-204. 

Lamo de Espinoza, Emilio
2002	 “Un esquema de teoría social: trabajo, parentesco y 

comunicación”, en José María García Blanco y Pablo 
Navarro Sustaeta (eds.), ¿Más allá de la modernidad? 
Las dimensiones de la información, la comunicación y 
sus nuevas tecnologías, Centro de Investigaciones Socio-
lógicas, Madrid, pp. 3-44.

Levine, Donald
2007	 “Somatic Elements in Social Conflicts”, The Sociological 

Review, número monográfico sobre el cuerpo, mayo, 
Universidad de Keele, Keele, pp. 37-49.

Manen, Max von
1990	 “Beyond Assumptions: Shifting the Limits of Action 

Research”, Theory into Practice, vol. xxix, núm. 3, verano, 
Taylor and Francis ltd, pp. 152-157.



La contribución del estudio del cuerpo y las emociones 163

Mauss, Marcel
1950	 “Une catégorie de l’esprit humain: la notion de personne 

celle de Moi”, en Marcel Mauss, Sociologie et anthropo-
logie, Prensas Universitarias de Francia, París, pp. 
333-362.

Mead, Georg H.
1993	 Espíritu, persona y sociedad, Paidós, Barcelona.

Moreno Islas, Dolores
2008	 “El impacto de los estereotipos de las revistas juveniles 

en la constitución de la identidad”, tesis para obtener el 
grado de maestra en sociología, Universidad Autónoma 
Metropolitana, unidad Azcapotzalco, México, D. F.

Merleau-Ponty, Maurice
2000	 Fenomenología de la percepción, Península, Barcelona.

Piedras, Guillermo Claudio
2008	 “Los significados del cuerpo con sobrepeso”, tesis 

presentada para obtener el grado de licenciado en socio-
logía, el 11 de julio de 2008, en la Universidad Autónoma 
Metropolitana, unidad Azcaptozalco, México, D. F.

Ritzer, George
1993	 “El funcionalismo estructural y la alternativa de la teoría 

del conflicto”, en Ritzer, Teoría Sociológica Contempo-
ránea, McGraw Hill, México D. F., pp. 103-153.

Sabido Ramos, Olga
2007	 “El cuerpo. Una perspectiva desde la sociología”, en Gina 

Zabludovsky (coord.), Modernidad y cambio concep-
tual, Siglo xxi, pp. 208-247.

Salinas, Lola
1994	 “La construcción social del cuerpo”, Revista Española de 

Investigaciones Sociológicas, núm. 6, Centro de Investi-
gaciones Sociológicas, Madrid, pp. 85-96.

Scheff, T.
2000	 Microsociology: Discourse, Emotion and Social Struc-

ture, University of Chicago Press, Chicago.
1977	 “The Distancing of Emotion in Ritual”, Current Anthro-

pology, vol. xviii, núm. 3, septiembre, pp. 483-505.



P a t r i c i a  G a y t á n  S á n c h e z164

Shilling, Chris
2007	 “Sociology and the Body: Classical Traditions and New 

Agendas”, The Sociological Review, número monográ-
fico sobre el cuerpo, mayo, Universidad de Keele, Keele, 
pp. 1-17.

2001	 “Embodiment, Experience and Theory: in Defense of the 
Sociological Tradition”, The Sociological Review, vol. 49, 
núm. 3, agosto, Universidad de Keele, Keele, pp. 327-344.

Simmel, George
1986a	 “El problema de la sociología”, en Simmel, Sociología, 

vol. i, Alianza, Madrid pp. 11-56.
1986b	 “Sociología de los sentidos”, en Simmel, Sociología, vol. ii, 

Alianza, Madrid, pp. 676-716.
1986c	 “Las grandes urbes y la vida del espíritu”, en Simmel, El 

individuo y la libertad. Ensayos de crítica de la cultura, 
Península, Barcelona, pp. 247-262.

Stearns, Peter N.
1989	 “Social History Update: Sociology of Emotion”, Journal 

of History, vol. xxii, núm. 3, primavera, pp. 592-599. 
Strauss, A.

1977	 Espejos y máscaras. La búsqueda de la identidad, Marymar, 
Buenos Aires.

Strauss, A. y Juliette Corbin
1998	 Basics of Qualitative Research, Sage, Thousand Oaks.

Summers-Effler, Erika
2002	 “The Micropotential for Social Change: Emotion, Concious-

ness and Social Movement Formation”, Sociological 
Theory, vol. xx, núm. 1, marzo, pp. 41-60.

Synnott, Anthony
1992	 “Tomb, Temple, Machine and Self: The Social Construc-

tion of the Body”, The British Journal of Sociology, vol. 
43, núm. 1, marzo, pp. 79-110.

Thoits, Peggy A.
1989	 “The Sociology of Emotions”, Annual Review of Socio-

logy, vol. xv, pp. 317-342.



La contribución del estudio del cuerpo y las emociones 165

Tönnies, Ferdinand
1987	 Principios de sociología, Fondo de Cultura Económica, 

México, D. F.
1986	 “De la historia de las categorías comunidad y sociedad ”, 

Sociológica, núm. 1, Universidad Autónoma Metropoli-
tana, unidad Azcapotzalco.

1979	 Comunidad y asociación, Península, Barcelona.
Turner, Bryan S.

1994	 “Los avances recientes en la teoría del cuerpo”, Revista 
Española de Investigaciones Sociológicas, núm. 6, Centro 
de Investigaciones Sociológicas, Madrid, pp. 11-39.

Turner, Jonathan y Jan E. Stets
2005	 The Sociology of Emotions, Cambridge University Press, 

Nueva York.
Weber, Max

1993	 Economía y sociedad, Fondo de Cultura Económica, 
México, D. F.

1987	 Ensayos sobre sociología de la religión, tres tomos, Taurus, 
Madrid.




