LA RETROVISION AFECTIVO-COGNITIVA INTERCULTURAL
EN LA BASE DE TODO APRENDIZAJE

Xavier Vargas Beal

Curriculo: doctor en Filosofia de la Educacién por el ITESO. Profesor-investigador en esta ins-
titucion educativa. Sus lineas de investigacion son epistemologia de los procesos educativo-
universitarios y desarrollo de competencias y aprendizaje situado.

Resumen

En este trabajo damos cuenta de dos cuestiones: la primera, la forma como se
estructurd y operod, para 69 alumnos universitarios de distintas disciplinas en
viaje de estudios por la India durante veinticinco dias, la competencia que he-
mos denominado “retrovision afectivo-cognitiva intercultural”; y la segunda, el
fendmeno afectivo-cognitivo intercultural que produce la estructura en la que
opera toda construccidn de conocimiento.

Abstract

The present work focuses on two issues: the first is about the intercultural
affective-cognitive flashback competition. We explain how it was operated and
structured for 69 university students in a 24-day travel study to India. The se-
cond presents what we named an intercultural affective-cognitive phenome-
non which is produced by the structure of knowledge construction.

PREVIO

n el Instituto Tecnoldgico y de Estudios Superiores de Occidente, desde

1997, cada afio un grupo —siempre distinto— de alrededor de noventa alum-

nos universitarios de distintas disciplinas, acompafiados por cuatro o cinco
maestros, han viajado al extranjero para desarrollar durante casi un mes un pro-
yecto educativo personal con el tema “entorno urbano y cultura”. Este proyecto
contiene, al menos, dos dimensiones: la primera responde a un interés propio
por un tema determinado, que garantiza —durante el viaje— que su atencién esté
orientada por la curiosidad y el deseo de saber de alguna realidad en concreto; y la
segunda, de mucha mas importancia para la universidad, es la académica.

Esta ultima dimensidn constituye una articulacidn clara y consistente con el
programa de la carrera que el alumno se encuentra cursando, y amerita, por tanto,
el rigor metodoldgico propio de una investigacion de caracter exploratorio. Con
ello se garantiza que el viaje, aun sin dejar de tener su parte turistica (aspecto in-
evitable), si constituya en verdad un proceso académico de aprendizaje y desarro-
llo de competencias en el ambito de lo propiamente universitario, enmarcado en
la profesién que el alumno cursa. El proyecto es declarado por el alumno antes del
viaje mediante un protocolo que contiene dos partes: 1) planteamiento del pro-
yecto (incluye una pregunta de investigacidn y un objeto de estudio); y 2) disefio
metodoldgico (se elige una metodologia, uno o mas métodos y algunas técnicas).

Estas experiencias académicas, por su significacion en la formacion de los estudian-
tes, fueron demandandole al colegio de profesores a cargo, cada vez con mas fuerza,
la necesidad de comprender en profundidad los procesos afectivo-cognitivos compro-
metidos en estas situaciones de aprendizaje. Con tal motivo, a partir de junio de 2007
y hasta noviembre de 2009, desarrollamos una investigacion tedrico-empirica con el



2 Vargas. La retrovision afectivo-cognitiva intercultural en la base de todo aprendizaje

proposito de develar la estructura epistemoldgico-educativa de tales procesos.

Nos interesaba responder la pregunta: “écdmo construyen conocimiento los
alumnos durante estos viajes de estudio?”. Tomamos para ello una postura episte-
moldgica interpretativa y elegimos, como marcos metodoldgicos, la hermenéutica
y la fenomenologia. Durante poco mas de un mes, hicimos el levantamiento de
campo, antes, durante y después del viaje a la India y llegamos, a través del analisis
y la sintesis, a unas primeras categorias empirico-descriptivas, que luego pusimos
en didlogo fundamental con cuatro autores del constructivismo (Piaget, Vygotsky,
Perrenoud y Maturana) y dos fildsofos (Morin y Zubiri).

En este articulo damos cuenta, en primer lugar, de cdmo se estructurd y operd
durante el viaje la competencia que hemos llamado retrovisidn afectivo-cognitiva
intercultural y, en segundo, y de manera mas significativa, de lo que devela el
fendmeno afectivo-cognitivo siempre intercultural que produce la estructura en
la que opera toda construccién de conocimiento. La investigacidon produjo otros
hallazgos, pero ahora sélo abordamos uno de ellos.

ESTRUCTURA DE LA RETROVISION AFECTIVO-COGNITIVA INTERCULTURAL
Esta competencia vertebral, mediante la cual los alumnos logran trasladar a la ex-
periencia cotidiana una nueva manera de mirar la propia cultura (retrovision) para
penetrarla con una postura critica, como consecuencia de haber vivido durante un
tiempo en una cultura distinta, desarrollando un proyecto académico-personal de
investigacion, no podria ser entendida a fondo ni de modo completo si no profundi-
zdramos, en un primer momento, en el fenédmeno de su estructuracién en el seno de
la cultura visitada como una nueva capacidad para actuar de forma adaptada en ella
y no sélo como una mera adquisicién de aprendizajes discursivos sobre ella.
Postular que los alumnos desarrollen, durante estas experiencias en el extran-
jero, la capacidad para comprender otras culturas y actuar en ellas de manera
intercultural, es decir nada si no se deconstruyen primero los constitutivos de la
relacién hombre-cultura y las operaciones cognoscitivas movilizadas durante esta
relacion adaptativa cuando se tiene como proposito central la construccidn de un
nuevo conocimiento. Daremos cuenta, a partir del levantamiento de campo y los
hallazgos generados durante el andlisis, de cémo observamos que tal competencia
fue desarrollada por los alumnos desde su propia estructuracién, ademas de las
implicaciones que tal competencia tuvo respecto de la propia cultura.
Comenzaremos por reconocer dos cuestiones que, aunque nos parecen teori-
camente obvias, juntas constituyen una primera base para ir construyendo nues-
tra reflexion. En primer lugar, recordemos que los seres humanos somos seres
constitutivamente sociales, es decir, que “vivimos nuestro ser cotidiano en conti-
nua imbricacion con el ser de otros” (Maturana, 1997, p. 3), y en segundo, que so-
mos seres determinados estructuralmente, esto es, «que todo ocurre en nosotros
en la forma de cambios estructurales determinados en nuestra estructura, ya sea
como resultado de nuestra propia dinamica estructural interna, o como cambios
estructurales gatillados en nuestras interacciones en el medio” (Maturana, 1997,
p. 5). Ello significa que para existir, como seres vivos dentro de un medio, debemos
mantener una relacién mutuamente estructurante: el ser humano estructura el
medio, pero el medio estructura al ser humano. Maturana expresa esto asi:

Los seres vivos existen siempre inmersos en un medio en el que interactuan. Mas

Sinéctica 36 www.sinectica.iteso.mx



Vargas. La retrovision afectivo-cognitiva intercultural en la base de todo aprendizaje 3

aun, como el vivir de un ser vivo transcurre en continuos cambios estructurales como
resultado de su propia dindmica interna, o gatillados en sus interacciones en el medio,
un ser vivo conserva su organizacion en un medio sdlo si su estructura y la estructura
del medio son congruentes y esta congruencia se conserva (Maturana, 1997, p. 7).

El mismo autor llama a esta condicidn “conservacion de la adaptacion”. Para él,
“el organismo y el medio cambian juntos de manera congruente o el organismo se
desintegra” (Maturana, 1997, p. 45). Maturana habla de la adaptacién como algo
que debe ser conservado en esta relacion mutuamente constitutiva entre el ser
vivo y el medio, nocidn ésta que también Piaget utiliza para nombrar el proceso
mediante el cual el ser humano mantiene su equilibrio con el entorno como con-
dicién de estabilidad: “La organizacidn no es disociable de la adaptacidn, puesto
que un sistema organizado esta abierto al medio y su funcionamiento, por tanto,
supone intercambios con el exterior, cuya estabilidad define su caracter adaptado”
(Piaget, 2000, p. 157). Flavell, interpretando el pensamiento de Piaget, explica esta
relacion todavia con mas detalle:

El sujeto es concebido como una entidad siempre organizada que aco-
moda sus esquemas (las unidades basicas de esta organizacion) a la rea-
lidad externa a medida que asimila la realidad a los esquemas. Este es-
tado basico (el hecho de la organizacion) y este proceso basico (el hecho
de la asimilacién y la acomodacion) son realmente los tnicos elementos
aprioristicos que Piaget considera necesario suponer. Todas las demas
adquisiciones cognoscitivas, incluso las formas de conocimiento que mu-
chos podrian considerar como los mismos axiomas de la cognicidn, son
los productos de la operacién de estas invariantes a través del tiempo
(Flavell, 1998, p. 283).

Ahora bien, si concebimos al ser humano como una especie biosociocultural, y
aceptamos como ciertos los postulados de Maturana y Piaget, ademas de la in-
terpretacion de Flavell, respecto de la necesaria congruencia entre medio y sujeto
a fin de mantener el equilibrio y la estabilidad, entonces estariamos también de
acuerdo con Geertz, de que el hombre y la cultura —esta ultima en cuanto medio
social- constituyen de igual modo una relaciéon de mutua codeterminacién. Para
él, “la cultura mas que agregarse, por asi decirlo, a un animal terminado o virtual-
mente terminado (el hombre), fue un elemento constitutivo y un elemento central
en la produccion de ese animal” (Geertz, 1995, p. 54). Congruente con nuestro
analisis, Geertz entiende la emergencia humana en la evolucion, desde su primer
momento, como una consecuencia de la interaccion entre la biologia y la cultura.

Entre las estructuras culturales, el cuerpo y el cerebro, se cred un sistema
de realimentacién positiva en el cual cada parte modelaba el progreso de
la otra; un sistema en el cual la interaccidn entre el creciente uso de he-
rramientas, la cambiante anatomia de la mano y el crecimiento paralelo
del pulgar y de la corteza cerebral es sélo uno de los ejemplos mas gra-
ficos. Al someterse al gobierno de programas simbdlicamente mediados
para producir artefactos, organizar la vida social o expresar emociones el
hombre determind sin darse cuenta de ello los estadios culminantes de

Sinéctica 36 www.sinectica.iteso.mx



4 Vargas. La retrovision afectivo-cognitiva intercultural en la base de todo aprendizaje

su propio destino bioldgico. De manera literal, aunque absolutamente
inadvertida, el hombre se cred a si mismo (Geertz, 1995, p. 54).

Geertz puntualiza todavia mas en palabras que evitan cualquier confusion: “Lisa y
llanamente esa evolucion sugiere que no existe una naturaleza humana indepen-
diente de la cultura” (1995, p. 55). Parece que la propia interrelacion de los seres
humanos entre si como seres sociales, en el seno de las culturas, constituye en esen-
cia la condicién que determina la conformacién misma de esas culturas y, al mismo
tiempo, la del ser humano como tal: “De manera que esos simbolos [refiriéndose
a la cultura] son no meras expresiones o instrumentos o elementos correlativos de
nuestra existencia bioldgica, psicoldgica y social, sino que son requisitos previos de
ella. Sin hombres no hay cultura por cierto, pero igualmente, y esto es mas significa-
tivo, sin cultura no hay hombres” (Geertz, 1995, p. 55). No seria, pues, una afirma-
cién antropoldgicamente ingenua si afirmamos que, desde su mismo origen, el ser
humanoy la cultura son estructuras constitutivamente codeterminadas.

Este marco de conceptos bioldgicos, sociales, culturales y antropoldgicos nos
permite interpretar y comprender lo que fuimos observando primero y analizando
después, desde nuestro viaje a la India y hasta el fin del trabajo de sintesis, a pro-
pésito de como los alumnos fueron desarrollando lo que creemos es la competen-
cia de mayor relevancia de este amplio proceso de aprendizaje.

Al mantenerse los alumnos inmersos en la cultura de la India durante casi un
mes, sin posibilidad de apelar a formas de relacién con esa cultura distintas a las
que ésta exigia como condicion coestructurante, tenemos que aceptar que la
enorme cantidad de momentos desestabilizantes del equilibrio afectivo-cognitivo
como producto de las diferencias culturales entre México y la India, produjeron
en ellos, de manera inevitable, constantes procesos de adaptacién profundos en
los que la asimilacién y acomodacion movilizaron continuamente operaciones
afectivo-cognitivas cuya consecuencia redundé en modos de reorganizacién de los
propios esquemas de accion y entendimiento de la realidad, atravesado todo ello,
ademas, por las intenciones contenidas en el proyecto de investigacion elaborado
por ellos antes del viaje.

Estas afirmaciones sélo sirven para explicar la mitad del proceso mediante el
cual los alumnos desarrollaron la competencia antes esbozada, pues sélo permi-
ten comprender cdmo reorganizaron sus viejos esquemas de entendimiento y ac-
cién para adaptarse a la nueva cultura, pero no dicen nada sobre lo fundamental
de la competencia, que tiene que ver con el hecho significativo de poder mirar
—desde esta reorganizacidén de esquemas ocurrida en la India— la propia cultura a
partir de una perspectiva que la ilumina de otra manera, y le permite a la concien-
cia ahora intuir y, por tanto, captar -fenomenoldgicamente hablando— distinto los
mismos objetos que antes del viaje se percibian de una sola forma: la propia. Luis
Marrufo, maestro del colegio que constituye la academia a cargo de estas expe-
riencias, expresa muy bien esta circunstancia:

Al llegar a una nueva realidad el viajero observa con ojos viejos las cosas
nuevas que esa realidad ofrece, me parece que al regresar a la realidad
cotidiana, después del salto entre la vivencia y la experiencia el viajero es
capaz de observar con ojos nuevos las cosas viejas, su realidad cotidiana,
la de todos los dias. El viajero amplia su horizonte de realidad y descubre

Sinéctica 36 www.sinectica.iteso.mx



Vargas. La retrovision afectivo-cognitiva intercultural en la base de todo aprendizaje 5

nuevas opciones en el concierto de posibilidades que la realidad le ofre-
ce y que antes no notaba (Marrufo, 2007, p. 1).

Dos precisiones, sin embargo, debemos hacer a esta cita a partir de nuestros ha-
llazgos. En primer lugar, esa nueva mirada no sucede al regreso del viaje, sino
que, ya desde el momento de tener que adaptarse a las circunstancias de la cul-
tura visitada, el alumno comienza a retrover cognitivamente la cultura propia de
forma nueva; y segundo, el alumno amplia su horizonte de realidad sin ampliar
la realidad en ningun sentido, pues no es ésta desde si la que le ofrece nuevas
posibilidades de ser observada, sino que tal ofrecimiento se lo proporciona él mis-
mo desde la reorganizacidon —hecha durante el viaje— de sus propios esquemas de
entendimiento y accion.

De este modo, la primera mitad del proceso de construccion de esta nueva
competencia para mirar la propia cultura de forma distinta, sobre todo en los as-
pectos investigados a partir del propio proyecto personal, se explica por la enorme
cantidad de momentos en que la cultura del pais visitado rompe los equilibrios
afectivo-cognitivos del alumno y lo obliga —debido a la congruencia estructural
sujeto-medio ya explicada— a originar cambios en la organizacion de sus viejos
esquemas que, una vez reorganizados, permiten la estabilizacidn vy, por tanto, la
adaptacion. ¢Como sucede que esta dinamica afectivo-cognitiva produce la se-
gunda mitad de la competencia que es la que genera la posibilidad de iluminar la
cultura propia de una nueva manera?

Responderemos esta pregunta con una hipétesis, que debera ser investigada con
mas detalle ulteriormente, pues ain después del analisis de nuestras observaciones
y de buscar en la literatura constructivista explicaciones tedricas —que no encontra-
mos en este campo—, no podemos dar cuenta del fendmeno sino elaborando, por
nuestra propia cuenta, un esbozo de teoria que nos aproxime a su entendimiento.

Grimson, al tratar de explicar teéricamente lo que sucede a niveles cognitivos
cuando personas de dos culturas distintas se relacionan y crean lo que él llama
“una situacion de contraste especifica”, nos ofrece, desde un campo del conoci-
miento distinto al constructivismo, un esquema interpretativo de esta realidad en
el que pueden distinguirse dos conceptos Utiles para nuestra reflexion. En primer
lugar, los elementos del area comun de las culturas relacionadas que Grimson no
nombra, pero que denominamos —para ir estableciendo los conceptos fundamen-
tales de nuestro andlisis posterior— “elementos de significancia comun”. Los nom-
bramos asi porque aun dudamos de que estos elementos o esquemas de enten-
dimiento y accién ahi ubicados —para reconocer la realidad de forma comun a las
dos culturas— sean en realidad significados compartidos por ambas culturas, aun-
que, por otro lado, si observamos que son éstos los que permiten la interpretacidn
de una cultura desde la otra. El otro concepto al que Grimson se refiere tiene que
ver con los elementos o esquemas de entendimiento y accién que se sitian en
las areas de significancia no compartidas por ambas culturas; él se refiere a éstos
como “rasgos diacriticos”:

¢Qué ocurre cuando dos personas o grupos que producen codigos dis-
tintos se encuentran e interactian? En esta escena intercultural, gene-
ralmente algunos significantes de cada persona o de cada grupo resaltan
como especialmente diferentes del otro. Es lo que cominmente se llama

Sinéctica 36 www.sinectica.iteso.mx



6 Vargas. La retrovision afectivo-cognitiva intercultural en la base de todo aprendizaje

“rasgos diacriticos” y que, dependen de situaciones especificas: entre un
portefio y un neoyorquino puede resaltar —entre otras cosas— la diferen-
cia idiomatica, que se presentara de otro modo (a través del “acento”)
entre un neoyorquino afroamericano y un neoyorquino WASP. Es decir,
ningun grupo tiene “rasgos” que lo caracterizan, sino en una situacion de
contraste especifica (Grimson, 2001, pp. 55-57).

Este esquema de Grimson ayuda a explicar que son los elementos de significan-
cia comun los que permiten penetrar, en una buena medida, la realidad cultural
extraia y los que facilitan la asimilacién —en palabras de Piaget— de los rasgos
diacriticos de la cultura visitada. Tales rasgos, al ser asimilados en los propios es-
quemas, obligan en simultaneidad un acomodamiento —también en palabras de
Piaget— de los mismos rasgos diacriticos de la cultura de origen y se produce en
el alumno, afectiva y cognitivamente, una nueva condicién que sintetiza, dentro
de su propia organizacion de esquemas, los rasgos diacriticos de ambas cultu-
ras; este nuevo elemento integrado, que llamamos elemento sintético, permite
resolver el desequilibrio producido por la cultura visitada. Hasta aqui el proceso
de adaptacidn explicado ahora como un proceso dialdgico de rasgos diacriticos
ajenos y propios que se sintetizan, afectiva y cognitivamente, como una nueva
condicién estructural del sujeto.

Ahora bien, los rasgos diacriticos propios, junto con los elementos de signifi-
cancia comun, considerados por ahora como el reflejo de los esquemas de en-
tendimiento y accidn propios, permitian al alumno, antes del viaje y dentro de la
propia cultura, estar perfectamente adaptado y, debido a esta perfecta adaptacion
y por tanto perfecto equilibrio, limitar de forma por completo natural el ambito
de posibilidades de accién dentro de la propia cultura a un ambito especifico. En
otras palabras, para cruzar una calle en México, por ejemplo, los esquemas de
entendimiento y accién del alumno reconocen primero la realidad y ofrecen un
ambito de posibilidades muy especifico para cruzar esa calle; tan especifico como
sean los métodos propios para cruzar calles en la cultura en la que esto ocurre;
no obstante, al convertirse los esquemas que contienen los rasgos diacriticos y
los elementos de significancia comun propios en los nuevos elementos sintéticos
que han incorporado a los rasgos diacriticos propios —gracias a los elementos de
significancia comun— los rasgos diacriticos ajenos, el ambito de posibilidades ori-
ginal no sélo crece de modo aritmético y se desdobla en dos maneras distintas
de cruzar calles, al afiadir, al modo de cruzar en México, el de cruzar en la India,
sino que, por alguna razén que habria que estudiarse con mas detenimiento y que
podria tener que ver con los procesos creativos humanos, estos nuevos elemen-
tos sintéticos, es decir, estos esquemas de entendimiento y accion reorganizados
de forma sintética, hacen crecer, en la organizacion de esquemas del alumno, el
ambito de posibilidades para cruzar calles en México —lo cual ya es una retrovisiéon
cognitiva agregada a la simple y directa adaptacién sucedida in situ en India para
cruzar calles allda—, asi como también la mirada penetra mas alla que el mero acto
adaptativo especifico in situ en India, y pone bajo sospecha el fenémeno urbano
mismo que origina en México, la India u otros lugares el tener que cruzar calles sea
de un modo u otro. A esto hemos llamado “retrovision afectivo-cognitiva”.

La retrovisién afectivo-cognitiva puede ser explicada como una de las conse-
cuencias del proceso de sintesis que significa la asimilacién —en palabras de Pia-

Sinéctica 36 www.sinectica.iteso.mx



Vargas. La retrovision afectivo-cognitiva intercultural en la base de todo aprendizaje 7

get— de los rasgos diacriticos ajenos a los propios a través del drea afectivo-cogni-
tiva que lo permite mediante los elementos de significancia comun, y produce con
ello nuevos elementos sintéticos, es decir, los viejos esquemas adaptativos ahora
enriquecidos por la asimilacion conseguida durante el proceso. En otras palabras,
los nuevos elementos sintéticos constituyen la reconstruccién desarrollada de ma-
nera afectivo-cognitiva de los viejos esquemas adaptativos para que éstos, habien-
do asimilado los rasgos diacriticos ajenos, se conviertan en los nuevos esquemas
de entendimiento y accién sobre ambas realidades: la propia y la ajena.

Para una mayor explicacion, es necesario abordar, en términos puramente
empiricos, las diferencias en la estructura de estas dos realidades usadas como
ejemplo. A propdsito de cruzar calles en México y la India, puede ser trasladado
—por comprenderse mejor el proceso de desarrollo de los elementos sintéticos—a
cualquier otro tipo de realidades. Las formas podran ser distintas, pero la esencia
del proceso afectivo-cognitivo seria la misma.

Para cruzar una calle en México, todo transelnte cuenta en sus esquemas de
entendimiento de la realidad y accion sobre ella con elementos referenciales pro-
pios de la cultura mexicana: en general, por las calles transitan autos, camionetas
y camiones de muy diversos tamafios, pero lo hacen mas o menos dentro de un
rango de velocidad homogéneo, pues los vehiculos se mueven uno detrds de otro
y las motocicletas sortean con dificultad estas filas de automotores pegadas a las
aceras o entre los carriles; sus conductores saben que tienen un breve, aunque
suficiente, espacio para avanzar “entre” los vehiculos, pero que su situacion y de-
recho de facto es un tanto marginal.

De las bicicletas ni hablar; su situacion vial es mucho peor, pues no hay respeto
por un espacio para ellas y sus conductores avanzan por donde pueden muchas
veces con grandes riesgos. Los peatones, por su parte, tienen que esperar a que
los auxilie un semaforo o un agente de transito para poder cruzar una calle tran-
sitada, ya que son los automotores los que, en lo general, tienen prioridad. El uso
del claxon es mas bien excepcional, pues sélo se usa cuando se ha detenido la fila
de autos o alguien, peatdn o conductor, ha sido imprudente y se ha atravesado
a algun flujo de forma no permitida en la propia cultura vial; por lo tanto, el uso
del claxon, mds que un aviso, es una protesta. Se cuenta también con esas lineas
blancas y amarillas pintadas en el pavimento para delimitar los carriles y aunque,
algunas veces, las lineas no fueron pintadas o se han borrado con el tiempo, los
conductores y los peatones las imaginan con claridad y mas o menos todos respe-
tan esos carriles delimitados sélo por la imaginacidn.

En la India, en cambio, el semaforo es la excepcion en la mayoria de los cruceros;
no hay ni lineas ni nadie las imagina; los carriles no existen (salvo en avenidas mds
occidentalizadas), y no existen porque en esa cultura los carriles serian terriblemen-
te inapropiados. Alld circulan una inmensidad de vehiculos de muy diversos tama-
fos, velocidades y formas de traccidon y maniobra. Sefialaremos los mas comunes,
pero pueden imaginarse mas: por supuesto que hay autos, camionetas y camiones,
pero no son ni en mucho los vehiculos mas numerosos ni los mas importantes. Las
motocicletas y los Richards (motocicletas de tres ruedas con espacio tras el conduc-
tor para tres personas; todos ellos taxis) son los amos de las calles; van a toda veloci-
dad y circulan en zigzag evitando chocar con cualquier obstaculo, sea éste vehiculo,
persona o cosa. Para estos vehiculos, los carriles serian su muerte y causarian de in-
mediato un gran congestionamiento; ellos circulan con rapidez por cualquier rendija

Sinéctica 36 www.sinectica.iteso.mx



8 Vargas. La retrovision afectivo-cognitiva intercultural en la base de todo aprendizaje

que “se abre” en el trafico y en cualquier direccidon que sea necesaria para circular;
de hecho, cuentan con un manubrio que les permite quebrar a toda velocidad en
angulo recto, y lo hacen al tiempo que van sonando el claxon con insistencia y con-
tinuidad, pues alla el uso del claxon no es para protestar o pedir que los de adelante
“se muevan”, sino para avisarles que “aqui vamos”.

A la par, en un caos asombrosa y paraddjicamente ordenado, circulan a los la-
dos, adelante, atras, en linea, en diagonal o de manera transversal, vehiculos que
pueden ser como los automotores occidentales (autos, camionetas y camiones),
pero también aquellos propios de la India, en general de traccion animal o huma-
na; por ejemplo, bicicletas, tricicletas, Richards de pedal, carretas jaladas por uno
o dos bufalos de oriente, camellos o caballos; asimismo, puede cruzar en cualquier
direccién inimaginable un elefante conducido por alguien entre sus orejas, con o
sin carga, alguna vaca distraida y somnolienta, o un grupo de monos que bajan por
un poste cruzan la calle, suben por otro poste y desaparecen por las azoteas de
enfrente. En estas circunstancias de vialidad, rayando casi en lo exasperante, todo
occidental tiene la sensacidn durante las primeras ocasiones que se enfrenta a ese
caos vial, que no es posible cruzar la calle sin correr un riesgo de muerte. La para-
lisis sobreviene como transeunte y lleva tiempo comprender que cruzar la calle es
simple; basta cruzarla, porque lo mas seguro es que todo ese mar de vehiculos y
su escandalo de claxons evitaran atropellar a alguien. Su cultura vial es “circular” y
“dejar circular”: transeuntes y conductores lo entienden.

Ahora bien, explicaremos el proceso afectivo-cognitivo mediante el cual alumnos
y maestros reconstruyeron sus viejos esquemas de entendimiento y accién vial y de-
sarrollaron, durante este proceso, los nuevos elementos sintéticos que permiten no
sélo cruzar calles en la India (adaptacidn), sino mirar criticamente la propia realidad
vial y su entorno urbano de movilidad (retrovisién afectivo-cognitiva intercultural).

Al llegar a una acera con la intencidn de cruzar, en la India, lo primero que
sucede es que esa realidad se impone a los propios esquemas de entendimiento
y accién y genera una reacciéon emocional inmediata de sorpresa frente al feno-
meno, pero igual de miedo a cruzar. Los esquemas de entendimiento y accion
mediante los cuales permaneciamos adaptados a la realidad vial mexicana resul-
taron insuficientes. Observamos, sin embargo, que los indios cruzan sin dificul-
tad, y claro, mediante el espacio donde ocurren los elementos de significancia
comun con ellos, los mexicanos comenzamos a tratar de responder reconocien-
do en los indios su modo de cruzar. La pregunta: “écomo lo hacen?”, pronto
nos va permitiendo mirar, desde los propios elementos de significancia comun,
algunos de sus rasgos diacriticos que antes nos eran invisibles; es decir, algunas
particularidades en los esquemas de entendimiento y accion de los indios para
cruzar sus calles como parte de la costumbre de su propia cultura, y asi vamos
cayendo en cuenta que, al cruzar, son los vehiculos los que cambian de direccion
y evitan atropellarlos. Ninguno espera a que los vehiculos cedan el paso por
cortesia o por la presencia de algun semaforo; simplemente caminan entre el
trafico con algo de cuidado, pero no mucho, porque estan depositados en la
confianza que su cultura les brinda de que serdn evitados.

Nos damos cuenta, al reconocer estos rasgos diacriticos, que no sera facil para
nosotros hacer lo mismo, porque aun habiéndonos ya sobrepuesto a la prime-
ra sorpresa, no podremos sobreponernos con facilidad al miedo, elemento éste
que, por ser afectivo, no le es tan sencillo a nuestro aparato afectivo-cognitivo

Sinéctica 36 www.sinectica.iteso.mx



Vargas. La retrovision afectivo-cognitiva intercultural en la base de todo aprendizaje 9

desaparecerlo por haber “entendido” racionalmente cémo funcionan los indios
en su cultura (la razén no da para tanto); este elemento puede hacernos cometer
un error fatal a medio crucero; por lo tanto, asimilamos una buena parte de los
elementos diacriticos ajenos, pero no todos, por ejemplo, su afectividad adaptada
a la perfeccidn. Asi, comenzamos a explorar “cruzando como lo haria un indio”
y ponemos en juego nuestros viejos esquemas de entendimiento y accidn, sélo
que ahora tratando de asimilar desde y en ellos los rasgos diacriticos que hemos
reconocido en los indios desde nuestros elementos de significancia comun. Varios
cruces seran, sin embargo, necesarios para que se transformen en nuevos ele-
mentos sintéticos, y muchos mas para que la parte afectiva se adapte y, entonces,
podamos cruzar calles en la India casi de la misma manera que lo hacen los indios:
los nuevos elementos sintéticos se habran ido convirtiendo poco a poco en nuevos
esquemas de entendimiento y accién vial.

Ahora bien, estos nuevos esquemas de entendimiento y accién no sélo nos
permiten cruzar calles en México y en la India, sino que es en este punto donde
sucede el fendmeno que reportamos como uno de nuestros principales hallazgos:
de una manera que aun no podemos detallar estructuralmente, comenzamos a
mirar la cultura propia (en este caso la vial) de tal modo que los rasgos diacriticos
ajenos ya asimilados a nuestros viejos esquemas nos develan nuestra cultura, a la
que podemos mirar de una forma nueva. Tenemos una mirada que ahora ve con
mucho mas critica la misma realidad que antes nos parecia normal; una mirada
nueva que se produce en virtud de esos rasgos diacriticos ajenos que se han in-
corporado a nosotros.

Surgen muchas preguntas que nunca se nos hubiera ocurrido hacernos: éson
en realidad utiles los semaforos en todos los casos?, éLos carriles son elementos
de la cultura que marginan otras formas de circulacion?, ¢ por qué el uso del claxon
es un acto mas ligado a la agresion que a la funcidn de circular con rapidez?, iqué
caracteristicas limitantes contienen las reglas viales que no vemos?, ées el caos
vial tan malo?, y épor qué en otros paises este mismo caos muestra ser mucho
mas efectivo para la circulacion que nuestro orden preestablecido? Estas pregun-
tas pueden, incluso, migrar a niveles mas filoséficos: équé relacion se establece en
las culturas entre el caos y el orden?, y ées nuestro orden vial en verdad orden o
subordinacion de clases? Este ultimo efecto, producto de la reestructuracién de
nuestros esquemas de entendimiento y accion con base en la asimilacion de ras-
gos diacriticos ajenos, que desarrolla en nosotros una nueva forma de mirar la rea-
lidad propia, es lo que hemos llamado retrovision afectivo-cognitiva intercultural.

El mismo concepto, para nuestra sorpresa, habia sido ya encontrado y estudia-
do por Rocio de Aguinaga en el campo de la interculturalidad, con otros nombres
y otras explicaciones que hoy son Utiles para enriquecer nuestra propia busqueda
en el marco del constructivismo. Esta autora, que trabajo el tema de la intercul-
turalidad en la sierra wirrdrika, ha descubierto que al, “exponerse y abrirse el wi-
rrarika a otra cultura distinta a la propia, fortalece su propia identidad cultural”
(De Aguinaga, 2009). El proceso de adaptacion intercultural, observado durante
el viaje a la India por nosotros y estudiado por De Aguinaga, visto mas al interior
que solo con base en las llamadas invariantes del aprendizaje piagetanas, devela
un fendmeno que denominamos ahora retrovision afectivo-cognitiva intercultural
y que De Aguinaga llama “fortalecimiento de la identidad cultural”.

La adaptacién en el corazén de otra cultura —juntando ambos conceptos— pro-

Sinéctica 36 www.sinectica.iteso.mx



10 Vargas. La retrovision afectivo-cognitiva intercultural en la base de todo aprendizaje

duce una retrovision afectivo-cognitiva que fortalece la identidad cultural cuya exis-
tencia se manifiesta en dos efectos observados empiricamente con toda claridad.
En primer lugar, el alumno amplia lo que Zubiri llama el “ambito de posibilidades”
para abordar la realidad de la propia cultura, y en segundo, mas importante todavia,
el alumno pone bajo una mirada critica no sélo los usos y costumbres puntuales de
la propia cultura para revalorarlos de manera distinta, sino el contexto donde éstos
ocurren y las formas como ellos se explican desde ese contexto. En otras palabras,
el alumno cuestiona —a propdsito de algin fendmeno particular— la realidad de su
cultura y su fundamento, y abre no sélo el ambito de posibles modos de adaptacién,
sino la estructura misma de los significados culturales involucrados.

Este ultimo hallazgo, en relacion con lo que sucede en el alumno durante la
retrovision afectivo-cognitiva como parte del proceso de adaptacion a una cultura
distinta, produciendo en la propia organizacion de esquemas de entendimiento
y accion nuevos elementos sintéticos, cobrd un significado todavia mayor cuan-
do encontramos que De Aguinaga dio cuenta de cdmo las autoridades wirrarikas
“no se oponen a que los miembros de su comunidad indigena salgan de la propia
cultura y se desenvuelvan en otras, a condicién sélo de que lo hagan teniendo
un proyecto” (Aguinaga, 2009). Este hecho, también presente en los hallazgos de
nuestra investigacion, fue uno de los elementos constitutivos fundamentales en
muchas de las experiencias de aprendizaje profundo del viaje. El proyecto acadé-
mico-personal permitia que la retrovision afectivo-cognitiva no sucediera sélo en
el plano de lo estrictamente personal, sino que ello aconteciera también, y con
significacion, en la dimensién académica.

EL APRENDIZAJE: SIEMPRE INTERCULTURAL

Ahora abordaremos cdmo este fenémeno de retrovision afectivo-cognitiva inter-
cultural se nos devela en la base misma que estructura y en la que opera toda
construccion de conocimiento. En primer lugar, debemos recordar que la cultu-
ra es co-constitutiva del hombre y que éste se encuentra total y absolutamente
inmerso en ella, pero también —y esto es mas importante para nuestro propo-
sito— que la cultura se constituye con diferentes ingredientes de pais a pais, de
ciudad a ciudad, de barrio a barrio y, si nos apuran, de familia a familia. Nos pare-
ce evidente, pues, que las distintas culturas en las que el hombre interactua con
otros hombres pueden diferir unas de otras en grados diversos. La cultura en la
que un mexicano, por ejemplo, ha ido organizando sus esquemas personales de
entendimiento y accidn, desde el nacer, difiere muy poco de la cultura en la que
otro mexicano, que nacid y crecié en la misma ciudad, pero en distinto barrio, fue
organizando los suyos propios.

Estos dos mexicanos, aun cuando organizaron sus esquemas de entendimiento y
accién en un arreglo propio y personalisimo que constituye la base de su individua-
lidad y, por tanto, de su identidad personal, comparten en una gran medida formas
adaptativas a la cultura del pais que les es comun: ésta es la base que da sentido a
la identidad nacional compartida, en tanto que ambos son “mexicanos” de la misma
ciudad, aunque de distinto barrio. Los dos entenderan y actuaran de forma muy
similar, si no idéntica, ante ciertas demandas de la realidad mexicana, del mismo
modo que esta comprension y actuacion de ambos, por obvias razones, diferira ra-
dicalmente del entendimiento y actuacién que un irani muestre ante las mismas
demandas: aquellos estaran adaptados con plenitud a la cultura de los mexicanos en

Sinéctica 36 www.sinectica.iteso.mx



Vargas. La retrovision afectivo-cognitiva intercultural en la base de todo aprendizaje 11

la misma medida que el irani lo estard a la cultura de su propio pais, y los mexicanos
se mostraran tan desadaptados en ese pais como el irani en el nuestro.

Todo esto evidencia que la interculturalidad supone de entrada al menos
tres aspectos:

e Que todos los seres humanos, de cualquier parte y en cualquier mo-
mento de interaccidn social, se encuentran, ya de facto, inmersos en una
realidad intercultural, aun cuando las diferencias pudieran ser minimas.
e Que esta realidad intercultural sucede por el traslape necesariamen-
te inevitable que genera, también de facto, “la situacion de contraste
especifica” de la que habla Grimson; es decir, una situacion que puede
esquematizarse como dos circulos que se enciman y tres areas distintas,
a saber: el area traslapada de los circulos donde se encuentran armo-
nizados los “elementos de significancia comun” ya descritos; el drea de
uno de los sujetos donde se encuentran los rasgos diacriticos propios; y
el area del otro donde se encuentran los suyos propios (ver esquema 1).
* Que el grado de traslape puede ser muy pequefio, es decir, donde —por
ejemplo— los elementos de significancia comun de un hombre budista del
Tibet en interaccidn intercultural con una mujer haitiana practicante del
budd son muy pocos, y donde, por el contrario, los elementos de signifi-
cancia comun de un par de gemelos nacidos y formados en la misma fami-
lia durante toda su vida, que asisten a los mismos colegios y se mantienen
muy cercanos fisica y psicolégicamente, son muchos (ver esquema 2).

Este analisis nos permite plantear que, si bien la retrovisién afectivo-cognitiva in-
tercultural observada en la India se nos mostrd a plenitud al entrar en interac-
cion intercultural los alumnos de México con personas y tradiciones distintas, su
manifestacion permitié interiorizarnos en el modo en que se estructura y opera
afectiva y cognitivamente esta competencia, al dejar ver con claridad cdmo ello
abre el ambito de posibilidades de interpretacion, entendimiento y accidn de y
en la cultura propia. El grado de traslape de los elementos de significancia co-
mun era tan pequefio que las rupturas del equilibrio y los esfuerzos por retornar a
él, retroviendo hacia las propias costumbres para ponerlas en tela de juicio, eran
enormes y muy visibles a la observacion, sobre todo la de un investigador con to-
das las herramientas para hacerlo, registrarlo y analizarlo. No olvidemos que esta
retrovision afectivo-cognitiva produce su mayor y mas positivo impacto cuando la
interaccion social supone, en la base, un proyecto personal, sea o no académico,
pero si de una intencionalidad asumida como expectativa de aprendizaje.

Una vez hechos estos planteamientos, nos preguntamos, como hipdtesis toda-
via, pero de forma fundamentada, si este fendmeno de estructuracién y operaciéon
del aprendizaje que hemos llamado retrovisidn afectivo-cognitiva intercultural no
sucede de la misma manera en las relaciones interculturales cuyo traslape es tan
pequefio que sus consecuencias afectivas y cognitivas resultan casi invisibles; es
decir, cuando un alumno, por ejemplo, que proviene de un estrato socioeconé-
mico de clase media alta —como sucede en muchas de nuestras universidades—,
entra en interaccion social intercultural con una comunidad pobre de la periferia
de la ciudad a raiz de alguin proyecto académico, éno se reproducen ahi los mismos
ingredientes del fendmeno estudiado en la India, aunque en un grado mucho mas

Sinéctica 36 www.sinectica.iteso.mx



12 Vargas. La retrovision afectivo-cognitiva intercultural en la base de todo aprendizaje

pequeio? ¢Esta diferencia de grado suprime el efecto producido por la interac-
cién social intercultural develado en la India, sélo porque la retrovision afectivo-
cognitiva y la apertura del ambito de posibilidades propio serian mas pequenas vy,
por tanto, no alcanzarian algun tipo de umbral critico? ¢ Dénde estaria la frontera
de ese umbral critico? ¢Dénde dejaria de suceder la retrovision y su consecuente
efecto en la apertura de la persona a nuevas posibilidades?

No tenemos aun respuestas definitivas a estas preguntas, pero nos plantean,
como consecuencia de nuestra investigacion en la India, problemas y retos de in-
vestigacion de gran importancia para comprender mejor el fenémeno de la estruc-
turacién y operacion de la interculturalidad cuando ésta sucede en la cotidianidad
de nuestra vida, que es donde nos mantenemos constantemente construyendo
conocimiento y, por tanto, aprendiendo. Sin regatearle nada a los hallazgos produ-
cidos en nuestro trabajo en la India, estamos exigidos a continuar investigando y
profundizando el tema en el mismo marco del constructivismo.

CONCLUSION

Los viajes de estudio al extranjero, a pesar de las dificultades logisticas que impli-
can, crean condiciones de interculturalidad muy propicias para el aprendizaje y el
desarrollo de competencias de diversa indole, con efectos, ademas, que van mu-
cho mas alla que sélo aquellas construcciones de conocimiento necesarias para
la adaptacién en los lugares visitados o el andlisis de contenidos propios de las
carreras que cursan.

Uno de estos efectos, sorpresivo de alguna manera por sus implicaciones edu-
cativas, es el hallazgo que hemos denominado retrovision afectivo-cognitiva inter-
cultural. Su estructura epistemoldgica, presente siempre en toda construccion de
conocimiento, seglin lo expusimos, nos invita a revisar —desde el constructivismo—la
forma como este fendmeno sucede al interior de las operaciones afectivas y cogni-
tivas involucradas, aun cuando las diferencias culturales entre quienes interactian
durante el momento en que los aprendizajes acontecen, sean minimas. El caracter
potencialmente critico que toda construccion de conocimiento intercultural supone,
merece que continuemos haciendo investigacidn sobre el particular, a fin de com-
prender con mas detalle y mejor los pormenores de tales circunstancias.

De momento, y aun reconociendo que hace falta mucha investigacién, ya
podriamos comenzar a revisar, por lo menos, aquellas practicas educativas uni-
versitarias mediante las cuales inducimos a los alumnos a interactuar social e in-
terculturalmente de modo intencionado en proyectos especificos, y tratar de po-
tencializar con mas cuidado los beneficios epistemoldgicos que regresan a manera
de critica hacia la propia cultura de quienes participan. La retrovision afectivo-cog-
nitiva intercultural puede, como un concepto educativo nuevo, aportar beneficios
educativo-universitarios muy importantes, no sélo a través de los llamados viajes
de estudio, sino de otras muchas materias que facilitan con mayor cotidianidad la
interaccion intercultural entre la universidad y las diversas comunidades sociales
que nos rodean y adonde los alumnos acuden con algun propdsito académico.

REFERENCIAS BIBLIOGRAFICAS
Aguinaga, R. (2009). Entrevista grabada a propdsito de su proyecto de investigacion
doctoral. Guadalajara, ITESO.
Flavell, J. H. (1998). La psicologia evolutiva de Jean Piaget. México: Paidos.

Sinéctica 36 www.sinectica.iteso.mx



Vargas. La retrovision afectivo-cognitiva intercultural en la base de todo aprendizaje 13

Geertz, C. (1995). La interpretacion de las culturas. Barcelona: Gedisa.

Grimson, A. (2001). Interculturalidad y comunicacion. Colombia: Grupo Editorial Norma.

Marrufo, L. (2007). Reporte de las reflexiones personales sobre el sentido intercultural
del taller de verano de “Entorno urbano y cultura y su vinculacién con los saberes
generales de los ejes de la propuesta formativa del ITESO”. Documento de trabajo.

Maturana, H. (1997). La realidad: ¢objetiva o construida?, V1. México: Anthropos/
UIA/ITESO.

Piaget, J. (2000). Biologia y conocimiento. México: Siglo XXI.

Zubiri, X. (1982). Siete ensayos de antropologia filosdfica. Bogota, Colombia: Univer-
sidad Santo Tomas.

Esquema 1

Sinéctica 36 www.sinectica.iteso.mx



14 Vargas. La retrovision afectivo-cognitiva intercultural en la base de todo aprendizaje

Esquema 2

Sinéctica 36 www.sinectica.iteso.mx




