
La retrovisión afectivo-cognitiva intercultural 
en la base de todo aprendizaje

Xavier Vargas Beal
Currículo: doctor en Filosofía de la Educación por el ITESO. Profesor-investigador en esta ins-
titución educativa. Sus líneas de investigación son epistemología de los procesos educativo-
universitarios y desarrollo de competencias y aprendizaje situado.

Resumen
En este trabajo damos cuenta de dos cuestiones: la primera, la forma como se 
estructuró y operó, para 69 alumnos universitarios de distintas disciplinas en 
viaje de estudios por la India durante veinticinco días, la competencia que he-
mos denominado “retrovisión afectivo-cognitiva intercultural”; y la segunda, el 
fenómeno afectivo-cognitivo intercultural que produce la estructura en la que 
opera toda construcción de conocimiento.

Abstract
The present work focuses on two issues: the first is about the intercultural 
affective-cognitive flashback competition. We explain how it was operated and 
structured for 69 university students in a 24-day travel study to India. The se-
cond presents what we named an intercultural affective-cognitive phenome-
non which is produced by the structure of knowledge construction. 

Previo

En el Instituto Tecnológico y de Estudios Superiores de Occidente, desde 
1997, cada año un grupo –siempre distinto– de alrededor de noventa alum-
nos universitarios de distintas disciplinas, acompañados por cuatro o cinco 

maestros, han viajado al extranjero para desarrollar durante casi un mes un pro-
yecto educativo personal con el tema “entorno urbano y cultura”. Este proyecto 
contiene, al menos, dos dimensiones: la primera responde a un interés propio 
por un tema determinado, que garantiza –durante el viaje– que su atención esté 
orientada por la curiosidad y el deseo de saber de alguna realidad en concreto; y la 
segunda, de mucha más importancia para la universidad, es la académica. 

Esta última dimensión constituye una articulación clara y consistente con el 
programa de la carrera que el alumno se encuentra cursando, y amerita, por tanto, 
el rigor metodológico propio de una investigación de carácter exploratorio. Con 
ello se garantiza que el viaje, aun sin dejar de tener su parte turística (aspecto in-
evitable), sí constituya en verdad un proceso académico de aprendizaje y desarro-
llo de competencias en el ámbito de lo propiamente universitario, enmarcado en 
la profesión que el alumno cursa. El proyecto es declarado por el alumno antes del 
viaje mediante un protocolo que contiene dos partes: 1) planteamiento del pro-
yecto (incluye una pregunta de investigación y un objeto de estudio); y 2) diseño 
metodológico (se elige una metodología, uno o más métodos y algunas técnicas).

Estas experiencias académicas, por su significación en la formación de los estudian-
tes, fueron demandándole al colegio de profesores a cargo, cada vez con más fuerza, 
la necesidad de comprender en profundidad los procesos afectivo-cognitivos compro-
metidos en estas situaciones de aprendizaje. Con tal motivo, a partir de junio de 2007 
y hasta noviembre de 2009, desarrollamos una investigación teórico-empírica con el 



2 Vargas. La retrovisión afectivo-cognitiva intercultural en la base de todo aprendizaje

Sinéctica  36 www.sinectica.iteso.mx

propósito de develar la estructura epistemológico-educativa de tales procesos.
Nos interesaba responder la pregunta: “¿cómo construyen conocimiento los 

alumnos durante estos viajes de estudio?”. Tomamos para ello una postura episte-
mológica interpretativa y elegimos, como marcos metodológicos, la hermenéutica 
y la fenomenología. Durante poco más de un mes, hicimos el levantamiento de 
campo, antes, durante y después del viaje a la India y llegamos, a través del análisis 
y la síntesis, a unas primeras categorías empírico-descriptivas, que luego pusimos 
en diálogo fundamental con cuatro autores del constructivismo (Piaget, Vygotsky, 
Perrenoud y Maturana) y dos filósofos (Morín y Zubiri).

En este artículo damos cuenta, en primer lugar, de cómo se estructuró y operó 
durante el viaje la competencia que hemos llamado retrovisión afectivo-cognitiva 
intercultural y, en segundo, y de manera más significativa, de lo que devela el 
fenómeno afectivo-cognitivo siempre intercultural que produce la estructura en 
la que opera toda construcción de conocimiento. La investigación produjo otros 
hallazgos, pero ahora sólo abordamos uno de ellos.

Estructura de la retrovisión afectivo-cognitiva intercultural
Esta competencia vertebral, mediante la cual los alumnos logran trasladar a la ex-
periencia cotidiana una nueva manera de mirar la propia cultura (retrovisión) para 
penetrarla con una postura crítica, como consecuencia de haber vivido durante un 
tiempo en una cultura distinta, desarrollando un proyecto académico-personal de 
investigación, no podría ser entendida a fondo ni de modo completo si no profundi-
záramos, en un primer momento, en el fenómeno de su estructuración en el seno de 
la cultura visitada como una nueva capacidad para actuar de forma adaptada en ella 
y no sólo como una mera adquisición de aprendizajes discursivos sobre ella. 

Postular que los alumnos desarrollen, durante estas experiencias en el extran-
jero, la capacidad para comprender otras culturas y actuar en ellas de manera 
intercultural, es decir nada si no se deconstruyen primero los constitutivos de la 
relación hombre-cultura y las operaciones cognoscitivas movilizadas durante esta 
relación adaptativa cuando se tiene como propósito central la construcción de un 
nuevo conocimiento. Daremos cuenta, a partir del levantamiento de campo y los 
hallazgos generados durante el análisis, de cómo observamos que tal competencia 
fue desarrollada por los alumnos desde su propia estructuración, además de las 
implicaciones que tal competencia tuvo respecto de la propia cultura.

Comenzaremos por reconocer dos cuestiones que, aunque nos parecen teóri-
camente obvias, juntas constituyen una primera base para ir construyendo nues-
tra reflexión. En primer lugar, recordemos que los seres humanos somos seres 
constitutivamente sociales, es decir, que “vivimos nuestro ser cotidiano en conti-
nua imbricación con el ser de otros” (Maturana, 1997, p. 3), y en segundo, que so-
mos seres determinados estructuralmente, esto es, «que todo ocurre en nosotros 
en la forma de cambios estructurales determinados en nuestra estructura, ya sea 
como resultado de nuestra propia dinámica estructural interna, o como cambios 
estructurales gatillados en nuestras interacciones en el medio” (Maturana, 1997, 
p. 5). Ello significa que para existir, como seres vivos dentro de un medio, debemos 
mantener una relación mutuamente estructurante: el ser humano estructura el 
medio, pero el medio estructura al ser humano. Maturana expresa esto así:

Los seres vivos existen siempre inmersos en un medio en el que interactúan. Más 



3Vargas. La retrovisión afectivo-cognitiva intercultural en la base de todo aprendizaje

Sinéctica  36 www.sinectica.iteso.mx

aún, como el vivir de un ser vivo transcurre en continuos cambios estructurales como 
resultado de su propia dinámica interna, o gatillados en sus interacciones en el medio, 
un ser vivo conserva su organización en un medio sólo si su estructura y la estructura 
del medio son congruentes y esta congruencia se conserva (Maturana, 1997, p. 7).

El mismo autor llama a esta condición “conservación de la adaptación”. Para él, 
“el organismo y el medio cambian juntos de manera congruente o el organismo se 
desintegra” (Maturana, 1997, p. 45). Maturana habla de la adaptación como algo 
que debe ser conservado en esta relación mutuamente constitutiva entre el ser 
vivo y el medio, noción ésta que también Piaget utiliza para nombrar el proceso 
mediante el cual el ser humano mantiene su equilibrio con el entorno como con-
dición de estabilidad: “La organización no es disociable de la adaptación, puesto 
que un sistema organizado está abierto al medio y su funcionamiento, por tanto, 
supone intercambios con el exterior, cuya estabilidad define su carácter adaptado” 
(Piaget, 2000, p. 157). Flavell, interpretando el pensamiento de Piaget, explica esta 
relación todavía con más detalle:

El sujeto es concebido como una entidad siempre organizada que aco-
moda sus esquemas (las unidades básicas de esta organización) a la rea-
lidad externa a medida que asimila la realidad a los esquemas. Este es-
tado básico (el hecho de la organización) y este proceso básico (el hecho 
de la asimilación y la acomodación) son realmente los únicos elementos 
apriorísticos que Piaget considera necesario suponer. Todas las demás 
adquisiciones cognoscitivas, incluso las formas de conocimiento que mu-
chos podrían considerar como los mismos axiomas de la cognición, son 
los productos de la operación de estas invariantes a través del tiempo 
(Flavell, 1998, p. 283).

Ahora bien, si concebimos al ser humano como una especie biosociocultural, y 
aceptamos como ciertos los postulados de Maturana y Piaget, además de la in-
terpretación de Flavell, respecto de la necesaria congruencia entre medio y sujeto 
a fin de mantener el equilibrio y la estabilidad, entonces estaríamos también de 
acuerdo con Geertz, de que el hombre y la cultura –esta última en cuanto medio 
social– constituyen de igual modo una relación de mutua codeterminación. Para 
él, “la cultura más que agregarse, por así decirlo, a un animal terminado o virtual-
mente terminado (el hombre), fue un elemento constitutivo y un elemento central 
en la producción de ese animal” (Geertz, 1995, p. 54). Congruente con nuestro 
análisis, Geertz entiende la emergencia humana en la evolución, desde su primer 
momento, como una consecuencia de la interacción entre la biología y la cultura.

Entre las estructuras culturales, el cuerpo y el cerebro, se creó un sistema 
de realimentación positiva en el cual cada parte modelaba el progreso de 
la otra; un sistema en el cual la interacción entre el creciente uso de he-
rramientas, la cambiante anatomía de la mano y el crecimiento paralelo 
del pulgar y de la corteza cerebral es sólo uno de los ejemplos más grá-
ficos. Al someterse al gobierno de programas simbólicamente mediados 
para producir artefactos, organizar la vida social o expresar emociones el 
hombre determinó sin darse cuenta de ello los estadios culminantes de 



4 Vargas. La retrovisión afectivo-cognitiva intercultural en la base de todo aprendizaje

Sinéctica  36 www.sinectica.iteso.mx

su propio destino biológico. De manera literal, aunque absolutamente 
inadvertida, el hombre se creó a sí mismo (Geertz, 1995, p. 54). 

Geertz puntualiza todavía más en palabras que evitan cualquier confusión: “Lisa y 
llanamente esa evolución sugiere que no existe una naturaleza humana indepen-
diente de la cultura” (1995, p. 55). Parece que la propia interrelación de los seres 
humanos entre sí como seres sociales, en el seno de las culturas, constituye en esen-
cia la condición que determina la conformación misma de esas culturas y, al mismo 
tiempo, la del ser humano como tal: “De manera que esos símbolos [refiriéndose 
a la cultura] son no meras expresiones o instrumentos o elementos correlativos de 
nuestra existencia biológica, psicológica y social, sino que son requisitos previos de 
ella. Sin hombres no hay cultura por cierto, pero igualmente, y esto es más significa-
tivo, sin cultura no hay hombres” (Geertz, 1995, p. 55). No sería, pues, una afirma-
ción antropológicamente ingenua si afirmamos que, desde su mismo origen, el ser 
humano y la cultura son estructuras constitutivamente codeterminadas.

Este marco de conceptos biológicos, sociales, culturales y antropológicos nos 
permite interpretar y comprender lo que fuimos observando primero y analizando 
después, desde nuestro viaje a la India y hasta el fin del trabajo de síntesis, a pro-
pósito de cómo los alumnos fueron desarrollando lo que creemos es la competen-
cia de mayor relevancia de este amplio proceso de aprendizaje.

Al mantenerse los alumnos inmersos en la cultura de la India durante casi un 
mes, sin posibilidad de apelar a formas de relación con esa cultura distintas a las 
que ésta exigía como condición coestructurante, tenemos que aceptar que la 
enorme cantidad de momentos desestabilizantes del equilibrio afectivo-cognitivo 
como producto de las diferencias culturales entre México y la India, produjeron 
en ellos, de manera inevitable, constantes procesos de adaptación profundos en 
los que la asimilación y acomodación movilizaron continuamente operaciones 
afectivo-cognitivas cuya consecuencia redundó en modos de reorganización de los 
propios esquemas de acción y entendimiento de la realidad, atravesado todo ello, 
además, por las intenciones contenidas en el proyecto de investigación elaborado 
por ellos antes del viaje. 

Estas afirmaciones sólo sirven para explicar la mitad del proceso mediante el 
cual los alumnos desarrollaron la competencia antes esbozada, pues sólo permi-
ten comprender cómo reorganizaron sus viejos esquemas de entendimiento y ac-
ción para adaptarse a la nueva cultura, pero no dicen nada sobre lo fundamental 
de la competencia, que tiene que ver con el hecho significativo de poder mirar 
–desde esta reorganización de esquemas ocurrida en la India– la propia cultura a 
partir de una perspectiva que la ilumina de otra manera, y le permite a la concien-
cia ahora intuir y, por tanto, captar –fenomenológicamente hablando– distinto los 
mismos objetos que antes del viaje se percibían de una sola forma: la propia. Luis 
Marrufo, maestro del colegio que constituye la academia a cargo de estas expe-
riencias, expresa muy bien esta circunstancia: 

Al llegar a una nueva realidad el viajero observa con ojos viejos las cosas 
nuevas que esa realidad ofrece, me parece que al regresar a la realidad 
cotidiana, después del salto entre la vivencia y la experiencia el viajero es 
capaz de observar con ojos nuevos las cosas viejas, su realidad cotidiana, 
la de todos los días. El viajero amplía su horizonte de realidad y descubre 



5Vargas. La retrovisión afectivo-cognitiva intercultural en la base de todo aprendizaje

Sinéctica  36 www.sinectica.iteso.mx

nuevas opciones en el concierto de posibilidades que la realidad le ofre-
ce y que antes no notaba (Marrufo, 2007, p. 1).

Dos precisiones, sin embargo, debemos hacer a esta cita a partir de nuestros ha-
llazgos. En primer lugar, esa nueva mirada no sucede al regreso del viaje, sino 
que, ya desde el momento de tener que adaptarse a las circunstancias de la cul-
tura visitada, el alumno comienza a retrover cognitivamente la cultura propia de 
forma nueva; y segundo, el alumno amplía su horizonte de realidad sin ampliar 
la realidad en ningún sentido, pues no es ésta desde sí la que le ofrece nuevas 
posibilidades de ser observada, sino que tal ofrecimiento se lo proporciona él mis-
mo desde la reorganización –hecha durante el viaje– de sus propios esquemas de 
entendimiento y acción. 

De este modo, la primera mitad del proceso de construcción de esta nueva 
competencia para mirar la propia cultura de forma distinta, sobre todo en los as-
pectos investigados a partir del propio proyecto personal, se explica por la enorme 
cantidad de momentos en que la cultura del país visitado rompe los equilibrios 
afectivo-cognitivos del alumno y lo obliga –debido a la congruencia estructural 
sujeto-medio ya explicada– a originar cambios en la organización de sus viejos 
esquemas que, una vez reorganizados, permiten la estabilización y, por tanto, la 
adaptación. ¿Cómo sucede que esta dinámica afectivo-cognitiva produce la se-
gunda mitad de la competencia que es la que genera la posibilidad de iluminar la 
cultura propia de una nueva manera?

Responderemos esta pregunta con una hipótesis, que deberá ser investigada con 
más detalle ulteriormente, pues aún después del análisis de nuestras observaciones 
y de buscar en la literatura constructivista explicaciones teóricas –que no encontra-
mos en este campo–, no podemos dar cuenta del fenómeno sino elaborando, por 
nuestra propia cuenta, un esbozo de teoría que nos aproxime a su entendimiento.

Grimson, al tratar de explicar teóricamente lo que sucede a niveles cognitivos 
cuando personas de dos culturas distintas se relacionan y crean lo que él llama 
“una situación de contraste específica”, nos ofrece, desde un campo del conoci-
miento distinto al constructivismo, un esquema interpretativo de esta realidad en 
el que pueden distinguirse dos conceptos útiles para nuestra reflexión. En primer 
lugar, los elementos del área común de las culturas relacionadas que Grimson no 
nombra, pero que denominamos –para ir estableciendo los conceptos fundamen-
tales de nuestro análisis posterior– “elementos de significancia común”. Los nom-
bramos así porque aún dudamos de que estos elementos o esquemas de enten-
dimiento y acción ahí ubicados –para reconocer la realidad de forma común a las 
dos culturas– sean en realidad significados compartidos por ambas culturas, aun-
que, por otro lado, sí observamos que son éstos los que permiten la interpretación 
de una cultura desde la otra. El otro concepto al que Grimson se refiere tiene que 
ver con los elementos o esquemas de entendimiento y acción que se sitúan en 
las áreas de significancia no compartidas por ambas culturas; él se refiere a éstos 
como “rasgos diacríticos”:

¿Qué ocurre cuando dos personas o grupos que producen códigos dis-
tintos se encuentran e interactúan? En esta escena intercultural, gene-
ralmente algunos significantes de cada persona o de cada grupo resaltan 
como especialmente diferentes del otro. Es lo que comúnmente se llama 



6 Vargas. La retrovisión afectivo-cognitiva intercultural en la base de todo aprendizaje

Sinéctica  36 www.sinectica.iteso.mx

“rasgos diacríticos” y que, dependen de situaciones específicas: entre un 
porteño y un neoyorquino puede resaltar –entre otras cosas– la diferen-
cia idiomática, que se presentará de otro modo (a través del “acento”) 
entre un neoyorquino afroamericano y un neoyorquino WASP. Es decir, 
ningún grupo tiene “rasgos” que lo caracterizan, sino en una situación de 
contraste específica (Grimson, 2001, pp. 55-57).

Este esquema de Grimson ayuda a explicar que son los elementos de significan-
cia común los que permiten penetrar, en una buena medida, la realidad cultural 
extraña y los que facilitan la asimilación –en palabras de Piaget– de los rasgos 
diacríticos de la cultura visitada. Tales rasgos, al ser asimilados en los propios es-
quemas, obligan en simultaneidad un acomodamiento –también en palabras de 
Piaget– de los mismos rasgos diacríticos de la cultura de origen y se produce en 
el alumno, afectiva y cognitivamente, una nueva condición que sintetiza, dentro 
de su propia organización de esquemas, los rasgos diacríticos de ambas cultu-
ras; este nuevo elemento integrado, que llamamos elemento sintético, permite 
resolver el desequilibrio producido por la cultura visitada. Hasta aquí el proceso 
de adaptación explicado ahora como un proceso dialógico de rasgos diacríticos 
ajenos y propios que se sintetizan, afectiva y cognitivamente, como una nueva 
condición estructural del sujeto.

Ahora bien, los rasgos diacríticos propios, junto con los elementos de signifi-
cancia común, considerados por ahora como el reflejo de los esquemas de en-
tendimiento y acción propios, permitían al alumno, antes del viaje y dentro de la 
propia cultura, estar perfectamente adaptado y, debido a esta perfecta adaptación 
y por tanto perfecto equilibrio, limitar de forma por completo natural el ámbito 
de posibilidades de acción dentro de la propia cultura a un ámbito específico. En 
otras palabras, para cruzar una calle en México, por ejemplo, los esquemas de 
entendimiento y acción del alumno reconocen primero la realidad y ofrecen un 
ámbito de posibilidades muy específico para cruzar esa calle; tan específico como 
sean los métodos propios para cruzar calles en la cultura en la que esto ocurre; 
no obstante, al convertirse los esquemas que contienen los rasgos diacríticos y 
los elementos de significancia común propios en los nuevos elementos sintéticos 
que han incorporado a los rasgos diacríticos propios –gracias a los elementos de 
significancia común– los rasgos diacríticos ajenos, el ámbito de posibilidades ori-
ginal no sólo crece de modo aritmético y se desdobla en dos maneras distintas 
de cruzar calles, al añadir, al modo de cruzar en México, el de cruzar en la India, 
sino que, por alguna razón que habría que estudiarse con más detenimiento y que 
podría tener que ver con los procesos creativos humanos, estos nuevos elemen-
tos sintéticos, es decir, estos esquemas de entendimiento y acción reorganizados 
de forma sintética, hacen crecer, en la organización de esquemas del alumno, el 
ámbito de posibilidades para cruzar calles en México –lo cual ya es una retrovisión 
cognitiva agregada a la simple y directa adaptación sucedida in situ en India para 
cruzar calles allá–, así como también la mirada penetra más allá que el mero acto 
adaptativo específico in situ en India, y pone bajo sospecha el fenómeno urbano 
mismo que origina en México, la India u otros lugares el tener que cruzar calles sea 
de un modo u otro. A esto hemos llamado “retrovisión afectivo-cognitiva”. 

La retrovisión afectivo-cognitiva puede ser explicada como una de las conse-
cuencias del proceso de síntesis que significa la asimilación –en palabras de Pia-



7Vargas. La retrovisión afectivo-cognitiva intercultural en la base de todo aprendizaje

Sinéctica  36 www.sinectica.iteso.mx

get– de los rasgos diacríticos ajenos a los propios a través del área afectivo-cogni-
tiva que lo permite mediante los elementos de significancia común, y produce con 
ello nuevos elementos sintéticos, es decir, los viejos esquemas adaptativos ahora 
enriquecidos por la asimilación conseguida durante el proceso. En otras palabras, 
los nuevos elementos sintéticos constituyen la reconstrucción desarrollada de ma-
nera afectivo-cognitiva de los viejos esquemas adaptativos para que éstos, habien-
do asimilado los rasgos diacríticos ajenos, se conviertan en los nuevos esquemas 
de entendimiento y acción sobre ambas realidades: la propia y la ajena.

Para una mayor explicación, es necesario abordar, en términos puramente 
empíricos, las diferencias en la estructura de estas dos realidades usadas como 
ejemplo. A propósito de cruzar calles en México y la India, puede ser trasladado 
–por comprenderse mejor el proceso de desarrollo de los elementos sintéticos– a 
cualquier otro tipo de realidades. Las formas podrán ser distintas, pero la esencia 
del proceso afectivo-cognitivo sería la misma.

Para cruzar una calle en México, todo transeúnte cuenta en sus esquemas de 
entendimiento de la realidad y acción sobre ella con elementos referenciales pro-
pios de la cultura mexicana: en general, por las calles transitan autos, camionetas 
y camiones de muy diversos tamaños, pero lo hacen más o menos dentro de un 
rango de velocidad homogéneo, pues los vehículos se mueven uno detrás de otro 
y las motocicletas sortean con dificultad estas filas de automotores pegadas a las 
aceras o entre los carriles; sus conductores saben que tienen un breve, aunque 
suficiente, espacio para avanzar “entre” los vehículos, pero que su situación y de-
recho de facto es un tanto marginal. 

De las bicicletas ni hablar; su situación vial es mucho peor, pues no hay respeto 
por un espacio para ellas y sus conductores avanzan por donde pueden muchas 
veces con grandes riesgos. Los peatones, por su parte, tienen que esperar a que 
los auxilie un semáforo o un agente de tránsito para poder cruzar una calle tran-
sitada, ya que son los automotores los que, en lo general, tienen prioridad. El uso 
del claxon es más bien excepcional, pues sólo se usa cuando se ha detenido la fila 
de autos o alguien, peatón o conductor, ha sido imprudente y se ha atravesado 
a algún flujo de forma no permitida en la propia cultura vial; por lo tanto, el uso 
del claxon, más que un aviso, es una protesta. Se cuenta también con esas líneas 
blancas y amarillas pintadas en el pavimento para delimitar los carriles y aunque, 
algunas veces, las líneas no fueron pintadas o se han borrado con el tiempo, los 
conductores y los peatones las imaginan con claridad y más o menos todos respe-
tan esos carriles delimitados sólo por la imaginación.

En la India, en cambio, el semáforo es la excepción en la mayoría de los cruceros; 
no hay ni líneas ni nadie las imagina; los carriles no existen (salvo en avenidas más 
occidentalizadas), y no existen porque en esa cultura los carriles serían terriblemen-
te inapropiados. Allá circulan una inmensidad de vehículos de muy diversos tama-
ños, velocidades y formas de tracción y maniobra. Señalaremos los más comunes, 
pero pueden imaginarse más: por supuesto que hay autos, camionetas y camiones, 
pero no son ni en mucho los vehículos más numerosos ni los más importantes. Las 
motocicletas y los Richards (motocicletas de tres ruedas con espacio tras el conduc-
tor para tres personas; todos ellos taxis) son los amos de las calles; van a toda veloci-
dad y circulan en zigzag evitando chocar con cualquier obstáculo, sea éste vehículo, 
persona o cosa. Para estos vehículos, los carriles serían su muerte y causarían de in-
mediato un gran congestionamiento; ellos circulan con rapidez por cualquier rendija 



8 Vargas. La retrovisión afectivo-cognitiva intercultural en la base de todo aprendizaje

Sinéctica  36 www.sinectica.iteso.mx

que “se abre” en el tráfico y en cualquier dirección que sea necesaria para circular; 
de hecho, cuentan con un manubrio que les permite quebrar a toda velocidad en 
ángulo recto, y lo hacen al tiempo que van sonando el claxon con insistencia y con-
tinuidad, pues allá el uso del claxon no es para protestar o pedir que los de adelante 
“se muevan”, sino para avisarles que “aquí vamos”. 

A la par, en un caos asombrosa y paradójicamente ordenado, circulan a los la-
dos, adelante, atrás, en línea, en diagonal o de manera transversal, vehículos que 
pueden ser como los automotores occidentales (autos, camionetas y camiones), 
pero también aquellos propios de la India, en general de tracción animal o huma-
na; por ejemplo, bicicletas, tricicletas, Richards de pedal, carretas jaladas por uno 
o dos búfalos de oriente, camellos o caballos; asimismo, puede cruzar en cualquier 
dirección inimaginable un elefante conducido por alguien entre sus orejas, con o 
sin carga, alguna vaca distraída y somnolienta, o un grupo de monos que bajan por 
un poste cruzan la calle, suben por otro poste y desaparecen por las azoteas de 
enfrente. En estas circunstancias de vialidad, rayando casi en lo exasperante, todo 
occidental tiene la sensación durante las primeras ocasiones que se enfrenta a ese 
caos vial, que no es posible cruzar la calle sin correr un riesgo de muerte. La pará-
lisis sobreviene como transeúnte y lleva tiempo comprender que cruzar la calle es 
simple; basta cruzarla, porque lo más seguro es que todo ese mar de vehículos y 
su escándalo de cláxons evitarán atropellar a alguien. Su cultura vial es “circular” y 
“dejar circular”: transeúntes y conductores lo entienden.

Ahora bien, explicaremos el proceso afectivo-cognitivo mediante el cual alumnos 
y maestros reconstruyeron sus viejos esquemas de entendimiento y acción vial y de-
sarrollaron, durante este proceso, los nuevos elementos sintéticos que permiten no 
sólo cruzar calles en la India (adaptación), sino mirar críticamente la propia realidad 
vial y su entorno urbano de movilidad (retrovisión afectivo-cognitiva intercultural).

Al llegar a una acera con la intención de cruzar, en la India, lo primero que 
sucede es que esa realidad se impone a los propios esquemas de entendimiento 
y acción y genera una reacción emocional inmediata de sorpresa frente al fenó-
meno, pero igual de miedo a cruzar. Los esquemas de entendimiento y acción 
mediante los cuales permanecíamos adaptados a la realidad vial mexicana resul-
taron insuficientes. Observamos, sin embargo, que los indios cruzan sin dificul-
tad, y claro, mediante el espacio donde ocurren los elementos de significancia 
común con ellos, los mexicanos comenzamos a tratar de responder reconocien-
do en los indios su modo de cruzar. La pregunta: “¿cómo lo hacen?”, pronto 
nos va permitiendo mirar, desde los propios elementos de significancia común, 
algunos de sus rasgos diacríticos que antes nos eran invisibles; es decir, algunas 
particularidades en los esquemas de entendimiento y acción de los indios para 
cruzar sus calles como parte de la costumbre de su propia cultura, y así vamos 
cayendo en cuenta que, al cruzar, son los vehículos los que cambian de dirección 
y evitan atropellarlos. Ninguno espera a que los vehículos cedan el paso por 
cortesía o por la presencia de algún semáforo; simplemente caminan entre el 
tráfico con algo de cuidado, pero no mucho, porque están depositados en la 
confianza que su cultura les brinda de que serán evitados. 

Nos damos cuenta, al reconocer estos rasgos diacríticos, que no será fácil para 
nosotros hacer lo mismo, porque aun habiéndonos ya sobrepuesto a la prime-
ra sorpresa, no podremos sobreponernos con facilidad al miedo, elemento éste 
que, por ser afectivo, no le es tan sencillo a nuestro aparato afectivo-cognitivo 



9Vargas. La retrovisión afectivo-cognitiva intercultural en la base de todo aprendizaje

Sinéctica  36 www.sinectica.iteso.mx

desaparecerlo por haber “entendido” racionalmente cómo funcionan los indios 
en su cultura (la razón no da para tanto); este elemento puede hacernos cometer 
un error fatal a medio crucero; por lo tanto, asimilamos una buena parte de los 
elementos diacríticos ajenos, pero no todos, por ejemplo, su afectividad adaptada 
a la perfección. Así, comenzamos a explorar “cruzando como lo haría un indio” 
y ponemos en juego nuestros viejos esquemas de entendimiento y acción, sólo 
que ahora tratando de asimilar desde y en ellos los rasgos diacríticos que hemos 
reconocido en los indios desde nuestros elementos de significancia común. Varios 
cruces serán, sin embargo, necesarios para que se transformen en nuevos ele-
mentos sintéticos, y muchos más para que la parte afectiva se adapte y, entonces, 
podamos cruzar calles en la India casi de la misma manera que lo hacen los indios: 
los nuevos elementos sintéticos se habrán ido convirtiendo poco a poco en nuevos 
esquemas de entendimiento y acción vial. 

Ahora bien, estos nuevos esquemas de entendimiento y acción no sólo nos 
permiten cruzar calles en México y en la India, sino que es en este punto donde 
sucede el fenómeno que reportamos como uno de nuestros principales hallazgos: 
de una manera que aún no podemos detallar estructuralmente, comenzamos a 
mirar la cultura propia (en este caso la vial) de tal modo que los rasgos diacríticos 
ajenos ya asimilados a nuestros viejos esquemas nos develan nuestra cultura, a la 
que podemos mirar de una forma nueva. Tenemos una mirada que ahora ve con 
mucho más crítica la misma realidad que antes nos parecía normal; una mirada 
nueva que se produce en virtud de esos rasgos diacríticos ajenos que se han in-
corporado a nosotros. 

Surgen muchas preguntas que nunca se nos hubiera ocurrido hacernos: ¿son 
en realidad útiles los semáforos en todos los casos?, ¿Los carriles son elementos 
de la cultura que marginan otras formas de circulación?, ¿por qué el uso del claxon 
es un acto más ligado a la agresión que a la función de circular con rapidez?, ¿qué 
características limitantes contienen las reglas viales que no vemos?, ¿es el caos 
vial tan malo?, y ¿por qué en otros países este mismo caos muestra ser mucho 
más efectivo para la circulación que nuestro orden preestablecido? Estas pregun-
tas pueden, incluso, migrar a niveles más filosóficos: ¿qué relación se establece en 
las culturas entre el caos y el orden?, y ¿es nuestro orden vial en verdad orden o 
subordinación de clases? Este último efecto, producto de la reestructuración de 
nuestros esquemas de entendimiento y acción con base en la asimilación de ras-
gos diacríticos ajenos, que desarrolla en nosotros una nueva forma de mirar la rea-
lidad propia, es lo que hemos llamado retrovisión afectivo-cognitiva intercultural. 

El mismo concepto, para nuestra sorpresa, había sido ya encontrado y estudia-
do por Rocío de Aguinaga en el campo de la interculturalidad, con otros nombres 
y otras explicaciones que hoy son útiles para enriquecer nuestra propia búsqueda 
en el marco del constructivismo. Esta autora, que trabajó el tema de la intercul-
turalidad en la sierra wirrárika, ha descubierto que al, “exponerse y abrirse el wi-
rrárika a otra cultura distinta a la propia, fortalece su propia identidad cultural” 
(De Aguinaga, 2009). El proceso de adaptación intercultural, observado durante 
el viaje a la India por nosotros y estudiado por De Aguinaga, visto más al interior 
que sólo con base en las llamadas invariantes del aprendizaje piagetanas, devela 
un fenómeno que denominamos ahora retrovisión afectivo-cognitiva intercultural 
y que De Aguinaga llama “fortalecimiento de la identidad cultural”. 

La adaptación en el corazón de otra cultura –juntando ambos conceptos– pro-



10 Vargas. La retrovisión afectivo-cognitiva intercultural en la base de todo aprendizaje

Sinéctica  36 www.sinectica.iteso.mx

duce una retrovisión afectivo-cognitiva que fortalece la identidad cultural cuya exis-
tencia se manifiesta en dos efectos observados empíricamente con toda claridad. 
En primer lugar, el alumno amplía lo que Zubiri llama el “ámbito de posibilidades” 
para abordar la realidad de la propia cultura, y en segundo, más importante todavía, 
el alumno pone bajo una mirada crítica no sólo los usos y costumbres puntuales de 
la propia cultura para revalorarlos de manera distinta, sino el contexto donde éstos 
ocurren y las formas como ellos se explican desde ese contexto. En otras palabras, 
el alumno cuestiona –a propósito de algún fenómeno particular– la realidad de su 
cultura y su fundamento, y abre no sólo el ámbito de posibles modos de adaptación, 
sino la estructura misma de los significados culturales involucrados. 

Este último hallazgo, en relación con lo que sucede en el alumno durante la 
retrovisión afectivo-cognitiva como parte del proceso de adaptación a una cultura 
distinta, produciendo en la propia organización de esquemas de entendimiento 
y acción nuevos elementos sintéticos, cobró un significado todavía mayor cuan-
do encontramos que De Aguinaga dio cuenta de cómo las autoridades wirrárikas 
“no se oponen a que los miembros de su comunidad indígena salgan de la propia 
cultura y se desenvuelvan en otras, a condición sólo de que lo hagan teniendo 
un proyecto” (Aguinaga, 2009). Este hecho, también presente en los hallazgos de 
nuestra investigación, fue uno de los elementos constitutivos fundamentales en 
muchas de las experiencias de aprendizaje profundo del viaje. El proyecto acadé-
mico-personal permitía que la retrovisión afectivo-cognitiva no sucediera sólo en 
el plano de lo estrictamente personal, sino que ello aconteciera también, y con 
significación, en la dimensión académica.

El aprendizaje: siempre intercultural
Ahora abordaremos cómo este fenómeno de retrovisión afectivo-cognitiva inter-
cultural se nos devela en la base misma que estructura y en la que opera toda 
construcción de conocimiento. En primer lugar, debemos recordar que la cultu-
ra es co-constitutiva del hombre y que éste se encuentra total y absolutamente 
inmerso en ella, pero también –y esto es más importante para nuestro propó-
sito– que la cultura se constituye con diferentes ingredientes de país a país, de 
ciudad a ciudad, de barrio a barrio y, si nos apuran, de familia a familia. Nos pare-
ce evidente, pues, que las distintas culturas en las que el hombre interactúa con 
otros hombres pueden diferir unas de otras en grados diversos. La cultura en la 
que un mexicano, por ejemplo, ha ido organizando sus esquemas personales de 
entendimiento y acción, desde el nacer, difiere muy poco de la cultura en la que 
otro mexicano, que nació y creció en la misma ciudad, pero en distinto barrio, fue 
organizando los suyos propios. 

Estos dos mexicanos, aun cuando organizaron sus esquemas de entendimiento y 
acción en un arreglo propio y personalísimo que constituye la base de su individua-
lidad y, por tanto, de su identidad personal, comparten en una gran medida formas 
adaptativas a la cultura del país que les es común: ésta es la base que da sentido a 
la identidad nacional compartida, en tanto que ambos son “mexicanos” de la misma 
ciudad, aunque de distinto barrio. Los dos entenderán y actuarán de forma muy 
similar, si no idéntica, ante ciertas demandas de la realidad mexicana, del mismo 
modo que esta comprensión y actuación de ambos, por obvias razones, diferirá ra-
dicalmente del entendimiento y actuación que un iraní muestre ante las mismas 
demandas: aquellos estarán adaptados con plenitud a la cultura de los mexicanos en 



11Vargas. La retrovisión afectivo-cognitiva intercultural en la base de todo aprendizaje

Sinéctica  36 www.sinectica.iteso.mx

la misma medida que el iraní lo estará a la cultura de su propio país, y los mexicanos 
se mostrarán tan desadaptados en ese país como el iraní en el nuestro.

Todo esto evidencia que la interculturalidad supone de entrada al menos 
tres aspectos:

• Que todos los seres humanos, de cualquier parte y en cualquier mo-
mento de interacción social, se encuentran, ya de facto, inmersos en una 
realidad intercultural, aun cuando las diferencias pudieran ser mínimas.
• Que esta realidad intercultural sucede por el traslape necesariamen-
te inevitable que genera, también de facto, “la situación de contraste 
específica” de la que habla Grimson; es decir, una situación que puede 
esquematizarse como dos círculos que se enciman y tres áreas distintas, 
a saber: el área traslapada de los círculos donde se encuentran armo-
nizados los “elementos de significancia común” ya descritos; el área de 
uno de los sujetos donde se encuentran los rasgos diacríticos propios; y 
el área del otro donde se encuentran los suyos propios (ver esquema 1).
• Que el grado de traslape puede ser muy pequeño, es decir, donde –por 
ejemplo– los elementos de significancia común de un hombre budista del 
Tibet en interacción intercultural con una mujer haitiana practicante del 
budú son muy pocos, y donde, por el contrario, los elementos de signifi-
cancia común de un par de gemelos nacidos y formados en la misma fami-
lia durante toda su vida, que asisten a los mismos colegios y se mantienen 
muy cercanos física y psicológicamente, son muchos (ver esquema 2).

Este análisis nos permite plantear que, si bien la retrovisión afectivo-cognitiva in-
tercultural observada en la India se nos mostró a plenitud al entrar en interac-
ción intercultural los alumnos de México con personas y tradiciones distintas, su 
manifestación permitió interiorizarnos en el modo en que se estructura y opera 
afectiva y cognitivamente esta competencia, al dejar ver con claridad cómo ello 
abre el ámbito de posibilidades de interpretación, entendimiento y acción de y 
en la cultura propia. El grado de traslape de los elementos de significancia co-
mún era tan pequeño que las rupturas del equilibrio y los esfuerzos por retornar a 
él, retroviendo hacia las propias costumbres para ponerlas en tela de juicio, eran 
enormes y muy visibles a la observación, sobre todo la de un investigador con to-
das las herramientas para hacerlo, registrarlo y analizarlo. No olvidemos que esta 
retrovisión afectivo-cognitiva produce su mayor y más positivo impacto cuando la 
interacción social supone, en la base, un proyecto personal, sea o no académico, 
pero sí de una intencionalidad asumida como expectativa de aprendizaje.

Una vez hechos estos planteamientos, nos preguntamos, como hipótesis toda-
vía, pero de forma fundamentada, si este fenómeno de estructuración y operación 
del aprendizaje que hemos llamado retrovisión afectivo-cognitiva intercultural no 
sucede de la misma manera en las relaciones interculturales cuyo traslape es tan 
pequeño que sus consecuencias afectivas y cognitivas resultan casi invisibles; es 
decir, cuando un alumno, por ejemplo, que proviene de un estrato socioeconó-
mico de clase media alta –como sucede en muchas de nuestras universidades–, 
entra en interacción social intercultural con una comunidad pobre de la periferia 
de la ciudad a raíz de algún proyecto académico, ¿no se reproducen ahí los mismos 
ingredientes del fenómeno estudiado en la India, aunque en un grado mucho más 



12 Vargas. La retrovisión afectivo-cognitiva intercultural en la base de todo aprendizaje

Sinéctica  36 www.sinectica.iteso.mx

pequeño? ¿Esta diferencia de grado suprime el efecto producido por la interac-
ción social intercultural develado en la India, sólo porque la retrovisión afectivo-
cognitiva y la apertura del ámbito de posibilidades propio serían más pequeñas y, 
por tanto, no alcanzarían algún tipo de umbral crítico? ¿Dónde estaría la frontera 
de ese umbral crítico? ¿Dónde dejaría de suceder la retrovisión y su consecuente 
efecto en la apertura de la persona a nuevas posibilidades?

No tenemos aún respuestas definitivas a estas preguntas, pero nos plantean, 
como consecuencia de nuestra investigación en la India, problemas y retos de in-
vestigación de gran importancia para comprender mejor el fenómeno de la estruc-
turación y operación de la interculturalidad cuando ésta sucede en la cotidianidad 
de nuestra vida, que es donde nos mantenemos constantemente construyendo 
conocimiento y, por tanto, aprendiendo. Sin regatearle nada a los hallazgos produ-
cidos en nuestro trabajo en la India, estamos exigidos a continuar investigando y 
profundizando el tema en el mismo marco del constructivismo.

Conclusión
Los viajes de estudio al extranjero, a pesar de las dificultades logísticas que impli-
can, crean condiciones de interculturalidad muy propicias para el aprendizaje y el 
desarrollo de competencias de diversa índole, con efectos, además, que van mu-
cho más allá que sólo aquellas construcciones de conocimiento necesarias para 
la adaptación en los lugares visitados o el análisis de contenidos propios de las 
carreras que cursan.

Uno de estos efectos, sorpresivo de alguna manera por sus implicaciones edu-
cativas, es el hallazgo que hemos denominado retrovisión afectivo-cognitiva inter-
cultural. Su estructura epistemológica, presente siempre en toda construcción de 
conocimiento, según lo expusimos, nos invita a revisar –desde el constructivismo– la 
forma como este fenómeno sucede al interior de las operaciones afectivas y cogni-
tivas involucradas, aun cuando las diferencias culturales entre quienes interactúan 
durante el momento en que los aprendizajes acontecen, sean mínimas. El carácter 
potencialmente crítico que toda construcción de conocimiento intercultural supone, 
merece que continuemos haciendo investigación sobre el particular, a fin de com-
prender con más detalle y mejor los pormenores de tales circunstancias.

De momento, y aun reconociendo que hace falta mucha investigación, ya 
podríamos comenzar a revisar, por lo menos, aquellas prácticas educativas uni-
versitarias mediante las cuales inducimos a los alumnos a interactuar social e in-
terculturalmente de modo intencionado en proyectos específicos, y tratar de po-
tencializar con más cuidado los beneficios epistemológicos que regresan a manera 
de crítica hacia la propia cultura de quienes participan. La retrovisión afectivo-cog-
nitiva intercultural puede, como un concepto educativo nuevo, aportar beneficios 
educativo-universitarios muy importantes, no sólo a través de los llamados viajes 
de estudio, sino de otras muchas materias que facilitan con mayor cotidianidad la 
interacción intercultural entre la universidad y las diversas comunidades sociales 
que nos rodean y adonde los alumnos acuden con algún propósito académico.

Referencias bibliográficas
Aguinaga, R. (2009). Entrevista grabada a propósito de su proyecto de investigación 

doctoral. Guadalajara, ITESO. 
Flavell, J. H. (1998). La psicología evolutiva de Jean Piaget. México: Paidós.



13Vargas. La retrovisión afectivo-cognitiva intercultural en la base de todo aprendizaje

Sinéctica  36 www.sinectica.iteso.mx

Geertz, C. (1995). La interpretación de las culturas. Barcelona: Gedisa.
Grimson, A. (2001). Interculturalidad y comunicación. Colombia: Grupo Editorial Norma.
Marrufo, L. (2007). Reporte de las reflexiones personales sobre el sentido intercultural 

del taller de verano de “Entorno urbano y cultura y su vinculación con los saberes 
generales de los ejes de la propuesta formativa del ITESO”. Documento de trabajo. 

Maturana, H. (1997). La realidad: ¿objetiva o construida?, VI. México: Anthropos/
UIA/ITESO.

Piaget, J. (2000). Biología y conocimiento. México: Siglo XXI.
Zubiri, X. (1982). Siete ensayos de antropología filosófica. Bogotá, Colombia: Univer-

sidad Santo Tomás.

Esquema 1



14 Vargas. La retrovisión afectivo-cognitiva intercultural en la base de todo aprendizaje

Sinéctica  36 www.sinectica.iteso.mx

Esquema 2


