Signos Filosoficos, vol. Ix, nam. 18, julio-diciembre, 2007, pp. 193-216

;POR QUE LA RAZON NO PUEDE SER NATURALIZADA?™

HILARY PUTNAM

n el capitulo precedente se describi el error de los intentos con-

tempordneos por naturalizar 1a metafisica; en el presente examina-

ré los intentos por naturalizar las nociones fundamentales de la teoria
del conocimiento, por ejemplo, la nocién de una creencia justificada o
racionalmente aceptable.

Mientras que las dos clases de intentos son semejantes en tanto que
buscan reducir nociones mentalistas o intensionales a nociones materialis-
tas y son, por ende, manifestaciones de lo que Peter Strawson (1979) ha
descrito como una tensiéon permanente en filosofia, en otras formas ellas
son completamente diferentes. El metafisico materialista usa a menudo
nociones metafisicas tradicionales como poder causal y naturaleza, de una
manera por completo acritica. (He leido aun articulos en los cuales uno
encuentra la locucién verdad realista, como si todo el mundo entendiera
esta nocion excepto unos pocos antirealistas confundidos.) El fisicalista en
general no busca clarificar esas nociones metafisicas tradicionales, sino
mostrar que la ciencia estd verificando progresivamente la verdadera me-
tafisica. Esto es por lo que parece describir su empresa como metafisica
natural, en estricta analogia con la teologia natural de los siglos XVIII y XIX.
Aquellos que proponen el eslogan epistemologia naturalizada, por otro lado,
desprecian la empresa tradicional de la epistemologia. Ademas, en este
aspecto, ellos no difieren de fildsofos de una clase menos reduccionista; la
critica que expresan de la epistemologia tradicional —que estaba asida a

* Traduccién del inglés por Alvaro Peldez Cedrés. Originalmente publicado en Realism and Reason
Philosophical Papers, vol. 3, Cambridge, Cambridge University Press, 1983, pp. 229-247.
Agradecemos a Cambridge University Press la autorizacion para publicar este articulo.

Sicnos FiLosdricos, vol. 1x, niim. 18, julio-diciembre, 2007: 193-216



HiLARY PUTNAM

una biisqueda de la certeza, que era irrealista al buscar un fundamento para
el conocimiento como un todo, que el fundamento, el cual afirmaba pro-
veer, no era en ningun sentido indubitable como pretendia, que la totali-
dad de la empresa cartesiana estaba equivocada, etcétera— son
precisamente las criticas que uno escucha de filésofos de todos los paises
y tipos.

Georg W. E Hegel denuncié la idea de un punto arquimedeano desde el
cual la epistemologia pudiera juzgar todas nuestras creencias cientificas,
legales, morales, religiosas, etcétera (y establecer los estdndares para to-
dos los asuntos especiales). Es cierto que Bertrand Russell y George Edward
Moore ignoraron esas recomendaciones de Hegel (como también ignora-
ron a Immanuel Kant), y revivieron la epistemologia fundacionalista; pero
hoy esa empresa tiene pocos defensores. El hecho de que el epistemdlogo
naturalista estd intentando reconstruir lo que puede de una empresa que
pocos filésofos de juicio verian sin defectos, es tal vez la explicacion del
hecho de que la tendencia naturalista en epistemologia se expresa de for-
mas variadas y mutuamente incompatibles, mientras que la tendencia
naturalista en metafisica parece ser, y se ve a si misma, como un movi-
miento unificado.

EPISTEMOLOGIA EVOLUCIONISTA

La aproximacion mds simple al problema de dar una elucidacién natura-
lista de la razén es apelar a la evolucién darwiniana. En su forma mas
cruda, la historia es familiar: la razén es una capacidad que tenemos para
descubrir verdades. Dicha capacidad tiene valor de sobrevivencia; evolu-
ciond de la misma forma en que cualquiera de nuestros érganos o capaci-
dades fisicas lo hicieron. Una creencia es racional si se llega a ella mediante
el ejercicio de esta capacidad.

Esta aproximacién asume, desde el comienzo, una nocién de verdad
metafisicamente realista: verdad como correspondencia con los hechos o
algo semejante. Y esta nocién, como he argumentado en los articulos de
este volumen, es incoherente. No tenemos nociones de la existencia de las
cosas o de la verdad de enunciados que sea independiente de las versiones
que construimos y de los procedimientos y practicas que dan sentido al

Sienos Fitosdricos, vol. 1x, nim. 18, julio-diciembre, 2007: 194-216



TRADUCCION

discurso acerca de la existencia y la verdad dentro de esas versiones. ¢Exis-
ten los campos como cosas fisicamente reales? Si, los campos en realidad
existen: relativamente a un esquema para describir y explicar los fendme-
nos fisicos; relativamente a otro hay particulas, mas particulas virtuales,
mas particulas fantasmas, mas ... ¢Es cierto que existen los objetos marro-
nes? Si, relativamente a una version del mundo del sentido comun: aun-
que no se pueda dar una condicién necesaria y suficiente para que un
objeto sea marron! (una que se aplique a todos los objetos, en toda condi-
cién) en la forma de una férmula cerrada en el lenguaje de la fisica. ¢Exis-
ten las disposiciones? Si, en nuestra forma ordinaria de hablar (aunque el
discurso disposicional es tan recalcitrante a la traduccién al lenguaje
fisicalista como el discurso contrafactico, y por razones similares). Tene-
mos varias formas irreductiblemente diferentes, pero legitimas de hablar
y enunciados de existencia verdaderos en todas ellas.

Postular un conjunto “altimo” de objetos, el mobiliario del mundo, o lo
que se quiera, cuya “existencia” sea absoluta, no relativa a nuestro discur-
so, y una nocion de verdad como “correspondencia” con esos objetos tlti-
mos es simplemente revivir la empresa, por completo errénea, de la
metafisica tradicional. Vimos en el ultimo capitulo varios de los infructuo-
sos intentos por revivir dicha empresa.

La verdad, en el tnico sentido en el cual tenemos una nocién vital y
operativa de ella, es la aceptabilidad racional (o, antes bien, aceptabilidad

! Elijo marrén debido a que este no es un color espectral. Pero el punto se aplica también a
los colores espectrales: si ser un color fuera sélo una cuestién de reflexiéon de una luz
con una cierta longitud de onda, entonces los objetos que vemos podrian cambiar de color
un determinado ntimero de veces al dia (y todos serian negros en la oscuridad total). El
color depende de condiciones bésicas, efectos de margen, reflexion, relaciones con
equivalencias de luz, etcétera. Dar una descripcion de todas ellas sélo definiria el color
percibido; para definir el color real de un objeto se necesita también una nocién de
condiciones estdndar: los filésofos tradicionales dijeron que el color de un objeto rojo
es un poder (una disposicion) para lucir rojo a observadores normales bajo condiciones
normales. No obstante, esto requiere un condicional contraféctico (siempre que el objeto
no esté en condiciones normales) y vimos en el capitulo anterior que el intento para
definir contrafacticos en términos fisicos ha fallado. Lo que hace a los términos de color
fisicamente indefinibles no es que el color sea subjetivo, sino que es subjuntivo.

Sienos FiLosdricos, vol. 1x, nim. 18, julio-diciembre, 2007: 195-216



HiLARY PUTNAM

racional en condiciones epistémicas suficientemente buenas; y qué condi-
ciones sean epistémicamente mejores o peores es relativo a la clase de
discurso en la forma en que la aceptabilidad racional misma lo es). Pero
sustituir esta caracterizacion de la verdad por la férmula “la razén es una
capacidad para descubrir verdades” es ver la vacuidad de dicha férmula de
una sola vez: “la razon es una capacidad para descubrir lo que es (o seria)
racionalmente aceptable” no es el enunciado mas informativo que un fil6-
sofo podria usar. El epistemélogo evolucionista debe, o bien presuponer
una nocion realista (i.e., metafisica) de verdad, o ver que su férmula colapsa
en la vacuidad.

Roderick Firth? ha argumentado que, de hecho, colapsa en una clase de
vacuidad epistémica en cualquier teoria de la aceptabilidad racional (o de la
verdad). Porque, apunta, cualquiera que sea la epistemologia que tome-
mos como correcta (o la teoria de la verdad correcta), no tenemos forma
de identificar verdades excepto postulando que los enunciados que co-
rrientemente aceptamos como racionalmente aceptables (por nuestras lu-
ces) son verdaderos. Aun si esas creencias fueran falsas, o si nuestras creencias
racionales contribuyeran a nuestra sobrevivencia por alguna otra razén que
la verdad, la forma en que las verdades son identificadas garantiza que la
razon parecera ser una capacidad para descubrir verdades. Esta caracteriza-
cién de la razén no tiene, de este modo, contenido empirico real.

El epistemdlogo evolucionista podria, supongo, intentar usar alguna
otra nocion que la de descubrir verdades. Por ejemplo, podria intentar de-
cir que la razon es una capacidad para llegar a creencias que promueven
nuestra sobrevivencia (o nuestra forma genética inclusiva). iPero esto signi-
ficaria ser un perdedor! La ciencia misma y la metodologia que hemos
desarrollado desde el siglo XVII para construir y evaluar teorias ha mezcla-
do efectos en formas genéticas inclusivas y efectos inciertos en la supervi-
vencia. Si la raza humana perece en una guerra nuclear, puede ser que
(aunque no hubiera alguien vivo para contarlo) los cientificos no promo-

2 Este argumento aparece en el discurso presidencial de Firth a la divisién de la Asociacién
Filosofica Americana (29 de diciembre de 1981), titulado “Mérito epistémico, intrinseco
e instrumental”. Firth no se refiere especificamente a la epistemologia evolucionista,
sino antes bien al utilitarismo epistémico; no obstante, su argumento se aplica muy bien
a la epistemologia evolucionista de la clase que estoy describiendo.

Sienos Fitosdricos, vol. 1x, nim. 18, julio-diciembre, 2007: 196-216



TRADUCCION

verian la supervivencia, en una escala de tiempo suficientemente larga.
Sin embargo, éste no es el caso por el cual las teorias cientificas no son
racionalmente aceptables, sino debido a que nuestro uso de ellas es irra-
cional. De hecho, si la racionalidad fuera evaluada a través de un valor de
supervivencia, entonces las protocreencias de las cucarachas, quienes han
existido durante diez millones de afios mds que nosotros, tendrian un
indice de racionalidad mayor a la suma total del conocimiento humano.
Pero dicha medida seria ridicula; no hay contradicciéon en imaginar un
mundo en el cual las personas tengan creencias por completo irracionales
que por alguna razén los capacitan a sobrevivir, o un mundo en el cual la
mayoria de las creencias racionales conducen rdpidamente a la extincién.

Si la nocién de verdad en la caracterizacién de la racionalidad como
una capacidad para descubrir verdades es problematica, asi, casi de la mis-
ma forma, lo es la nocién de una capacidad. En un sentido del término,
aprender es una capacidad (aun para descubrir verdades) y todas nuestras
creencias son el producto de ella. Sin embargo, para bien o para mal, no
todas nuestras creencias son racionales.

El problema aqui es que no hay lineas claras en el cerebro entre una
capacidad y otra (a pesar de los chomskianos). Aun ver incluye no sélo los
organos visuales, los ojos, sino la totalidad del cerebro; y lo que es verda-
dero de “ver” es ciertamente verdadero de pensar e inferir. Trazamos li-
neas entre una capacidad y otra (o las hacemos dentro de varias versiones
que construimos); pero a una linea clara en un nivel no le corresponde
usualmente otra en un nivel mas bajo. La mesa en la cual escribo, por
ejemplo, es una unidad natural al nivel del lenguaje ordinario; soy cons-
ciente que la pequeia particula de comida pegada a su superficie (idebo
hacer algo acerca de ello!) no es una parte de la mesa; pero al nivel del
fisico, la decisién de considerar a dicho trozo de comida fuera del limite
de la mesa no es natural en absoluto. De manera similar, creer y ver son
completamente diferentes en el &mbito de la psicologia del lenguaje ordi-
nario; pero los procesos cerebrales correspondientes se interpenetran en
formas complejas que s6lo pueden ser separadas viendo hacia fuera del
cerebro, al medioambiente y la respuesta conductual en tanto estructurada
por nuestros intereses. La razon es una capacidad es lo que Ludwig
Wittgenstein llamé una observacion gramatical; que €l entendia (creo) no
como una verdad analitica, sino simplemente como la suerte de observa-

Sicnos FiLosdricos, vol. 1x, nim. 18, julio-diciembre, 2007: 197-216



HiLARY PUTNAM

cién que los filésofos toman a menudo como informativas cuando de he-
cho no nos dicen nada ttil.

Nada de esto intenta negar los hechos cientificos obvios: que no seria-
mos capaces de razonar si no tuviéramos cerebros y que esos cerebros son
el producto de la evolucién a través de la seleccion natural. Lo que esta
mal en la epistemologia evolucionista no es que los hechos cientificos es-
tén mal, sino que ellos no responden pregunta filosofica alguna.

LA TEORIA CONFIABILISTA DE LA RACIONALIDAD

Una reciente y mas sofisticada aproximacion a estos asuntos, propuesta
por el profesor Alvin Goldman (1978), es como sigue: permitaseme lla-
mar a un método (como opuesto a una creencia simple) confiable, si con-
duce a una alta frecuencia (digamos 95%) de creencias verdaderas en una
amplia serie de aplicaciones representativas (o conduciria a dicha frecuen-
cia de verdad en una serie tal de aplicaciones). Luego (continta la pro-
puesta) podemos definir una creencia racional como aquella a la cual se
llega usando un método confiable.

Esta propuesta no evita la primera objeciéon que planteamos contra la
epistemologia evolucionista: también presupone una nocién metafisica
de verdad. Dejando de lado que la aceptabilidad racional hace la mayor
parte del trabajo en la fijacién de la definicién de verdad, el tedrico
confiabilista s6lo pretende dar un andlisis de la racionalidad en términos
que no la presuponen. La segunda objeciéon que planteamos contra el
epistemologo evolucionista, a saber, que la nocién de una capacidad es
irremediablemente vaga y general, se encuentra aqui reemplazando dicha
nocién por la nociéon de un método arbitrario para generar enunciados
verdaderos o falsos y restringiendo luego la clase a esos métodos (en este
sentido) cuya confiabilidad (como se define) es alta. En esta teoria, apren-
der puede ser un método para generar enunciados, pero su confiabilidad
no es lo suficientemente alta para todo enunciado que aprendemos a con-
tar como racionalmente aceptable. Por dltimo, no se hace hipdtesis algu-
na acerca de si los métodos confiables que empleamos son el resultado de
la evolucion bioldgica, la evolucidn cultural o de lo que sea: en esta eluci-
dacion, eso no forma parte de lo que es una teoria de la racionalidad.

Sienos Fitosdricos, vol. 1x, nim. 18, julio-diciembre, 2007: 198-216



TRADUCCION

Esta elucidacion es vulnerable a varios contraejemplos. Uno de ellos es
el siguiente: supdngase que el Budismo tibetano es, de hecho, verdadero, y
que el Dalai Lama es, de hecho, infalible acerca de asuntos de fe y morali-
dad. Cualquiera que crea en el Dalai Lama, y quien invariablemente crea
cualquier enunciado que él hace en torno a esas cuestiones, sigue un mé-
todo que es 100% confiable; asi, si la teoria confiabilista de la racionali-
dad fuera correcta, las creencias de dicha persona en asuntos de fe y
moralidad serian todas racionales aun si su argumento en favor de la creen-
cia de que el Dalai Lama nunca se equivoca es ‘el Dalai Lama lo dice ast’.

RELATIVISMO CULTURAL

Ya he dicho que, en mi concepcion, verdad y aceptabilidad racional —el
que una afirmacion sea correcta y que alguien esté en posicion de hacer-
la— son relativas a la suerte de lenguaje que usamos y del contexto en el
que estamos. Esto pesa una libra puede ser verdadero en una carniceria,
pero el mismo enunciado seria entendido de manera muy diferente (como
demandando cuatro lugares decimales de precision, tal vez) si el mismo ob-
jeto fuera pesado en un laboratorio. Eso no significa que una asercion es
correcta siempre que aquellos que emplean el lenguaje en cuestién la acep-
taran como correcta en su contexto. Hay dos puntos que deben ser balan-
ceados, lo cual ha sido hecho por filésofos de clases muy diferentes: (1)
hablar de lo que es correcto y equivocado en cualquier area, solo tiene
sentido en el trasfondo de una tradicion heredada; pero (2) las tradiciones
mismas pueden ser criticadas. Como John L. Austin (1961) dice, obser-
vando sobre caso especial de esto, “las supersticiones, errores y fantasias
de todas las clases se han incorporado al lenguaje ordinario y aun a veces
resisten las pruebas de supervivencia (sélo, cuando lo hacen, épor qué no
debemos detectarlos?)”

Lo que estoy diciendo es que los estdndares aceptados por una cultura o
subcultura, implicita o explicitamente, no pueden definir lo que es la ra-
z6n, aun en contexto, debido a que ellas presuponen a la razén (la
razonabilidad) para su interpretacién. Por un lado, no hay nocién alguna
de razonabilidad sin culturas, practicas y procedimientos; por otro lado,
las culturas, practicas, y procedimientos que heredamos no constituyen un

Sienos FiLosdricos, vol. 1x, nim. 18, julio-diciembre, 2007: 199-216



HiLARY PUTNAM

algoritmo que seguimos de manera esclavizadora. Como John Stuart Mill
dijo, haciendo un comentario respecto de su propia légica inductiva, no
hay ningun libro de reglas que no conduzca a resultados terribles “si se
supone su unién con la idiotez universal”. La razon es, en este sentido,
tanto inmanente (no se encuentra fuera de los juegos e instituciones del
lenguaje concreto), como trascendente (una idea regulativa que usamos
para criticar la conducta de todas las actividades e instituciones).

Los filésofos que han perdido de vista la inmanencia de la razén, el
hecho de que la razén es siempre relativa al contexto y a las instituciones,
se pierden en fantasias filosoficas caracteristicas. El lenguaje ideal, la 16gi-
ca inductiva, el criterio empirista del significado —esas son las fantasias de
los positivistas, quienes reemplazarian la vasta complejidad de la razén
humana con una clase de Walden 11 intelectual—. La idea absoluta: ésta es
la fantasia de Hegel, para quien, sin ignorar dicha complejidad, tendria-
mos (o, mas bien, el espiritu) que obtener un estado final en el cual pudié-
ramos comprenderlo todo. Los filésofos que pierden de vista la
trascendencia de la razén se vuelven relativistas culturales (o histéricos).

Quiero hablar acerca del relativismo cultural, debido a que es una de
las formas mas influyentes —tal vez la mds influyente— de epistemologia
naturalizada, aunque usualmente no reconocida como tal.

La situacién es complicada, debido a que los relativistas culturales por
lo general niegan que lo son. Consideraré a un filésofo como relativista
cultural, para nuestros propdsitos, si no he sido capaz de encontrar a al-
guien que pueda explicarme por qué no es un relativista cultural. Asi,
considero a Richard Rorty como relativista cultural, debido a que sus
formulaciones explicitas son relativistas (identifica la verdad con la co-
rrecta afirmabilidad por los estdndares de nuestros pares culturales) y
porque su ataque a la filosofia tradicional estd basado en que la naturale-
za de la razén y la representacidon no son problematicas; asi, la iinica clase
de verdad que tiene sentido buscar es el convencimiento de nuestros pa-
res culturales. Sin embargo, él mismo nos dice que el relativismo se
autorefuta (Rorty, 1980b). También considero a Michel Foucault como
relativista debido a su insistencia en que la determinacién de las creencias
por el lenguaje es tan irresistible que es una incoherencia de su parte no
aplicar su doctrina a su propio lenguaje y pensamiento. Si Heidegger se

Sienos Fitosdricos, vol. 1x, nim. 18, julio-diciembre, 2007: 200-216



TRADUCCION

escapa, en ultima instancia, a algo muy semejante al relativismo cultural
o histdrico, es una cuestion interesante.

Los relativistas culturales no son, a sus propios ojos, cientificistas o
fisicalistas. Ven al materialismo y al cientificismo como la caracteristica de
una época cultural particular. Si los cuento como epistemélogos naturali-
zados es debido a que su doctrina es, ni mas ni menos, un producto de la
misma deferencia hacia las afirmaciones de la naturaleza, el mismo deseo
por la armonia de la versién del mundo con alguna ciencia, como el
fisicalismo. La diferencia en estilo y tono se explica asi: el paradigma de
ciencia del fisicalista es una ciencia dura, la fisica (como sugiere el térmi-
no fisicalismo); el paradigma del relativista cultural es una ciencia débil: la
antropologia, la lingiiistica, la psicologia, la historia, segin sea el caso.
Que la razon es cualquier cosa que las normas de una cultura local deter-
minan es una vision naturalista inspirada por las ciencias sociales, inclu-
yendo la historia.

Hay algo que hace al relativismo cultural una tendencia cultural mas peli-
grosa que el materialismo. En su base, hay un profundo irracionalismo, una
negacion de la posibilidad de pensar (como opuesto a hacer ruidos en un
contrapunto o en un coro).

Un aspecto de esto que es de especial interés para la filosofia es la
sugerencia, ya mencionada, de que sus profundas preguntas, ya no son
tales. Un corolario de esta sugerencia es que la filosofia, como se entiende
tradicionalmente, es una empresa ridicula. Pero las preguntas son profun-
das y la respuesta facil es que son ridiculas. Aun ver que el relativismo es
inconsistente es, si el conocimiento se toma seriamente, notar algo impor-
tante acerca de una pregunta profunda. Los filésofos estdn comenzando a
hablar de nuevo de los grandes temas y a sentir que algo puede ser dicho
acerca de ellos, incluso si no hay soluciones grandiosas o ultimas. Hay una
cierta excitacion en el aire. Y si reacciono al libro del profesor Rorty (1980a)
con cierta dureza, es debido a que es un libro deflacionista, un libro mas
que nos dice que las preguntas profundas no son profundas y que la em-
presa completa estd equivocada, y esto es precisamente lo que no necesi-
tamos ahora. Sin embargo, le estoy agradecido a €l porque su trabajo
tiene el mérito de plantear preguntas profundas.

Asi, aunque todos sabemos que el relativismo cultural es inconsistente
(o decimos que sabemos) quiero tomarme el tiempo para decir de nuevo

Sicnos FiLosdricos, vol. 1x, nim. 18, julio-diciembre, 2007: 201-216



HiLARY PUTNAM

que es inconsistente. Quiero apuntar una razdn que es ésta: no una de las
rapidas refutaciones légicas (aunque toda refutacién del relativismo nos
ensefia algo acerca de la razon), sino una razén mdas ambigua o intuitiva.

Desarrollaré mi argumento en analogia con un bien conocido argu-
mento contra el “solipsismo metodoldgico”. El “solipsista metodoldgico”
—uno piensa en la Logische Aufbau de Rudolf Carnap o en Analyse der
Empfindugen de Ernst Mach— sostiene que todo nuestro discurso puede
ser reducido a otro acerca de experiencias y construcciones logicas de ellas.
Mads precisamente, €l sostiene que todo lo que puede concebir es idéntico
(en el analisis 16gico ultimo de su lenguaje) con uno u otro complejo de
sus propias experiencias. Lo que lo hace un solipsista metodolégico como
opuesto a un solipsista real es que él amablemente agrega que usted, queri-
do lector, es el ‘Yo’ de esta construccion cuando usted la lleva a cabo: dice
que todo el mundo es un solipsista (metodoldgico).

El problema, que deberia ser obvio, es que sus dos posiciones son ridi-
culamente incompatibles. Su posicién solipsista implica una enorme asi-
metria entre las personas: mi cuerpo es una construccion desde mis
experiencias, en el sistema, pero su cuerpo no es una construccion desde
sus experiencias. Es una construccién desde mis experiencias. Y sus expe-
riencias —vistas desde dentro del sistema— son una construccién desde
su conducta corporal, que, como he dicho, es una construcciéon desde mis
experiencias. Mis experiencias son diferentes de las de los demas (dentro
del sistema) en que ellas son desde lo que se construye todo lo demas.
Pero su posicién trascendental es que todo es simétrico: el “ta” al que
dirige su observacién de primer orden no puede ser el “ta” empirico del
sistema. Pero si es realmente cierto que el “ti” del sistema es el inico “tu”
que él puede entender, entonces la observacién trascendental es ininteligi-
ble. Moraleja: ino sea un solipsista metodoldgico a menos que sea un
solipsista real!

Considérese ahora la posicién del relativista cultural que dice, ‘cuando
digo que algo es verdadero, quiero decir que es correcto de acuerdo con
las normas de mi cultura’. Si agrega, ‘cuando un miembro de una cultura
diferente dice que algo es verdadero, lo que quiere decir (si lo sabe 0 no)
es que esta en conformidad con las normas de su cultura’, entonces esta
exactamente en la misma situacion embarazosa que el solipsista

Sienos Fitosdricos, vol. 1x, nim. 18, julio-diciembre, 2007: 202-216



TRADUCCION

metodoldgico. Para explicar esto con detalle, supongase que R. R., un
relativista cultural, dice:

Cuando Karl dice ‘Schnee ist weiss’, lo que Karl quiere decir (si lo sabe o no) es
que la nieve es blanca en tanto determinado por las normas de la cultura de
Karl (que tomamos como la cultura alemana).

Ahora bien, el enunciado ‘La nieve es blanca en tanto determinado por
las normas de la cultura alemana’ es en si mismo uno que R. R. ha de usar,
no mencionar, para decir lo que Karl dice. En su propia explicacidn, lo que
R. R. quiere decir por medio de este enunciado es:

‘La nieve es blanca en tanto determinado por las normas de la cultura alemana’
es verdadero por las normas de la cultura de R. R. (que tomamos como la
cultura americana).

Sustituyendo esto ultimo en la primera proferencia (y cambiando a cita
indirecta) se obtiene:

Cuando Karl dice ‘Schnee ist weiss’, lo que quiere decir (si lo sabe o0 no) es
que es verdadero en tanto determinado por las normas de la cultura ameri-
cana que es verdadero en tanto determinado por las normas de la cultura
alemana que la nieve es blanca.

En general, si R. R. entiende toda proferencia p que €l usa como que-
riendo decir ‘es verdadero por las normas de la cultura americana que p’,
entonces debe entender sus propias proferencias hermenéuticas, las
proferencias que usa para interpretar a otros, de la misma forma, no im-
porta con cuantos calificadores, glosas, notas al pie, o comentarios sobre
diferencias culturales o de otra clase acompafie a ‘de acuerdo a las normas
de la cultura alemana’. Otras culturas se vuelven, por asi decirlo, cons-
trucciones légicas desde los procedimientos y prdcticas de la cultura ame-
ricana. Si intenta agregar ahora ‘la situacién es la inversa desde el punto
de vista de la otra cultura’, cae en la observacién en la que el solipsista
metodoldgico se encontrd a si mismo: la afirmacidn trascendental de una
situacion simétrica no puede ser entendida si la doctrina relativista es co-

Sicnos FiLosdricos, vol. 1x, niim. 18, julio-diciembre, 2007: 203-216



HiLARY PUTNAM

rrecta. Y decir, como los relativistas a menudo lo hacen, que la otra cultu-
ra tiene conceptos inconmensurables no es mejor. Esta es precisamente la
afirmacién trascendental en otra jerga.

Stanley Cavell (1979, parte IV) ha escrito que el escepticismo acerca de
otras mentes puede ser un problema significativo debido a que nosotros
no reconocemos completamente, de hecho, la realidad de los otros, su
misma validez, por asi decirlo. Uno podria decir que el solipsista
metodoldgico estd conducido a su observacién trascendental de que todo
el mundo es igualmente el “Yo” de la construccion, por su deseo, digno de elo-
gio, de reconocer a otros en este sentido. Pero usted no puede reconocer a
otros en este sentido, lo cual implica que la situacion realmente es simétri-
ca, si usted piensa que ellos son realmente construcciones desde sus datos
sensoriales. Ni puede usted reconocer a otros en este sentido si piensa que
la tinica nocién de verdad que existe para entender es verdad-como-deter-
minada-por-las-normas-de-esta-cultura.

Por mor de la simplicidad, he discutido el relativismo respecto de la ver-
dad, pero la misma discusién se aplica al relativismo acerca de la
aceptabilidad racional, la justificacién, etcétera; en efecto, es poco proba-
ble que un relativista lo sea respecto de una de esas nociones y no de
otras.

IMPERIALISMO CULTURAL

De la misma forma en que el solipsista metodolégico puede volverse un
solipsista real, el relativista cultural puede volverse un imperialista cultu-
ral. Puede decir, Ahora bien, entonces, la verdad —la tinica nocién de
verdad que entiendo— se define mediante las normas de mi cultura’ (‘Des-
pués de todo’, puede agregar, ‘¢a qué normas deberia someterme?, ¢a las
normas de la cultura de otra persona?’). Dicha visidn ya no es relativista,
postula una nocién objetiva de verdad, aunque es una de la cual se dice
que es un producto de nuestra cultura y tiende a ser definida mediante
nuestros criterios culturales (asumo que el imperialista cultural es uno de no-
sotros). En este sentido, de la misma manera en que el solipsismo se vuel-
ve indistinguible del realismo (como Wittgenstein dijo en el Tractatus), el

Sienos Fitosdricos, vol. 1x, nim. 18, julio-diciembre, 2007: 204-216



TRADUCCION

relativismo cultural consistente se vuelve indistinguible del realismo. Pero
el realismo imperialista cultural es una clase especial de realismo. Es rea-
lista en que acepta una diferencia objetiva entre lo que es verdadero y lo
que meramente se cree que es verdadero. (Si puede o no explicar esta
diferencia es otra cuestion.)

No es un realismo metafisico o trascendental, en que la verdad no pue-
de ir mas alla de la correcta afirmabilidad, como se hace en el realismo
metafisico. Pero la nocién de correcta afirmabilidad se fija por medio de
criterios, en un sentido positivista: algo es correctamente afirmable sélo si
las normas de la cultura especifican que lo es; esas normas son, de alguna
manera, definiciones operacionales de la correcta afirmabilidad.

No se si algun filésofo sostiene una vision tal, aunque varios filésofos
han caido en discursos que en ciertos momentos parece que lo hicieran.
(Es probable que un filésofo de este humor dijera: ‘X es nuestra nocion’,
con una cierta petulancia, donde X puede ser razdn, verdad, justificacion,
evidencia, o lo que usted quiera.)

Esta vision es, no obstante, autorefutadora, al menos en nuestra cultu-
ra. He discutido esto en otro lugar (Putnam, 1981); el argumento gira en
torno al hecho de que nuestra cultura, a diferencia de culturas totalitarias
o teocrdticas, no tiene normas que deciden cuestiones filosdficas. (Algunos
filésofos han pensado que las hay; pero ellos habrian de postular una
gramdtica profunda accesible sdlo a ellos y no descriptible por la investiga-
cién lingiiistica o antropoldgica.) Asi, el enunciado filosofico:

Un enunciado es verdadero (correctamente afirmable) sélo si es afirmable de
acuerdo con las normas de la cultura europea y americana modernas

no es ni afirmable ni refutable en una forma que requiera el asentimiento
por parte de todos aquellos que no se desvian de las normas de la cultura
europea y americana modernas. Asi, si este enunciado es verdadero, se
sigue que no es verdadero (no correctamente afirmable). De este modo,
no es verdadero (lo que queda demostrado). (Creo que todas las teorias
que identifican la verdad o la correcta afirmabilidad con aquello en lo que
las personas coinciden, o con lo que coincidirian a largo plazo, o con lo
que coincidirian las personas educadas e inteligentes, o con lo que éstas

Sicnos FiLosdricos, vol. 1x, nim. 18, julio-diciembre, 2007: 205-216



HiLARY PUTNAM

coincidirian a largo plazo, se autorefutan contingentemente de esta mis-
ma forma.)

El imperialismo cultural no se autorefutaria contingentemente de esta
forma si, como una cuestién de hecho contingente, nuestra cultura fuera
totalitaria y erigiera su propio imperialismo basado en un dogma requerido,
a una creencia culturalmente normativa. Pero esto estaria todavia equivo-
cado. Porque toda cultura tiene normas que son vagas, normas que son
irrazonables, normas que dictan creencias inconsistentes. Todos nos he-
mos vuelto conscientes muy recientemente respecto de cuantas creencias
inconsistentes acerca de las mujeres eran culturalmente normativas, las
cuales todavia son fuertemente operativas no sélo en subculturas, sino en
todos los dmbitos, en alguna medida; y los ejemplos de estas creencias
culturalmente normativas pero inconsistentes podrian ser facilmente mul-
tiplicadas. Nuestra tarea no es aplicar mecanicamente normas culturales,
como si ellas fueran un programa de computadora y nosotros el computa-
dor, sino interpretarlas, criticarlas, traerlas a ellas y a los ideales que las
informan, al equilibrio reflexivo. Cavell ha descrito de modo correcto esto
como “confrontar la cultura consigo misma, a lo largo de las lineas en las
cuales convergen en mi”. Y agrega: “Esto me parece una tarea que justifi-
ca el nombre de Filosofia” (Cavell, 1979: 125). En este sentido, todos
estamos llamados a ser fil6sofos, en mayor o menor medida.

El culturalista, relativista o imperialista, como el historicista, ha sido
atrapado en la fascinacién de algo fascinante; pero atrapado en una forma
ingenua. Las tradiciones, las culturas, la historia, merecen ser enfatizadas,
como no lo son por aquellos que buscan un punto arquimedeano en meta-
fisica o epistemologia. Es cierto que hablamos un lenguaje publico, que
heredamos versiones, que hablar de verdad o falsedad sdlo tiene sentido
contra el trasfondo de una tradicion heredada, como dice Wittgenstein.
Pero es también cierto que constantemente reconstruimos nuestro len-
guaje, que hacemos nuevas versiones desde otras viejas, y que hemos de
usar la razén para hacer todo esto, y, por lo mismo, aun entender y aplicar
las normas que no alteramos ni criticamos. Las definiciones consensuales
de la raz6n no son efectivas debido a que el consenso entre aquellos que
se estan desarrollando presupone la razén antes que definirla.

Sienos Fitosdricos, vol. 1x, nim. 18, julio-diciembre, 2007: 206-216



TRADUCCION

POSITIVISMO QUINEANO

El eslogan “epistemologia naturalizada” es el titulo de un famoso articulo
de Willard Van Orman Quine (1969). Sino he discutido este articulo hasta
ahora, es debido a que las visiones de él son mucho mas sutiles y elabora-
das que las concepciones desastrosamente simples que ya he revisado, y
parecia deseable tratar desde el principio las concepciones mas simples.

La filosofia de Quine es un enorme continente, con zonas montafiosas,
desiertos, y aun unos pocos pantanos. No sé como la totalidad de las pie-
zas pueden ser reconciliadas, si pueden serlo; lo que deberia hacer es
discutir dos corrientes diferentes que pueden ser discernidas en la episte-
mologia de Quine. En la presente seccion discutiré la corriente positivista
y en la siguiente la epistemologia naturalizada.

La corriente positivista, que tuvo lugar antes y ahora, descansa en la
nocién de enunciado observacional. En sus escritos tempranos, Quine le
dio a éstos una interpretacion fenomenalista, pero desde la década de
1950 al menos, ha preferido una definicién en términos neuroldgicos y
culturales. Primero, una nocién preliminar: el significado estimulativo de
un enunciado se define como el conjunto de estimulaciones (de las super-
ficies neuronales) que provocarian el asentimiento del enunciado. Esto se
supone que es un correlato neurolégico del enunciado. Un enunciado puede
ser llamado estimulativamente verdadero para un hablante si éste esta ac-
tualmente experimentando un patrén de estimulacién de sus superficies
neuronales que descansa en su significado estimulativo; pero uno deberia
ser cuidadoso en recordar que un enunciado estimulativamente verdade-
ro no es un enunciado necesariamente verdadero simpliciter. Si usted me
muestra una muy vivida representaciéon de un pato, el enunciado ‘Eso es
un pato’, puede ser estimulativamente verdadero para mi, pero no es verda-
dero. Se define un enunciado de observacién para una comunidad como
aquél que es un enunciado ocasional (uno cuyo valor de verdad varia en
el tiempo y en el espacio, aunque ésta no es una definicién quineana) y
tiene el mismo significado estimulativo para todos los hablantes. Asi, ‘El
es soltero’ no es un enunciado de observacidn, puesto que las estimulaciones
que provocan el asentimiento de: usted a dicho un enunciado, seran dife-
rentes de las que provocarian mi asentimiento (conocemos diferentes per-

Sienos FiLosdricos, vol. 1x, nim. 18, julio-diciembre, 2007: 207-216



HiLARY PUTNAM

sonas); pero ‘Eso es un pato’ es un enunciado observacional. Obsérvese
que el criterio supuesto es por completo fisicalista. La idea clave es que los
enunciados de observacion se distinguen de los enunciados ocasiona-
les en que los primeros estan anclados a las mismas estimulaciones, inter-
subjetivamente consideradas.

Mach sostuvo que hablar de inobservables, incluyendo (para él) los
objetos materiales, se justifica sélo por razones de economia de pensamien-
to. El trabajo de la ciencia es predecir regularidades en nuestras sensacio-
nes; introducimos objetos en lugar de sensaciones s6lo como una necesidad
para obtener teorias que predigan cuidadosamente tales regularidades.

Quine se acerca a una version fisicalizada de la visién de Mach. Discu-
tiendo la pregunta de si hay mas de un sistema del mundo correcto, él
proporciona su criterio para dicho sistema: (1) debe predecir un cierto
numero de enunciados observacionales estimulativamente verdaderos;?
(2) debe ser finitamente axiomatizado; (3) no debe contener nada inne-
cesario a los propésitos de predecir enunciados de observacion y condicio-
nales estimulativamente verdaderos. En la terminologia que Quine
introduce en este articulo, la formulacion de la teoria debe ser una estruc-
tura rigida* del conjunto relevante de condicionales observacionales
estimulativamente verdaderos. (Esto es una version formalizada de la eco-
nomia de pensamiento de Mach.)

Si esto fuera toda la doctrina de Quine no habria problema alguno. Lo
que se torna dificil y confuso es el intento de reconciliar lo que €l dice aqui

% Actualmente, Quine requiere que un sistema del mundo prediga que ciertos enunciados de
observacién asegurados sean verdaderos. He cometido una sobresimplificacion en el texto
escribiendo enunciado de observacion en lugar de enunciado de observacion asegurado.
También el significado estimulativo de un enunciado observacional incluye una
especificacion de las condiciones en las cuales el hablante disiente, asi como las condiciones
en donde asiente. Los detalles estan en Quine, 1975.

4 Una teoria es una estructura rigida si es interpretable en toda teoria axiomatizable que
implique los condicionales observacionales en cuestién (cuyo antecedente y consecuente
son enunciados observacionales asegurados) en una forma que sostenga los enunciados
observacionales asegurados fijos. Por lo que sé, no existe prueba alguna de que exista
una estructura rigida, aparte del caso trivial en el cual los condicionales observacionales
puedan ser axiomatizados sin ir fuera del vocabulario observacional.

Sienos Fitosdricos, vol. 1x, nim. 18, julio-diciembre, 2007: 208-216



TRADUCCION

con lo que menciona en otros lugares. No obstante, no estoy diciendo que
sea imposible; al contrario, gran parte de lo que Quine dice puede ser
reconciliado; lo que afirmo es que su posicién es mucho mas complicada
de lo que generalmente se cree.

Por ejemplo, ¢cudl es el status de los sistemas del mundo ideales de
Quine? Resulta tentador caracterizar los enunciados, en una de las
formulaciones tedricas ideales de Quine, como verdades (relativas a un len-
guajey a la eleccion de una formulacion entre formulaciones equivalentes
pero incompatibles en su valor nominal, de lo que Quine veria como el
mismo sistema); y como todas las verdades (relativas a la misma eleccién
de lenguaje y formulacion); pero esto entraria en conflicto con la bivalencia,
el principio de que todo enunciado, en el lenguaje cientifico ideal que
Quine se imagina, es verdadero o falso.

Para explicar esto con detalle: los sistemas del mundo ideales de Quine
son teorias finitamente axiomatizables y contienen la matematica estandar.
Por lo tanto, el aclamado teorema de Kurt Godel se aplica a ellas: contie-
nen enunciados que no son susceptibles ni de prueba ni de refutaciéon en
la base del sistema. Si ser verdadero fuera precisamente ser un teorema en el
sistema, tales enunciados no serian ni verdaderos ni falsos, puesto que ni
ellos ni sus negaciones son teoremas. Pero Quine (1981) sostiene la
bivalencia.

Si Quine fuera un realista metafisico no habria ningin problema: el
sistema ideal contendria todo lo que podria ser justificado (desde un pun-
to de vista muy idealizado, asumiendo el conocimiento de todas las obser-
vaciones que pudieran ser hechas, y la omnisciencia légica); pero él podria
decir, los enunciados indecidibles son todavia determinadamente verda-
deros o falsos —sélo que no podemos decir cudles—. Pero el rechazo del
realismo metafisico, de la imagen completa de una determinada relacién
de copia entre las palabras y un mundo nouménico, ocupa el centro de la
filosofia quineana. Y, como veremos en la siguiente seccién, Quine es sus-
picaz en relacién con la idea de justificacion. Entonces, équé es lo que
quiere decir?®

5 Quine rechazé la interpretacién que ofreci antes (en una discusién en Heidelberg en
1981) y optd por decir que nuestra situacion es asimétrica: €l es realista respecto de su
propio lenguaje, pero no es asi con otros lenguajes.

Sienos FiLosdricos, vol. 1x, nim. 18, julio-diciembre, 2007: 209-216



HiLARY PUTNAM

Arriesgaré la siguiente interpretacion: la bivalencia tiene dos significa-
dos para Quine: un significado de primer orden, un significado visto desde
dentro del sistema de la ciencia (incluyendo su metalenguaje tarskiano) y
un significado de segundo orden, visto desde la perspectiva del fildsofo. En
efecto, estoy afirmando que Quine se permite a si mismo un punto de
vista trascendental que es diferente del punto de vista ingenuo que obtene-
mos considerando el sistema en su valor nominal. (No estoy afirmando
que es inconsistente; algunos filésofos sienten que dicho movimiento siem-
pre es una inconsistencia, pero tomar esta linea excluiria usar cualquier
nocién en ciencia que uno explicaria como una ficcién 1til en el comenta-
rio que uno hace respecto a su practica de primer orden. Habria una in-
consistencia en el caso del solipsista metodolégico, debido a que él afirma
que su sistema de primer orden reconstruye la tinica forma en la que él
podria entender la nocién de otra mente; si retira dicha afirmacién, en-
tonces su posicién se vuelve perfectamente consistente; sélo pierde todo
interés filosofico.)

Desde dentro del sistema de primer orden, ‘p es verdadero o p es falso’
es simplemente verdadero; una consecuencia que se deriva de la defini-
cion tarskiana de verdad, dado el cdlculo proposicional estandar. Desde
fuera, desde el punto de vista metalinguistico que Quine ocupa, no hay un
tinico mundo, un unico modelo intensional. S6lo importa la estructura; todo
modelo del sistema ideal (asumo que existe s6lo una teoria ideal y hemos
fijado una formulaciéon) es un modelo intensional. Los enunciados que
son susceptibles de ser probados son verdaderos en todos los modelos
intensionales; los enunciados indecidibles son verdaderos o falsos en cada
modelo, pero no permanentemente verdaderos o falsos. Su valor de ver-
dad varia de un modelo a otro.

Si esta es la vision de Quine, entonces, hay todavia un problema. Para
él, lo que el filosofo dice desde el punto de vista trascendental esta sujeto
a las mismas reglas metodolégicas que gobiernan el trabajo cientifico or-
dinario de primer orden. Aun las matemadticas estan sujetas a las mismas
reglas, sus verdades también han de ser certificadas como tales mostran-
do que son teoremas en un sistema con el cual necesitamos predecir sensa-
ciones (o, antes bien, condicionales observacionales estimulativamente
verdaderos), puesto que la fisica que estamos construyendo la edificamos
en conjunto con las matemadticas. De manera precisa, el sistema de conoci-

Sienos Fitosdricos, vol. 1x, nim. 18, julio-diciembre, 2007: 210-216



TRADUCCION

miento total esta justificado como un todo por su utilidad en la prediccién
de observaciones. Quine enfatiza que no hay lugar, en esta vision, para un
estatus especial de las proferencias filoséficas. No hay una filosofia prime-
ra anterior o aparte de la ciencia, como €l mismo dice.

Considérese ahora el enunciado:

Un enunciado es correctamente afirmable (verdadero en todos los modelos)
s6lo en caso de que sea un teorema de la formulacién finita relevante y que
dicha formulacidén sea una estructura rigida en el conjunto apropiado de condi-
cionales observacionales estimulativamente verdaderos.

Este enunciado, como la mayoria de los enunciados filoséficos, no im-
plica condicional observacional alguno, o bien por si mismo o en conjun-
cién con la quimica, la fisica, la biologia, etcétera. Si decimos que algunos
enunciados que son indecidibles son en realidad afirmables o susceptibles
de ser negados, esto no tiene efecto alguno respecto de la prediccion. Asi,
este enunciado no puede en si mismo ser correctamente afirmable. En
suma, esta reconstruccién del positivismo de Quine provoca que se
autorefute.

La dificultad, que enfrentan todas las formas de positivismo, es que la
exclusién positivista de los principios es siempre autoreferencialmente
inconsistente. En resumen, el positivismo produce una concepcion de la ra-
cionalidad tan estrecha que excluye la actividad misma de producir dicha
concepcién. (Por supuesto, también excluye una gran cantidad de otras
clases de actividades racionales.) El problema es especialmente agudo para
Quine, debido a su rechazo explicito de la distincion analitico-sintético, su
rechazo de un estatus especial para la filosofia, etcétera.

Puede ser, también, que he conducido a Quine al error. El tal vez recha-
zaria las nociones de correcta afirmabilidad, modelo intensional, etcétera.
Pero entonces, no sé qué hacer con esta linea del pensamiento de Quine.

Sicnos FiLosdricos, vol. 1x, nim. 18, julio-diciembre, 2007: 211-216



HiLARY PUTNAM

EPISTEMOLOGIA NATURALIZADA

El articulo de Quine “Epistemologia naturalizada” toma un camino muy
diferente. La justificacion ha fallado. (Quine considera la nocién sélo en su for-
mulacion cartesiana, que es una de las cosas que hace problematico su
articulo.) Hume nos ensefié que no podemos justificar nuestras afirmacio-
nes de conocimiento (en un sentido fundacional). La reduccién concep-
tual también ha fallado (Quine revisa el error del fenomenalismo
representado por el intento de Carnap en Logische Aufbau). Asi, insiste
Quine, abandonemos la epistemologia y démosle lugar a la psicologia.

Tomada en su valor nominal, la posicion de Quine es un eliminacionismo
epistemoldgico puro: debemos abandonar las nociones de justificacién,
buenas razones, afirmacién garantizada, etcétera, y reconstruir la nocion
de evidencia (de modo tal que ésta se convierta en las estimulaciones sen-
soriales que causan las creencias cientificas que tenemos). En conversa-
cién, no obstante, Quine ha dicho de manera repetida que él no intenta
excluir lo normativo; esto es consistente con su interés reciente en nocio-
nes tales como la de estructura rigida (un sistema econdmico finitamente
axiomatizado para predecir observaciones).

Mads atn, la expresién epistemologia naturalizada estd usandose hoy
por un numero de filésofos que explicitamente consideran estar haciendo
epistemologia normativa, o al menos metodologia. Pero el articulo “Epis-
temologia naturalizada” realmente excluye tal cosa. Asi, todo se vuelve en
extremo problemadtico.

Una forma de reconciliar los impulsos en conflicto vistos aqui podria
ser reemplazar la teoria de la justificacion por la confiabilista en el sentido
de Alvin Goldman; en lugar de decir que una creencia esté justificada si se
llega a ella mediante un método confiable, uno podria decir que la nocién
de justificacién debe ser reemplazada por la nocién de que una opinién es
el producto de un método confiable. Dicho filésofo podria decir que ésta
es una linea de pensamiento eliminacionista, ya que no intenta recons-
truir o analizar la nocién tradicional, la cual era una nocién intuitiva que
ahora percibimos desde el principio como defectuosa. En lugar de eso, él
propone una nocioén (en su opinién) mejor.

Mientras que algunos filésofos tal vez se moverian en esta direccion,
Quine no lo haria por una razén ya dada: pues rechaza el realismo meta-

Sienos Fitosdricos, vol. 1x, nim. 18, julio-diciembre, 2007: 212-216



TRADUCCION

fisico y la nocién de confiabilidad presupone la nocion de verdad. La ver-
dad es, por cierto, una nocion aceptable para Quine, si es definida como
Tarski, pero asi definida, no puede servir como la nocién primitiva de la
epistemologia o la metodologia. Porque Tarski simplemente define verda-
dero de modo tal que ‘p es verdadero’ se vuelve equivalente a ‘p’; de modo
que, para citar el famoso ejemplo, ‘La nieve es blanca’ es verdadera se
vuelve equivalente a ‘La nieve es blanca’. Lo que hace el procedimiento
es definir verdadero de tal modo que decir, un enunciado es verdadero es
equivalente a afirmar el enunciado; la verdad, como es definida por Tarski,
no es una propiedad de los enunciados, sino una nocién sincategorematica
que nos posibilita ascender semdnticamente, i.e., a hablar acerca de enun-
ciados en lugar de hablar de objetos.®

Asiento a ‘p es verdadera’ siempre que asiento a p; por lo tanto,
aceptaré un método como confiable siempre que produzca opiniones
que aceptaria. Yo creo que, de hecho, para Quine en esto se convierte lo
normativo: la busqueda de métodos que produzcan opiniones que uno
mismo aceptaria.

POR QUE NO PODEMOS ELIMINAR LO NORMATIVO

Debo dejar las visiones de Quine con estas observaciones insatisfactorias.
Pero, {por qué no tomar una linea completamente eliminacionista? ¢Por
qué no eliminar lo normativo de nuestro vocabulario conceptual? ¢Podria
ser una supersticiéon el que haya tal cosa como la razén?

Si uno abandona por completo las nociones de justificaciodn,
aceptabilidad racional, afirmabilidad garantizada, correcta afirmabilidad
y semejantes, entonces verdadero también desaparece, excepto como una
mera herramienta para el ascenso semdntico, es decir, como un mero me-
canismo para cambiar de un nivel de lenguaje a otro. La mera introduc-
cién de un predicado de verdad tarskiano no puede definir para un lenguaje

6 Quine mismo pone esto sucintamente: “Cualesquiera cosa que afirmemos, después de
todo, la afirmamos como un enunciado dentro de nuestra teoria completa de la naturaleza
como ahora la vemos; y llamar a un enunciado verdadero es precisamente reafirmarlo”
(Quine, 1975: 327).

Sicnos FiLosdricos, vol. 1x, nim. 18, julio-diciembre, 2007: 213-216



HiLARY PUTNAM

ninguna nocion de correccion que no esté ya definida. Rechazar las nocio-
nes de justificacién y correcta afirmabilidad, al mismo tiempo que mante-
ner una nocion realista metafisica de verdad, no sélo seria, por un lado,
peculiar (¢{qué base podria haber para llegar a la verdad, en el sentido de
correspondencia como mas clara que la correcta afirmabilidad?), sino in-
coherente; porque las nociones que usa el metafisico naturalista para ex-
plicar la verdad y la referencia, por ejemplo, la nocién de causalidad y la
nocién de un tipo apropiado de cadena causal dependen de nociones que
presuponen la nocién de razonabilidad.

Pero si todas las nociones de correccion, tanto epistémicas como (meta-
fisicamente) realistas son eliminadas, entonces équé son nuestros enun-
ciados sino meros sonidos? ¢Qué son nuestros pensamientos sino meras
subvocalizaciones? La eliminacién de lo normativo es equivalente a un sui-
cidio mental.

Las nociones, las opiniones que acepto y el método que conduce a opinio-
nes que acepto son de poca ayuda. Si la unica clase de correccién que
cualquier enunciado tiene es llegar a él mediante un método que produce
opiniones que acepto, entonces estoy comprometido con un solipsismo del
momento presente. Con el solipsismo, porque esto es un sustituto
metodoldgicamente solipsista para la afirmabilidad (la opinién que Yo
acepto) y vimos antes que el solipsista metodoldgico sélo es consistente si
es un solipsista real. Y con el solipsismo del momento presente debido a
que ésta es una nocion temporal (un sustituto para la afirmabilidad garan-
tizada en un tiempo, no para la afirmabilidad en las mejores condiciones);
y sila tinica clase de correccién que poseen mis presentes subvocalizaciones
es una afirmabilidad presente; si no hay nocion alguna de opinion limite,
no importa cudn confusa sea; entonces no hay algtin sentido en el cual
mis subvocalizaciones son acerca de algo que estd mds alld del momento
presente. (Aun el pensamiento hay un futuro es correcto sélo en el sentido
de ser afirmable en el momento presente, en tal visidn.)

Uno podria intentar superar este tltimo defecto introduciendo la no-
cién de una opinién que aceptaria a largo plazo, pero esto nos implicaria
una vez mas con el uso de contrafacticos y con nociones tales como seme-
janza de mundos posibles. Pero es inttil hacer esfuerzos en esta direccion.
¢Por qué deberiamos gastar nuestra energia mental en convencernos que
No SOMOS seres pensantes, que nuestros pensamientos no tratan acerca de

Sienos Fitosdricos, vol. 1x, nim. 18, julio-diciembre, 2007: 214-216



TRADUCCION

nada, noumenal o fenoménico, que no hay sentido alguno en el cual al-
glin pensamiento sea correcto o equivocado (incluyendo el pensamiento de
que ningun pensamiento es correcto o equivocado) mds alla de ser la opi-
niéon del momento, y asi sucesivamente? iSi hay alguna empresa
autorefutadora ésta es justo una de ellas! Permitanme reconocer que una
de nuestras autoconceptualizaciones fundamentales, una de nuestras
autoadscripciones, en frase de Rorty, es que somos seres pensantes y en
tanto tales, estamos comprometidos con la idea de que hay alguna clase
de verdad, alguna clase de correccion que es sustancial y no meramente
desentrecomilladora. Esto significa que no hay una tal eliminacién de lo
normativo.

Si no hay posibilidad de eliminar lo normativo y de reducirlo a nuestra
ciencia favorita, sea la biologia, la antropologia, la neurologia, la fisica o
cualquier otra, ¢entonces donde estamos? Podriamos intentar articular una
gran teoria de lo normativo en sus propios términos, una epistemologia
formal, pero dicho proyecto seria extremadamente ambicioso. Mientras tanto,
hay una gran cantidad de trabajo filosofico por hacer y serd hecho con un
numero menor de errores si nos liberamos de las ataduras reduccionistas e
historicistas que han amarrado recientemente a la filosofia. Si la razon es,
tanto inmanente como trascendente, entonces la filosofia, como la reflexion
sobre los limites de la cultura y como argumentos acerca de cuestiones
eternas, se encuentra, tanto en el tiempo como en la eternidad. No tenemos
un punto arquimedeano; siempre hablamos el lenguaje de un tiempo y un
lugar; pero la correccion y la falsedad de lo que decimos no es precisamente
para un tiempo y un lugar.

BIBLIOGRAFIA

Austin, Jonh L. (1961), “A plea for excuses”, Philosophical Papers, Oxford, Reino Unido, Clarendon
Press, pp. 175-203.

Cavell, Stanley (1979), The claim of Reason: Wittgenstein, Skepticism, Morality, and Tragedy, Oxford/
New York, Estados Unidos, Clarendon Press/Oxford University Press.

Goldman, Alvin (1978), “What is justified belief?”, en George S. Pappas (ed.), Justification and
Knowledge, Dordrecht, Holanda, Reidel Pub. Co.

Sicnos FiLosdricos, vol. 1x, nim. 18, julio-diciembre, 2007: 215-216



HiLARY PUTNAM

Putnam, Hilary (1981), Reason, Truth and History, Cambridge, Estados Unidos, Cambridge University
Press.

Quine, Willard Van Orman (1969), Ontological Relativity and Other Essays, Nueva York, Estados Uni-
dos, Columbia University Press.

Quine, Willard Van Orman (1975), “On empirically equivalent systems of the world”, Erkenntnis, vol.
IX, pp. 313-328.

Quine, Willard Van Orman (1981), “What price bivalence?”, Journal of Philosophy, vol. LXxvill, pp. 90-
95.

Rorty, Richard (1980a), Philosophy and the Mirror of Nature, Princeton, Estados Unidos, Princeton
University Press.

Rorty, Richard (1980b), “Pragmatism, relativism and irrationalism”, Proceedings and Addresses of
the American Philosophical Association, vol. 53, nim. 6, pp. 719-738.

Strawson, Peter F. (1979), “Universals”, Midwest Studies in Philosophy, vol. IV, pp. 3-10.

D. R. © Hilary Putnam, México D.F., julio-diciembre, 2007.

Sienos Fitosdricos, vol. 1x, nim. 18, julio-diciembre, 2007: 216-216





