Siems Fivsorties NOL. XN, no. 45, January-June, 2021, 96-123

VULNERABLE BODY AND CONSCIOUSNESS OF VALUE:
DEVELOPMENTS IN HUSSERLIAN PHENOMENOLOGY

IGNACIO QUEPONS RAMIREZ
ORCID.ORG/0000-0002-1589-3951
UNIVERSIDAD VERACRUZANA
INSTITUTO DE FILOSOFIA
iquepons@uv.mx

Abstract: The article suggests some aspects of a phenomenological analysis of vulne-
rability with regard to the condition of bodily vulnerability. In order ro describe and
make explicit the field of intentional implication of horizons involved in the lived-ex-
periences unity of lived body, the analysis follows a transcendental phenomenological
approach with genetic orientation. Afterwards it performs a description of practical
horizons of the body and its relation to the genesis of the consciousness of ones own
vulnerability. In this context, the paper points out some relevant reasons of aware an-
ticipation of harm that belongs to the consciousness of being vulnerable with regard ro
the constitution of the field of values. At the end, the article suggests a reflection on the
moral significance of vulnerability.

KEYWORDS: BODILY AFFECTIVITY; GENETIC PHENOMENOLOGY; INTENTIONAL HORIZONS; VULNERABILITY;
VALUES

RECEPTION: 25/06/2020 ACCEPTANCE: 27/08/2020



Sienos Alosotizos, VOl XXIIL, ndm. 45, enero-junio, 2021, 96-123

CUERPO VULNERABLE Y CONCIENCIA DEL VALOR: DESARROLLOS
DESCRIPTIVOS EN FENOMENOLOGIA HUSSERLIANA

IGNACIO QUEPONS RAMIREZ
ORCID.0ORG/0000-0002-1589-3951
UNIVERSIDAD VERACRUZANA
INSTITUTO DE FILOSOFIA
iquepons@uv.mx

Resumen: El articulo sugiere algunos aspectos de un andlisis fenomenoldgico de
la vulnerabilidad con énfasis en la condicién del cuerpo vulnerable. El andlisis
sigue un enfoque fenomenoldgico trascendental de orientacién genética por el
cual se describe y explicita el campo de implicacién intencional de horizonte
involucrado en la unidad vivencial del cuerpo vivido. Inmediatamente después
se procede a la descripcién de los horizontes pricticos del cuerpo y su relacién
con la génesis de la conciencia de la propia vulnerabilidad. En este contexto, se
destacan algunos motivos relevantes de la conciencia que anticipa el dafo, propia
de la conciencia de ser vulnerable, para el acceso y constitucién del dmbito de
los valores. Por dltimo, a partir del marco descriptivo presentado se propone una
reflexién sobre la significacién moral de la vulnerabilidad.

PALABRAS CLAVE: AFECTIVIDAD CORPORAL; FENOMENOLOGIA GENETICA; HORIZONTES INTENCIONALES;
VULNERABILIDAD; VALORES

ReciBiDO: 25/06/2020 AcepTADo: 27/08/2020



IGNACIO QUEPONS RAMIREZ

n los dltimos afios, no sélo ha crecido el interés por los aportes de Husserl a

la fenomenologia de la vida afectiva y los temas de ética (De Warren, 2017;

Crespo, 2017; Zirién, 2018; Ferrarelo, 2015; Heindmaa, 2020), sino que
también la publicacién reciente de manuscritos de investigacién poco conocidos
hasta ahora, ha hecho posible nuevas rutas de investigacién en fenomenologia en
las que se interceptan los enfoques més actuales en ética y filosofia de las emocio-
nes (Cavallaro y Heffernan, 2019; Steinbock, 2014, 2017).!

En este contexto, las siguientes pdginas tienen por objeto la exploracién fe-
nomenoldgica, en la linea abierta por Husserl, de lo que podriamos llamar en
sentido amplio el desarrollo de la conciencia de la vulnerabilidad. Para ello, se
describe la relacién entre la estructura intencional de los horizontes pricticos de
constitucién del cuerpo vivido, y las formas de anticipacién del dafo corporal,
como fundamento del desarrollo de una forma afectiva y pre-reflexiva de la con-
ciencia de uno mismo. Con todo ello intentaré mostrar ademds cémo las formas
de la conciencia de la vulnerabilidad conforman uno de los horizontes del campo
de configuracién intencional, de acuerdo con la fenomenologia husserliana, de
las formas afectivas involucradas en el acceso al valor (Yaegashi, 2019: 74; Merz,
2019; Fulford y Stanghellini, 2019: 362; Hua IV: 9). De este modo, propongo
describir la formacién de la conciencia del valor y su dimensién afectiva no s6lo
en términos de un desarrollo progresivo (Hua Dok I11/2: 263), sino también en
perspectiva del proceso de formacién de habitualidades corporales como respues-
ta a situaciones de peligro.

Asi, a partir del enfoque propuesto y desde una perspectiva fenomenoldgico-
genética de corte husserliano, mostraré como la formacién de la conciencia de
nuestra condicién vulnerable es correlativa al desarrollo de las estructuras de la

1 La publicacién en 2014 de los manuscritos con las reflexiones tardias sobre Etica del periodo de
Husserl en Friburgo, en el volumen sobre Los problemas limite de la fenomenologia, (Hua XLII),
completa el material que contiene los pensamientos de Husserl acerca del tema. Por otra parte,
el tratamiento de las emociones que también contiene este volumen, en breve serd completado
con el grupo de manuscritos mds importante sobre afectividad, valores y voluntad, en el volu-
men XLIII dividido en cuatro partes: “Estudios sobre la estructura de la conciencia” dentro de

la coleccién Husserliana, ya anunciado para su préxima publicacién por la editorial Springer.

98

Sieos Fivsoties, NOL. XN, nim. 45, enero-junio, 2021, 96-123, ISSN: 1665-1324



Cuerpo vulnerable y conciencia...

experiencia vinculadas con nuestra orientacién axioldgica, y que es posible trazar
la génesis de esa correlacién en los horizontes pricticos de la constitucién del
cuerpo vivido. Es decir, la experiencia que da pauta a reflexionar, no sobre lo que
valoramos de forma irreflexiva y mds o menos inmediata, sino acerca de la nor-
matividad misma de nuestras posiciones de valor, descansa en cierta medida en
la manera en c6mo nos apropiamos conscientemente de la fragilidad de nuestras
metas practicas, las cuales van desde el impulso de movimiento del cuerpo propio,
hasta la formacién de proyectos personales y, en particular, la anticipacién de la
posibilidad no sélo de fracasar en una meta, sino también de ser heridos, muchas
veces, irremediablemente, como consecuencia de ese fracaso.

Puesto que el hilo conductor de todo este andlisis es la consideraciéon dindmi-
ca de las formas de intencionalidad préctica involucradas en la vida afectivo-va-
lorativa, esta posibilidad permite acercar los andlisis fenomenoldgicos inspirados
en el pensamiento de Husserl, por un lado, con algunas posiciones cognitivas y
evaluativas en los debates sobre filosofia de las emociones (Lazarus, 1966; Nuss-
baum, 2005: 43, 2016: 251). Por otro lado, también permite la incorporacién de
la potencia descriptiva y analitica de la fenomenologia al servicio de la aclaracién
de la nocién misma de vulnerabilidad, en contextos mds amplios, aunque con
base en un enfoque orientado hacia la experiencia, en algunos debates actuales de
la ética del cuidado (Huth, 2016).

No obstante, y antes de proceder a los andlisis descriptivos, es preciso aclarar,
de manera preliminar, dos supuestos metodoldgicos que orientan esta investigacion:

Por un lado, (1) la anticipacién de la afectacién invasiva o dafo que cons-
tituye el campo de posibles afectaciones al que nos referimos en sentido amplio
como vulnerabilidad tiene por lo menos dos condiciones: (a) la primera, necesaria
pero no suficiente, es la comprensién de dicha vulnerabilidad, en primera ins-
tancia, como la condicién de ser afectado con una afliccién dolorosa en el limite
subito de la capacidad primitiva y no necesariamente reflexiva de movimiento
auto-motivado del cuerpo, vivida ella misma como frustracién de una sintesis
intencional prictica (¢fr. Ferrarello, 2015: 10, 95 y ss.). De acuerdo con Husserl,
la potencia practica fundamental que antecede a todo “yo puedo” es la figura
“yo me muevo” (Hua IV: 330), entonces la frustracién de esta sintesis elemental
impacta la unidad misma de la constitucién del cuerpo vivido en general. Este li-
mite supone, ademds, una ruptura en la continuidad del campo de “normalidad”

99

Siemos Fivsotias VOl XU, nim. 45, enero-junio, 2021, 96-123, ISSN: 1665-1324



IGNACIO QUEPONS RAMIREZ

(Wehrle, 2019) tanto a nivel de la percepcién como en el nivel préctico relativo
al libre movimiento del cuerpo (Behnke, 2008). (b) La segunda condicién, ne-
cesaria, es que la vulnerabilidad, en su dimensién mds primitiva, no sélo se vive
como resultado de la eventual y repentina incapacidad de movimiento con su
entrelazamiento con la afliccidn sensible resultante, sino también como uno de
los horizontes de la dimensidn no objetiva (Hua XXXIX: 625) de la corporalidad
viva, la cual coincide con una manera de vivir la propia intimidad, no sélo tdctil,
sino también en sentido estricto afectiva. Este campo intimo, por paradéjico que
resulte, revela al mismo tiempo un sentido de exterioridad del cuerpo vivido y
de la intimidad del yo personal encarnado en éste, como la conciencia de un
campo situacional relativo a todo aquello sobre lo cual no se tiene control, o sélo
de manera parcial y, no obstante, se vive como fuente de afectaciéon invasiva mds
o menos inmediata. La desnudez del cuerpo, el rostro indefenso y expuesto a la
amenaza comparecen indirectamente como parte de un campo abierto de lo que
estd fuera de mi control. Este dmbito de indefension o peligro puede constituirse
como resultado de la interaccién con el entorno fisico, en el caso de situaciones
de peligro por contingencias de la naturaleza, como navegar en medio de una
tormenta, o en determinados contextos sociales hostiles, como los entornos de
violencia. La estructura intencional de la conciencia de la vulnerabilidad en su
dimensién primitiva es bdsicamente la misma, pero la conexién con las sintesis de
motivacién que impactan el desarrollo de la configuracién de la conciencia de si
mismo, en uno y en otro caso son diferentes. Las heridas provocadas, no por ac-
cidente o descuido, sino por acciones dolosas, activan otras sintesis de motivacién
determinantes en la formacién de actitudes axioldgicas de orden superior, como
la indignacién y el rencor.

En segundo lugar, (2) en la medida en que la conciencia de la vulnerabilidad
estd constituida por nexos de implicacién que pueden ser descritos en términos
de horizontes afectivos (Quepons, 2016), la frustracién de la capacidad de movi-
miento ocurre en el mismo nivel que la génesis de la conciencia volitiva, lo cual,
por su parte, impacta a su vez en el desarrollo progresivo de la conciencia axiolé-
gica.” Por tanto, de acuerdo con un enfoque fenomenolégico-genético (Hua XI:

2 Lanocién misma de frustracién debe comprenderse aqui en la amplitud semdntica que implica

el malogro, en este caso, de la anticipacién intencional, como decepcidn, y en lo que concierne

100

Sieos Fivsoties, NOL. XN, nim. 45, enero-junio, 2021, 96-123, ISSN: 1665-1324



Cuerpo vulnerable y conciencia...

342), es posible sugerir que la conciencia de la vulnerabilidad constituye un mo-
mento, si bien a la manera de una conciencia de fondo, en las motivaciones de la
configuracién del espectro de significatividad axioldgica en circunstancias dadas.
En ese sentido, la vulnerabilidad no sélo se refiere al horizonte externo que define
los contornos de la potencia de libre movimiento del cuerpo o la disposicién a la
afliccién que resulta de encuentros no favorables con el mundo circundante, sino
que, ademds, constituye uno de los horizontes de latencia en la configuracién del
sentido de los valores y las metas, incluso en aquellos que Husser! llama “absolu-
tos” en sentido moral (Hua XLII: 201, 346, 435).

Asi, la conciencia del dafio potencial que estd en la base de la unidad de
la conciencia de la vulnerabilidad, no sélo anticipa lo que podriamos llamar el
cumplimiento negativo de la tendencia intencional prictica de movimiento, sino
también las formas de afecto invasivo, asi como las consecuencias de la afliccién
en la mds honda intimidad de la vida.

Entre el dolor fisico, manifiesto en la intimidad tdctil del yo que se siente a si
mismo, y la herida que permanece resonando en la memoria del trauma personal,
la frustracién, ante la sorpresa del comportamiento inesperado (e inesperable) de
alguien en quien confiamos, deja una huella que se manifiesta, incluso en estos
casos, corporalmente. Este nexo de sentido comun a las estructuras fundamen-
tales de la constitucién de la corporalidad viva (Behnke, 2009), como unidad
de agenciamiento mds primitivo de la espontaneidad subjetiva, es por lo demds
consecuente con la anticipacién protentiva del dafio y depende del despliegue
progresivo de una forma en principio pre-reflexiva, y de cardcter afectivo (Behn-
ke, 2008: 145), de la conciencia de si mismo.?

a la frustracién, como emocién. Acerca de la frustracién en el estudio fenomenolégico sobre
vulnerabilidad, dolor y violencia, véase Venebra, 2019a: 121.

3 La descripcién heideggeriana de la anticipacion de la posibilidad radical de la muerte es im-
portante para estas consideraciones, sin embargo, dicha anticipacién no se corresponde con la
anticipacién del dano en el sentido que intento describir. La muerte no es un ffacaso ni ocurre
de forma necesaria como la frustracién de una capacidad y la disposicién a ser afectados descrita
aqui. En consecuencia, aunque algunas de las estructuras que describe Heidegger pueden ser

utiles para el andlisis aqui propuesto, la vulnerabilidad no es equiparable a la finitud. En Husserl,

101

Siemos Fivsotias VOl XU, nim. 45, enero-junio, 2021, 96-123, ISSN: 1665-1324



IGNACIO QUEPONS RAMIREZ

LA NOCION DE VULNERABILIDAD

La vulnerabilidad ha sido comprendida en diferentes dmbitos de las humanidades
y las ciencias sociales como un fendmeno relacional (Gilson, 2014; Boubil, 2018;
Herickson y Fouche, 2017: 17; Butler, 2016) vinculado en principio a la corpo-
ralidad (Turner, 2006: 25), que involucra el espectro de significatividad y en esa
medida es contextual; es una condicién dindmica, gradual y susceptible al cambio
con el paso del tiempo. Ademds, tiene importantes implicaciones de carcter so-
cial y normativo (Gilson, 2014: 51).

Asi, el estudio fenomenolégico de la conciencia de la propia vulnerabilidad
comienza con la descripcién de los horizontes de anticipacién del dano potencial
a partir del acervo de experiencia, en concordancia con el desarrollo del campo de
afectacién sensible y los horizontes précticos relativos al movimiento corporal: el
sistema cinestésico (Hua XV: 304; Behnke, 2008: 148). Por tanto, hablar de vul-
nerabilidad corporal, implica, ademds de la fragilidad fisica o la eventual disposi-
cién al dano en la forma o estructura del cuerpo, un sentido de precariedad que
compromete la dimensién del cuerpo “vivido desde dentro” (Behnke y Ciocan,
2012: 14; Masid-Clavel, 2015: 105). De este modo, algunas de las ventajas del
enfoque fenomenoldgico para estas investigaciones es que realiza la descripcién
de la experiencia destacando su formacién a través de campos u horizontes de
implicacién de sentido en el flujo de la corriente del tiempo, cuya descripcién
permite comprender a su vez fenémenos dindmicos, en este caso la vulnerabili-
dad, e incluso delimitar las implicaciones contextuales de dicha nocién sin caer
en relativismos que terminan por disolver el significado en pura convencionalidad
(véase este riesgo en Luna, 2009 y 2014).

La vulnerabilidad, por otra parte, es ciertamente una disposicién circuns-
tancial expresada en la forma de un predicado accidental relativo a las formas de
su interaccion entre lo que se considera vulnerable y los alcances de su capacidad
de ser afectado (Rogers, 1997; Heaslip, 2013). El sentido de dicha disposicién
comparece como correlato de una modalizacién de la conciencia prictica (Hua
XVIII: 119), la cual proyecta ya bien el dafo como una posible afectacién del

la expresion Sorge si se plantea en el contexto de la apertura de eventuales fracasos en el proyecto
vital. Véase Hua XLII: 425 y ss.

102

Sieos Fivsoties, NOL. XN, nim. 45, enero-junio, 2021, 96-123, ISSN: 1665-1324



Cuerpo vulnerable y conciencia...

yo a partir de la sintesis de motivacién y el acervo de experiencias (Walsh, 2013)
o bien la disminucién o desajuste entre lo que creemos ser capaces de hacer y la
ejecucion efectiva de dichas actividades précticas, siempre bajo el supuesto de la
insercion en el mundo de la vida. De este modo, si nos enfocamos en su forma
mds primitiva, la conciencia de la vulnerabilidad es aquella referida a la configura-
cién del cuerpo propio; ésta se forma a partir de protenciones que tienen por base
sintesis de cumplimiento negativo de orden prictico, y toma parte del horizonte
la manifestacién del cuerpo vivido como polo de habitualidades pricticas, ademds
de la unidad de una forma de auto-afeccién relativa a la constitucién del espacio
vivido como centro cero de orientacién (Hua IV: 158; Venebra, 2019b: 159).

De este modo, de la misma manera en que el cumplimiento de la intencio-
nalidad déxica puede ser frustrado en la forma de la confirmacién de lo contrario
a lo mentado, en la decepcién (Hua XIX/2: 574-576), asi también la intenciona-
lidad practica (Hua XXVIII: 102, 111; Crowell, 2013: 263) puede tener ese tipo
de frustraciones (Hua XLII: 280), las cuales no necesariamente ocurren en el nivel
de los actos intencionales en sentido estricto, sino que se trata de frustracién de
nexos de implicacién intencional en niveles pasivos (Hua XI: 25, 189). El sentido
del trazo de un movimiento corporal puede estar orientado por una forma de
intencionalidad dirigida al cumplimiento de tareas inmediatas, de metas pricticas
como bajar por una escalera, levantarse de la cama para atender a quien llama
a la puerta de nuestra habitacién, por ejemplo. Por tanto, la incorporacién del
cuerpo presupone el espacio del suelo no sélo con la consistencia para resistir el
peso de nuestro cuerpo erguido, sino también la ejecucién de los pasos; ademds,
en sentido préctico, estd presupuesto el sentido que mienta el espacio como un
campo abierto para la ejecucién del andar hasta donde estd la puerta. La interrup-
cién stibita de cualquiera de estas operaciones, sea por un insospechado obstdculo
(algtin liquido derramado en el suelo la noche anterior, las llaves tiradas) que nos
hace dar un mal paso y lastima los pies descalzos, o sea por una indisposicién del
propio cuerpo (la torcedura por un mal movimiento), supone tanto la frustracién
de un movimiento practico como la afectacién sensible que no sélo entorpece
una operacién habitual, sino que también lastima.

Por otra parte, como condicidn existencial, la vulnerabilidad guarda una re-
lacién necesaria, por un lado, con la conciencia interna del tiempo, pues estd
fundada en la anticipacién de posibilidades basadas, en este caso, en experiencias

103

Siemos Fivsotias VOl XU, nim. 45, enero-junio, 2021, 96-123, ISSN: 1665-1324



IGNACIO QUEPONS RAMIREZ

aflictivas anteriores y habitualidades pricticas (Hua XI: 62). Pero, por otro lado,
la conciencia de la vulnerabilidad parece involucrar a su vez las sintesis constitu-
tivas de la vida corporal, comprendida como una unidad de potencialidades de
movimiento auto-motivado, lo cual coincide con la génesis primordial de todas
las habitualidades practicas (Moran, 2011: 65). En esa medida, la conciencia de
la vulnerabilidad, como forma pre-reflexiva de asumir el cuerpo propio, revela,
de forma progresiva, una dimensién mds intima de fragilidad subjetiva, a partir
de la anticipacién de posibles afectaciones invasivas y aflictivas, motivadas por el
acervo de experiencias anteriores en contextos hostiles. Todo ello supone, como
senala Husserl, una ruptura que puede ser stbita y violenta, por ejemplo, en el
evento de un sismo o durante un accidente brusco y completamente inesperado,
o bien, a través de la sensacion de extrafieza con respecto a un entorno asumido
como familiar, en el que somos expuestos de forma violenta, como cuando nos
vemos involuntariamente en medio del estallido de una balacera en un espacio
publico. En estos dos ejemplos, sin embargo, la exposicién es resultado de un
mero accidente. Hay otras formas de vulnerabilidad mds complejas, y asumidas
también de forma mds consciente, como en la confirmacién de nuestro cuerpo
expuesto ante la mirada hostil de alguien con clara intencién de hacer dano, por
ejemplo, cuando tomamos parte de forma explicita en un combate. En este caso,
el despertar de la conciencia de la propia vulnerabilidad estd motivada en la com-
parecencia de los limites y posibilidades del cuerpo en situacion, es decir, la proxi-
midad, distancia, intencién y sentido de los movimientos del otro, comprendidos
con respecto a eventuales acciones defensivas, la oportunidad de contraatacar,
retroceder, huir, etcétera.

Aspectos metodoldgicos del analisis fenomenoldgico y el tema

de Ia constitucion del cuerpo vivido en el contexto de la descripcion

de la conciencia de la vulnerabilidad

Antes de avanzar a descripciones mds especificas de las formas de la vulnerabilidad
es preciso detenerse en la consideracién metodoldgica del sentido del andlisis in-
tencional propuesto por la fenomenologia husserliana. En el andlisis de las formas
de la intencionalidad, Husserl distingue entre una consideracién fenomenoldgi-
co-estdtica de dichas relaciones intencionales, dirigida al andlisis de los niveles de
fundacién e interdependencia formal entre los actos, asi como el tipo de actos

104

Sieos Fivsoties, NOL. XN, nim. 45, enero-junio, 2021, 96-123, ISSN: 1665-1324



Cuerpo vulnerable y conciencia...

involucrados en la constitucién, y, por otra parte, la consideracién “genética’
(Hua I: 111; Hua XI: 336; Welton, 1977), cuyo énfasis es el andlisis de la dimen-
sién dindmica de la temporalidad de la intencionalidad (Hua XI: 336). El método
fenomenolégico genético concibe la intencionalidad como un tejido de implica-
ciones sintéticas entre las vivencias y sus respectivos correlatos considerados como
unidades en proceso de desarrollo, es decir:

[...] toma en cuenta también, por ende, la unidad inmanente de la temporalidad
de la vida, cuya «historia» transcurre en ella; de suerte que cada vivencia singular
de conciencia, que se presente temporalmente, tiene en ella su propia «historia», es
decir, su génesis temporal. (Hua XVII: 315)

Por tanto, mientras que el andlisis estdtico proyecta un mapa formal de la
estructura de la intencionalidad, el andlisis genético estd orientado a describir to-
talidades concretas, procesos sintéticos dindmicos de unidades en proceso de con-
crecién. Asi, el andlisis genético enfatiza la relevancia de la experiencia pre-predi-
cativa, perfilando las ulteriores sintesis activas, asi como las sedimentaciones de
experiencias anteriores (Lohmar, 2012: 267).

En este sentido, uno de los aspectos mds importantes de la descripcién ge-
nética en la explicitacién de las estructuras constituyentes de la subjetividad y
su relacién con el mundo es el papel no sélo del tiempo, sino también de la
corporalidad. De este modo, la ejecucién de la reduccién trascendental, como
reconduccidn a la experiencia a su especificidad inmanente o, en el lenguaje de
Husserl, al campo trascendental (Hua I: 61), descubriria cémo, en un sentido
muy especifico, la propia corporalidad es un requerimiento necesario para hacer
explicita la constitucidn originaria del espacio vivido como campo de experiencia
intuitivo de los objetos de la percepcién sensible (Rabanaque, 2013).

Por tanto, la vida corporal puede ser comprendida como la unidad de un
campo estratificado de sensaciones, incluyendo aquellas del orden de los senti-
mientos sensibles (Hua V: 15), entrelazadas en la corriente de vida, requeridas
por las aprehensiones de la percepcidn externa y, en consecuencia, esenciales en la
configuracién del mundo como horizonte de experiencia en general. En esa me-
dida, el cuerpo propio se revela como el medio necesario para vincular la corriente
de vida con el objeto constituido (Rabanaque, 2013: 389), obteniendo asi un

105

Siemos Fivsotias VOl XU, nim. 45, enero-junio, 2021, 96-123, ISSN: 1665-1324



IGNACIO QUEPONS RAMIREZ

cardcter constituyente peculiar: sin ese “puente vinculante” (Hua XXXIX: 459)
ni siquiera serfan inteligibles las orillas que comunica (Behnke, 2009: 188-191).

El estudio de esta dimensién supone, por otro lado, la distincién entre dos
sentidos de la nocién de cuerpo que han estado operando de forma implicita a lo
largo de la exposicién hasta este momento: la diferencia entre el cuerpo vivido,
Leib (Hua IV: 56), y el cuerpo corporal o fisico, Korper (Hua I: 128). La diferen-
cia entre estos dos sentidos del cuerpo, lejos de tratarse entre una visién mds psi-
colégica (el cuerpo vivido) frente a la comprensién meramente fisica o mecdnica
del cuerpo (el cuerpo corporal), se trata mds bien, en este contexto fenomenolégi-
co, del correlato de procesos sintéticos diferentes, aunque vinculados entre si. Asi,
mientras el primero es rendimiento de sintesis de motivacién y se vive como la
unidad de la capacidad de movimiento auto-motivado, el segundo es el correlato
constituido por sintesis de causalidad comn a la constitucién de los objetos de la
naturaleza en general (Hua IV: 242; Walsh, 2013: 76).

El cuerpo propio, por otra parte, comprendido como el cuerpo corporal
sobre el cual ejercemos derechos exclusivos (Hua IV: 285), estd fundado en dl-
tima instancia en sintesis de motivacion y auto-afectaciones inmediatas como el
hambre, la sed y el frio de nuestro cuerpo vivido. Asi, la espontaneidad del mo-
vimiento que no sélo confirmamos en su efectuacién, sino que también sentimos
como nuestro, es el fundamento de la relacién entre el yo con su propio cuerpo.
Como senala Agustin Serrano de Haro:

El cuerpo [...] mantiene con el yo una relacién que no es ni de identidad objetiva
(unidad) ni de disparidad objetiva (separacién, dualidad de las cosas), sino de re-
ferencia mutua e irreductible en el seno de la inica vida intencional a que ambos

pertenecen y que ambos han surgido. (Serrano de Haro, 2007: 61)

Por otra parte, el campo de visibilidad, en sentido amplio, y las cosas que se
exhiben a la conciencia individual se articulan en relacién con el centro cero de
orientacion que instituye el cuerpo propio y sus potencialidades de movimiento
efectivas. La captacién inmediata de mi entorno, no s6lo en mera consideracién
contemplativa, sino también en mi disposicion relativa a los fines mas inmediatos,
requiere una serie de sintesis que suponen el ahi de mi cuerpo, tanto en su nivel
estesioldgico, como a nivel del cuerpo relativo a la constitucién de mi realidad

106

Sieos Fivsoties, NOL. XN, nim. 45, enero-junio, 2021, 96-123, ISSN: 1665-1324



Cuerpo vulnerable y conciencia...

animica donde me vivo a mi mismo como un yo personal viviendo en y a través
de mi cuerpo concreto (Hua IV: 145-158, 284).

En ese sentido, el cuerpo como érgano de la percepcién y la voluntad (Hua
IV: 153) es la unidad en la cual tiene lugar la formacién de los campos de sensa-
cién relacionados con las sintesis sensibles de movimiento corporal, las llamadas
cinestésicas (Serrano de Haro, 1997: 194). La concordancia entre el movimiento
corporal y los rendimientos de la percepcién correlativos a ella, las cinestesias,
constituyen el espacio vivido originario y, en consecuencia, el sentido de todo lo
que aparece en el campo espacial circundante (EU: 89; Venebra, 2019b: 161).
Por otro lado, dado que el andlisis fenomenoldgico del cuerpo es el acceso origi-
nario al campo sensible mismo, el campo de apercepcién sensorial depende, en
principio, de nuestra capacidad corporal viva de vivir esos campos (Hua XI: 13),
aunque su unidad sea resultado del fundamento de toda actividad sintética en
general, como hemos dicho: la unidad de la conciencia interna del tiempo.

La centralidad del movimiento corporal, expresado en la potencialidad “yo-
me-muevo” que, de acuerdo con Ideas II, precede al yo puedo como unidad de
capacidades habituales (Hua IV: 261), fue uno de los aspectos que llevaron a
Ludwig Landgrebe a enfatizar que:

[...] la corporalidad propia debe ser entendida no meramente como constituida sino
como constituyente. Es un sistema de capacidades disposicionales en el que se coor-
dinan los diferentes campos de los sentidos y pertenece en cuanto tal a la subjetivi-
dad trascendental. (Landgrebe, 1982: 82)

Asi, de acuerdo con Landgrebe, el campo sensible es una estructura de senti-
do cuya base es la sintesis cinestésica de movimiento corporal (1978: 28).

Por otro lado, en la medida en que todo sentir es al mismo tiempo un sezn-
tirse a si mismo en el cuerpo, para Landgrebe la unidad de la sintesis cinestésica
no solo es la potencia prictica “yo me muevo”, sino ademds, al moverme, “siento
mi propio movimiento”, y en ello me siento a mi mismo (1978: 31). Este sentir,
no obstante, no es s6lo la mera sensacién téctil, sino que también remite a una
dimensién mds abarcante que involucra el encontrarse (sich Befinden) “en el que
se apunta ya al ser consciente de si mismo que pertenece al sentir en cuanto mo-
mento de la conciencia” (Landgrebe, 1968: 180).

107

Siemos Fivsotias VOl XU, nim. 45, enero-junio, 2021, 96-123, ISSN: 1665-1324



IGNACIO QUEPONS RAMIREZ

De este modo, el campo sensible tltimo no es el mero complejo de sensacio-
nes entendidas como la conciencia de meras cualidades aisladas, sino que también
originariamente las sensaciones son vividas como entrelazadas con lo atrayente y
lo repelente, es decir, como incitacién o afectacién del libre movimiento, y en este
caso, del interés, que sélo en la descripcidn analitica se aisla en su involucramien-
to con el cuerpo (Landgrebe, 1968: 185). Por tanto, para Landgrebe, la trama de
movimientos tiene como correlato simultidneo y permanente la exhibicién del
mundo de los sentidos, con base en el horizonte espacial comprendido como
campo de juego (Spielraum) del libre movimiento de la subjetividad encarnada
en su cuerpo propio.

El yo-me-muevo como potencia prictica fundamental no es un mero despla-
zamiento en el espacio abstracto, sino mds bien movimiento en el interior de un
mundo de significatividad motivado por una tendencia templada en una grada-
cién de intereses afectivos (Landgrebe, 1978: 31). Las sintesis de motivacién que
sostienen el agenciamiento de un yo en el ejercicio de su movimiento activo tienen
un inalienable componente afectivo, el cual se hace explicito en tonalidades afec-
tivas del entorno.

La significatividad de estos horizontes afectivos viene dada por el sentido
teleolégico que explicitan, el cual, por lo demds, estd implicado en la tendencia
del movimiento como unidad de la corporalidad viva. Esta aspiracién originaria y
su tender-hacia es, de acuerdo con Landgrebe, el origen del sentido teleolégico de
toda forma de intencionalidad y es, al mismo tiempo, la pauta del sentido de la
propia historicidad humana fundada, en sentido retrospectivo, en la experiencia
concreta del movimiento corporal (Landgrebe, 1981: 138; 2017: 100).

LA ESTRUCTURA INTENCIONAL DE LA CONCIENCIA DEL CUERPO VULNERABLE

Cuando hablamos de vulnerabilidad no nos referimos a la mera afectacién fisica
de nuestro cuerpo como si se tratara de una cosa, sino al campo de exposicién
al dano y las consecuencias de la herida resultante de ser lastimados, en tanto
abarca desde las dolencias fisicas, hasta el trauma en sentido personal. El dafo
es una afectacién aflictiva y que resulta en una frustracién, por causas externas,
del despliegue de una intencién de libre movimiento que anticipa fines de orden
préctico. Hablar de exposicién al dafo en sentido fisico recorre el espectro que

108

Sieos Fivsoties, NOL. XN, nim. 45, enero-junio, 2021, 96-123, ISSN: 1665-1324



Cuerpo vulnerable y conciencia...

va desde afectaciones y disminuciones resultantes de la condicién de enfermedad
(Alva, 2017; Bak, 2019), la vejez, o incluso la etapa transitoria de la infancia,
hasta la pérdida irreparable de la capacidad de movimiento, la pérdida de capa-
cidades cognitivas o la muerte. Ahora bien, en sentido mds amplio, la exposicién
al dano comprendido en términos de transgresién o ruptura en la sintesis de
regularidad de la experiencia supone ademds formas de frustracién y secuelas que
impactan la vida en sentido personal. En ambos casos, la unidad de las sintesis de
la experiencia vulnerada es la conciencia de si implicada en el sistema cinestésico
como base del agenciamiento subjetivo y como forma primitiva de todas nuestras
capacidades espontdneas.

Por tanto, la conciencia de la vulnerabilidad, de acuerdo con lo presentado
hasta aqui, involucra por lo menos dos aspectos fundamentales de la constitucién
del cuerpo vivido: 1) la unidad de una forma de conciencia pre-reflexiva de ca-
rdcter afectivo o la intimidad del tacto y 2) el nexo cinestésico del movimiento
libre espontdneo (Hua IV: 258). Se trata de una conciencia que se incrementa o
disminuye en progresiones de atencién dependiendo de las circunstancias que la
motiven. Podemos ser muy vulnerables sin darnos cuenta de ello o creer serlo en
entornos mds bien seguros. Sin embargo, la conciencia de la vulnerabilidad no es
una mera creencia (Steinbock, 2014), sino una disposicién compleja, progresiva
y que implica el desarrollo de vida a lo largo del tiempo, en la cual la vida préictica
se orienta intencionalmente hacia el mundo en torno.

Como he senalado, desde una perspectiva genética es posible dar cuenta de la
armonfa dindmica entre la exhibicién sensible, tanto del cuerpo propio como de
los objetos de la percepcidn en general, y el libre movimiento del cuerpo, que no
se puede conocer de antemano y, sin embargo, es posible anticipar. En este senti-
do, la anticipacién del dafio resulta en la pre-delineacién de un horizonte de po-
sibilidades relativas al libre movimiento del cuerpo y el campo sensible de la per-
cepcidn, de acuerdo con los términos descritos de esta relacién en Husserl (Hua
XI: 14). No obstante, ademds de esta relacién de libre movimiento y formacién
del campo sensible tenemos que, por un lado, el movimiento es impulsado por
disposiciones del dnimo de inclinacién, repulsion y aversién (Landgrebe, 1968:
188); y por otro, su propia unidad sensible es la unidad templada de un encon-
trarse, un sentirse en movimiento. Segiin Landgrebe, esto permite comprender
por qué Heidegger considera que el mundo se abre primariamente como un:

109

Siemos Fivsotias VOl XU, nim. 45, enero-junio, 2021, 96-123, ISSN: 1665-1324



IGNACIO QUEPONS RAMIREZ

[...] encontrarse y que en éste tiene en cada caso su comprensién [lo cual presupo-
ne] lo que Husserl habfa mostrado ya en sus primeros andlisis como la conciencia
de trasfondo y de horizonte que soporta toda conciencia de los actos. [Asi:] el
encontrarse, empero, en cuanto estar-templado, se determina, si no exclusivamen-
te al menos en el grado mds profundo, por la correspondiente manera del sentir:
colores, tonos, etc. poseen en cada caso su «valor templante», y lo que afecta en
cuanto sensacién depende de la manera de moverse. El comprender que pertenece
al encontrarse consiste, por tanto, segin esta perspectiva, en un comprenderse en
sus posibilidades de poder hacer que mediante el moverse se manifiesten sensible-

mente cosas. (Landgrebe, 1968: 188)

Entonces, el campo entero de la percepcion es, al mismo tiempo y desde su
origen, un campo afectivo y prictico, sélo que, en aras de la exposicién cientifica
de los niveles de fundacién, en la actitud naturalista, el andlisis de la constitu-
cién de la mera naturaleza lo deja de lado para centrarse en la pura percepcién
(Hua IV: 2). Sin embargo, resulta innegable que en el despertar del volverse ha-
cia la afectacién en la percepcién hay elementos inalienablemente emotivos que
intervienen, tanto en el desarrollo de la atencién (Wehrle, 2015), como en el
movimiento espontdneo de nuestro cuerpo y las sintesis cinestésicas que abren el
horizonte del campo perceptivo.

Asi, la vulnerabilidad, fenomenoldgicamente, es un tipo de horizonte po-
tencial relativo a ciertas circunstancias que presupone la formaciéon de habitua-
lidades de orden practico, fundadas en la asuncién del cuerpo como unidad de
afectacién en puntos, suscitaciones sensibles localizadas (Hua V: 7) y capacidad
de movimiento (Hua IV: 152). Por otra parte, a la conciencia de la vulnerabilidad
corresponde, como correlato objetivo, la comprensién del entorno circunstancial
como lo que podriamos llamar un ambiente peligroso, inicialmente vivido como
un horizonte de la situacién cinestésica (Hua XV: 275) de la subjetividad concre-
ta, en funcién de la anticipacién de un dafio probable.

Asi, la conciencia de la vulnerabilidad es una forma de modificacién de la
tesis de creencia, en la figura de lo probable en el dmbito prictico, la cual estd
fundada en sintesis de experiencias anteriores que la motivan. Por un lado, se trata
de una conciencia de horizonte que motiva lo andlogo a la modificacién déxica
en la esfera de los actos volitivos (Hua XXVIII: 119) en relacién con la decepcién

110

Sieos Fivsoties, NOL. XN, nim. 45, enero-junio, 2021, 96-123, ISSN: 1665-1324



Cuerpo vulnerable y conciencia...

practica de un acto de querer y no obtener lo que se quiere y, en segundo lugar, en
relacion con el resultado, igualmente probable, del fracaso practico, no sélo como
decepcidn, sino también como algo que me deja expuesto al dafo posible. En la
medida en que el éxito practico promueve la habitualidad practica de la confranza
en uno mismo 'y el control sobre la situacion, asi los eventuales fracasos y las situa-
ciones en las que las cosas se salen de control configuran, por tanto, un horizonte
limite: lo que se sale de control comparece en la experiencia a partir de la com-
prensién del campo sobre el que si tengo algin control. Es posible describir este
complejo de vivencias a partir de las descripciones de Husserl sobre los horizontes
de familiaridad y la experiencia de lo extrano (Hua XV: 432). La vulnerabilidad es
el horizonte de la trasgresion (Uberschreitung) del nicleo més profundo del mundo
familiar: la intimidad.

El campo de afectacién se circunscribe a ciertos limites definidos: los alcan-
ces de la sensacién de sf mismo en el cuerpo, los cuales son a su vez el contorno de
la realidad animica constituida a través del cuerpo, y su propia exterioridad, tanto
en sentido expresivo como material. Por otra parte, el cuerpo como “érgano de la
voluntad” (Hua IV: 152) y, en esa medida, nicleo de las habitualidades percepti-
vas y practicas implicadas con el libre movimiento, tiene también sus contornos
definidos bajo lo que podriamos llamar el limite del cumplimiento exiroso de dis-
posiciones practicas fundadas en habitualidades del tipo yo puedo.

El limite de mi libre movimiento es, de este modo, un punto de contacto
con las cosas del mundo que se manifiesta en la resistencia de los otros cuerpos;
los cuales cumplen de forma negativa la certeza de lo que 7o puedo hacer, en
sentido primitivo: hacia dénde no puedo ir, hacia dénde no puedo moverme
(¢fr. Steinbock, 2014: 40). Estos contornos no se exhiben constantemente de
forma temdtica, sino que mds bien estdn anticipados como series potenciales,
pero armoénicas, de circunscripcién de los alcances de mi subjetividad en sentido
animico en relacién con el mundo circundante. Después de todo, como sefiala el
propio Husserl, ninguna cosa es mds préxima, y en ese sentido mds intima, que el
cuerpo propio: “sobre todas las cosas espaciales de mi esfera universal prictica, mi
cuerpo vivido es lo mds originariamente mio” (Hua XIV: 58).

Este punto, decisivo para Landgrebe en su acercamiento a Husserl, estd co-
nectado con la génesis progresiva de la percepcién y de la intencionalidad practica
en general. El fiar del acto voluntario (Hua XXVIII: 157) encuentra su punto de

111

Siemos Fivsotias VOl XU, nim. 45, enero-junio, 2021, 96-123, ISSN: 1665-1324



IGNACIO QUEPONS RAMIREZ

partida en el éxito de la intencién de ejecutar movimientos auto-motivados, aun-
que no necesariamente tematizados en la manera de actos explicitos (Landgrebe,
1978: 28). La coincidencia entre la intencién volitiva y su cumplimiento motiva,
por su parte, la conciencia igualmente fundada del control sobre un campo de
cosas no soélo perceptibles, sino también a mi disposicion en sentido préctico.

En esa medida, la vulnerabilidad significa aqui no sé6lo la anticipacién de la
afectacion fisica, sino también la confirmacién de la fragilidad de los complejos
de cumplimiento de intencionalidad préctica y puesta en entre dicho de lo asu-
mido como bajo control; todo ello sumado a la conviccidén prictica de que las
consecuencias de la falta de control extienden un campo potencial de dano, en
sentido inmediato, corporal o personal. Con todo, la cuestién de la vulnerabili-
dad del cuerpo propio y el dmbito en el que descansa la especificidad de dicha
experiencia, una vez mds, no es la mera fragilidad del cuerpo y la anticipacién del
dano, en tanto se anticipan o se suponen los puntos vulnerables de un edificio o
un automdvil, sino que, dada la esencial implicacién de nosotros mismos en lo
mids intimo de nuestra vida con el cuerpo, la vulnerabilidad del cuerpo propio
hace manifiesta una dimensién radical de nuestra propia intimidad, afectando
directamente al yo, como hemos dicho, en sentido personal. Asi, podriamos decir
que la vulnerabilidad revela una forma de intimidad peculiar: en lo més intimo
de mi mismo hay algo que no depende de mi por completo, excede el control que
puedo ejercer sobre ello y me compromete a ser lo que soy a pesar de esta exceden-
cia. Se trata pues de una dimensién de exterioridad fundada, por paradéjico que
resulte, en una forma radical de la pasividad: la desnudez resultante de estar a la
intemperie y sin amparo ni control sobre lo que soy sin condicién ni posibilidad
de apelacién.*

4 La vulnerabilidad en el pensamiento fenomenoldgico de Levinas es una dimensién constitutiva
que permite redefinir el estatuto mismo de la subjetividad, desde la sensibilidad como un radical
estar expuesto. Dice: “haber-sido-ofrecido-sin-reserva, como si la sensibilidad fuera precisamente
aquello ya supuesto por toda proteccién y toda ausencia de proteccién: la vulnerabilidad misma”
(Levinas, 1978: 120). La originalidad y los alcances del pensamiento de Levinas en torno al
tema de la vulnerabilidad exceden por mucho los modestos esfuerzos de este articulo, pero no se

puede dejar de destacar la importancia de su intuicién central: esta dimension de ex-posicidn,

112

Sieos Fivsoties, NOL. XN, nim. 45, enero-junio, 2021, 96-123, ISSN: 1665-1324



Cuerpo vulnerable y conciencia...

De este modo, el yo como el sujeto activo del interés por la cosa fisica que se
inspecciona, y el volverse del yo, por ejemplo, en la experiencia del dolor, hacia
su cuerpo, lo manifiesta no sélo como un agente, sino ademds como sujeto de
afectacién, en un sentido individualisimo, personal.

Por tanto, lo que llamamos conciencia de la vulnerabilidad es un tipo de
horizonte de explicitacién de nuestra propia realidad animica, manifiesto a tra-
vés del cuerpo, y relativo a posibilidades de afectacién invasiva respecto de las
cuales tenemos un control muy limitado, o no tenemos control en absoluto. Es
un horizonte que se manifiesta en la unidad total de la disposicién afectiva (Hua
Mat VIII: 362). Se trata, por tanto, de un horizonte de eventos posibles que nos
competen porque se refieren a la vida como totalidad concreta.

Asi, la condicién de calamidad nos resitda violentamente en una condicio-
nalidad féctica con el entorno inmediato, en parte olvidada por el desarrollo de
los horizontes de familiaridad con el entorno, y la apariencia de un mundo su-
puestamente dispuesto a nuestros designios (Eng, 1972: 269). La familiaridad o
cotidianidad es, en este contexto, motivada por el campo de libre movimiento
que es horizonte (o conciencia marginal) de las sintesis cinestésicas. La apertura
del mundo como campo de juego del libre movimiento de mi cuerpo, a partir
del cual trazo y acorto distancia, es al mismo tiempo el horizonte de su pro-
pia finitud. La zozobra nos coloca en un estado de alerta y despierta una forma
pre-reflexiva de consciencia afectiva y prictica de nosotros mismos y nuestras
circunstancias concretas.

Por tanto, la conciencia de la vulnerabilidad hace patente un desbalance, un
limite sobre el control de lo que podemos saber acerca de nosotros mismos, mani-
fiesto como punto de excedencia de los limites de la voluntad en nuestro cuerpo.
Lo mds acuciante el fenémeno de sentirse vulnerable es que, en medio de todas
las cosas que no podemos controlar, potencialmente infinitas, existe un espectro
de “determinacién indeterminada” (Hua I: 82) que circunscribe ese horizonte, no
a cualquier posible, sino hacia aquel relativamente susceptible de anticipacién y

por asi decir, a la que da lugar la vulnerabilidad, es al mismo tiempo la pauta para la apertura a

una forma radical de alteridad, anterior a cualquier consideracién temdtica explicita.

113

Siemos Fivsotias VOl XU, nim. 45, enero-junio, 2021, 96-123, ISSN: 1665-1324



IGNACIO QUEPONS RAMIREZ

que nos afecta en lo mds intimo: lo que nos importa y no controlamos por com-
pleto (Nussbaum, 2005: 42).

Por otro lado, la vulnerabilidad constituye un horizonte indisociable de ex-
plicitacién del cuerpo vivido en los términos sugeridos aqui. En este respecto,
siguiendo a Husserl, podemos describir cémo la unidad del cuerpo vivido se ex-
plicita en su dinamismo constitutivo a través de un horizonte interno, el cual hace
evidente la unidad del cuerpo en el nexo cinestésico de su movimiento. Tenemos,
asi, el horizonte externo relativo a la relacién entre este nexo cinestésico y la exhi-
bicién del campo perceptivo de objetos circundantes. El limite de ese horizonte,
sus contornos, no sélo se corresponden con los limites del cuerpo fisico, sino
con la resistencia al libre flujo del movimiento auto-motivado comprendido en
su unidad a través de nexos motivacionales. Este limite, que junto con el libre
movimiento se vive en relacion con el flujo dindmico de la conciencia cinestésica,
estd vinculado de manera esencial con el sentido de afectacién invasiva en la re-
sistencia, eventualmente opresiva del ambiente, lo que anticipamos que puede pa-
sarnos. Todo ello comprendido en términos de asumir circunstancias que pongan
en peligro la integridad del cuerpo o resulten en afectaciones invasivas, mds alld
de lo controlable o tolerable, abre paso al horizonte externo de la vulnerabilidad.

Ademds, la conciencia de la vulnerabilidad involucra, como he senalado, una
anticipacién emotiva del dano, la cual tiene su base en resonancias afectivas (Hua
XXXVII: 343) que despiertan, en este caso, contenidos sedimentados relativos
a experiencias aflictivas o incluso traumdticas. Dicha anticipacién emotiva estd
en la base intencional de disposiciones del 4nimo como miedo, preocupacién y
ansiedad. En cierto sentido, la conciencia de la vulnerabilidad estd motivada por
experiencias pasadas de fracaso en el conjunto de capacidades pricticas de ejecu-
cién del libre movimiento y sus eventuales consecuencias como estar fisicamente
expuestos debido al resultado de la frustracién (cumplimiento negativo) de la
expectativa de libre movimiento y, en consecuencia, de control sobre la situacion.

De este modo, aunque el andlisis comienza con el cuerpo vulnerable como
horizonte situacional inmediato, la instancia primitiva de la que tengo que hacer-
me cargo, cuando me ocupo de mi circunstancia, la anticipacidn afectiva del cui-
dado, en la conciencia de la vulnerabilidad, revela en sentido genético el origen de
una significatividad axiolégica en lo que he llamado sin més: lo que nos importa,
lo mds valioso. Este punto, quizd incluso mds fundamental que la frustracion del

114

Sieos Fivsoties, NOL. XN, nim. 45, enero-junio, 2021, 96-123, ISSN: 1665-1324



Cuerpo vulnerable y conciencia...

libre movimiento, es el que brinda el sentido especifico a la nocién de dano hacia
el cual estd dirigida la anticipacion afectiva de sentirse vulnerable.

LA CONCIENCIA DE VALOR Y EL VALOR DE LA VULNERABILIDAD:
SOBRE LA SIGNIFICACION MORAL DE LA VULNERABILIDAD

Por ltimo, en tanto la conciencia de la vulnerabilidad involucra horizontes in-
tencionales de orden afectivo y préctico, destaca a su vez una dimensién de la
experiencia de la corporalidad viva como instancia reveladora de valores persona-
les. Naturalmente, para dar cuenta de este estrato de sentido harfa falta destacar
la constitucion de la esfera de la persona, el dmbito que Husser] denomina de lo
espiritual y que contempordneamente podriamos designar como el espacio de la
cultura (Venebra, 2019b: 168). Para efectos del tema que me ocupa, y dejando
de lado el estudio mds minucioso de la constitucién del dmbito personal con la
impronta de relaciones intersubjetivas que supone, sélo lo dejo sefalado por el
momento y en cambio destaco un aspecto no siempre identificado en el estudio
de la experiencia del valor en general: el tema de sus horizontes.

La experiencia de valor distingue varios momentos transitados desde la mera
valicepcion que destaca afectivamente el cardcter valioso (Hua IV, 9) de algo, has-
ta la conciencia intuitiva de valor que tematiza el valor de forma explicita como
objeto (Hua IV: 10). La valoracién supone ademds un momento de aprobacién
del valor exhibido afectivamente como correcto, es decir, como verdadero (Ms.
A VI: 24:. 4a; Montagovd, 2011: 260). Los valores no sélo se sienten, sino que
ademds se eligen (Ms. A VI 30: 91a); nos comprometemos con ellos en tomas de
posicién, y lo comprometido en cada valoracién es el proyecto de lo que somos,
en el sentido de la vida que aspiramos a vivir. De este modo, ademds de la distin-
cién entre valores sensibles y espirituales (Hua XXXVII: 239), la resolucién en
favor de los valores proyecta un sentido de racionalidad propio de nuestras valo-
raciones que permite su exhibicion progresiva a través de sintesis de motivacidn,
en horizontes:

[...] hay que advertir que hasta en una conciencia valiceptiva (y, en giro déxico,
intuitiva de valor) la intuicién puede ser “inadecuada”, o sea, anticipativa y provista

por ello de horizontes del sentimiento que se adelantan en vacio, a semejanza de
una percepcion externa. (Hua IV: 10).

115

Siemos Fivsotias VOl XU, nim. 45, enero-junio, 2021, 96-123, ISSN: 1665-1324



IGNACIO QUEPONS RAMIREZ

Todo ello es susceptible de critica reflexiva y racional.

Asi, como he senalado, la conciencia de la vulnerabilidad no es indepen-
diente de diferentes modulaciones afectivas que recorren la zozobra, el miedo, la
frustracién; asi como de dimensiones afectivas y prcticas mds complejas, como
el sentimiento moral de la confianza (Steinbock, 2014: 207). Por otra parte, to-
dos estos sentimientos estdn entrelazados en diferente grado con suscitaciones
corporales, aunque no se reduzcan y ni siquiera se expliquen por ellas. Mds bien,
parece que ocurre al revés: el nicleo de sentido de la emocién, de acuerdo con
la fenomenologia, consiste en el cardcter de acto de la intencionalidad afectiva
dirigida hacia objetos o situaciones objetivas consideradas en su valor, en sentido
amplio. No obstante, la génesis misma de la intencionalidad de la vida afectiva
y practica, como he sugerido, no es independiente de dos niveles esenciales en la
constitucién de la realidad animica a través del cuerpo: el movimiento auto-mo-
tivado y el estrato estesiolégico de la pasividad corporal, manifiesto especialmente
en el sentido del tacto, pero considerada no s6lo como exhibicién de propiedades
sensibles, sino también como incitacién afectiva de sentimientos sensibles.

La conciencia de la vulnerabilidad involucra, por tanto, una forma afectiva
de apercepcién de si mismo vinculada con la circunstancia corporal, la cual es
comprendida a su vez en funcién del horizonte de anticipacién del dafio posible
y relativa pérdida de control sobre lo que puede ocurrirnos. Todos los demds
sentidos de vulnerabilidad menos fisicos, por asi decir, parecen fundados en esta
dimensidn de la experiencia. Sin embargo, el entrelazamiento de los diferentes ni-
veles de configuracion de sentido en una perspectiva genética permite recorrer las
formas del desarrollo de la conciencia de la vulnerabilidad humana, en relacién
con estratos superiores de significatividad personal y motivacién hacia el valor.

Por otra parte, Husserl exploré en diferentes manuscritos la apercepcion de
valor en relacién con la exhibicién sensible de los valores en sentimientos, pero
en algunos contextos este enfoque puede parecer problemdtico, pues no todos
los valores permiten su exhibicién inmediata de forma positiva, en presencia.
No obstante, eso no quiere decir que la inteligibilidad de los valores sea inde-
pendiente de sentimientos, disposiciones del 4nimo y suscitaciones corporales,
sino todo lo contrario. Precisamente, la conciencia de la vulnerabilidad apunta de
forma indirecta al valor revelado en relacién con la posibilidad de la frustracién
de un fin prictico y la patencia consecuente de una falta (¢fr. Villoro, 1997: 47;
Marin-Avila, 2018: 225).

116

Sieos Fivsoties, NOL. XN, nim. 45, enero-junio, 2021, 96-123, ISSN: 1665-1324



Cuerpo vulnerable y conciencia...

La conciencia de vulnerabilidad es la posibilidad de una ruprura, anticipada
o no, del horizonte normal de la experiencia. Husserl mismo distingue entre de-
cepciones en el sentido de la falta de concordancia con el sistema del curso normal
de la percepcién (Steinbock, 1995: 240-241) y un sentido personal de ruptura,
como la muerte de un nino que puede modificar de forma radical la vida de los
padres (Hua XV: 211 y ss.). Lo comun a estas dos rupturas es la frustracion de
una tendencia del libre movimiento del cuerpo y las habitualidades fundadas en
esa potencia elemental de moverse sin restriccion. En el origen de la constitucién
de la normalidad perceptiva y del estilo habitual con el que nos apropiamos la
familiaridad de nuestra vida, estd la potencia fundamental del libre movimiento
del cuerpo, anterior a cualquier figura del yo puedo.

Asi, la conciencia de la vulnerabilidad apuntaria, si bien de forma indirecta,
aunque eventualmente tematizable gracias a la reflexién, hacia un valor revelado
en relacién con la posibilidad de la frustracion de un fin prictico o el riesgo de ex-
posicién al dano, comprendido como lo contrario de tal valor. Por lo tanto, y en
concordancia con Nussbaum, podemos decir que la vulnerabilidad nos conecta
con las cosas que nos importan (2005: 42), y en ello reside parte de su relevancia
para el acceso a la esfera axioldgica.

Los valores que mds comprometen, al punto de prescindir de cualquier
célculo, son los personales. Husserl se ocupé de este tema en los manuscritos de
investigacién del ultimo periodo de su vida (Hua XLII: 265 y ss.). Sugiero con
base en las descripciones propuestas y a manera de corolario, que quizd los asi
llamados valores del deber absoluto (Hua XLII: 344), siguiendo a Husserl, no
lo son por estar garantizados @ priori en su objetividad, sino porque reclaman
desde la experiencia una decisién, un compromiso impostergable con ellos (cfr.
Hua XLII: 347), debido a su propia fragilidad. Estos valores exigen la decisién
de sostenerlos y preservarlos. La integridad de las personas, presente en valores
como la dignidad, no es una valoracién dada por descontado, sino que exige una
respuesta, un compromiso: es nuestra propia vulnerabilidad proyectada en los
valores la que hace preciso ocuparse de ellos y cuya motivacion fundamental, en
tltima instancia, es el amor personal (¢fr. Hua XLII: 343; Cabrera, 2019).

Por lo tanto, el estudio de fenémenos como la vulnerabilidad, y su relacién
con las disposiciones del énimo, comprendidas en términos de horizontes afecti-
vos de fondo, puede hacer posible el esclarecimiento de la génesis progresiva de
los valores como unidades de sentido, incluso en su ausencia o eventual fracaso,

117

Siemos Fivsotias VOl XU, nim. 45, enero-junio, 2021, 96-123, ISSN: 1665-1324



IGNACIO QUEPONS RAMIREZ

a través del andlisis de los horizontes latentes de anticipacién y proyeccién de la
vida como totalidad concreta.

En alguna medida, las experiencias que confirman mi vulnerabilidad no sélo
me revelan como expuesto al dafio eventual, al dolor fisico o incluso a diferentes
formas de sufrimiento, sino que también, como sefalé, todas esas experiencias
entrelazadas con el golpe de la frustracién de las expectativas précticas, respecto
a aquello que nos importa, ponen de manifiesto una forma de revelacién de mi
mismo que no es susceptible de ser comprendida en términos de la pura reflexién
solipsista. El trdnsito de la subjetividad trascendental a la constitucién dindmica
e intersubjetiva de la realidad tiene una consecuencia también para la esfera de la
conciencia del valor. La dimensién concreta del valor sélo tiene sentido una vez
que ha sido revelada la dimensién esencialmente intersubjetiva de la constitucién
trascendental. Asi parece sugerirlo la centralidad del tema del amor en los ma-
nuscritos del tltimo periodo de la obra de Husserl (Crespo, 2018: 242; Cabrera,
2019). El amor, de acuerdo con lo sugerido hasta aqui, revelaria una forma per-
sonal de dependencia hacia el amado y otra de vulnerabilidad como disposicién
en la confianza.

BIBLIOGRAFiA

Alva, Carlos (2017), “Una aproximacion a la fenomenologia de la enfermedad”, Gaceta
Meédica de México, vol. 153, num. 5, pp. 641-644, po1:10.24875/GMM.17003009.

Behnke, Elizabeth (2009), “Bodily protentionality”, Husserl Studies, vol. xxv, pp. 185-
217.

Behnke, Elizabeth (2008), “Interkinaesthetic affectivity”, Continental Philosophy Re-
view, vol. XL1, pp. 143-161.

Behnke, Elizabeth y C. Ciocan (2012), “Introduction: possibilities of embodiment’,
Studia Phaenomenologica, vol. x11, pp. 11-16.

Bak, Agata (2019), “Notas sobre fenomenologia de la enfermedad: a propésito del libro
Phenomenology of Illness”, Acta Mexicana de Fenomenologia, num. 4, junio, pp.
29-56.

Boubil, Elodie (2018), “The ethics of vulnerability and the phenomenology of inter-
dependency’, Journal of the British Society for Phenomenology, vol. XLIX, nim.
3, pp. 183-192.

118

Sieos Fivsoties, NOL. XN, nim. 45, enero-junio, 2021, 96-123, ISSN: 1665-1324



Cuerpo vulnerable y conciencia...

Burggraeve, Roger (1999), “Violence and the vulnerable face of the other: The vision
of Emmanuel Levinas on moral evil and our responsibility”, Journal of Social
Philosophy, vol. xxx, nim. 1, pp. 29-45.

Butler, Judith (2016), Frames of Life, When is a life Grievable, Nueva York, Verso.

Butler, Judith (2004), Precarious Life: The Powers of Mourning and Violence, Nueva
York, Verso.

Cabrera, Celia (2019), “Acerca de la normatividad del amor y el alcance universal del
amor al préjimo en Husserl”, Ideas y Valores, vol. Lxv111, num. 169, pp. 109-132.

Cavallaro, Marco y George Heffernan (2019), “From happiness to blessedness: Husserl
on eudaimonia, virtue and the best life”, Horizon, vol. vii1, nim. 2, pp. 353-388.

Crespo, Mariano (2018), “From empathy to sympathy on the importance of love in the
experience of the other”, en Frode Kjosavik, Christian Beyer y Christel Fricke
(eds.), Husserl's Phenomenology of Intersubjectivity: Historical Interpretations
and Contemporary Applications, Nueva York, Routledge.

Crespo, Mariano (2017), “The husserlian sources of emotive consciousness in Dietrich
von Hildebrand’s moral philosophy”, American Catholic Philosophical Quar-
terly, vol. XCI, nam. 4, pp. 671-686.

Crowell, Steven (2013), Normativity and Phenomenology in Husserl and Heidegger,
Cambridge, Cambridge University Press.

De Warren, Nicholas (2017), “Husser]l and phenomenological ethics’, en The Cam-
bridge History of Moral Philosophy, Nueva York, Cambridge University Press,
pp. 562-576.

Eng, Erling (1972), “Body, consciousness, and violence”, en Anna-Teresa Tymieniecka
(ed.). The Later Husserl and the Idea of Phenomenology. Analecta Husserliana
(The Yearbook of Phenomenological Research), vol 2. Dordrecht, Springer, pp.
267-277.

Ferrarello, Susi (2015), Husserl’s Ethics and Practical Intentionality, Nueva York,
Bloomsbury.

Fulford, KWM (Bill) y Giovanni Stanghellini (2019), “Values and values-based prac-
tice”, en The Oxford Handbook of Phenomenological Psychopathology, Oxford,
Oxford University Press, pp. 354-366.

Gilson, Erinn (2014), Ethics of Vulnerability. A Feminist Analysis of Social Life and
Practice, Londres, Routledge.

119

Siemos Fivsotias VOl XU, nim. 45, enero-junio, 2021, 96-123, ISSN: 1665-1324



IGNACIO QUEPONS RAMIREZ

Heaslip, Vanessa y Julie Ryden (2013), “Understanding vulnerability”, en Understand-
ing Vulnerability. A Nursing and Health Care Approach, Oxford, John Wiley &
Sons, pp. 6-27.

Heindmaa, Sara (2020), “Values of love: Two of forms of infinity characteristic of hu-
man persons’, Phenomenology and the Cognitive Sciences, vol. XIX, pp. 431-450.
[https://doi.org/10.1007/s11097-019-09653-2]

Henrickson, Mark y Christa Fouché (2017), Vulnerability and Marginality in Human
Services, Londres, Routledge.

Huth, Martin (2016), “Reflexionen zu einer Ethik des vulnerablen Leibes’, Zeitschrift
fiir Praktische Philosophie, vol. 3, nam. 1, pp. 237-304.

Husserl, Edmund (1950-2020), Husserliana Gesammelte Werke, La Haya/Nueva York,
Martinus Nijhoff, Kluwer/Springer. Manuscritos inéditos de acuerdo con la sig-
natura del Archivo Husserl de la Universidad Catdlica de Lovaina: Ms. A VI 24
(1907/1908); Ms. A VI 30 (1920/1925).

Jorba, Marta (2019), “Husserlian horizons, cognitive affordances and motivating rea-
sons for action”, Phenomenology and the Cognitive Sciences, vol. 19, pp. 1-22,
po1:10.1007/s11097-019-09648-z.

Landgrebe, Ludwig (2017), “El problema de la teleologia y la corporalidad en la fe-
nomenologia y el marxismo’, Acta Mexicana de Fenomenologia Revista de In-
vestigacion Filoséfica y Cientifica, num. 2, abril, pp. 93-124.

Landgrebe, Ludwig (1982), Faktizitit und Individuation, Hamburgo, Felix Meiner.

Landgrebe, Ludwig (1981), “The life-world and the historicity of human existence”,
Research in Phenomenology, vol. x1, pp. 111-140.

Landgrebe, Ludwig (1978), “The problem of passive constitution”, en Anna-Teresa Ty-
mieniecka (ed.), The Human Being in Action. Analecta Husserliana (The Year-
book of Phenomenological Research), Dordrecht, Springer, pp. 23-36. [https://
doi.org/10.1007/978-94-009-9833-9_2]

Landgrebe, Ludwig (1968), El camino a la fenomenologia, Buenos Aires, Sudameri-
cana.

Lazarus, Richard (1966), Psychological Stress and the Coping Process, Nueva York, Mc-
Graw-Hill.

Levinas, Emmanuel (1978), Autrement quétre ou au-dela de lessence, La Haya, Mar-
tinus Nijhoft/Kluwer.

Lohmar, Dieter (2012), “Genetic phenomenology”, en Sebastian Luft y Soren Over-
gaard (eds.), The Routledge Companion to Phenomenology, Londres, Routledge.

120

Sienos Alasortizs, NOL. XXINI, nam. 45, enero-junio, 2021, 96-123, ISSN: 1665-1324



Cuerpo vulnerable y conciencia...

Luna, Florencia (2014), “Vulnerability’ an interesting concept for public health:
The case of older persons”, Public Health Ethics, vol. vi1, nim. 2, pp. 180-194.
[https://doi.org/10.1093/phe/phu012]

Luna, Florencia (2009), “Elucidating the concept of vulnerability: Layers not labels”,
International Journal of Feminist Approaches to Bioethics, vol. 11, num. 1, pp.
121-139.

Marin, Esteban (2018), “On axiological and practical objectivity: Do Husserl’s con-
siderations about objectivity in the axiological and practical realms demand a
phenomenological account of dialogue?”, en Ignacio Quepons y Rodney Parker
(eds.), Phenomenology of Emotions, Systematical and Historical Perspectives,
Nueva York, Routledge, pp. 212-230.

Masid, Juan (2015), Animal vulnerable, Madrid, Espana, Trotta.

Merz, Philippe (2019), Werterfahrung und Wahrheit: phdnomenologische Ethikbegriin-
dung nach Husserl, Paderborn, Wilhelm Fink.

Montagova, Kristina (2011), “The moment of approval and the constitution of val-
ues in Husserl’s phenomenology”, en Gert-Jan van der Heiden, Karel Novotny
e Inga Romer (eds.), Investigating Subjetivity: Classical and New Perspectives,
Boston, Brill, pp. 253-265.

Moran, Dermot (2011), “Edmund Husserl s phenomenology of habitualities and hab-
its”, Journal of the British Society for Phenomenology, vol XL11, pp. 53-77.
Nussbaum, Martha (2016), Anger and Forgiveness: Resentment, Generosity, Justice, Ox-

ford, Oxford University Press.

Nussbaum, Martha (2005), Upheavals of Thought: The Intelligence of Emotions, Cam-
bridge, Cambridge University Press.

Quepons, Ignacio (2016), “Horizonte y temple de 4nimo en la fenomenologia de Ed-
mund Husserl”, Dianoia. Revista de Filosofia, vol. 61, nim. 76, pp. 83-112.

Rabanaque, Luis (2013), “Razén, cuerpo, mundo: el arraigo de la razén en la vida
segun Husserl”, Investigaciones Fenomenoldgicas, Monografico: Razén y vida,
vol. 11, ndm. 4, pp. 383-397.

Rogers, Ada (1997), “Vulnerability, health and health care”, Journal of Advanced Nurs-
ing, vol. 26, nim. 1, pp. 65-72.

Rogers, Wendy, Catriona Mackencie y Susan Dodds (2012), “Why bioethics need a
concept of vulnerability”, International Journal of Feminism Approaches to Bio-
ethics, vol. v, nim. 2, pp. 11-38.

121

Siemos Fivsotias VOl XU, nim. 45, enero-junio, 2021, 96-123, ISSN: 1665-1324



IGNACIO QUEPONS RAMIREZ

Serrano de Haro, Agustin (2007), “Atencion y dolor: andlisis fenomenolégico’, en
Cuerpo vivido, Madrid, Espafia, Encuentro.

Serrano de Haro, Agustin, (1997) “Fundamentos del analisis fenomenolégico del cuer-
po’, en La posibilidad de la fenomenologia, Madrid, Universidad Complutense
de Madrid.

Steinbock, Anthony (2017), Limit-Phenomena and Phenomenology in Husserl, Lahn-
man, Rowman & Littlefield Publishers

Steinbock, Anthony (2014), Moral Emotions: Reclaiming the Evidence of the Heart,
Evanston, Northwestern University Press.

Steinbock, Anthony (1995), Home and Beyond: Generative Phenomenology After Hus-
serl, Evanston, Northwestern University Press.

Turner, Bryan (2006), Vulnerability and Human Rights, Pennsylvania, Pennsylvania
State University Press.

Venebra, Marcela (2019a) “Corporalidad y temporalidad: el cuerpo vivido como érga-
no de la naturaleza”, Devenires, nim. 40, pp. 157-181.

Venebra, Marcela (2019b), “El mal y las técnicas de envilecimiento: fenomenologia
del cuerpo torturado’, Investigaciones Fenomenoldgicas, nim. 16, pp. 109-133.

Venebra, Marcela (2017), La reforma fenomenolégica de la antropologia, Bogota, Aula
de Humanidades/Universidad de San Buena Ventura.

Villoro, Luis (1997), El poder y el valor: fundamentos de una ética politica, México,
Fondo de Cultura Econémica.

Walsh, Philip (2013), “Husserl’s concept of motivation: The Logical Investigations and
Beyond”, en Uwe Meixner y Albert Newen (eds.), Logical Analysis and History
of Philosophy: The Philosophy of Edmund Husserl, Miinster, Mentis, pp. 71-83.

Walton, Roberto (2017), “Horizonality and legitimation in perception, affectivity, and
volition”, en Perception, Affectivity, and Volition in Husserl's Phenomenology,
Cham, Springer, pp. 3-20.

122

Sienos Alasortizs, NOL. XXINI, nam. 45, enero-junio, 2021, 96-123, ISSN: 1665-1324



Cuerpo vulnerable y conciencia...

Wehrle, Maren (2018), “There is a Crack in Everything’ Fragile Normality: Husserl’s
Account of Normality Re-visited”, Phainomenon, niim. 28, pp. 49-76.

Wehrle, Maren (2015), “Feelings as the motor of perception? The essential role of inte-
rest for intentionality”, Husserl Studies, vol. 31, num. 1, pp. 45-64.
Wehrle, Mareen (2014), “Feelings as the motor of perception? The essential role of
interest for Intentionality”, Husserl Studies, vol. XxX1, nim. 1, pp. 45-64.
Welton, Donn (1977), “Structure and genesis in Husserl's phenomenology”, en Fre-
derick Elliston y Peter McCormick (eds.), Husserl. Expositions and Appraisals,
Notre Dame, University of Notre Dame Press, p. 54-69.

Yaegashi, Toru (2019), “A Husserlian account of the affective cognition of value’, en
Nicolas de Warren y Shigeru Taguchi (eds.), New Phenomenological Studies in
Japan, Cham, Springer, pp. 69-82.

Zirién, Antonio (2018), “Colorations and moods in Husserl’s Studien zur Struktur des
Bewusstseins (with a final hint towards the coloring of life)”, en Rodney Parker
e Ignacio Quepons (eds.), The New Yearbook for Phenomenology and Phenome-
nological Philosophy, Londres, Routledge, pp. 59-93.

IGNACIO QUEPONS RAMIREZ: investigador de Tiempo Completo Titular C, adscri-
to al Instituto de Filosofia. Desde 2019 coordinador del programa de Doctora-

do en Filosofia de la Universidad Veracruzana. Miembro del Sistema Nacional
de Investigadores Nivel I.

D. R. © Ignacio Quepons Ramirez, Ciudad de México, enero-junio, 2021.

123

Siemos Fivsotias VOl XU, nim. 45, enero-junio, 2021, 96-123, ISSN: 1665-1324



