
Signos Filosóficos,  vol. xxiii, no. 45, January-June, 2021, 96-123

Vulnerable body and consciousness of value: 
Developments in husserlian phenomenology

Ignacio Quepons Ramírez
ORCID.ORG/0000-0002-1589-3951
Universidad Veracruzana
Instituto de Filosofía
iquepons@uv.mx

Abstract: The article suggests some aspects of a phenomenological analysis of vulne-
rability with regard to the condition of bodily vulnerability. In order to describe and 
make explicit the field of intentional implication of horizons involved in the lived-ex-
periences unity of lived body, the analysis follows a transcendental phenomenological 
approach with genetic orientation. Afterwards it performs a description of practical 
horizons of the body and its relation to the genesis of the consciousness of one’s own 
vulnerability. In this context, the paper points out some relevant reasons of aware an-
ticipation of harm that belongs to the consciousness of being vulnerable with regard to 
the constitution of the field of values. At the end, the article suggests a reflection on the 
moral significance of vulnerability.

Keywords: bodily affectivity; genetic phenomenology; intentional horizons; vulnerability; 
values

Reception: 25/06/2020                                                       Acceptance: 27/08/2020 



Signos Filosóficos, vol. xxiii, núm. 45, enero-junio, 2021, 96-123

Cuerpo vulnerable y conciencia del valor: desarrollos 
descriptivos en fenomenología husserliana

Ignacio Quepons Ramírez
ORCID.ORG/0000-0002-1589-3951

Universidad Veracruzana
Instituto de Filosofía

iquepons@uv.mx

Resumen: El artículo sugiere algunos aspectos de un análisis fenomenológico de 
la vulnerabilidad con énfasis en la condición del cuerpo vulnerable. El análisis 
sigue un enfoque fenomenológico trascendental de orientación genética por el 
cual se describe y explicita el campo de implicación intencional de horizonte 
involucrado en la unidad vivencial del cuerpo vivido. Inmediatamente después 
se procede a la descripción de los horizontes prácticos del cuerpo y su relación 
con la génesis de la conciencia de la propia vulnerabilidad. En este contexto, se 
destacan algunos motivos relevantes de la conciencia que anticipa el daño, propia 
de la conciencia de ser vulnerable, para el acceso y constitución del ámbito de 
los valores. Por último, a partir del marco descriptivo presentado se propone una 
reflexión sobre la significación moral de la vulnerabilidad.

Palabras clave: afectividad corporal; fenomenología genética; horizontes intencionales; 
vulnerabilidad; valores

Recibido: 25/06/2020                                                            Aceptado: 27/08/2020



Ignacio Quepons Ramírez

98

Signos Filosóficos,  vol. xxiii, núm. 45, enero-junio, 2021, 96-123, ISSN: 1665-1324 

En los últimos años, no sólo ha crecido el interés por los aportes de Husserl a 
la fenomenología de la vida afectiva y los temas de ética (De Warren, 2017; 
Crespo, 2017; Zirión, 2018; Ferrarelo, 2015; Heinämaa, 2020), sino que 

también la publicación reciente de manuscritos de investigación poco conocidos 
hasta ahora, ha hecho posible nuevas rutas de investigación en fenomenología en 
las que se interceptan los enfoques más actuales en ética y filosofía de las emocio-
nes (Cavallaro y Heffernan, 2019; Steinbock, 2014, 2017).1

En este contexto, las siguientes páginas tienen por objeto la exploración fe-
nomenológica, en la línea abierta por Husserl, de lo que podríamos llamar en 
sentido amplio el desarrollo de la conciencia de la vulnerabilidad. Para ello, se 
describe la relación entre la estructura intencional de los horizontes prácticos de 
constitución del cuerpo vivido, y las formas de anticipación del daño corporal, 
como fundamento del desarrollo de una forma afectiva y pre-reflexiva de la con-
ciencia de uno mismo. Con todo ello intentaré mostrar además cómo las formas 
de la conciencia de la vulnerabilidad conforman uno de los horizontes del campo 
de configuración intencional, de acuerdo con la fenomenología husserliana, de 
las formas afectivas involucradas en el acceso al valor (Yaegashi, 2019: 74; Merz, 
2019; Fulford y Stanghellini, 2019: 362; Hua IV: 9). De este modo, propongo 
describir la formación de la conciencia del valor y su dimensión afectiva no sólo 
en términos de un desarrollo progresivo (Hua Dok III/2: 263), sino también en 
perspectiva del proceso de formación de habitualidades corporales como respues-
ta a situaciones de peligro.  

Así, a partir del enfoque propuesto y desde una perspectiva fenomenológico-
genética de corte husserliano, mostraré cómo la formación de la conciencia de 
nuestra condición vulnerable es correlativa al desarrollo de las estructuras de la 

1	  La publicación en 2014 de los manuscritos con las reflexiones tardías sobre Ética del periodo de 
Husserl en Friburgo, en el volumen sobre Los problemas límite de la fenomenología, (Hua XLII), 
completa el material que contiene los pensamientos de Husserl acerca del tema. Por otra parte, 
el tratamiento de las emociones que también contiene este volumen, en breve será completado 
con el grupo de manuscritos más importante sobre afectividad, valores y voluntad, en el volu-
men XLIII dividido en cuatro partes: “Estudios sobre la estructura de la conciencia” dentro de 
la colección Husserliana, ya anunciado para su próxima publicación por la editorial Springer. 



Cuerpo vulnerable y conciencia...

99

Signos Filosóficos, vol. xxiii, núm. 45, enero-junio, 2021, 96-123, ISSN: 1665-1324 

experiencia vinculadas con nuestra orientación axiológica, y que es posible trazar 
la génesis de esa correlación en los horizontes prácticos de la constitución del 
cuerpo vivido. Es decir, la experiencia que da pauta a reflexionar, no sobre lo que 
valoramos de forma irreflexiva y más o menos inmediata, sino acerca de la nor-
matividad misma de nuestras posiciones de valor, descansa en cierta medida en 
la manera en cómo nos apropiamos conscientemente de la fragilidad de nuestras 
metas prácticas, las cuales van desde el impulso de movimiento del cuerpo propio, 
hasta la formación de proyectos personales y, en particular, la anticipación de la 
posibilidad no sólo de fracasar en una meta, sino también de ser heridos, muchas 
veces, irremediablemente, como consecuencia de ese fracaso. 

Puesto que el hilo conductor de todo este análisis es la consideración dinámi-
ca de las formas de intencionalidad práctica involucradas en la vida afectivo-va-
lorativa, esta posibilidad permite acercar los análisis fenomenológicos inspirados 
en el pensamiento de Husserl, por un lado, con algunas posiciones cognitivas y 
evaluativas en los debates sobre filosofía de las emociones (Lazarus, 1966; Nuss-
baum, 2005: 43, 2016: 251). Por otro lado, también permite la incorporación de 
la potencia descriptiva y analítica de la fenomenología al servicio de la aclaración 
de la noción misma de vulnerabilidad, en contextos más amplios, aunque con 
base en un enfoque orientado hacia la experiencia, en algunos debates actuales de 
la ética del cuidado (Huth, 2016).

No obstante, y antes de proceder a los análisis descriptivos, es preciso aclarar, 
de manera preliminar, dos supuestos metodológicos que orientan esta investigación:

Por un lado, (1) la anticipación de la afectación invasiva o daño que cons-
tituye el campo de posibles afectaciones al que nos referimos en sentido amplio 
como vulnerabilidad tiene por lo menos dos condiciones: (a) la primera, necesaria 
pero no suficiente, es la comprensión de dicha vulnerabilidad, en primera ins-
tancia, como la condición de ser afectado con una aflicción dolorosa en el límite 
súbito de la capacidad primitiva y no necesariamente reflexiva de movimiento 
auto-motivado del cuerpo, vivida ella misma como frustración de una síntesis 
intencional práctica (cfr. Ferrarello, 2015: 10, 95 y ss.). De acuerdo con Husserl, 
la potencia práctica fundamental que antecede a todo “yo puedo” es la figura 
“yo me muevo” (Hua IV: 330), entonces la frustración de esta síntesis elemental 
impacta la unidad misma de la constitución del cuerpo vivido en general. Este lí-
mite supone, además, una ruptura en la continuidad del campo de “normalidad” 



Ignacio Quepons Ramírez

100

Signos Filosóficos,  vol. xxiii, núm. 45, enero-junio, 2021, 96-123, ISSN: 1665-1324 

(Wehrle, 2019) tanto a nivel de la percepción como en el nivel práctico relativo 
al libre movimiento del cuerpo (Behnke, 2008). (b) La segunda condición, ne-
cesaria, es que la vulnerabilidad, en su dimensión más primitiva, no sólo se vive 
como resultado de la eventual y repentina incapacidad de movimiento con su 
entrelazamiento con la aflicción sensible resultante, sino también como uno de 
los horizontes de la dimensión no objetiva (Hua XXXIX: 625) de la corporalidad 
viva, la cual coincide con una manera de vivir la propia intimidad, no sólo táctil, 
sino también en sentido estricto afectiva. Este campo íntimo, por paradójico que 
resulte, revela al mismo tiempo un sentido de exterioridad del cuerpo vivido y 
de la intimidad del yo personal encarnado en éste, como la conciencia de un 
campo situacional relativo a todo aquello sobre lo cual no se tiene control, o sólo 
de manera parcial y, no obstante, se vive como fuente de afectación invasiva más 
o menos inmediata. La desnudez del cuerpo, el rostro indefenso y expuesto a la 
amenaza comparecen indirectamente como parte de un campo abierto de lo que 
está fuera de mi control. Este ámbito de indefensión o peligro puede constituirse 
como resultado de la interacción con el entorno físico, en el caso de situaciones 
de peligro por contingencias de la naturaleza, como navegar en medio de una 
tormenta, o en determinados contextos sociales hostiles, como los entornos de 
violencia. La estructura intencional de la conciencia de la vulnerabilidad en su 
dimensión primitiva es básicamente la misma, pero la conexión con las síntesis de 
motivación que impactan el desarrollo de la configuración de la conciencia de sí 
mismo, en uno y en otro caso son diferentes. Las heridas provocadas, no por ac-
cidente o descuido, sino por acciones dolosas, activan otras síntesis de motivación 
determinantes en la formación de actitudes axiológicas de orden superior, como 
la indignación y el rencor.

En segundo lugar, (2) en la medida en que la conciencia de la vulnerabilidad 
está constituida por nexos de implicación que pueden ser descritos en términos 
de horizontes afectivos (Quepons, 2016), la frustración de la capacidad de movi-
miento ocurre en el mismo nivel que la génesis de la conciencia volitiva, lo cual, 
por su parte, impacta a su vez en el desarrollo progresivo de la conciencia axioló-
gica.2 Por tanto, de acuerdo con un enfoque fenomenológico-genético (Hua XI: 

2	  La noción misma de frustración debe comprenderse aquí en la amplitud semántica que implica 
el malogro, en este caso, de la anticipación intencional, como decepción, y en lo que concierne 



Cuerpo vulnerable y conciencia...

101

Signos Filosóficos, vol. xxiii, núm. 45, enero-junio, 2021, 96-123, ISSN: 1665-1324 

342), es posible sugerir que la conciencia de la vulnerabilidad constituye un mo-
mento, si bien a la manera de una conciencia de fondo, en las motivaciones de la 
configuración del espectro de significatividad axiológica en circunstancias dadas. 
En ese sentido, la vulnerabilidad no sólo se refiere al horizonte externo que define 
los contornos de la potencia de libre movimiento del cuerpo o la disposición a la 
aflicción que resulta de encuentros no favorables con el mundo circundante, sino 
que, además, constituye uno de los horizontes de latencia en la configuración del 
sentido de los valores y las metas, incluso en aquellos que Husserl llama “absolu-
tos” en sentido moral (Hua XLII: 201, 346, 435). 

Así, la conciencia del daño potencial que está en la base de la unidad de 
la conciencia de la vulnerabilidad, no sólo anticipa lo que podríamos llamar el 
cumplimiento negativo de la tendencia intencional práctica de movimiento, sino 
también las formas de afecto invasivo, así como las consecuencias de la aflicción 
en la más honda intimidad de la vida. 

Entre el dolor físico, manifiesto en la intimidad táctil del yo que se siente a sí 
mismo, y la herida que permanece resonando en la memoria del trauma personal, 
la frustración, ante la sorpresa del comportamiento inesperado (e inesperable) de 
alguien en quien confiamos, deja una huella que se manifiesta, incluso en estos 
casos, corporalmente. Este nexo de sentido común a las estructuras fundamen-
tales de la constitución de la corporalidad viva (Behnke, 2009), como unidad 
de agenciamiento más primitivo de la espontaneidad subjetiva, es por lo demás 
consecuente con la anticipación protentiva del daño y depende del despliegue 
progresivo de una forma en principio pre-reflexiva, y de carácter afectivo (Behn-
ke, 2008: 145), de la conciencia de sí mismo.3 

a la frustración, como emoción. Acerca de la frustración en el estudio fenomenológico sobre 
vulnerabilidad, dolor y violencia, véase Venebra, 2019a: 121.

3	  La descripción heideggeriana de la anticipación de la posibilidad radical de la muerte es im-
portante para estas consideraciones, sin embargo, dicha anticipación no se corresponde con la 
anticipación del daño en el sentido que intento describir. La muerte no es un fracaso ni ocurre 
de forma necesaria como la frustración de una capacidad y la disposición a ser afectados descrita 
aquí. En consecuencia, aunque algunas de las estructuras que describe Heidegger pueden ser 
útiles para el análisis aquí propuesto, la vulnerabilidad no es equiparable a la finitud. En Husserl, 



Ignacio Quepons Ramírez

102

Signos Filosóficos,  vol. xxiii, núm. 45, enero-junio, 2021, 96-123, ISSN: 1665-1324 

La noción de vulnerabilidad 
La vulnerabilidad ha sido comprendida en diferentes ámbitos de las humanidades 
y las ciencias sociales como un fenómeno relacional (Gilson, 2014; Boubil, 2018; 
Herickson y Fouche, 2017: 17; Butler, 2016) vinculado en principio a la corpo-
ralidad (Turner, 2006: 25), que involucra el espectro de significatividad y en esa 
medida es contextual; es una condición dinámica, gradual y susceptible al cambio 
con el paso del tiempo. Además, tiene importantes implicaciones de carácter so-
cial y normativo (Gilson, 2014: 51).

Así, el estudio fenomenológico de la conciencia de la propia vulnerabilidad 
comienza con la descripción de los horizontes de anticipación del daño potencial 
a partir del acervo de experiencia, en concordancia con el desarrollo del campo de 
afectación sensible y los horizontes prácticos relativos al movimiento corporal: el 
sistema cinestésico (Hua XV: 304; Behnke, 2008: 148). Por tanto, hablar de vul-
nerabilidad corporal, implica, además de la fragilidad física o la eventual disposi-
ción al daño en la forma o estructura del cuerpo, un sentido de precariedad que 
compromete la dimensión del cuerpo “vivido desde dentro” (Behnke y Ciocan, 
2012: 14; Masiá-Clavel, 2015: 105). De este modo, algunas de las ventajas del 
enfoque fenomenológico para estas investigaciones es que realiza la descripción 
de la experiencia destacando su formación a través de campos u horizontes de 
implicación de sentido en el flujo de la corriente del tiempo, cuya descripción 
permite comprender a su vez fenómenos dinámicos, en este caso la vulnerabili-
dad, e incluso delimitar las implicaciones contextuales de dicha noción sin caer 
en relativismos que terminan por disolver el significado en pura convencionalidad 
(véase este riesgo en Luna, 2009 y 2014). 

La vulnerabilidad, por otra parte, es ciertamente una disposición circuns-
tancial expresada en la forma de un predicado accidental relativo a las formas de 
su interacción entre lo que se considera vulnerable y los alcances de su capacidad 
de ser afectado (Rogers, 1997; Heaslip, 2013). El sentido de dicha disposición 
comparece como correlato de una modalización de la conciencia práctica (Hua 
XVIII: 119), la cual proyecta ya bien el daño como una posible afectación del 

la expresión Sorge sí se plantea en el contexto de la apertura de eventuales fracasos en el proyecto 
vital. Véase Hua XLII: 425 y ss.



Cuerpo vulnerable y conciencia...

103

Signos Filosóficos, vol. xxiii, núm. 45, enero-junio, 2021, 96-123, ISSN: 1665-1324 

yo a partir de la síntesis de motivación y el acervo de experiencias (Walsh, 2013) 
o bien la disminución o desajuste entre lo que creemos ser capaces de hacer y la 
ejecución efectiva de dichas actividades prácticas, siempre bajo el supuesto de la 
inserción en el mundo de la vida. De este modo, si nos enfocamos en su forma 
más primitiva, la conciencia de la vulnerabilidad es aquella referida a la configura-
ción del cuerpo propio; ésta se forma a partir de protenciones que tienen por base 
síntesis de cumplimiento negativo de orden práctico, y toma parte del horizonte 
la manifestación del cuerpo vivido como polo de habitualidades prácticas, además 
de la unidad de una forma de auto-afección relativa a la constitución del espacio 
vivido como centro cero de orientación (Hua IV: 158; Venebra, 2019b: 159).

De este modo, de la misma manera en que el cumplimiento de la intencio-
nalidad dóxica puede ser frustrado en la forma de la confirmación de lo contrario 
a lo mentado, en la decepción (Hua XIX/2: 574-576), así también la intenciona-
lidad práctica (Hua XXVIII: 102, 111; Crowell, 2013: 263) puede tener ese tipo 
de frustraciones (Hua XLII: 280), las cuales no necesariamente ocurren en el nivel 
de los actos intencionales en sentido estricto, sino que se trata de frustración de 
nexos de implicación intencional en niveles pasivos (Hua XI: 25, 189). El sentido 
del trazo de un movimiento corporal puede estar orientado por una forma de 
intencionalidad dirigida al cumplimiento de tareas inmediatas, de metas prácticas 
como bajar por una escalera, levantarse de la cama para atender a quien llama 
a la puerta de nuestra habitación, por ejemplo. Por tanto, la incorporación del 
cuerpo presupone el espacio del suelo no sólo con la consistencia para resistir el 
peso de nuestro cuerpo erguido, sino también la ejecución de los pasos; además, 
en sentido práctico, está presupuesto el sentido que mienta el espacio como un 
campo abierto para la ejecución del andar hasta donde está la puerta. La interrup-
ción súbita de cualquiera de estas operaciones, sea por un insospechado obstáculo 
(algún líquido derramado en el suelo la noche anterior, las llaves tiradas) que nos 
hace dar un mal paso y lastima los pies descalzos, o sea por una indisposición del 
propio cuerpo (la torcedura por un mal movimiento), supone tanto la frustración 
de un movimiento práctico como la afectación sensible que no sólo entorpece 
una operación habitual, sino que también lastima.  

Por otra parte, como condición existencial, la vulnerabilidad guarda una re-
lación necesaria, por un lado, con la conciencia interna del tiempo, pues está 
fundada en la anticipación de posibilidades basadas, en este caso, en experiencias 



Ignacio Quepons Ramírez

104

Signos Filosóficos,  vol. xxiii, núm. 45, enero-junio, 2021, 96-123, ISSN: 1665-1324 

aflictivas anteriores y habitualidades prácticas (Hua XI: 62). Pero, por otro lado, 
la conciencia de la vulnerabilidad parece involucrar a su vez las síntesis constitu-
tivas de la vida corporal, comprendida como una unidad de potencialidades de 
movimiento auto-motivado, lo cual coincide con la génesis primordial de todas 
las habitualidades prácticas (Moran, 2011: 65). En esa medida, la conciencia de 
la vulnerabilidad, como forma pre-reflexiva de asumir el cuerpo propio, revela, 
de forma progresiva, una dimensión más íntima de fragilidad subjetiva, a partir 
de la anticipación de posibles afectaciones invasivas y aflictivas, motivadas por el 
acervo de experiencias anteriores en contextos hostiles. Todo ello supone, como 
señala Husserl, una ruptura que puede ser súbita y violenta, por ejemplo, en el 
evento de un sismo o durante un accidente brusco y completamente inesperado, 
o bien, a través de la sensación de extrañeza con respecto a un entorno asumido 
como familiar, en el que somos expuestos de forma violenta, como cuando nos 
vemos involuntariamente en medio del estallido de una balacera en un espacio 
público. En estos dos ejemplos, sin embargo, la exposición es resultado de un 
mero accidente. Hay otras formas de vulnerabilidad más complejas, y asumidas 
también de forma más consciente, como en la confirmación de nuestro cuerpo 
expuesto ante la mirada hostil de alguien con clara intención de hacer daño, por 
ejemplo, cuando tomamos parte de forma explícita en un combate. En este caso, 
el despertar de la conciencia de la propia vulnerabilidad está motivada en la com-
parecencia de los límites y posibilidades del cuerpo en situación, es decir, la proxi-
midad, distancia, intención y sentido de los movimientos del otro, comprendidos 
con respecto a eventuales acciones defensivas, la oportunidad de contraatacar, 
retroceder, huir, etcétera.

Aspectos metodológicos del análisis fenomenológico y el tema 		
de la constitución del cuerpo vivido en el contexto de la descripción 	
de la conciencia de la vulnerabilidad
Antes de avanzar a descripciones más específicas de las formas de la vulnerabilidad 
es preciso detenerse en la consideración metodológica del sentido del análisis in-
tencional propuesto por la fenomenología husserliana. En el análisis de las formas 
de la intencionalidad, Husserl distingue entre una consideración fenomenológi-
co-estática de dichas relaciones intencionales, dirigida al análisis de los niveles de 
fundación e interdependencia formal entre los actos, así como el tipo de actos 



Cuerpo vulnerable y conciencia...

105

Signos Filosóficos, vol. xxiii, núm. 45, enero-junio, 2021, 96-123, ISSN: 1665-1324 

involucrados en la constitución, y, por otra parte, la consideración “genética” 
(Hua I: 111; Hua XI: 336; Welton, 1977), cuyo énfasis es el análisis de la dimen-
sión dinámica de la temporalidad de la intencionalidad (Hua XI: 336). El método 
fenomenológico genético concibe la intencionalidad como un tejido de implica-
ciones sintéticas entre las vivencias y sus respectivos correlatos considerados como 
unidades en proceso de desarrollo, es decir:

[…] toma en cuenta también, por ende, la unidad inmanente de la temporalidad 
de la vida, cuya «historia» transcurre en ella; de suerte que cada vivencia singular 
de conciencia, que se presente temporalmente, tiene en ella su propia «historia», es 
decir, su génesis temporal. (Hua XVII: 315)

Por tanto, mientras que el análisis estático proyecta un mapa formal de la 
estructura de la intencionalidad, el análisis genético está orientado a describir to-
talidades concretas, procesos sintéticos dinámicos de unidades en proceso de con-
creción. Así, el análisis genético enfatiza la relevancia de la experiencia pre-predi-
cativa, perfilando las ulteriores síntesis activas, así como las sedimentaciones de 
experiencias anteriores (Lohmar, 2012: 267).

En este sentido, uno de los aspectos más importantes de la descripción ge-
nética en la explicitación de las estructuras constituyentes de la subjetividad y 
su relación con el mundo es el papel no sólo del tiempo, sino también de la 
corporalidad. De este modo, la ejecución de la reducción trascendental, como 
reconducción a la experiencia a su especificidad inmanente o, en el lenguaje de 
Husserl, al campo trascendental (Hua I: 61), descubriría cómo, en un sentido 
muy específico, la propia corporalidad es un requerimiento necesario para hacer 
explícita la constitución originaria del espacio vivido como campo de experiencia 
intuitivo de los objetos de la percepción sensible (Rabanaque, 2013).

Por tanto, la vida corporal puede ser comprendida como la unidad de un 
campo estratificado de sensaciones, incluyendo aquellas del orden de los senti-
mientos sensibles (Hua V: 15), entrelazadas en la corriente de vida, requeridas 
por las aprehensiones de la percepción externa y, en consecuencia, esenciales en la 
configuración del mundo como horizonte de experiencia en general. En esa me-
dida, el cuerpo propio se revela como el medio necesario para vincular la corriente 
de vida con el objeto constituido (Rabanaque, 2013: 389), obteniendo así un 



Ignacio Quepons Ramírez

106

Signos Filosóficos,  vol. xxiii, núm. 45, enero-junio, 2021, 96-123, ISSN: 1665-1324 

carácter constituyente peculiar: sin ese “puente vinculante” (Hua XXXIX: 459) 
ni siquiera serían inteligibles las orillas que comunica (Behnke, 2009: 188-191). 

El estudio de esta dimensión supone, por otro lado, la distinción entre dos 
sentidos de la noción de cuerpo que han estado operando de forma implícita a lo 
largo de la exposición hasta este momento: la diferencia entre el cuerpo vivido, 
Leib (Hua IV: 56), y el cuerpo corporal o físico, Körper (Hua I: 128). La diferen-
cia entre estos dos sentidos del cuerpo, lejos de tratarse entre una visión más psi-
cológica (el cuerpo vivido) frente a la comprensión meramente física o mecánica 
del cuerpo (el cuerpo corporal), se trata más bien, en este contexto fenomenológi-
co, del correlato de procesos sintéticos diferentes, aunque vinculados entre sí. Así, 
mientras el primero es rendimiento de síntesis de motivación y se vive como la 
unidad de la capacidad de movimiento auto-motivado, el segundo es el correlato 
constituido por síntesis de causalidad común a la constitución de los objetos de la 
naturaleza en general (Hua IV: 242; Walsh, 2013: 76). 

El cuerpo propio, por otra parte, comprendido como el cuerpo corporal 
sobre el cual ejercemos derechos exclusivos (Hua IV: 285), está fundado en úl-
tima instancia en síntesis de motivación y auto-afectaciones inmediatas como el 
hambre, la sed y el frío de nuestro cuerpo vivido. Así, la espontaneidad del mo-
vimiento que no sólo confirmamos en su efectuación, sino que también sentimos 
como nuestro, es el fundamento de la relación entre el yo con su propio cuerpo. 
Como señala Agustín Serrano de Haro:

El cuerpo […] mantiene con el yo una relación que no es ni de identidad objetiva 
(unidad) ni de disparidad objetiva (separación, dualidad de las cosas), sino de re-
ferencia mutua e irreductible en el seno de la única vida intencional a que ambos 
pertenecen y que ambos han surgido. (Serrano de Haro, 2007: 61)

Por otra parte, el campo de visibilidad, en sentido amplio, y las cosas que se 
exhiben a la conciencia individual se articulan en relación con el centro cero de 
orientación que instituye el cuerpo propio y sus potencialidades de movimiento 
efectivas. La captación inmediata de mi entorno, no sólo en mera consideración 
contemplativa, sino también en mi disposición relativa a los fines más inmediatos, 
requiere una serie de síntesis que suponen el ahí de mi cuerpo, tanto en su nivel 
estesiológico, como a nivel del cuerpo relativo a la constitución de mi realidad 



Cuerpo vulnerable y conciencia...

107

Signos Filosóficos, vol. xxiii, núm. 45, enero-junio, 2021, 96-123, ISSN: 1665-1324 

anímica donde me vivo a mí mismo como un yo personal viviendo en y a través 
de mi cuerpo concreto (Hua IV: 145-158, 284).

En ese sentido, el cuerpo como órgano de la percepción y la voluntad (Hua 
IV: 153) es la unidad en la cual tiene lugar la formación de los campos de sensa-
ción relacionados con las síntesis sensibles de movimiento corporal, las llamadas 
cinestésicas (Serrano de Haro, 1997: 194). La concordancia entre el movimiento 
corporal y los rendimientos de la percepción correlativos a ella, las cinestesias, 
constituyen el espacio vivido originario y, en consecuencia, el sentido de todo lo 
que aparece en el campo espacial circundante (EU: 89; Venebra, 2019b: 161). 
Por otro lado, dado que el análisis fenomenológico del cuerpo es el acceso origi-
nario al campo sensible mismo, el campo de apercepción sensorial depende, en 
principio, de nuestra capacidad corporal viva de vivir esos campos (Hua XI: 13), 
aunque su unidad sea resultado del fundamento de toda actividad sintética en 
general, como hemos dicho: la unidad de la conciencia interna del tiempo.

La centralidad del movimiento corporal, expresado en la potencialidad “yo-
me-muevo” que, de acuerdo con Ideas II, precede al yo puedo como unidad de 
capacidades habituales (Hua IV: 261), fue uno de los aspectos que llevaron a 
Ludwig Landgrebe a enfatizar que:

[…] la corporalidad propia debe ser entendida no meramente como constituida sino 
como constituyente. Es un sistema de capacidades disposicionales en el que se coor-
dinan los diferentes campos de los sentidos y pertenece en cuanto tal a la subjetivi-
dad trascendental. (Landgrebe, 1982: 82)

Así, de acuerdo con Landgrebe, el campo sensible es una estructura de senti-
do cuya base es la síntesis cinestésica de movimiento corporal (1978: 28). 

Por otro lado, en la medida en que todo sentir es al mismo tiempo un sen-
tirse a sí mismo en el cuerpo, para Landgrebe la unidad de la síntesis cinestésica 
no sólo es la potencia práctica “yo me muevo”, sino además, al moverme, “siento 
mi propio movimiento”, y en ello me siento a mí mismo (1978: 31). Este sentir, 
no obstante, no es sólo la mera sensación táctil, sino que también remite a una 
dimensión más abarcante que involucra el encontrarse (sich Befinden) “en el que 
se apunta ya al ser consciente de sí mismo que pertenece al sentir en cuanto mo-
mento de la conciencia” (Landgrebe, 1968: 180).



Ignacio Quepons Ramírez

108

Signos Filosóficos,  vol. xxiii, núm. 45, enero-junio, 2021, 96-123, ISSN: 1665-1324 

De este modo, el campo sensible último no es el mero complejo de sensacio-
nes entendidas como la conciencia de meras cualidades aisladas, sino que también 
originariamente las sensaciones son vividas como entrelazadas con lo atrayente y 
lo repelente, es decir, como incitación o afectación del libre movimiento, y en este 
caso, del interés, que sólo en la descripción analítica se aísla en su involucramien-
to con el cuerpo (Landgrebe, 1968: 185). Por tanto, para Landgrebe, la trama de 
movimientos tiene como correlato simultáneo y permanente la exhibición del 
mundo de los sentidos, con base en el horizonte espacial comprendido como 
campo de juego (Spielraum) del libre movimiento de la subjetividad encarnada 
en su cuerpo propio. 

El yo-me-muevo como potencia práctica fundamental no es un mero despla-
zamiento en el espacio abstracto, sino más bien movimiento en el interior de un 
mundo de significatividad motivado por una tendencia templada en una grada-
ción de intereses afectivos (Landgrebe, 1978: 31). Las síntesis de motivación que 
sostienen el agenciamiento de un yo en el ejercicio de su movimiento activo tienen 
un inalienable componente afectivo, el cual se hace explícito en tonalidades afec-
tivas del entorno.

La significatividad de estos horizontes afectivos viene dada por el sentido 
teleológico que explicitan, el cual, por lo demás, está implicado en la tendencia 
del movimiento como unidad de la corporalidad viva. Esta aspiración originaria y 
su tender-hacia es, de acuerdo con Landgrebe, el origen del sentido teleológico de 
toda forma de intencionalidad y es, al mismo tiempo, la pauta del sentido de la 
propia historicidad humana fundada, en sentido retrospectivo, en la experiencia 
concreta del movimiento corporal (Landgrebe, 1981: 138; 2017: 100). 

La estructura intencional de la conciencia del cuerpo vulnerable
Cuando hablamos de vulnerabilidad no nos referimos a la mera afectación física 
de nuestro cuerpo como si se tratara de una cosa, sino al campo de exposición 
al daño y las consecuencias de la herida resultante de ser lastimados, en tanto 
abarca desde las dolencias físicas, hasta el trauma en sentido personal. El daño 
es una afectación aflictiva y que resulta en una frustración, por causas externas, 
del despliegue de una intención de libre movimiento que anticipa fines de orden 
práctico. Hablar de exposición al daño en sentido físico recorre el espectro que 



Cuerpo vulnerable y conciencia...

109

Signos Filosóficos, vol. xxiii, núm. 45, enero-junio, 2021, 96-123, ISSN: 1665-1324 

va desde afectaciones y disminuciones resultantes de la condición de enfermedad 
(Alva, 2017; Bąk, 2019), la vejez, o incluso la etapa transitoria de la infancia, 
hasta la pérdida irreparable de la capacidad de movimiento, la pérdida de capa-
cidades cognitivas o la muerte. Ahora bien, en sentido más amplio, la exposición 
al daño comprendido en términos de transgresión o ruptura en la síntesis de 
regularidad de la experiencia supone además formas de frustración y secuelas que 
impactan la vida en sentido personal. En ambos casos, la unidad de las síntesis de 
la experiencia vulnerada es la conciencia de sí implicada en el sistema cinestésico 
como base del agenciamiento subjetivo y como forma primitiva de todas nuestras 
capacidades espontáneas.

Por tanto, la conciencia de la vulnerabilidad, de acuerdo con lo presentado 
hasta aquí, involucra por lo menos dos aspectos fundamentales de la constitución 
del cuerpo vivido: 1) la unidad de una forma de conciencia pre-reflexiva de ca-
rácter afectivo o la intimidad del tacto y 2) el nexo cinestésico del movimiento 
libre espontáneo (Hua IV: 258). Se trata de una conciencia que se incrementa o 
disminuye en progresiones de atención dependiendo de las circunstancias que la 
motiven. Podemos ser muy vulnerables sin darnos cuenta de ello o creer serlo en 
entornos más bien seguros. Sin embargo, la conciencia de la vulnerabilidad no es 
una mera creencia (Steinbock, 2014), sino una disposición compleja, progresiva 
y que implica el desarrollo de vida a lo largo del tiempo, en la cual la vida práctica 
se orienta intencionalmente hacia el mundo en torno.

Como he señalado, desde una perspectiva genética es posible dar cuenta de la 
armonía dinámica entre la exhibición sensible, tanto del cuerpo propio como de 
los objetos de la percepción en general, y el libre movimiento del cuerpo, que no 
se puede conocer de antemano y, sin embargo, es posible anticipar. En este senti-
do, la anticipación del daño resulta en la pre-delineación de un horizonte de po-
sibilidades relativas al libre movimiento del cuerpo y el campo sensible de la per-
cepción, de acuerdo con los términos descritos de esta relación en Husserl (Hua 
XI: 14). No obstante, además de esta relación de libre movimiento y formación 
del campo sensible tenemos que, por un lado, el movimiento es impulsado por 
disposiciones del ánimo de inclinación, repulsión y aversión (Landgrebe, 1968: 
188); y por otro, su propia unidad sensible es la unidad templada de un encon-
trarse, un sentirse en movimiento. Según Landgrebe, esto permite comprender 
por qué Heidegger considera que el mundo se abre primariamente como un:



Ignacio Quepons Ramírez

110

Signos Filosóficos,  vol. xxiii, núm. 45, enero-junio, 2021, 96-123, ISSN: 1665-1324 

[...] encontrarse y que en éste tiene en cada caso su comprensión [lo cual presupo-
ne] lo que Husserl había mostrado ya en sus primeros análisis como la conciencia 
de trasfondo y de horizonte que soporta toda conciencia de los actos. [Así:] el 
encontrarse, empero, en cuanto estar-templado, se determina, si no exclusivamen-
te al menos en el grado más profundo, por la correspondiente manera del sentir: 
colores, tonos, etc. poseen en cada caso su «valor templante», y lo que afecta en 
cuanto sensación depende de la manera de moverse. El comprender que pertenece 
al encontrarse consiste, por tanto, según esta perspectiva, en un comprenderse en 
sus posibilidades de poder hacer que mediante el moverse se manifiesten sensible-
mente cosas. (Landgrebe, 1968: 188)

Entonces, el campo entero de la percepción es, al mismo tiempo y desde su 
origen, un campo afectivo y práctico, sólo que, en aras de la exposición científica 
de los niveles de fundación, en la actitud naturalista, el análisis de la constitu-
ción de la mera naturaleza lo deja de lado para centrarse en la pura percepción 
(Hua IV: 2). Sin embargo, resulta innegable que en el despertar del volverse ha-
cia la afectación en la percepción hay elementos inalienablemente emotivos que 
intervienen, tanto en el desarrollo de la atención (Wehrle, 2015), como en el 
movimiento espontáneo de nuestro cuerpo y las síntesis cinestésicas que abren el 
horizonte del campo perceptivo.

Así, la vulnerabilidad, fenomenológicamente, es un tipo de horizonte po-
tencial relativo a ciertas circunstancias que presupone la formación de habitua-
lidades de orden práctico, fundadas en la asunción del cuerpo como unidad de 
afectación en puntos, suscitaciones sensibles localizadas (Hua V: 7) y capacidad 
de movimiento (Hua IV: 152). Por otra parte, a la conciencia de la vulnerabilidad 
corresponde, como correlato objetivo, la comprensión del entorno circunstancial 
como lo que podríamos llamar un ambiente peligroso, inicialmente vivido como 
un horizonte de la situación cinestésica (Hua XV: 275) de la subjetividad concre-
ta, en función de la anticipación de un daño probable. 

Así, la conciencia de la vulnerabilidad es una forma de modificación de la 
tesis de creencia, en la figura de lo probable en el ámbito práctico, la cual está 
fundada en síntesis de experiencias anteriores que la motivan. Por un lado, se trata 
de una conciencia de horizonte que motiva lo análogo a la modificación dóxica 
en la esfera de los actos volitivos (Hua XXVIII: 119) en relación con la decepción 



Cuerpo vulnerable y conciencia...

111

Signos Filosóficos, vol. xxiii, núm. 45, enero-junio, 2021, 96-123, ISSN: 1665-1324 

práctica de un acto de querer y no obtener lo que se quiere y, en segundo lugar, en 
relación con el resultado, igualmente probable, del fracaso práctico, no sólo como 
decepción, sino también como algo que me deja expuesto al daño posible. En la 
medida en que el éxito práctico promueve la habitualidad práctica de la confianza 
en uno mismo y el control sobre la situación, así los eventuales fracasos y las situa-
ciones en las que las cosas se salen de control configuran, por tanto, un horizonte 
límite: lo que se sale de control comparece en la experiencia a partir de la com-
prensión del campo sobre el que sí tengo algún control. Es posible describir este 
complejo de vivencias a partir de las descripciones de Husserl sobre los horizontes 
de familiaridad y la experiencia de lo extraño (Hua XV: 432). La vulnerabilidad es 
el horizonte de la trasgresión (Überschreitung) del núcleo más profundo del mundo 
familiar: la intimidad.

El campo de afectación se circunscribe a ciertos límites definidos: los alcan-
ces de la sensación de sí mismo en el cuerpo, los cuales son a su vez el contorno de 
la realidad anímica constituida a través del cuerpo, y su propia exterioridad, tanto 
en sentido expresivo como material. Por otra parte, el cuerpo como “órgano de la 
voluntad” (Hua IV: 152) y, en esa medida, núcleo de las habitualidades percepti-
vas y prácticas implicadas con el libre movimiento, tiene también sus contornos 
definidos bajo lo que podríamos llamar el límite del cumplimiento exitoso de dis-
posiciones prácticas fundadas en habitualidades del tipo yo puedo. 

El límite de mi libre movimiento es, de este modo, un punto de contacto 
con las cosas del mundo que se manifiesta en la resistencia de los otros cuerpos; 
los cuales cumplen de forma negativa la certeza de lo que no puedo hacer, en 
sentido primitivo: hacia dónde no puedo ir, hacia dónde no puedo moverme 
(cfr. Steinbock, 2014: 40). Estos contornos no se exhiben constantemente de 
forma temática, sino que más bien están anticipados como series potenciales, 
pero armónicas, de circunscripción de los alcances de mi subjetividad en sentido 
anímico en relación con el mundo circundante. Después de todo, como señala el 
propio Husserl, ninguna cosa es más próxima, y en ese sentido más íntima, que el 
cuerpo propio: “sobre todas las cosas espaciales de mi esfera universal práctica, mi 
cuerpo vivido es lo más originariamente mío” (Hua XIV: 58).

Este punto, decisivo para Landgrebe en su acercamiento a Husserl, está co-
nectado con la génesis progresiva de la percepción y de la intencionalidad práctica 
en general. El fiat del acto voluntario (Hua XXVIII: 157) encuentra su punto de 



Ignacio Quepons Ramírez

112

Signos Filosóficos,  vol. xxiii, núm. 45, enero-junio, 2021, 96-123, ISSN: 1665-1324 

partida en el éxito de la intención de ejecutar movimientos auto-motivados, aun-
que no necesariamente tematizados en la manera de actos explícitos (Landgrebe, 
1978: 28). La coincidencia entre la intención volitiva y su cumplimiento motiva, 
por su parte, la conciencia igualmente fundada del control sobre un campo de 
cosas no sólo perceptibles, sino también a mi disposición en sentido práctico. 

En esa medida, la vulnerabilidad significa aquí no sólo la anticipación de la 
afectación física, sino también la confirmación de la fragilidad de los complejos 
de cumplimiento de intencionalidad práctica y puesta en entre dicho de lo asu-
mido como bajo control; todo ello sumado a la convicción práctica de que las 
consecuencias de la falta de control extienden un campo potencial de daño, en 
sentido inmediato, corporal o personal. Con todo, la cuestión de la vulnerabili-
dad del cuerpo propio y el ámbito en el que descansa la especificidad de dicha 
experiencia, una vez más, no es la mera fragilidad del cuerpo y la anticipación del 
daño, en tanto se anticipan o se suponen los puntos vulnerables de un edificio o 
un automóvil, sino que, dada la esencial implicación de nosotros mismos en lo 
más íntimo de nuestra vida con el cuerpo, la vulnerabilidad del cuerpo propio 
hace manifiesta una dimensión radical de nuestra propia intimidad, afectando 
directamente al yo, como hemos dicho, en sentido personal. Así, podríamos decir 
que la vulnerabilidad revela una forma de intimidad peculiar: en lo más íntimo 
de mí mismo hay algo que no depende de mí por completo, excede el control que 
puedo ejercer sobre ello y me compromete a ser lo que soy a pesar de esta exceden-
cia. Se trata pues de una dimensión de exterioridad fundada, por paradójico que 
resulte, en una forma radical de la pasividad: la desnudez resultante de estar a la 
intemperie y sin amparo ni control sobre lo que soy sin condición ni posibilidad 
de apelación.4 

4	  La vulnerabilidad en el pensamiento fenomenológico de Levinas es una dimensión constitutiva 
que permite redefinir el estatuto mismo de la subjetividad, desde la sensibilidad como un radical 
estar expuesto. Dice: “haber-sido-ofrecido-sin-reserva, como si la sensibilidad fuera precisamente 
aquello ya supuesto por toda protección y toda ausencia de protección: la vulnerabilidad misma” 
(Levinas, 1978: 120). La originalidad y los alcances del pensamiento de Levinas en torno al 
tema de la vulnerabilidad exceden por mucho los modestos esfuerzos de este artículo, pero no se 
puede dejar de destacar la importancia de su intuición central: esta dimensión de ex-posición, 



Cuerpo vulnerable y conciencia...

113

Signos Filosóficos, vol. xxiii, núm. 45, enero-junio, 2021, 96-123, ISSN: 1665-1324 

De este modo, el yo como el sujeto activo del interés por la cosa física que se 
inspecciona, y el volverse del yo, por ejemplo, en la experiencia del dolor, hacia 
su cuerpo, lo manifiesta no sólo como un agente, sino además como sujeto de 
afectación, en un sentido individualísimo, personal.

Por tanto, lo que llamamos conciencia de la vulnerabilidad es un tipo de 
horizonte de explicitación de nuestra propia realidad anímica, manifiesto a tra-
vés del cuerpo, y relativo a posibilidades de afectación invasiva respecto de las 
cuales tenemos un control muy limitado, o no tenemos control en absoluto. Es 
un horizonte que se manifiesta en la unidad total de la disposición afectiva (Hua 
Mat VIII: 362). Se trata, por tanto, de un horizonte de eventos posibles que nos 
competen porque se refieren a la vida como totalidad concreta. 

Así, la condición de calamidad nos resitúa violentamente en una condicio-
nalidad fáctica con el entorno inmediato, en parte olvidada por el desarrollo de 
los horizontes de familiaridad con el entorno, y la apariencia de un mundo su-
puestamente dispuesto a nuestros designios (Eng, 1972: 269). La familiaridad o 
cotidianidad es, en este contexto, motivada por el campo de libre movimiento 
que es horizonte (o conciencia marginal) de las síntesis cinestésicas. La apertura 
del mundo como campo de juego del libre movimiento de mi cuerpo, a partir 
del cual trazo y acorto distancia, es al mismo tiempo el horizonte de su pro-
pia finitud. La zozobra nos coloca en un estado de alerta y despierta una forma 
pre-reflexiva de consciencia afectiva y práctica de nosotros mismos y nuestras 
circunstancias concretas.

Por tanto, la conciencia de la vulnerabilidad hace patente un desbalance, un 
límite sobre el control de lo que podemos saber acerca de nosotros mismos, mani-
fiesto como punto de excedencia de los límites de la voluntad en nuestro cuerpo. 
Lo más acuciante el fenómeno de sentirse vulnerable es que, en medio de todas 
las cosas que no podemos controlar, potencialmente infinitas, existe un espectro 
de “determinación indeterminada” (Hua I: 82) que circunscribe ese horizonte, no 
a cualquier posible, sino hacia aquel relativamente susceptible de anticipación y 

por así decir, a la que da lugar la vulnerabilidad, es al mismo tiempo la pauta para la apertura a 
una forma radical de alteridad, anterior a cualquier consideración temática explícita.



Ignacio Quepons Ramírez

114

Signos Filosóficos,  vol. xxiii, núm. 45, enero-junio, 2021, 96-123, ISSN: 1665-1324 

que nos afecta en lo más íntimo: lo que nos importa y no controlamos por com-
pleto (Nussbaum, 2005: 42).

Por otro lado, la vulnerabilidad constituye un horizonte indisociable de ex-
plicitación del cuerpo vivido en los términos sugeridos aquí. En este respecto, 
siguiendo a Husserl, podemos describir cómo la unidad del cuerpo vivido se ex-
plicita en su dinamismo constitutivo a través de un horizonte interno, el cual hace 
evidente la unidad del cuerpo en el nexo cinestésico de su movimiento. Tenemos, 
así, el horizonte externo relativo a la relación entre este nexo cinestésico y la exhi-
bición del campo perceptivo de objetos circundantes. El límite de ese horizonte, 
sus contornos, no sólo se corresponden con los límites del cuerpo físico, sino 
con la resistencia al libre flujo del movimiento auto-motivado comprendido en 
su unidad a través de nexos motivacionales. Este límite, que junto con el libre 
movimiento se vive en relación con el flujo dinámico de la conciencia cinestésica, 
está vinculado de manera esencial con el sentido de afectación invasiva en la re-
sistencia, eventualmente opresiva del ambiente, lo que anticipamos que puede pa-
sarnos. Todo ello comprendido en términos de asumir circunstancias que pongan 
en peligro la integridad del cuerpo o resulten en afectaciones invasivas, más allá 
de lo controlable o tolerable, abre paso al horizonte externo de la vulnerabilidad.

Además, la conciencia de la vulnerabilidad involucra, como he señalado, una 
anticipación emotiva del daño, la cual tiene su base en resonancias afectivas (Hua 
XXXVII: 343) que despiertan, en este caso, contenidos sedimentados relativos 
a experiencias aflictivas o incluso traumáticas. Dicha anticipación emotiva está 
en la base intencional de disposiciones del ánimo como miedo, preocupación y 
ansiedad. En cierto sentido, la conciencia de la vulnerabilidad está motivada por 
experiencias pasadas de fracaso en el conjunto de capacidades prácticas de ejecu-
ción del libre movimiento y sus eventuales consecuencias como estar físicamente 
expuestos debido al resultado de la frustración (cumplimiento negativo) de la 
expectativa de libre movimiento y, en consecuencia, de control sobre la situación. 

De este modo, aunque el análisis comienza con el cuerpo vulnerable como 
horizonte situacional inmediato, la instancia primitiva de la que tengo que hacer-
me cargo, cuando me ocupo de mi circunstancia, la anticipación afectiva del cui-
dado, en la conciencia de la vulnerabilidad, revela en sentido genético el origen de 
una significatividad axiológica en lo que he llamado sin más: lo que nos importa, 
lo más valioso. Este punto, quizá incluso más fundamental que la frustración del 



Cuerpo vulnerable y conciencia...

115

Signos Filosóficos, vol. xxiii, núm. 45, enero-junio, 2021, 96-123, ISSN: 1665-1324 

libre movimiento, es el que brinda el sentido específico a la noción de daño hacia 
el cual está dirigida la anticipación afectiva de sentirse vulnerable. 

La conciencia de valor y el valor de la vulnerabilidad: 		
sobre la significación moral de la vulnerabilidad 
Por último, en tanto la conciencia de la vulnerabilidad involucra horizontes in-
tencionales de orden afectivo y práctico, destaca a su vez una dimensión de la 
experiencia de la corporalidad viva como instancia reveladora de valores persona-
les. Naturalmente, para dar cuenta de este estrato de sentido haría falta destacar 
la constitución de la esfera de la persona, el ámbito que Husserl denomina de lo 
espiritual y que contemporáneamente podríamos designar como el espacio de la 
cultura (Venebra, 2019b: 168). Para efectos del tema que me ocupa, y dejando 
de lado el estudio más minucioso de la constitución del ámbito personal con la 
impronta de relaciones intersubjetivas que supone, sólo lo dejo señalado por el 
momento y en cambio destaco un aspecto no siempre identificado en el estudio 
de la experiencia del valor en general: el tema de sus horizontes.

La experiencia de valor distingue varios momentos transitados desde la mera 
valicepción que destaca afectivamente el carácter valioso (Hua IV, 9) de algo, has-
ta la conciencia intuitiva de valor que tematiza el valor de forma explícita como 
objeto (Hua IV: 10). La valoración supone además un momento de aprobación 
del valor exhibido afectivamente como correcto, es decir, como verdadero (Ms. 
A VI: 24:. 4a; Montagová, 2011: 260). Los valores no sólo se sienten, sino que 
además se eligen (Ms. A VI 30: 91a); nos comprometemos con ellos en tomas de 
posición, y lo comprometido en cada valoración es el proyecto de lo que somos, 
en el sentido de la vida que aspiramos a vivir. De este modo, además de la distin-
ción entre valores sensibles y espirituales (Hua XXXVII: 239), la resolución en 
favor de los valores proyecta un sentido de racionalidad propio de nuestras valo-
raciones que permite su exhibición progresiva a través de síntesis de motivación, 
en horizontes: 

[...] hay que advertir que hasta en una conciencia valiceptiva (y, en giro dóxico, 
intuitiva de valor) la intuición puede ser “inadecuada”, o sea, anticipativa y provista 
por ello de horizontes del sentimiento que se adelantan en vacío, a semejanza de 
una percepción externa. (Hua IV: 10). 



Ignacio Quepons Ramírez

116

Signos Filosóficos,  vol. xxiii, núm. 45, enero-junio, 2021, 96-123, ISSN: 1665-1324 

Todo ello es susceptible de crítica reflexiva y racional.
Así, como he señalado, la conciencia de la vulnerabilidad no es indepen-

diente de diferentes modulaciones afectivas que recorren la zozobra, el miedo, la 
frustración; así como de dimensiones afectivas y prácticas más complejas, como 
el sentimiento moral de la confianza (Steinbock, 2014: 207). Por otra parte, to-
dos estos sentimientos están entrelazados en diferente grado con suscitaciones 
corporales, aunque no se reduzcan y ni siquiera se expliquen por ellas. Más bien, 
parece que ocurre al revés: el núcleo de sentido de la emoción, de acuerdo con 
la fenomenología, consiste en el carácter de acto de la intencionalidad afectiva 
dirigida hacia objetos o situaciones objetivas consideradas en su valor, en sentido 
amplio. No obstante, la génesis misma de la intencionalidad de la vida afectiva 
y práctica, como he sugerido, no es independiente de dos niveles esenciales en la 
constitución de la realidad anímica a través del cuerpo: el movimiento auto-mo-
tivado y el estrato estesiológico de la pasividad corporal, manifiesto especialmente 
en el sentido del tacto, pero considerada no sólo como exhibición de propiedades 
sensibles, sino también como incitación afectiva de sentimientos sensibles.

La conciencia de la vulnerabilidad involucra, por tanto, una forma afectiva 
de apercepción de sí mismo vinculada con la circunstancia corporal, la cual es 
comprendida a su vez en función del horizonte de anticipación del daño posible 
y relativa pérdida de control sobre lo que puede ocurrirnos. Todos los demás 
sentidos de vulnerabilidad menos físicos, por así decir, parecen fundados en esta 
dimensión de la experiencia. Sin embargo, el entrelazamiento de los diferentes ni-
veles de configuración de sentido en una perspectiva genética permite recorrer las 
formas del desarrollo de la conciencia de la vulnerabilidad humana, en relación 
con estratos superiores de significatividad personal y motivación hacia el valor. 

Por otra parte, Husserl exploró en diferentes manuscritos la apercepción de 
valor en relación con la exhibición sensible de los valores en sentimientos, pero 
en algunos contextos este enfoque puede parecer problemático, pues no todos 
los valores permiten su exhibición inmediata de forma positiva, en presencia. 
No obstante, eso no quiere decir que la inteligibilidad de los valores sea inde-
pendiente de sentimientos, disposiciones del ánimo y suscitaciones corporales, 
sino todo lo contrario. Precisamente, la conciencia de la vulnerabilidad apunta de 
forma indirecta al valor revelado en relación con la posibilidad de la frustración 
de un fin práctico y la patencia consecuente de una falta (cfr. Villoro, 1997: 47; 
Marín-Ávila, 2018: 225).



Cuerpo vulnerable y conciencia...

117

Signos Filosóficos, vol. xxiii, núm. 45, enero-junio, 2021, 96-123, ISSN: 1665-1324 

La conciencia de vulnerabilidad es la posibilidad de una ruptura, anticipada 
o no, del horizonte normal de la experiencia. Husserl mismo distingue entre de-
cepciones en el sentido de la falta de concordancia con el sistema del curso normal 
de la percepción (Steinbock, 1995: 240-241) y un sentido personal de ruptura, 
como la muerte de un niño que puede modificar de forma radical la vida de los 
padres (Hua XV: 211 y ss.). Lo común a estas dos rupturas es la frustración de 
una tendencia del libre movimiento del cuerpo y las habitualidades fundadas en 
esa potencia elemental de moverse sin restricción. En el origen de la constitución 
de la normalidad perceptiva y del estilo habitual con el que nos apropiamos la 
familiaridad de nuestra vida, está la potencia fundamental del libre movimiento 
del cuerpo, anterior a cualquier figura del yo puedo. 

Así, la conciencia de la vulnerabilidad apuntaría, si bien de forma indirecta, 
aunque eventualmente tematizable gracias a la reflexión, hacia un valor revelado 
en relación con la posibilidad de la frustración de un fin práctico o el riesgo de ex-
posición al daño, comprendido como lo contrario de tal valor. Por lo tanto, y en 
concordancia con Nussbaum, podemos decir que la vulnerabilidad nos conecta 
con las cosas que nos importan (2005: 42), y en ello reside parte de su relevancia 
para el acceso a la esfera axiológica.

Los valores que más comprometen, al punto de prescindir de cualquier 
cálculo, son los personales. Husserl se ocupó de este tema en los manuscritos de 
investigación del último período de su vida (Hua XLII: 265 y ss.). Sugiero con 
base en las descripciones propuestas y a manera de corolario, que quizá los así 
llamados valores del deber absoluto (Hua XLII: 344), siguiendo a Husserl, no 
lo son por estar garantizados a priori en su objetividad, sino porque reclaman 
desde la experiencia una decisión, un compromiso impostergable con ellos (cfr. 
Hua XLII: 347), debido a su propia fragilidad. Estos valores exigen la decisión 
de sostenerlos y preservarlos. La integridad de las personas, presente en valores 
como la dignidad, no es una valoración dada por descontado, sino que exige una 
respuesta, un compromiso: es nuestra propia vulnerabilidad proyectada en los 
valores la que hace preciso ocuparse de ellos y cuya motivación fundamental, en 
última instancia, es el amor personal (cfr. Hua XLII: 343; Cabrera, 2019). 

Por lo tanto, el estudio de fenómenos como la vulnerabilidad, y su relación 
con las disposiciones del ánimo, comprendidas en términos de horizontes afecti-
vos de fondo, puede hacer posible el esclarecimiento de la génesis progresiva de 
los valores como unidades de sentido, incluso en su ausencia o eventual fracaso, 



Ignacio Quepons Ramírez

118

Signos Filosóficos,  vol. xxiii, núm. 45, enero-junio, 2021, 96-123, ISSN: 1665-1324 

a través del análisis de los horizontes latentes de anticipación y proyección de la 
vida como totalidad concreta.

En alguna medida, las experiencias que confirman mi vulnerabilidad no sólo 
me revelan como expuesto al daño eventual, al dolor físico o incluso a diferentes 
formas de sufrimiento, sino que también, como señalé, todas esas experiencias 
entrelazadas con el golpe de la frustración de las expectativas prácticas, respecto 
a aquello que nos importa, ponen de manifiesto una forma de revelación de mí 
mismo que no es susceptible de ser comprendida en términos de la pura reflexión 
solipsista. El tránsito de la subjetividad trascendental a la constitución dinámica 
e intersubjetiva de la realidad tiene una consecuencia también para la esfera de la 
conciencia del valor. La dimensión concreta del valor sólo tiene sentido una vez 
que ha sido revelada la dimensión esencialmente intersubjetiva de la constitución 
trascendental. Así parece sugerirlo la centralidad del tema del amor en los ma-
nuscritos del último periodo de la obra de Husserl (Crespo, 2018: 242; Cabrera, 
2019). El amor, de acuerdo con lo sugerido hasta aquí, revelaría una forma per-
sonal de dependencia hacia el amado y otra de vulnerabilidad como disposición 
en la confianza.

Bibliografía
Alva, Carlos (2017), “Una aproximación a la fenomenología de la enfermedad”, Gaceta 

Médica de México, vol. 153, núm. 5, pp. 641-644, doi:10.24875/GMM.17003009.
Behnke, Elizabeth (2009), “Bodily protentionality”, Husserl Studies, vol. xxv, pp. 185-

217.
Behnke, Elizabeth (2008), “Interkinaesthetic affectivity”, Continental Philosophy Re-

view, vol. xli, pp. 143-161. 
Behnke, Elizabeth y C. Ciocan (2012), “Introduction: possibilities of embodiment”, 

Studia Phaenomenologica, vol. xii, pp. 11-16.
Bąk, Agata (2019), “Notas sobre fenomenología de la enfermedad: a propósito del libro 

Phenomenology of Illness”, Acta Mexicana de Fenomenología, núm. 4, junio, pp. 
29-56.

Boubil, Elodie (2018), “The ethics of vulnerability and the phenomenology of inter-
dependency”, Journal of the British Society for Phenomenology, vol. xlix, núm. 
3, pp. 183-192.



Cuerpo vulnerable y conciencia...

119

Signos Filosóficos, vol. xxiii, núm. 45, enero-junio, 2021, 96-123, ISSN: 1665-1324 

Burggraeve, Roger (1999), “Violence and the vulnerable face of the other: The vision 
of Emmanuel Levinas on moral evil and our responsibility”, Journal of Social 
Philosophy, vol. xxx, núm. 1, pp.  29-45.

Butler, Judith (2016), Frames of Life, When is a life Grievable, Nueva York, Verso.
Butler, Judith (2004), Precarious Life: The Powers of Mourning and Violence, Nueva 

York, Verso.
Cabrera, Celia (2019), “Acerca de la normatividad del amor y el alcance universal del 

amor al prójimo en Husserl”, Ideas y Valores, vol. lxviii, núm. 169, pp. 109-132. 
Cavallaro, Marco y George Heffernan (2019), “From happiness to blessedness: Husserl 

on eudaimonia, virtue and the best life”, Horizon, vol. viii, núm. 2, pp. 353-388.
Crespo, Mariano (2018), “From empathy to sympathy on the importance of love in the 

experience of the other”, en Frode Kjosavik, Christian Beyer y Christel Fricke 
(eds.), Husserl’s Phenomenology of Intersubjectivity: Historical Interpretations 
and Contemporary Applications, Nueva York, Routledge. 

Crespo, Mariano (2017), “The husserlian sources of emotive consciousness in Dietrich 
von Hildebrand’s moral philosophy”, American Catholic Philosophical Quar-
terly, vol. xci, núm. 4, pp. 671-686.

Crowell, Steven (2013), Normativity and Phenomenology in Husserl and Heidegger, 
Cambridge, Cambridge University Press.

De Warren, Nicholas (2017), “Husserl and phenomenological ethics”, en The Cam-
bridge History of Moral Philosophy, Nueva York, Cambridge University Press, 
pp. 562-576.

Eng, Erling (1972), “Body, consciousness, and violence”, en Anna-Teresa Tymieniecka 
(ed.). The Later Husserl and the Idea of Phenomenology. Analecta Husserliana 
(The Yearbook of Phenomenological Research), vol 2. Dordrecht, Springer, pp. 
267-277.

Ferrarello, Susi (2015), Husserl´s Ethics and Practical Intentionality, Nueva York, 
Bloomsbury.

Fulford, KWM (Bill) y Giovanni Stanghellini (2019), “Values and values-based prac-
tice”, en The Oxford Handbook of Phenomenological Psychopathology, Oxford, 
Oxford University Press, pp. 354-366.

Gilson, Erinn (2014), Ethics of Vulnerability. A Feminist Analysis of Social Life and 
Practice, Londres, Routledge.



Ignacio Quepons Ramírez

120

Signos Filosóficos,  vol. xxiii, núm. 45, enero-junio, 2021, 96-123, ISSN: 1665-1324 

Heaslip, Vanessa y Julie Ryden (2013), “Understanding vulnerability”, en Understand-
ing Vulnerability. A Nursing and Health Care Approach, Oxford, John Wiley & 
Sons, pp. 6-27.

Heinämaa, Sara (2020), “Values of love: Two of forms of infinity characteristic of hu-
man persons”, Phenomenology and the Cognitive Sciences, vol. xix, pp. 431-450. 
[https://doi.org/10.1007/s11097-019-09653-2]

Henrickson, Mark y Christa Fouché (2017), Vulnerability and Marginality in Human 
Services, Londres, Routledge.

Huth, Martin (2016), “Reflexionen zu einer Ethik des vulnerablen Leibes”, Zeitschrift 
für Praktische Philosophie, vol. 3, núm. 1, pp. 237-304.

Husserl, Edmund (1950-2020), Husserliana Gesammelte Werke, La Haya/Nueva York, 
Martinus Nijhoff, Kluwer/Springer. Manuscritos inéditos de acuerdo con la sig-
natura del Archivo Husserl de la Universidad Católica de Lovaina: Ms. A VI 24 
(1907/1908); Ms. A VI 30 (1920/1925).

Jorba, Marta (2019), “Husserlian horizons, cognitive affordances and motivating rea-
sons for action”, Phenomenology and the Cognitive Sciences, vol. 19, pp. 1-22, 
doi:10.1007/s11097-019-09648-z.

Landgrebe, Ludwig (2017), “El problema de la teleología y la corporalidad en la fe-
nomenología y el marxismo”, Acta Mexicana de Fenomenología Revista de In-
vestigación Filosófica y Científica, núm. 2, abril, pp. 93-124.

Landgrebe, Ludwig (1982), Faktizität und Individuation, Hamburgo, Felix Meiner.
Landgrebe, Ludwig (1981), “The life-world and the historicity of human existence”, 

Research in Phenomenology, vol. xi, pp. 111-140.
Landgrebe, Ludwig (1978), “The problem of passive constitution”, en Anna-Teresa Ty-

mieniecka (ed.), The Human Being in Action. Analecta Husserliana (The Year-
book of Phenomenological Research), Dordrecht, Springer, pp. 23-36. [https://
doi.org/10.1007/978-94-009-9833-9_2]

Landgrebe, Ludwig (1968), El camino a la fenomenología, Buenos Aires, Sudameri-
cana.

Lazarus, Richard (1966), Psychological Stress and the Coping Process, Nueva York, Mc-
Graw-Hill. 

Levinas, Emmanuel (1978), Autrement qu’être ou au-delà de l’essence, La Haya, Mar-
tinus Nijhoff/Kluwer.

Lohmar, Dieter (2012), “Genetic phenomenology”, en Sebastian Luft y Soren Over-
gaard (eds.), The Routledge Companion to Phenomenology, Londres, Routledge. 



Cuerpo vulnerable y conciencia...

121

Signos Filosóficos, vol. xxiii, núm. 45, enero-junio, 2021, 96-123, ISSN: 1665-1324 

Luna, Florencia (2014), “‘Vulnerability’ an interesting concept for public health: 
The case of older persons”, Public Health Ethics, vol. vii, núm. 2, pp. 180-194. 
[https://doi.org/10.1093/phe/phu012]

Luna, Florencia (2009), “Elucidating the concept of vulnerability: Layers not labels”, 
International Journal of Feminist Approaches to Bioethics, vol. ii, núm. 1, pp. 
121-139.

Marín, Esteban (2018), “On axiological and practical objectivity: Do Husserl´s con-
siderations about objectivity in the axiological and practical realms demand a 
phenomenological account of dialogue?”, en Ignacio Quepons y Rodney Parker 
(eds.), Phenomenology of Emotions, Systematical and Historical Perspectives, 
Nueva York, Routledge, pp. 212-230.

Masiá, Juan (2015), Animal vulnerable, Madrid, España, Trotta.
Merz, Philippe (2019), Werterfahrung und Wahrheit: phänomenologische Ethikbegrün-

dung nach Husserl, Paderborn, Wilhelm Fink.
Montagová, Kristina (2011), “The moment of approval and the constitution of val-

ues in Husserl´s phenomenology”, en Gert-Jan van der Heiden, Karel Novotny 
e Inga Römer (eds.), Investigating Subjetivity: Classical and New Perspectives, 
Boston, Brill, pp. 253-265.

Moran, Dermot (2011), “Edmund Husserl´s phenomenology of habitualities and hab-
its”, Journal of the British Society for Phenomenology, vol xlii, pp. 53-77.

Nussbaum, Martha (2016), Anger and Forgiveness: Resentment, Generosity, Justice, Ox-
ford, Oxford University Press.

Nussbaum, Martha (2005), Upheavals of Thought: The Intelligence of Emotions, Cam-
bridge, Cambridge University Press.

Quepons, Ignacio (2016), “Horizonte y temple de ánimo en la fenomenología de Ed-
mund Husserl”, Dianoia. Revista de Filosofía, vol. 61, núm. 76, pp. 83-112.

Rabanaque, Luis (2013), “Razón, cuerpo, mundo: el arraigo de la razón en la vida 
según Husserl”, Investigaciones Fenomenológicas, Monográfico: Razón y vida, 
vol. ii, núm. 4, pp. 383-397. 

Rogers, Ada (1997), “Vulnerability, health and health care”, Journal of Advanced Nurs-
ing, vol. 26, núm. 1, pp. 65-72.

Rogers, Wendy, Catriona Mackencie y Susan Dodds (2012), “Why bioethics need a 
concept of vulnerability”, International Journal of Feminism Approaches to Bio-
ethics, vol. v, núm. 2, pp. 11-38.



Ignacio Quepons Ramírez

122

Signos Filosóficos,  vol. xxiii, núm. 45, enero-junio, 2021, 96-123, ISSN: 1665-1324 

Serrano de Haro, Agustín (2007), “Atención y dolor: análisis fenomenológico”, en 
Cuerpo vivido, Madrid, España, Encuentro.

Serrano de Haro, Agustín, (1997) “Fundamentos del análisis fenomenológico del cuer-
po”, en La posibilidad de la fenomenología, Madrid, Universidad Complutense 
de Madrid.

Steinbock, Anthony (2017), Limit-Phenomena and Phenomenology in Husserl, Lahn-
man, Rowman & Littlefield Publishers

Steinbock, Anthony (2014), Moral Emotions: Reclaiming the Evidence of the Heart, 
Evanston, Northwestern University Press.

Steinbock, Anthony (1995), Home and Beyond: Generative Phenomenology After Hus-
serl, Evanston, Northwestern University Press.

Turner, Bryan (2006), Vulnerability and Human Rights, Pennsylvania, Pennsylvania 
State University Press.

Venebra, Marcela (2019a) “Corporalidad y temporalidad: el cuerpo vivido como órga-
no de la naturaleza”, Devenires, núm. 40, pp. 157-181.

Venebra, Marcela (2019b), “El mal y las técnicas de envilecimiento: fenomenología 
del cuerpo torturado”, Investigaciones Fenomenológicas, núm. 16, pp. 109-133.

Venebra, Marcela (2017), La reforma fenomenológica de la antropología, Bogotá, Aula 
de Humanidades/Universidad de San Buena Ventura. 

Villoro, Luis (1997), El poder y el valor: fundamentos de una ética política, México, 
Fondo de Cultura Económica.

Walsh, Philip (2013), “Husserl´s concept of motivation: The Logical Investigations and 
Beyond”, en Uwe Meixner y Albert Newen (eds.), Logical Analysis and History 
of Philosophy: The Philosophy of Edmund Husserl, Münster, Mentis, pp. 71-83. 

Walton, Roberto (2017), “Horizonality and legitimation in perception, affectivity, and 
volition”, en Perception, Affectivity, and Volition in Husserl’s Phenomenology, 
Cham, Springer, pp. 3-20.



Cuerpo vulnerable y conciencia...

123

Signos Filosóficos, vol. xxiii, núm. 45, enero-junio, 2021, 96-123, ISSN: 1665-1324 

Wehrle, Maren (2018), “‘There is a Crack in Everything’. Fragile Normality: Husserl’s 
Account of Normality Re-visited”, Phainomenon, núm. 28, pp. 49-76.

Wehrle, Maren (2015), “Feelings as the motor of perception? The essential role of inte-
rest for intentionality”, Husserl Studies, vol. 31, núm. 1, pp. 45-64.

Wehrle, Mareen (2014), “Feelings as the motor of perception? The essential role of 
interest for Intentionality”, Husserl Studies, vol. xxxi, núm. 1, pp. 45-64. 

Welton, Donn (1977), “Structure and genesis in Husserl’s phenomenology”, en Fre-
derick Elliston y Peter McCormick (eds.), Husserl. Expositions and Appraisals, 
Notre Dame, University of Notre Dame Press, p. 54-69.

Yaegashi, Toru (2019), “A Husserlian account of the affective cognition of value”, en 
Nicolas de Warren y Shigeru Taguchi (eds.), New Phenomenological Studies in 
Japan, Cham, Springer, pp. 69-82.

Zirión, Antonio (2018), “Colorations and moods in Husserl’s Studien zur Struktur des 
Bewusstseins (with a final hint towards the coloring of life)”, en Rodney Parker 
e Ignacio Quepons (eds.), The New Yearbook for Phenomenology and Phenome-
nological Philosophy, Londres, Routledge, pp. 59-93. 

Ignacio Quepons Ramírez: investigador de Tiempo Completo Titular C, adscri-
to al Instituto de Filosofía. Desde 2019 coordinador del programa de Doctora-
do en Filosofía de la Universidad Veracruzana. Miembro del Sistema Nacional 
de Investigadores Nivel I.

D. R. © Ignacio Quepons Ramírez, Ciudad de México, enero-junio, 2021.


