
Signos Filosóficos,  vol. xxiii, no. 45, January-June, 2021, 8-27

A taxonomy of emotions as a methodological guide 
for democratic education 

Helena Modzelewski
ORCID.ORG/0000-0001-9703-1337
Universidad de la República
Departamento de Historia y Filosofía de la Educación
helena.modz@gmail.com

Abstract: The education of emotions has recently been promoted by the affective turn 
in the social sciences. However, most of these approaches to emotions fail to undertake 
a work in the field of emotions called political or public, as defined by Martha Nuss-
baum as the emotions that refer to the State, its institutions and the fellow citizens. 
This article seeks to present a guide for a citizen education based on political emotions, 
on the grounds that their educability is enabled by the development of self-conscious 
reflection and that it is therefore possible to determine categories of emotions that favor 
democratic coexistence, such as their adequacy, their direction and their opening or 
closing of the borders of the self. These categories, inspired by Martha Nussbaum’s, Jon 
Elster’s and Adela Cortina’s works, are offered as a methodological guide for a citizen 
education that seeks the cultivation of self-conscious reflection in relation to political 
emotions. This guide could overcome the current difficulty of both teaching and eva-
luating the political dimension of emotions in formal education.

Keywords: citizenship; self-reflection; political emotions; meta-emotions; ethics

Reception: 21/01/2020                                                       Acceptance: 10/08/2020



Signos Filosóficos, vol. xxiii, núm. 45, enero-junio, 2021, 8-27

Una taxonomía de las emociones como guía metodológica 
para la educación democrática

Helena Modzelewski
ORCID.ORG/0000-0001-9703-1337

Universidad de la República
Departamento de Historia y Filosofía de la Educación

helena.modz@gmail.com

Resumen: La educación de las emociones ha sido promovida recientemente des-
de el giro afectivo en las ciencias sociales. Sin embargo, gran parte de los análisis 
educativos no tratan las emociones llamadas políticas o públicas, definidas por 
Martha Nussbaum como aquellas relacionadas con el Estado, sus instituciones y 
los conciudadanos. Este artículo presenta una guía para una educación ciudadana 
basada en emociones políticas, fundamentando que su educabilidad está habilita-
da por el desarrollo de la autorreflexión y que, a partir de ello, es posible determi-
nar categorías de emociones que favorecen la convivencia democrática, como son 
su adecuación, su direccionamiento y su apertura o clausura de las fronteras del 
yo. Esas categorías, inspiradas en los trabajos de Martha Nussbaum, Jon Elster y 
Adela Cortina, se ofrecen como guía metodológica para una educación ciudadana 
que procure el cultivo de la autorreflexión en relación con las emociones políticas. 
Dicha guía podría superar la actual dificultad tanto de enseñar como de evaluar la 
dimensión política de las emociones en la educación formal.

Palabras clave: ciudadanía; autorreflexión; emociones políticas; metaemociones; ética

Recibido: 21/01/2020                                                            Aceptado: 10/08/2020



Helena Modzelewski

10

Signos Filosóficos,  vol. xxiii, núm. 45, enero-junio, 2021, 8-27, ISSN: 1665-1324 

Introducción

El giro afectivo en las ciencias sociales, entendido como una tendencia a una 
incrementada atención a las emociones como fuente privilegiada de verdad 
sobre el sujeto (Arfuch, 2016), y desarrollado en las últimas dos décadas 

desde diversos centros académicos del mundo (e. g. De La Nuez y Wences, 2016; 
Goodwin, Jasper y Polletta, 2001; Gregg y Seiworth, 2010; Kingston y Ferry, 
2008; Krause, 2008; Máiz, 2010; Thompson y Hoggett, 2012), ha populariza-
do recientemente en las aulas el trabajo acerca de la educación emocional. Gran 
parte de los análisis de las emociones en la educación inicial y primaria, que por 
fortuna están extendiéndose gradualmente, apuntan a los resultados mensurables: 
motivación y autorregulación del aprendizaje, concentración, control de la ira y el 
acoso escolar, entre otros puntos muy relevantes y beneficios para el aprendizaje.

Sin embargo, existe un trabajo muy importante que puede hacerse en el 
ámbito de las emociones a nivel educativo, cuyos resultados no necesariamente 
se podrán percibir durante los cursos escolares. Se trata de un estudio de las 
emociones políticas o públicas, expuestas por Martha Nussbaum (2014) particu-
larmente en su libro Emociones políticas. En ese libro, Nussbaum desglosa la rele-
vancia política de determinadas emociones cuya presencia o regulación considera 
esenciales para una sociedad democrática. Definidas como públicas o políticas, 
“tienen como objeto la nación, los objetivos de la nación, las instituciones y los 
dirigentes de esta, su geografía, y la percepción de los conciudadanos como ha-
bitantes con los que se comparte un espacio público común” (2014: 14). Éstas 
pueden ser las mismas que las emociones particulares, individuales, pero se ma-
nifiestan ante situaciones muy diferentes. Así, la vergüenza de alguien por haber 
sido sorprendido sin ropa es una emoción particular, que si bien fue formada 
por medio de una educación implícita acerca del ocultamiento del cuerpo en una 
sociedad determinada, no tiene que ver con grupos sociales específicos ni con la 
ciudadanía. Sin embargo, la vergüenza por la propia religión, el color de la piel o 
la condición de pobreza, sí es una emoción pública o política, pues implica creen-
cias acerca de grupos determinados de ciudadanos que son discriminados. El 
odio hacia una persona que nos hizo daño es otra emoción particular, mientras el 
odio racial es una emoción política. Entendiendo así las emociones, este artículo 
tiene como foco la educación de las emociones políticas o públicas (al igual que 
Nussbaum, las usaré como sinónimos) por su vinculación con una educación ciu-
dadana y dejará de lado las particulares, las cuales podrían ser tomadas en cuenta 
preferentemente desde un estudio psicológico. 



Una taxonomía de las emociones...

11

Signos Filosóficos, vol. xxiii, núm. 45, enero-junio, 2021, 8-27, ISSN: 1665-1324 

Más allá del asentimiento cognitivo de un ciudadano a las normas de convi-
vencia en una sociedad pluralista, su motivación para tratar a sus conciudadanos 
con respeto y solidaridad, valores democráticos por excelencia (Cortina, 1997), 
proviene de sus disposiciones emocionales, que lo llevan a establecer contacto y 
relaciones con otros, o por el contrario lo aíslan. Eso hace indispensables a las 
emociones para una formación ciudadana integral. 

Ese tipo de emociones requiere de un cultivo que se extienda a lo largo de 
la vida, cuyos beneficios podrán observarse principalmente en la vida ciudadana, 
y con menor intensidad también en el aula. En virtud de esto, dado el papel que 
desempeñan las emociones políticas en la estructura motivacional de los suje-
tos, sin un serio trabajo educativo enfocado en tales emociones, toda educación 
ciudadana será incompleta. Es teniendo como objetivo el desarrollo de esa clase 
de educación que este artículo presenta una guía para una educación ciudadana 
basada en emociones políticas. 

En primer lugar, me remitiré brevemente a la posibilidad de educar las emo-
ciones a través de la autorreflexión (que ya he desarrollado en Modzelewski, 
2014, 2017), a partir del análisis de variadas tendencias en relación con esta te-
mática a lo largo de la historia de la filosofía. En segundo lugar, daré cuenta de 
la noción de autorreflexión a la que me refiero. Por último, presentaré una taxo-
nomía de las emociones potencialmente democráticas que surge a partir de una 
autorreflexión acerca de algunas de ellas, y que a su vez servirá de criterio para 
determinar si cualquier emoción beneficia o no a una convivencia democrática. 
Así, la autorreflexión tiene una doble incidencia en este proceso: por un lado, es 
la guía para determinar las categorías de la taxonomía propuesta y, por otro, es 
lo que permitirá en adelante subsumirlas a cualquier nueva emoción con la que 
nos encontremos.

De esta manera pretendo fundamentar un posible programa de educación 
ciudadana que tenga a las emociones políticas como principal objeto.

¿Son educables las emociones?
Responder si es posible educar las emociones, y cómo, permitirá orientar el di-
seño de la taxonomía de las emociones democráticas que propongo. Tradicional-
mente se ha sostenido que las emociones son impulsos ciegos, más cerca de los 
instintos y, por lo tanto, poco pasibles de ser educadas (Schaffer, Gilmer y Schoen, 
1940; Woodworth, 1940), pero el actual giro afectivo tiende a revertir esa forma de 



Helena Modzelewski

12

Signos Filosóficos,  vol. xxiii, núm. 45, enero-junio, 2021, 8-27, ISSN: 1665-1324 

concebirlas.1 Por ejemplo, Martha Nussbaum (2005) toma de los antiguos estoi-
cos la definición de la emoción como una clase particular de juicios relacionados 
con la eudaimonia y su educabilidad. Desde esa perspectiva, las emociones son 
juicios implícitos acerca de la importancia de los diferentes elementos que cons-
tituyen nuestra vida buena y están íntimamente relacionados con la convicción 
de que somos seres vulnerables en tanto dichos elementos pueden verse afectados 
por circunstancias positivas o negativas. En este sentido, las emociones pueden 
ser vistas como racionales. Los estoicos aprovechaban este carácter racional de las 
emociones para afirmar la posibilidad de su erradicación, por medio del logro de 
la convicción (a nivel racional) de que ningún objeto aparte de nuestra propia 
virtud es importante. Por el contrario, Nussbaum toma la misma característica 
racional de las emociones como una oportunidad para su transformación, no con 
el propósito de deshacernos de ellas, sino de adecuarlas hacia una sana vida en 
común, en la constitución de un ethos democrático.

He sostenido (Modzelewski, 2014, 2017) que es necesario conocer los jui-
cios que sustentan nuestras emociones para proponernos su regulación, y para 
ese conocimiento se requiere introducir una instancia de autorreflexión, cuyo 
cultivo es posible en un ámbito educativo. Si bien Nussbaum no se entusiasma 
demasiado con esta idea de la autorreflexión por considerarla “una concepción 
un tanto racionalista demás”, concede que “es a menudo importante pero no 
estoy segura de con cuánta flexibilidad [...] cuenta” (Modzelewski, 2014: 326).2 
Nussbaum (2005) reconoce la deliberación humana en las emociones como ca-
racterística distintiva respecto de los animales. Admite, por ejemplo, el hecho 

1	 Si bien este artículo hace énfasis en las perspectivas contemporáneas de las emociones, vale 
mencionar que la filosofía se ha interesado en su naturaleza al menos desde Sócrates, seguido de 
Aristóteles, los estoicos, Spinoza, Hobbes, Descartes y Hume, como ejemplos importantes a lo 
largo de la historia. Sin embargo, las emociones han ocupado tradicionalmente un lugar secun-
dario respecto de la cognición a partir de una especie de desconfianza histórica hacia ellas.  Por 
lo tanto, si bien Hume (1992) ya en el siglo xviii desafió la postura tradicional, pues para él las 
emociones están a cargo de la motivación y la priorización de las acciones, fue cuando Darwin 
(1873) publicó La expresión de las emociones en los animales y en el hombre que se estableció su 
funcionalidad y se abrió el camino para un cambio en su consideración.

2	  Palabras de Martha Nussbaum durante la entrevista desarrollada en el artículo citado. 



Una taxonomía de las emociones...

13

Signos Filosóficos, vol. xxiii, núm. 45, enero-junio, 2021, 8-27, ISSN: 1665-1324 

de que en las emociones humanas hay lógica. Si bien es posible que las metas 
eudaimónicas que provocan las emociones humanas sean inconsistentes en re-
lación con otras metas o principios que guían nuestra vida, y a partir de allí las 
emociones también lo sean, también es cierto que ante la conciencia de tal incon-
sistencia surge la deliberación, la autocrítica, lo cual no sucede en otras especies 
de animales. Las emociones humanas, entonces, están sujetas a la revisión en 
conexión con una deliberación más general acerca de los propios proyectos. Sos-
tengo que esta evaluación crítica, objetivada en las emociones, es un aspecto de 
la autorreflexión que no puede ser desatendido y conduce a metaemociones. Esa 
noción me ha permitido sustentar la propuesta de la autorreflexión como médula 
de la educabilidad de las emociones (Modzelewski, 2014, 2017). Si bien es posible 
objetar, en sintonía con Nussbaum, que un modelo de educación emocional con 
la autorreflexión como componente central puede llegar a ser contradictorio por 
dejar muy poco espacio para las emociones en sí mismas. En el apartado siguien-
te explicitaré mi concepción de autorreflexión que, a través de la inclusión de los 
deseos, implica una dimensión afectiva, salvando así esta posible objeción.

Educación de las emociones, autorreflexión y metaemoción
Es preciso definir el concepto de autorreflexión. Con tal fin podemos comenzar 
desde el acuerdo general expresado por Christine Korsgaard (2000) de que nues-
tra mente humana es reflexiva, es decir, consciente de sí misma, porque podemos 
dirigir nuestra atención a nuestros propios deseos y actividades mentales y, distan-
ciándonos de nosotros mismos, evaluarlos y juzgarlos. De ahí mi adopción de la 
autorreflexión como la capacidad de distanciarse de los propios fines, preferencias 
y deseos, generando voliciones de segundo orden (Frankfurt, 2006). Esta inclu-
sión de los fines, las preferencias y los deseos permite que la autorreflexión tam-
bién se aplique a los aspectos emocionales, resultando en metaemociones como 
se verá después.

En realidad, el concepto de autorreflexión puede entenderse en un primer 
momento desde un punto de vista hegeliano, como un impulso de la concien-
cia dirigida hacia sí misma como objeto de conocimiento (Hegel, 1987). Harry 
Frankfurt con su “autoevaluación reflexiva” va un paso más allá: a la autocon-
ciencia como objeto de conocimiento, agrega la autoevaluación. En esa línea, 
defiende que la diferencia esencial entre las personas y otras criaturas es que la 



Helena Modzelewski

14

Signos Filosóficos,  vol. xxiii, núm. 45, enero-junio, 2021, 8-27, ISSN: 1665-1324 

estructura de la voluntad típica de una persona radica en los “deseos de segundo 
orden”, es decir:

[...] además de querer, elegir y ser inducidos a hacer esto o aquello, es posible que 
los hombres también quieran tener (o no) ciertos deseos y motivaciones. Son capa-
ces de querer ser diferentes, en sus preferencias y en sus propósitos, de lo que son. 
(Frankfurt, 2006: 27) 

La formación de deseos de segundo orden manifiesta la capacidad de reali-
zar una autoevaluación reflexiva, que aquí llamaré autorreflexión. Al producir la iden-
tificación del sujeto con tales deseos y eventualmente traducirse en acciones, se 
forma lo que Frankfurt llama “volición de segundo orden”.

Sostengo que esa instancia de segundo orden en el caso de las emociones 
se asimila a la noción de metaemoción. Por ejemplo, la culpa o vergüenza que 
surgen al volverse autoconsciente de una emoción de primer orden, pone de 
manifiesto el ejercicio de la autorreflexión, como autoconsciencia en el sentido 
hegeliano y como autoevaluación en el sentido de Frankfurt.

Por otra parte, esta definición de autorreflexión es iluminada por el desarro-
llo de Charles Taylor. Partiendo del concepto de deseo de segundo orden presen-
tado por Frankfurt, Taylor distingue, dentro de la evaluación humana acerca de 
los propios deseos, dos tipos de evaluación: una débil y una fuerte (1977: 104). La 
primera toma como criterio los resultados, mientras la segunda asimila la calidad 
de nuestra motivación, al valor cualitativo de los diferentes deseos. En otras pala-
bras, al decidir entre una u otra marca de ropa, la elección tomará en cuenta una 
comparación entre los beneficios de una u otra, mas no los valores subyacentes a 
la motivación, es decir, si la elección será “admirable, por ejemplo, como cuando 
quiero ser capaz de un gran y resuelto amor o lealtad” (Taylor, 1977: 106). El 
deseo de lo valioso va mucho más allá de un cálculo; implica una forma de vida, 
la aspiración a ser una clase de persona que determinada acción definiría. La 
diferencia entre los dos tipos de evaluación yace en las razones para la elección. 

Es necesario considerar cuál es nuestra verdadera motivación y las razones 
que nos mueven. Las emociones toman aquí un papel fundamental, pues la ma-
yoría de las veces son la motivación para la acción. En el caso de la autorreflexión 
acerca de las emociones que resultará en una metaemoción, entra en juego la 
evaluación fuerte postulada por Taylor. Sentir envidia, ser autoconsciente de ella, 
no desarrollar como consecuencia de esa autorreflexión una metaemoción que 



Una taxonomía de las emociones...

15

Signos Filosóficos, vol. xxiii, núm. 45, enero-junio, 2021, 8-27, ISSN: 1665-1324 

la rechace y actuar conscientemente en consonancia con la envidia equivale a 
tomar una explícita decisión acerca de la clase de persona que deseo ser. No elijo 
guiarme por la envidia de la misma manera que elijo una marca de ropa, porque 
mis acciones de acuerdo con la envidia me definirán como persona, mientras 
que la marca de ropa no. Por otra parte, sentirse culpable por tener una emoción 
como la envidia no es producto de un cálculo acerca de un beneficio, sino una 
evaluación de lo que la emoción hace de mí como persona. Así, la metaemoción 
aparece como el producto de una evaluación fuerte. 

La perspectiva de Korsgaard (2000) confluye con esta, a partir de su afir-
mación de que la “mente reflexiva” necesita una razón para comprometerse con 
algo y actuar, en tanto un mero deseo no es una razón. Las razones tienen, como 
característica distintiva, la capacidad de resistir nuestro escrutinio reflexivo; por 
eso sólo los impulsos que superan dicho escrutinio se convertirán en razones y, 
como productos de reflexión, pueden explicarse como una forma de realizar la 
libertad, pues al crearlas los agentes se distancian de sus propios impulsos, los 
respaldan reflexivamente y obtienen autoridad sobre ellos. Por lo tanto, lo que 
impone a un sujeto la obligación de hacer lo correcto es estar convencido de 
que debe hacerse, y la sanción autoinfligida al fallar es lo que Korsgaard (2000: 
188) llama “emociones morales”, como el remordimiento o la culpa, en una línea 
similar a la metaemoción.

Desde esta perspectiva, la libertad, en una clara formulación kantiana, no 
sólo se expresa en la adopción de razones, sino también en la obligación pro-
pia, ya que el agente determina qué deseo es lo suficientemente bueno como 
para convertirse en una máxima de acción y, por lo tanto, lo aprueba de una 
manera que pueda actuar de acuerdo con él como si fuera una ley; en otras pa-
labras, el sujeto se autoimpone esa ley. De aquí se deriva la responsabilidad, no 
sólo de nuestros actos, sino también de nuestras motivaciones y sus emociones 
imbricadas. Debemos ser capaces de autorreflexionar, estar habituados a ello 
y conocer la responsabilidad que tenemos en dicho proceso. Por ello postulo, 
como principal elemento de un programa de educación emocional, un cultivo de 
la autorreflexión.

¿Cuáles emociones son relevantes para la educación cívica?
Una vez establecido que el ejercicio de la autorreflexión es el elemento clave a desa-
rrollar en un programa de educación ciudadana, surge la pregunta acerca de la forma 



Helena Modzelewski

16

Signos Filosóficos,  vol. xxiii, núm. 45, enero-junio, 2021, 8-27, ISSN: 1665-1324 

en que funcionará para identificar, cultivar o desalentar determinadas emociones 
políticas. Propongo que la autorreflexión opera de dos maneras complementa-
rias: por una parte, es la herramienta que permite determinar una taxonomía 
bajo la cual subsumir emociones en general y, por otra, es la capacidad de habi-
litar a cada sujeto para clasificar una emoción cualquiera en aquella. Presentaré a 
continuación la taxonomía que propongo a partir de la autorreflexión, ejempli-
ficando además la manera en que diferentes emociones pueden ser ubicadas bajo 
una u otra categoría, también por medio de la aplicación de la autorreflexión. 

El abanico de emociones posibles a las que un individuo se expone a lo 
largo de su vida hace prácticamente imposible que pueda determinarse una lista 
de emociones democráticas de una vez y para siempre. Sin embargo, para definir 
esa lista se necesitaría un criterio, el cual desarrollaré utilizando la autorreflexión 
según la he definido, que permitirá a cualquier ciudadano juzgar si una emoción 
que experimenta es ubicable bajo una u otra categoría, favorable o no a una con-
vivencia pluralista. Un programa educativo de este tipo, por tanto, tendrá como 
objetivo el cultivo de una actitud reflexiva hacia las propias emociones. Algunos 
tipos de emociones serán difíciles de sostener en la convivencia democrática si se 
les aplica la autorreflexión, porque generarán intrínsecamente una metaemoción 
negativa, como se verá a continuación.

Convengamos en que un ciudadano de una sociedad democrática, pluralista, 
deberá estar preparado para tomar parte de los procesos de deliberación donde se 
determinan las decisiones conjuntas por el bien común. Los valores que permiten 
esos procesos son, como sostiene Adela Cortina (1997) entre otros, igualdad, li-
bertad, respeto, solidaridad y diálogo. Un ciudadano que se guíe por esos valores 
necesita estar capacitado para intervenir razonablemente, tener una apertura ha-
cia los demás, y en lo posible estar libre de prejuicios hacia sus congéneres. Sobre 
estas características argumento y propongo tres categorías por medio de las cuales 
identificar emociones democráticas a través de la autorreflexión. Estas son: a) 
emociones adecuadas e inadecuadas, que se relacionan reflexivamente con el rasgo 
de razonabilidad que debe tener un ciudadano ejemplar, b) emociones dirigidas 
a un hecho y dirigidas a un objeto, que nos llevan a juzgar objetivamente accio-
nes, o prejuiciosamente a personas, y por último, c) emociones que abren y que 
cierran las fronteras del yo, que nos acercan o alejan respectivamente de quienes 
comparten nuestra sociedad.



Una taxonomía de las emociones...

17

Signos Filosóficos, vol. xxiii, núm. 45, enero-junio, 2021, 8-27, ISSN: 1665-1324 

a) Emociones adecuadas e inadecuadas3

Definir a las emociones como racionales, siguiendo a Nussbaum, implica su ine-
vitable ligazón con la razón, pero no necesariamente significa que todas las emo-
ciones sean racionales en el sentido de ajustadas ante una situación dada. De la 
misma forma, decir que los enunciados son racionales porque provienen del ejer-
cicio de la razón no implica que todo lo que alguien enuncie se corresponda con 
los hechos a los que pretende referirse. Existen, entonces, emociones adecuadas e 
inadecuadas, y para explicar su distinción seguiré a Jon Elster.

Elster (2002) sostiene que las emociones pueden ser consideradas análogas 
de las creencias. En esto, su posición se acerca a la de Nussbaum, para quien las 
emociones constituyen juicios basados en creencias. Desde esta perspectiva, las 
emociones pueden ser ajustadas o adecuadas en función de las creencias que las 
suscitan, las cuales pueden coincidir o no con la evidencia disponible. De esta 
manera, Elster relaciona a las emociones con las creencias antes que con la in-
formación disponible, porque puede existir información que el sujeto no llegue 
a procesar y, por ende, sostenga una creencia opuesta a la evidencia. En relación 
con la creencia, se puede hablar de adecuación de una emoción. De aquí, Elster 
sostiene que las emociones pueden ser racionales o adecuadas incluso si se basan 
en una creencia irracional o no ajustada a la evidencia, y también pueden ser irra-
cionales o inadecuadas aunque estén basadas en creencias racionales o adecuadas. 
Por ejemplo, para Elster (2002: 377), la ira hacia alguien que nos ha ayudado es 
irracional, pues por definición debería suscitar gratitud, mientras la ira debería 
surgir del daño. Sin embargo, si el sujeto cree, por razones de diversa índole, que 
la persona lo ha ayudado para evidenciar su incapacidad, la ira sería racional o 
adecuada, porque corresponde con su creencia. El examen autorreflexivo de las 
emociones realizado por Elster resulta en la presentación de esta primera categoría 
de la taxonomía: emociones adecuadas e inadecuadas. Además, esta clasificación 
sirve como guía para que un sujeto autorreflexivo examine las creencias detrás 
de sus emociones y determine si caen o no dentro de esta categoría. Un proceso 

3	  Tomo la denominación para esta primera clasificación de Jon Elster (2002: 377-387), quien 
habla de emociones “racionales”, “apropiadas” o “adecuadas” indistintamente para este tipo de 
emoción, términos de entre los cuales adopto el último.



Helena Modzelewski

18

Signos Filosóficos,  vol. xxiii, núm. 45, enero-junio, 2021, 8-27, ISSN: 1665-1324 

de autoevaluación reflexiva realizado cuidadosamente será capaz de evidenciar la 
inadecuación de una emoción. Ese sería un primer paso y si esa autorreflexión 
desemboca en una metaemoción, como la culpa por esa ira, puede decirse que la 
emoción de primer orden ya está siendo educada.

Esta primera clasificación de emociones es meramente formal o propedéuti-
ca, pues no enumera emociones que aporten o no a una convivencia democrática 
(de hecho, el odio puede ser adecuado teniendo en cuenta las creencias que lo 
sostienen, e igualmente antidemocrático), sino que es una condición previa para 
trabajar con las emociones a nivel sustantivo. Una emoción en apariencia positiva 
como el amor, pero manifestada caprichosamente ante una creencia inadecuada, 
no es útil a los propósitos de regulación que rigen a un proyecto educativo. En 
primera instancia, entonces, es preciso asegurarse que una emoción es adecuada 
para promoverla o erradicarla. 

b) Emociones hacia un objeto y hacia un hecho4

En un segundo nivel, de mayor concreción, defenderé que las emociones dirigi-
das a un objeto son producto de un proceso generalmente irreflexivo, mientras 
que las emociones dirigidas a un hecho son capaces de distanciarse, condenar 
o aprobar un hecho concreto, pero no adjuntarse de forma prejuiciosa a una 
persona o cosa. Las últimas emociones son producto del examen de un hecho 
en particular, mientras que las primeras están presas de un preconcepto acerca 
de un objeto; en ese sentido son más y menos autorreflexivas, respectivamente. 

Las emociones dirigidas a un objeto se asimilan a lo que Elster (2002: 101) 
llama “emociones de prejuicio”. Éstas no superarían el examen de una seria auto-
rreflexión, pues evidenciaría que ninguna persona debería ser aborrecida o admi-
rada por lo que tiene o es; en todo caso, esas emociones son relevantes al juzgar 
sus acciones, las cuales pueden expresarse como hechos. Desde una perspectiva 
política, los prejuicios, y por ende las emociones que conllevan, no son saludables 
para la convivencia. 

Elster (2002) también ofrece otra forma complementaria de definir la dife-
rencia entre las emociones hacia un hecho y hacia un objeto, así como su relación 

4	  En la denominación de esta categoría recurro nuevamente al trabajo de Jon Elster (2002: 90), 
el cual refiere a diferentes emociones surgidas o bien a partir de la evaluación de un hecho o de la 
evaluación de un objeto.



Una taxonomía de las emociones...

19

Signos Filosóficos, vol. xxiii, núm. 45, enero-junio, 2021, 8-27, ISSN: 1665-1324 

con la autorreflexión: las primeras son causadas por una creencia proposicional 
(ejemplo: estoy enojado porque X me insultó) y las segundas están dirigidas hacia 
el carácter de una persona o grupo (ejemplo: odio a X). Una emoción sostenida 
por una creencia proposicional es pasible de reflexión, porque siempre se puede 
pensar en si tal proposición es verdadera o falsa. Por el contrario, una emoción di-
rigida a un objeto, como “odio a X”, deja abierta la posibilidad de preguntar qué 
actos de X me llevan a odiarlo, y es posible que, tras un proceso autorreflexivo, el 
sujeto llegue a la conclusión de que no es adecuado odiar a la totalidad del objeto, 
sino rechazar ciertos actos que sí entran en la proposición. Por ejemplo, “odio a 
X” tras un proceso de reflexión deriva en la conclusión de que en realidad “estoy 
furioso porque X me ha hecho daño”, lo cual cambia en gran medida la magnitud 
de la emoción, tanto en su expresión como en sus posibilidades de reversión.

Clasificando algunos ejemplos de emociones, me propongo justificar la rele-
vancia de esta categoría. Comenzaré por las emociones que acabo de mencionar: 
la ira y el odio. Dice Nussbaum (2005) que la ira, muchas veces acusada de ser 
causa de tantos males, no es necesariamente negativa, pues con frecuencia es una 
respuesta a la injusticia y la consecuencia de la indignación, que sirve de norte 
para señalar los comportamientos socialmente inapropiados u ofensivos. Esto 
quedaría más claro si recurriéramos a nuestra taxonomía. La ira se trata de una 
emoción dirigida a hechos, como las injusticias, de ahí que la acción educativa 
necesaria es dirigirla reflexivamente a hechos adecuados (recurriendo así a la 
primera categoría de la taxonomía), sin necesidad de extirparla.5

5	  Nussbaum cambia moderadamente esta perspectiva en su más reciente libro, Anger and For-
giveness (2016), donde adiciona la idea de desear que el objeto de la ira sufra algún tipo de 
consecuencia negativa o castigo, lo que la vuelve aparentemente menos positiva. Eso no cambia, 
sin embargo, la definición de la ira de acuerdo con la taxonomía presentada en este artículo, ya 
que siempre es provocada por un hecho. Si bien existen grados de ira, entre los que se destaca 
el ejemplo de Medea, capaz de ir a un extremo impensable para dañar a Jasón, la esencia de la 
emoción es la ofensa ante la que reacciona. En otra tradición completamente diferente, Jesús 
también manifiesta su ira al expulsar a los mercaderes del templo, episodio donde su intención 
es poner fin al hecho que le provoca la ira, mas no hacerles daño. Ambos casos son generados a 
partir de un hecho percibido como injusto y no de prejuicios hacia los individuos involucrados. 
A efectos de esta taxonomía, por lo tanto, la definición de Nussbaum en Upheavals of Thought es 
más simple y directa.



Helena Modzelewski

20

Signos Filosóficos,  vol. xxiii, núm. 45, enero-junio, 2021, 8-27, ISSN: 1665-1324 

Por su parte, si bien existiría un odio adecuado en el sentido antes mencio-
nado, es difícil pensar que esta emoción pueda tener alguna bondad. La razón 
para esto puede encontrarse en una comparación posible entre estas emociones 
que Elster (2002: 90) fundamenta de la siguiente manera: el primer miembro 
de este par (la ira) se basa en una evaluación del hecho y el segundo (el odio) en 
una evaluación del objeto. Las emociones basadas en una evaluación del objeto 
tienden a ser parciales,6 pues se dirigen a su objeto y sus características asumidas, 
mientras las basadas en una evaluación del hecho tienden a ser más ecuánimes. 
La diferencia crucial es que las emociones basadas en evaluaciones de hechos no 
se manifiestan mientras éstos no se suscitan, y es relativamente sencillo verificar si 
las creencias, expresadas en proposiciones, coinciden con los hechos; por ejemplo, 
basta con examinar si es verdad que X me ha hecho daño. Por otra parte, las emo-
ciones basadas en evaluaciones del objeto tienen lugar independientemente de sus 
acciones, porque se fundamentan en prejuicios, más arraigados y difíciles de extir-
par; el odio hacia una minoría racial no se relaciona con hechos verificables, sino 
que, sin pasar por un proceso de autorreflexión, está condenado a perpetuarse. 

La vergüenza y la culpa constituyen otro par de emociones con una relación 
similar a la analizada entre el odio y la ira.  En la Ética Nicomaquea, Aristóteles 
expresa que la vergüenza es una emoción conservadora útil a los jóvenes en su 
período de formación, pues contribuye a mantener una escala de valores que se 
pretende cultiven y desarrollen. Una vez superada esta etapa, la persona con va-
lores introyectados debería comportarse autónomamente de acuerdo con ellos, y 
no por la sanción de la vergüenza. En palabras de Elster (2002: 98): “la vergüenza 
puede ser una etapa en el proceso de aprendizaje moral […]. Por último, cuando 

6	  Esta clasificación puede iluminar el problema que Platón percibía en el amor erótico (eros). 
Según Nussbaum (2005), Platón acusaba a ese tipo de amor de ser parcial y distribuir el interés 
en el mundo de forma desigualitaria. Para solucionar estos inconvenientes, Platón postulaba 
un amor generalizado sin objeto específico, evitando los celos y deseos de posesión. Si el amor, 
como se indica en el Banquete, es el deseo de complementar nuestro ser con el bien del otro, al 
haber un eventual bien en todos, es posible amar a todos por igual al mismo tiempo, solucio-
nando así los problemas del amor erótico. Sin embargo, para Nussbaum, esta solución convierte 
al amor en abstracto, pasando por alto la carnalidad del sujeto, convirtiéndolo en una emoción 
neutra para la democracia, porque no se refiere a ningún objeto real en particular.



Una taxonomía de las emociones...

21

Signos Filosóficos, vol. xxiii, núm. 45, enero-junio, 2021, 8-27, ISSN: 1665-1324 

el aprendizaje ha finalizado, la vergüenza no juega ningún otro papel”. De hecho, 
indica Elster, cuando la vergüenza es tan grande que no puedo esconderme, una 
de las salidas es el suicidio, pues ésta no se refiere a hechos específicos erróneos 
que puedo reparar, sino a toda mi persona. El problema con la vergüenza es que 
está dirigida a la totalidad de quien la experimenta, que siente acerca de sí mismo. 
En ese sentido, es una emoción dirigida a un objeto, el sujeto mismo que la sien-
te, y abarca la percepción de la totalidad de su ser, lo paraliza. Una emoción que 
genera tanta rigidez no puede derivar en resultados beneficiosos para una socie-
dad. Al respecto dice Nussbaum (2005: 229) que “las sociedades que usan penas 
vergonzantes para burlarse de los criminales refuerzan la vergüenza primitiva ante 
las fragilidades del ser humano. […] En la sociedad en general, avergonzar a los 
otros contribuye a una rigidez impía”. Esto, además, exacerba la agresividad y la 
violencia. 

La culpa, por otro lado, surge a partir de la habilidad de imaginar el dolor de 
los demás, que en las primeras etapas de la vida abarcan generalmente los adul-
tos cuidadores. Esta capacidad sugiere una estrategia, que el niño en su proceso 
de aprendizaje utilizará cada vez más frecuentemente: borrar malas acciones con 
buenas acciones, acciones dañinas con acciones amorosas. Una parte crucial de 
esta estrategia de reparación es la aceptación de los límites de las exigencias de uno 
mismo, la aceptación de vivir en un mundo donde otras personas tienen deman-
das legítimas y en el cual los propios requerimientos no son lo más importante. 
Es decir, desde el dolor causado por la culpa de haber dañado a un ser amado, el 
sujeto aprende las nociones de justicia y reparación. Siente culpa por haber hecho 
determinada acción, que puede expresarse como una proposición (“siento culpa 
porque hice X”); en este sentido, es una emoción dirigida hacia un hecho. 

Como en la culpa la atención está dirigida a la reparación de un hecho y no 
a la necesidad de esconderse, permite buscar estrategias para reparar el daño, lo 
que, de ser posible, representa un alivio para el sujeto. Y de éste, como metae-
moción, surge la moralidad. La culpa moral es una emoción positiva frente a la 
vergüenza, porque puede ser reparada e implica simplemente una mala acción, no 
la completitud de su ser. Es una emoción con dignidad, “compatible con un opti-
mismo acerca de las propias perspectivas” (Nussbaum, 2005: 216). La moralidad 
así suscitada desde las emociones no es egoísta, implica respeto por las actividades 
de otros, a la vez que deja lugar para el perdón y la piedad. Así, la culpa es poten-
cialmente creativa. 



Helena Modzelewski

22

Signos Filosóficos,  vol. xxiii, núm. 45, enero-junio, 2021, 8-27, ISSN: 1665-1324 

Estos pares de emociones son meramente ilustrativos; se podrían agregar más 
ejemplos, como compasión (hacia un hecho ocurrido a alguien) y condescenden-
cia (hacia una persona o grupo de personas de las que creo que no son capaces de 
hacer algo bueno) entre otros. Esta categoría, como las demás de la taxonomía 
propuesta, queda abierta a todo tipo de emociones que puedan descubrirse y dis-
cutirse a la luz de este criterio.

c) Emociones que abren o cierran las fronteras del yo7

Las emociones relacionadas con la apertura o clausura del yo tienen que ver con 
la delimitación de la jurisdicción, por decirlo de alguna manera, del sujeto. En 
otras palabras, una emoción que abra o cierre las fronteras del yo puede referir 
a los límites del cuerpo, o a la relación con los asuntos que le conciernen a un 
sujeto. Una emoción que abre las fronteras del yo revela que lo ocurrido a otro 
es importante para el sujeto, de manera directamente proporcional. Por ejemplo, 
la gratitud reconoce algo bueno realizado por otro que le concierne, por lo tanto 
sale de sí mismo para manifestarlo y, si es posible, retribuirle. Por eso utilizo la 
expresión “de manera directamente proporcional”; en otras palabras, lo bueno 
para otro provoca algo bueno en mí, y lo malo para otro representa algo malo para 
mí. En relación con los límites del cuerpo, una emoción que abre las fronteras 
del yo busca el cuerpo del otro, abraza, besa, se funde en el otro en la medida de 
lo posible. De manera opuesta, una emoción que cierra las fronteras del yo con-
sidera importante lo que le sucede a otro de manera inversamente proporcional. 
Es decir, lo bueno en el otro puede provocar envidia, que se percibe como un 
sentimiento desagradable; en el caso de la corporalidad, una emoción tal provoca 
un alejamiento, por ejemplo el asco. 

La identificación de estas categorías con un beneficio o perjuicio a la con-
vivencia democrática no está, como en el caso de las categorías explicadas en el 
apartado anterior, en que en sí mismas sean caprichosas y prejuiciosas, sino en 
que, evidentemente, en una sociedad es importante, para el relacionamiento con 
otros, una actitud de apertura que lleve a cooperar en lugar de segregar. El asco o 
la repulsión es una emoción que involucra los límites del cuerpo: se focaliza en la 
perspectiva de que una sustancia problemática pueda ser incorporada (Nussbaum, 

7	  La denominación de esta categoría está inspirada en Nussbaum (2005).



Una taxonomía de las emociones...

23

Signos Filosóficos, vol. xxiii, núm. 45, enero-junio, 2021, 8-27, ISSN: 1665-1324 

2005). En este sentido, es una emoción que cierra las fronteras del yo. El asco 
es aprendido socialmente, porque los niños pequeños no lo experimentan, sino 
que es enseñado de manera intencional por sus mayores. Para Nussbaum, en la 
experiencia del asco el objeto es identificado a un nivel de extrema generalidad, 
a veces errónea, lo que hace posible conectarlo con objetos de los cuales es cru-
cialmente diferente. En su origen, este mecanismo tuvo una funcionalidad. En 
términos de evolución, la sobregeneralización acerca de objetos a evitar sirvió para 
apartar a nuestros ancestros de los peligros, en especial la ingesta de sustancias 
contaminantes. El problema del asco está en su dimensión política, donde tiene 
como objeto a personas o grupos sociales, lo que representa una amenaza a la idea 
de igual valor y dignidad de las personas. Afortunadamente, al ser una emoción 
aprendida, también puede ser redireccionada.

La vergüenza también es una emoción que cierra las fronteras del yo en la 
búsqueda de esconderse del resto del mundo, así como el odio, que procura la 
aniquilación del objeto amenazante consistente en otro ser humano, y también 
los celos, que pretenden apoderarse del objeto deseado negándole su libertad. 
Estas emociones no superarían un examen de la autorreflexión, porque juzgan la 
parte por el todo: la repulsión por una característica de otro ser humano niega 
nuestra propia vulnerabilidad, que incluye la posibilidad de encontrarnos del lado 
de la persona o el grupo repulsivo; la vergüenza juzga una acción o rasgo propios 
como la totalidad de nuestra persona, el odio no es capaz de ver más que lo detes-
table en el otro ser humano, y los celos sólo ven la parte del otro que se relaciona 
con el sujeto, ignorando el resto de su riqueza vital.

La culpa, por su parte, toma en cuenta la existencia del otro dañado, y se 
preocupa por una reparación del hecho, por lo tanto abre las fronteras del yo, que 
va hacia el otro. La autorreflexión dirige nuestra atención hacia la injusticia y hacia 
la posibilidad de restablecer la justicia por medio de una compensación. La gene-
rosidad, el amor8 y la gratitud también provienen de una apertura de las fronteras 

8	  Dije antes que el amor presentaba para Platón un problema de parcialidad, lo que podía expli-
carse por ser una emoción referida a un objeto. En este caso, el amor es una emoción positiva 
porque abre las fronteras del yo, de hecho, se opone a la vergüenza y al asco, porque busca expo-
nerse y acercarse al ser amado (Nussbaum, 2005: 463). De esta manera, queda de manifiesto la 
ambivalencia de la mayoría de las emociones.



Helena Modzelewski

24

Signos Filosóficos,  vol. xxiii, núm. 45, enero-junio, 2021, 8-27, ISSN: 1665-1324 

del yo, porque tienen que ver con la valoración de la existencia de un otro fuera del 
sujeto, un otro necesario para el propio desarrollo, pero que no le pertenece.

Según Nussbaum (2005: 224), la madurez emocional se alcanza cuando la 
persona llega a una “interdependencia madura” que requiere la aceptación de que 
los seres amados están separados del sujeto y no son instrumentos de la propia 
voluntad. El niño alcanza esta aceptación tras superar la posesividad y los celos, 
hasta renunciar a sus intentos de control, para recurrir a la gratitud y la genero-
sidad que se espera desarrolle junto con la culpa y la compasión, para ser capaz 
de establecer relaciones en pie de reciprocidad e igualdad. Así, los celos y la ver-
güenza, emociones que cierran las fronteras del yo, son necesarias como primeros 
pasos en el aprendizaje, pero deberán ser superadas una vez se alcance el desarrollo 
de la culpa, la gratitud y la generosidad. Deberían ser sustituidas, también, a me-
dida que tiene lugar el desarrollo de la autorreflexión. La ambivalencia entre estas 
emociones, de signo positivo y negativo a la vez, nunca es resuelta. La reparación 
consiste en un mecanismo necesario durante toda la vida (Nussbaum, 2005) y 
que también es pasible de ser sometido, por siempre en el sujeto, al examen de la 
autorreflexión.

Puede recurrirse al siguiente esquema para englobar las tres categorías de 
emociones propuestas:

Adecuación

Dirección

Límites

Positivas o que superan 
el examen de la autorre-
flexión

Adecuadas, se corresponden 
a la interpretación de los he-
chos (e. g. indignación ante 
una falta de respeto)

Hacia un hecho (e. g. ira 
ante una ofensa)

Abren las fronteras del yo (e. 
g. la culpa)

Negativas o que no supe-
ran el examen de la auto-
rreflexión

Inadecuadas, no se corres-
ponden a la interpretación 
de los hechos (e. g. amor 
por una pareja abusadora)

Hacia un objeto (e. g. re-
pulsión ante una minoría 
étnica)

Cierran las fronteras del yo 
(e. g. el odio)



Una taxonomía de las emociones...

25

Signos Filosóficos, vol. xxiii, núm. 45, enero-junio, 2021, 8-27, ISSN: 1665-1324 

La ambivalencia de la mayoría de las emociones tratadas, que pueden en-
contrarse tanto del lado positivo como del negativo, suscita la pregunta acerca 
de si es posible postular una emoción democrática por excelencia. Siguiendo la 
taxonomía planteada, la compasión parece resultar una emoción que cumple con 
todos los requisitos señalados: cuando es adecuada, es decir, hacia el hecho ajustado 
a lo que intersubjetivamente se entiende como un infortunio, expande las fronteras 
del yo porque el sujeto se reconoce en el otro y va hacia él, aceptando la vulnera-
bilidad del otro y la propia. De todo lo dicho, puede concluirse que la emoción 
democrática por excelencia es la compasión, aunque la apertura de esta taxono-
mía permite postular diferentes emociones en tanto se aplique.

Consideraciones finales
Si una educación ciudadana implica la formación de un sujeto autónomo, que se 
relacione con sus conciudadanos y con las instituciones de su sociedad desde una 
motivación auténtica, la educación de las emociones políticas no puede quedar 
fuera. Sin embargo, una educación para la autonomía no podría imponer una 
forma de ser y sentir en el educando, porque sería contradictorio. 

He intentado solucionar esa disyuntiva a partir de la propuesta de Martha 
Nussbaum de las emociones políticas, y los valores democráticos presentados 
por Adela Cortina, a que dichas emociones deberían apuntar. El resultado ha 
sido la formulación de una taxonomía que permite reconocer emociones demo-
cráticas desde la idea de lo que debe ser un ciudadano pluralista. Las categorías 
de la taxonomía clasifican a las emociones políticas según a) su adecuación, 
relacionándose así con el valor de razonabilidad necesario para los procesos 
dialógicos de la ciudadanía, b) su dirección, indicando el requerimiento demo-
crático de que las emociones no juzguen a una persona, sino a sus acciones, y 
c) los límites del sujeto, señalando reflexivamente las emociones que implican 
una apertura hacia el otro como favorables para la convivencia. Una educación 
cívica fundamentada en esta propuesta tendrá como meta el cultivo de la auto-
rreflexión en instancias donde las emociones sean identificadas, definidas, com-
paradas, y eventualmente subsumidas, por los mismos sujetos, a las categorías 
propuestas aquí. 

En un marco educativo mundial en el que las emociones particulares están 
teniendo cada vez más protagonismo desde un punto de vista psicologicista, una 



Helena Modzelewski

26

Signos Filosóficos,  vol. xxiii, núm. 45, enero-junio, 2021, 8-27, ISSN: 1665-1324 

propuesta que abone el terreno educativo a partir las perspectivas filosóficas so-
bre ciudadanía es un aporte que considero necesario.

Bibliografía
Arfuch, Leonor (2016), “El ‘giro afectivo’. Emociones, subjetividad y política”, DeSignis, 

núm. 24, pp. 245-254.
Aristóteles (1993), Ética Nicomaquea. Ética Eudemia, Madrid, Gredos.
Cortina, Adela (1997), El mundo de los valores. Ética y educación, Bogotá, El Búho.
Darwin, Charles (1873), The Expression of  Emotions in Animals and Man, Nueva York, Ap-

pleton.
De La Nuez, Paloma e Isabel Wences (2016), “El paradójico retorno de las emociones”, 

Cuadernos Hispanoamericanos, núm. 793, pp. 43-58.
Elster, Jon (2002), Alquimias de la mente. La racionalidad y las emociones, Barcelona, Paidós.
Frankfurt, Harry (2006), La importancia de lo que nos preocupa. Ensayos filosóficos, Buenos 

Aires, Katz.
Goodwin, Jeff, James M. Jasper y Francesca Polletta (2001), Passionate Politics, Chicago, 

The University of  Chicago Press.
Gregg, Melissa y Gregory J. Seiworth (2010), The Affect Theory Reader, Durham, Duke 

University Press.
Hegel, Georg W. F. (1987), Fenomenología del espíritu, México, Fondo de Cultura Económica.
Hume, David (1992), Tratado de la naturaleza humana, Madrid, Tecnos.
Kingston, Rebecca y Ferry Leonard (2008), Bringing the Passions Back In: The Emotions in 

Political Philosophy, Vancouver, University of  British Columbia Press.
Korsgaard, Christine (2000), Las fuentes de la normatividad, México, Universidad Nacional 

Autónoma de México, Instituto de Investigaciones Filosóficas.
Krause, Sharon R. (2008), Civil Passions: Moral Sentiment and Democratic Deliberation, Prince-

ton, Princeton University Press.
Máiz, Ramón (2010), “La hazaña de la razón: la exclusión fundacional de las emociones 

en la teoría política moderna”, Revista de Estudios Políticos, núm. 149 (nueva época), 
julio-septiembre, pp. 11-45.

Modzelewski, Helena (2017), Emociones, educación y democracia. Una proyección de la teoría de las 
emociones de Martha Nussbaum, México, Universidad Nacional Autónoma de Méxi-
co, Instituto de Investigaciones Filosóficas.



Una taxonomía de las emociones...

27

Signos Filosóficos, vol. xxiii, núm. 45, enero-junio, 2021, 8-27, ISSN: 1665-1324 

Modzelewski, Helena (2014), “Autorreflexión y educación de las emociones para la de-
mocracia. Entrevista a Martha Nussbaum”, Areté. Revista de Filosofía de la Pontificia 
Universidad Católica del Perú, vol. 26, núm. 2, pp. 317-335.

Nussbaum, Martha (2016), Anger and Forgiveness. Resentment, Generosity, Justice, Nueva York, 
Oxford University Press.

Nussbaum, Martha (2014), Emociones políticas. ¿Por qué el amor es importante para la justicia?, 
Barcelona, Paidós.

Nussbaum, Martha (2005), Upheavals of  Thought, Nueva York, Cambridge University 
Press.

Schaffer, Laurance F., V. Bon Haller Gilmer y Max Schoen (1940), Psychology, Nueva York, 
Harper.

Taylor, Charles (1977), “What is human agency?”, en Theodore Mischel (ed.), The Self. 
Psychological and Philosophical Issues, Oxford, Basil Blackwell, pp. 103-135.

Thompson, Simon y Paul Hoggett (2012), Politics and the Emotions: The Affective Turn in 
Contemporary Political Studies, Nueva York, Continuum Press.

Woodworth, Robert S. (1940), Psychology, Nueva York, Holt.

Helena Modzelewski: doctora en Filosofía por la Universidad de Valencia, Es-
paña, y Magíster en Literatura Latinoamericana por la Universidad de la Re-
pública (UdelaR), Uruguay. Profesora Adjunta del Departamento de Historia 
y Filosofía de la Educación, de la Facultad de Humanidades y Ciencias de la 
Educación, UdelaR. Su línea de investigación se ocupa de la literatura como 
herramienta de educación emocional para la promoción de una ética demo-
crática. Sus publicaciones más importantes se refieren a esa temática, entre 
las que se destacan Emociones, educación y democracia. Una proyección de la 
teoría de las emociones de Martha Nussbaum (México, Universidad Nacional 
Autónoma de México, 2017) y en coautoría con Claudia Pérez, Actualidad de la 
tragedia y la epopeya. Una reflexión sobre las posibilidades de la literatura como 
paideia (Montevideo, Espacio Interdisciplinario UdelaR, 2016).

D. R. © Helena Modzelewski, Ciudad de México, enero-junio, 2021.


