Sieos Fivsortios, NOL. XN, no. 45, January-June, 2021, 74-95

THE EXPERIENCE OF TORTURE SEEN FROM THE HUSSERLIAN
PHENOMENOLOGY

JorGE ANDRES CALVO CHAVEZ
ORCID.ORG/0000-0003-3274-1164
BENEMERITA UNIVERSIDAD AUTONOMA DE PUEBLA
FACULTAD DE FILOSOFIA Y LETRAS
calvoj.andres@gmail.com

Abstract: The main objective in the article is to delve in the experience of torture from
a phenomenological stance to elucidate the differences between the possible represen-
tations of death that a person can experience and the experience of torture. According
to this investigation, first I explain in what sense the phenomenon of death will be
understood, to give way to the relation that pain and torture have. In order ro show
that the terrible nature of torture it is not bound ro the affective violent process that is
triggered by pain, rather to the helplessness that the human being feels when it knows
that he is being tortured by the other. In this way, the tortured breaks any nexus that it
may have with the world. Torture does not generate a truly given experience of death,
but it does provide the transcendental subject with the closest experience that he may

have of his own death.

KEYWORDS: BODY; PAIN; DEATH; TRANSCENDENTAL SUBJECT; IMPOTENCE

RECEPTION: 25/02/2020 ACCEPTANCE: 26/08/2020



Sinos Ailasotios V0L, XXIIL, nam. 45, enero-junio, 2021, 74-95

LA VIVENCIA DE LA TORTURA VISTA DESDE LA FENOMENOLOGIA
HUSSERLIANA

JorGE ANDRES CALVO CHAVEZ
ORCID.ORG/0000-0003-3274-1164
BENEMERITA UNIVERSIDAD AUTONOMA DE PUEBLA
FACULTAD DE FILOSOFIA Y LETRAS
calvoj.andres@gmail.com

Resumen: El objetivo principal del articulo es ahondar en la experiencia de la
tortura desde una postura fenomenoldgica con la finalidad de dilucidar las dife-
rencias entre las posibles representaciones de la muerte que una persona puede
experimentar y la vivencia de la tortura. De acuerdo con esta investigacion, pri-
mero explicaré en qué sentido se tomard el fenémeno de la muerte, dando paso
a la relacién que el dolor y la tortura mantienen, para mostrar que la terrible
naturaleza de esta actividad no se encuentra ligada al violento proceso afectivo
desencadenado mediante el dolor, sino a la impotencia que el ser humano siente
al saberse torturado por otro. De esta forma, se rompe cualquier nexo que el
torturado pueda tener con el mundo. La tortura no genera una experiencia real-
mente dada de la muerte, pero si proporciona al sujeto trascendental la vivencia
mds cercana que podria tener de su propia muerte.

PALABRAS CLAVE: CUERPO; DOLOR; MUERTE; SUJETO TRASCENDENTAL; IMPOTENCIA

Recisipo: 25/02/2020 AcePTADO: 26/08/2020



JORGE ANDRES CALVO CHAVEZ

INTRODUCCION

a tortura es quizds una de las pricticas mds atroces que el ser humano sea

capaz de concebir en torno a la existencia del otro. Su atrocidad se revela en

el intento por infligir un trauma en sus congéneres en pro de la obtencién
de informacién valiosa, o en el peor de los casos, por el puro placer del torturador,
pero ante esta afirmacién es necesario plantear la siguiente pregunta: ;qué define
el cardcter traumdtico de la tortura? La primer respuesta que viene a la mente,
respecto de tan escabroso tema, serfa que el dolor fisico, causado a partir de la
martirizacién del cuerpo de la victima, seria el causante de dicho trauma, pero
si, efectivamente, ese fuese el caso, entonces ;como es posible explicar que el ser
humano sea capaz de torturar sin infligir ningtin dafio fisico, como el caso de la
tortura musical o visual, o incluso aquellas practicas que no tienen por fin causar
un dafo de ningln tipo, por ejemplo, el confinamiento solitario? La mera afec-
tividad que el dolor fisico libera no puede ser considerada como la caracteristica
esencial de lo traumdtico de la tortura, en tanto que esta cualidad se encuentra
ausente en distintos tormentos, como tampoco es posible sefialar el componente
intencional que causa la afliccién animica. Mientras més se profundiza en las dis-
tintas formas en las que alguien puede ser torturado, se encuentran menos puntos
en comun entre dichas pricticas.

La hipétesis que pretendo desarrollar tiene como objetivo ofrecer una po-
sible respuesta a la incdgnita antes planteada respecto al sentido traumdtico de
la tortura. Afirmo que todas las posibles practicas que el ser humano es capaz de
concebir para torturar tienen un punto nodal que le otorga la carga traumdtica
a la tortura, a saber, la impotencia de saberse a si mismo torturado por el deseo
del otro. Tal afirmacién me permitird mostrar que la naturaleza de esta terrible
préctica encuentra su potencia traumatizante en una experiencia irrepresentable
para el ser humano, es decir, su propia muerte. Es preciso aclarar que dicha vi-
vencia no puede ser potencialmente aprehendida, pues su acontecer es el fin de
cualquier posible vivencia, por lo cual resulta imposible tematizarla. Cada acto
de tortura conlleva en su seno una vivencia inaprehensible e inconcebible por el
sujeto trascendental, a raiz de que ésta contradice todo aquello posible de expe-
rimentar, a saber, su propia muerte. Pareceria que esta investigacion tendrd un
resultado infructifero al postular la imposibilidad por experimentar la muerte en
carne propia, no obstante, da paso a la vivencia mds cercana de la muerte, a saber,
la impotencia de ver nulificado su actuar en el mundo ante la voluntad del otro.

76

Sieos Fiosorties, NOL. XX, nim. 45, enero-junio, 2021, 74-95, ISSN: 1665-1324



La vivencia de la tortura...

El torturado concibe su vida a trasluz de la muerte que no acontece, pero que se
asume como inminente.

Dos FORMAS DE TORTURAR

El trauma que la tortura produce tanto a nivel fisico como animico varia de forma
exponencial a partir de la intensidad y tipo de martirio al que la persona sea some-
tida, a grandes rasgos, es posible establecer un hito entre dos formas distintas de
torturar a partir del modo de llevar a cabo esta actividad. Por un lado, la tortura
fisica, cuya forma de actuar se encuentra en la brutalizacién inmediata del cuerpo,
tiene por finalidad que “el cuerpo del torturado sea cercenado de su relacionabili-
dad con el mundo a través de la intensificacién del afecto sobre la superficie de la
piel donde el dolor es producido” (Magearu, 2019: 59) y, por otro lado, la tortura
no-fisica, o también llamada psicoldgica, se centra en practicas que buscan infligir
una afliccién animica ya sea mediante falsos fusilamientos, el confinamiento so-
litario, la privacién del suefio, la tortura musical, etcétera. Este tipo de tortura, a
pesar de que no actda de forma corporal, tiene efectos innegables sobre el cuerpo
del torturado, pues la “tortura psicoldgica es la descomposicion de la identidad de
la persona interrogada” (Wisnewski y Emerick, 2009: 30).

Esta distincién entre los actos de tortura fisica y psicoldgica inicamente fun-
ciona para senalar los modos en que un acto de tortura puede hacerse presente en
la persona, por lo cual no hay una clara exclusién entre ellos. Lo fundante no es el
modo en el que son implementados en el cuerpo de la victima, sino el motivo que
persiguen. Christian Griiny comenta que “Mientras que el insoportable dolor
en la tortura fisica estd dirigido contra la psique, la [tortura] musical parece que
toma un atajo, atacando directamente la salud mental de la victima. Ser victimas
de este tipo de tortura parece equivaler a ver como la mente de uno mismo se
desmorona” (2012: 206). A mi parecer, esta intercomunicacién entre los distin-
tos actos de tortura denota el terrible sentido ulterior de esta practica, de forma
clara, la “tortura confronta al sujeto con su propia vulnerabilidad en un gesto que
concomitantemente permite al otro convertirlo en un mero cuerpo y lo obliga a
experimentarse a si mismo en los meros limites de la disolucién; experimentando
el morir mientras atin se vive” (Magearu, 2019: 55).

Considerando la afirmacién de Alexandra Magearu, es pertinente contrastar-
la con la imposibilidad que la propia muerte representa para la fenomenologia;

71

Spnnas Aiosotias VOl XU, nim. 45, enero-junio, 2021, 74-95, ISSN: 1665-1324



JORGE ANDRES CALVO CHAVEZ

mencién especial se debe hacer del caso del nacimiento, pues de igual modo,
éste se constituye como una imposibilidad de ser estudiada desde esta corriente
filos6fica. Este tipo de vivencias se posicionan como inasequibles dado que po-
seen “un cardcter paradéjico en la medida en que no se pueden constituir para la
experiencia en primera persona (y, en este sentido, imposibles de algin modo), a
la vez que se revelan en la vida cotidiana como empiricamente ciertos” (Celeste,
2018: 80). Esta cuestién no le impide a Magearu afirmar que mediante los actos
de tortura se experimenta la muerte en vida, pero aqui es preciso hacer una dis-
tincién de suma importancia.

Como he mencionado, es imposible, desde el trasfondo de la fenomenologia,
experimentar mi propia muerte, en tanto que ésta se asume como el final absoluto
de toda posible forma de experiencia, “Nadie puede, por cierto, vivir la muerte,
puesto que alli donde estd la muerte no hay nadie” (Richir, 2015: 104). Pero, se
revela de forma patente, que en la vida diaria es posible tener una experiencia de la
muerte, no de la mfa, sino de la del otro, se habla aqui de un conocimiento de mi
propia mortalidad que descansa en una base empirica. Se devela, de este modo, la
peculiar direccién que se ha de seguir para investigar este asunto. Husser] comen-
ta que “La muerte del otro es la muerte anteriormente constituida. Asi como el
nacimiento del otro (es el nacimiento anteriormente constituido)” (2014: 3). El
quid de la cuestién serd, entonces, investigar cuidadosamente qué tipo de expe-
riencia de la muerte se genera a través de los actos de tortura.

Considero necesario comentar en torno a este tipo de actos que no tendrdn
una referencia a la muerte realmente dada —pues resulta imposible experimentar-
la— del sujeto, no obstante, éste no es el fin de la investigacién. Como comenta
Saulius Geniusas respecto a esta indole de problemas: “Yo no puedo experimentar
mi propio nacimiento, mi muerte, mi sueno, sin embargo, Gnicamente yo, un
ser humano, puedo ‘experimentar’ el nacimiento, la muerte y el suefio de los
otros. Yo veo como otros nacen y mueren en este mundo y sé que, en este tipo de
cuestiones, mi naturaleza es la misma que la de ellos” (2010: 73). La experiencia
de la tortura, ya sea por medio del dolor fisico o animico, deja una marca en el
individuo torturado al obligarlo a dar cuenta de su propia finitud. El sufrimiento
producido por la tortura trastorna al sujeto de tal modo que esta experiencia
constituye un parteaguas en su vida, existird un antes y un después de ser tortu-
rado. El motivo por el cual la tortura afecta de forma tan honda al sujeto reside
en la aparicién de dos caracteristicas esenciales de dicho acto: la consciencia de

78

Sieos Fiosorties, NOL. XX, nim. 45, enero-junio, 2021, 74-95, ISSN: 1665-1324



La vivencia de la tortura...

mortalidad que el sujeto posee a través del dolor producido en la tortura y la expe-
riencia en carne y hueso de lo mds cercano a su muerte. Estas dos caracteristicas se
encuentran sobrepuestas entre ellas formando una madeja en la que dificilmente
es posible identificarlas. Estudiar de forma detallada cada acto de tortura disolve-
ria la linea argumentativa de este articulo en los peculiares modos en los que ésta
se concretiza y en las distintas motivaciones mediante las cuales se hace uso de
este tipo de précticas. Ante dicha dificultad, considero mds fructifero analizar este
problema por la via de la representacién de la muerte propia.

La tortura se constituye como una experiencia que posibilita una vivencia de
la muerte al tomar como punto de partida la sensacién de finitud producida por
estos actos. Se trata de una experiencia de la muerte posible de acontecer en todo
momento durante este cruento acto, pero que nunca lo hard, y posterior a éste, se
toma como una muerte que propiamente nunca termina por acontecet, a pesar de
que la tortura haya cesado. Se trata de una vivencia que pasma la forma cotidiana
en la que el sujeto puede constituir su mundo; la vida del torturado unicamente
se ilumina a través de la luz de la muerte. Una vez que la tortura culmina y la
victima sobrevive a esta cruenta experiencia, le resultard imposible resarcir por
completo la confianza con la cual se desarrollaba de forma intersubjetiva con el
otro. Al torturado le es inherente un miedo proveniente de la tortura a la cual fue
sometido. Las causas de este temor se encuentran fundadas, segtin Jean Améry,
de la siguiente manera:

Si de la experiencia de la tortura queda conocimiento alguno que vaya més alld de
lo mero dantesco, serd el gran asombro y extraneza en el mundo que no puede ser
compensada con ninguna interaccién humana posterior. Atdnito, el torturado ex-
perimenta que en este mundo el otro puede existir como absoluto soberano, y que
la soberanta se revela a sf misma en el poder por infligir sufrimiento y destruccién.

(1980: 39)

La vida de la victima queda en un terrible suspenso después de haber sobrevi-
vido al suplicio que conjuraron sobre su persona. El saberse a si mismo torturado
por la voluntad del otro constituye un rompimiento tajante con cualquier nocién
de comunidad que se pueda tener.

La carga traumdtica de esta cruenta experiencia no reside en la propia afec-
tividad que el dolor fisico o la afliccién animica pueda generar sobre el sujeto

79

Spnnas Aiosotias VOl XU, nim. 45, enero-junio, 2021, 74-95, ISSN: 1665-1324



JORGE ANDRES CALVO CHAVEZ

trascendental y su cuerpo vivido (Leib);' ésta es idéntica, al menos en el caso del
dolor fisico, a aquella que pueda acontecer en una situacién accidental. Existe una
diferencia fundamental entre si me lacero la mano fortuitamente y si es lacerada
en un acto de tortura:

Una vez que uno ha experimentado la tortura, uno permanece torturado, en el
entendimiento de Améry, esto se debe al hecho de que la fundamental confianza en
el mundo que permite la integracién armoniosa con éste ha sido permanentemente
fracturada. La tortura, entonces, en su propia negacién, permanece en el cuerpo en

la forma de alienacién del mundo. (Magearu, 2019: 63)

El dolor fisico en estos dos casos trastorna cémo me relaciono con el mundo
al romper la anonimidad en la que mi cuerpo se desenvuelve con normalidad.
Cuando el dolor ha sido superado y las plaquetas que mi organismo produce han
recubierto la incisién que anteriormente se encontraba ahi, me es posible, en el
caso del corte accidental, rehacer mi vida de forma normal; mientras que, en el de
la tortura, hay un impedimento por una reintegracién a la vida que anteriormen-
te tenfa. La diferencia entre un dolor ocasional y un acto de tortura se deriva del
hecho de que, en este tltimo, el torturado da cuenta de su precaria situacién “¢l
es un individuo totalmente sin derecho alguno, un objeto puro de la voluntad del
interrogador, con ninguna posibilidad de incidir en su futuro mds que ddndole
al interrogador lo que desea” (Levinson, 2007: 164). La completa impotencia del
interrogado contrasta con la absoluta soberanfa que el torturador tiene sobre su

1 En la terminologia husserliana, el cuerpo suele ser definido desde dos conceptos en el alemén: El
primero, Leib, hace referencia a un cuerpo vivido de forma propia, es decir, el constituido como
el punto donde toda posible vivencia del mundo se articula. Lo experimentado como algo que
aparece del lado izquierdo de mi cuerpo, aparece realmente a 7 izquierda. En una palabra, el
cuerpo vivido, Leib, constituye toda experiencia que tenga del mundos; si algo afecta a mi cuerpo
vivido de tal forma, me afecta a mi. El segundo concepto es Kirper, el cual hace referencia al
cardcter fisico-material que mi cuerpo comparte con todo posible objeto que acontezca en el
mundo, pero con la peculiaridad que este estrato fisico da pie al nacimiento del cardcter vivido
del cuerpo. Resulta imposible asumirme como si fuese s6lo una cosa mds entre las cosas, hay una

dimensién que me permite constituir al mundo.

80

Sieos Fiosorties, NOL. XX, nim. 45, enero-junio, 2021, 74-95, ISSN: 1665-1324



La vivencia de la tortura...

cuerpo vivido. Toda su esfera de accién se ve reducida a una mera pasividad, a
soportar el suplicio que el otro ejerce sobre su cuerpo.

La tortura establece una pauta donde se evidencia la entramada, y a su vez
complicada, relacién que tienen el cuerpo y el yo. Cualquier sensacién que mi
cuerpo perciba no se limita a ser un mero tema de experiencia para el sujeto, sino
que lo afecta de una u otra forma. Considero prudente recurrir a un ejemplo para
explicar esta cuestion: la calidez de una fogata se percibe Gnicamente gracias a
mi cuerpo vivido, pero esa sensacién me afecta de forma integra, me reconforta:
“la conciencia total de un hombre estd enlazada en cierta manera con su cuerpo
mediante su soporte hylético; pero estd claro que las vivencias intencionales ya
no estdn directa y propiamente localizadas ni forman ya un estrato en el cuerpo”
(Husserl, 2005: 193). Por ejemplo, el calor de la fogata es una sensacién propia-
mente localizada en mi cuerpo fisico (Korper), lo siento con mayor fuerza en las
palmas de mis manos extendidas hacia el fuego, pero también lo noto con un
impetu menguante en mis piernas, mi espalda, mi cara, etcétera. La afectividad
de esta vivencia se hace patente con un orden gradual en distintas partes de mi
cuerpo fisico. A la par, percibo cémo el calor me envuelve por completo y me es
reconfortante; hay un estrato de sensibilidad exclusivo del cuerpo vivido y que lo
separa del resto de los objetos mundanos: “Los contenidos de sensacién entreteji-
dos tienen realmente localizacién intuitivamente dada, no las intencionalidades,
y solamente por transferencia hablamos de ellas como referidas al cuerpo o inclu-
so como existentes en el cuerpo” (Husserl, 2005: 193). Tomando el ejemplo de la
fogata, el mismo andlisis puede hacerse respecto a la vivencia de la tortura. Por un
lado, se hard patente el cardcter afectivo del dolor y el modo en el que la persona
torturada es afectada por esta vivencia, por otro lado, ya no se hard referencia
tnicamente al mero cardcter afectivo de ésta, sino que se considerard todo aquello
que acontece en este acto, a saber, el motivo por el cual se lleva a cabo. Lo trau-
matizante de la tortura corresponde a la autoconciencia de que estoy sufriendo
porque el otro asi lo desea.

El punto de partida para analizar la vivencia de la tortura en concreto, ya sea
fisica o psicoldgica, serd la inmediata repulsién producida por el dolor o la aflic-
cién animica, la cual afecta de forma notoria al sujeto, pues la primera respuesta
ante este tipo de situaciones es la experimentacién de un intento por alejarse de
aquello que causa esta respuesta (Husserl, 2005: 263). En este continuo esfuerzo
por evitar este tipo de sensaciones, el acto de la tortura opera con mayor fiereza y

81

Spnnas Aiosotias VOl XU, nim. 45, enero-junio, 2021, 74-95, ISSN: 1665-1324



JORGE ANDRES CALVO CHAVEZ

se devela el aspecto traumdtico de dicha vivencia. La completa merced en la que
se encuentra el torturado lo revela como un sujeto indefenso, de forma precisa,
como alguien que ya no puede ejercer su voluntad en el mundo a través de su
cuerpo, pues su intento por detener la tortura no surte ningtn efecto. El tortura-
do se asume como un sujeto sin capacidad de accién en el mundo.? El contraste
es mayor cuando se constituye el mundo de forma normal, pues doy cuenta que
todo mi actuar en el mundo estd unido a mi voluntad y “s6lo en virtud de que
tengo capacidad sobre mi cuerpo. Si me represento el movimiento de mi mano
en la forma ‘yo muevo mi mano’, entones me represento un ‘yo hago’ y no un
movimiento meramente mecanico” (Husserl, 2005: 309).

El intento por parar o evitar el dolor y su consecuente fallo en el acto de la
tortura merma de forma significativa al sujeto, no tinicamente por el dolor al que
el cuerpo es sometido, sino también por la impotencia que dicho acto supone
para él. Es posible afirmar que inclusive en la mds cruenta de las torturas el cuerpo
vivido atin guarda ciertos resquicios de la voluntad del sujeto y de su propia mo-
vilidad con la que busca evitar el dolor. Por ejemplo, el cuerpo se retuerce a pesar
de estar amarrado, desvia la mirada ante las imdgenes grotescas de cuerpos des-
membrados, tensa sus musculos al sentir el filo del cuchillo con la tenue ilusién
de hacer llevadero el dolor, en una palabra, el cuerpo ofrece una resistencia que le
resulta consustancial. No obstante, el cardcter traumdtico de la tortura no actda
sobre la capacidad fisico/real del cuerpo, sino sobre la del sujeto. No es necesario
que se cercene una mano para fracturar el yo puedo de la persona, puesto que “en
el ‘yo puedo’ yace no meramente una representacién, sino mds alld de ello, una
tesis, la cual no solamente me concierne a mi{ mismo, sino al ‘hacer’, no al hacer
real, sino precisamente al poder-hacer” (Husserl, 2005: 309).

IMPOTENCIA EN LA TORTURA

Soportar de forma desvalida el tormento que el otro ejerce sobre mi, aniquila
cualquier capacidad que pueda tener sobre mi cuerpo, se debe afirmar que “la

2 La clasificacién a la cual hice referencia no es capaz de ofrecer una delimitacién clara frente a
los actos de tortura, sino s6lo al modo de actuar de éstos. Lo fundante respecto a la tortura no

puede ser el curso que cada uno de estos actos toma, sino la destruccién del sujeto.

82

Sieos Fiosorties, NOL. XX, nim. 45, enero-junio, 2021, 74-95, ISSN: 1665-1324



La vivencia de la tortura...

capacidad no es un poder vacio, sino una potencialidad positiva que viene en
cada actualizacidn, estd siempre en disposicién de pasar a la accidn, a una accién
que en tanto que es vivencial remite al poder subjetivo inherente, a la capacidad”
(Husserl, 2005: 302). El vilipendio al que el torturado es sometido anula su capa-
cidad de accién, no por el dolor impuesto sobre su carne, sino porque todos los
movimientos que puede llevar a cabo a través de su yo puedo dejan de traducirse
en un yo hago, su intento por hacer que pare el dolor culmina como pura impo-
tencia de su propia voluntad: “Si la subjetividad encarnada se realiza a si misma
en la actividad, entonces el ‘yo puedo’ constituye su esencia, y el ‘yo no puedo’
resulta ser el limite de uno mismo —o incluso se sittia fuera del limite de dicha
concepcion” (Dahl, 2019: 26).

El saberse a si mismo como un sujeto impotente, a causa del deseo del otro,
fractura toda experiencia que se haya tenido con anterioridad, incluso aquella
en la que se experimenta una impotencia en notas similares, como la de intentar
mover una pared con mis manos, el tratar de agarrar un vaso cuando mi mano
estd lastimada, etcétera. El hacer de la persona se encuentra siempre limitado y
posibilitado por su propio cuerpo:

Hay un hacer sin resistencia, o una conciencia del poder sin resistencia, y un hacer
en la superacién de una resistencia, un hacer con un “contra’ y una conciencia
inherente del poder que supera la resistencia. Hay (siempre fenomenolégicamente)
una gradualidad de la resistencia y de la fuerza de superacién: de la fuerza “activa’
frente a la “inerte” de la resistencia. La resistencia puede volverse insuperable: en-
tonces topamos con el “no hay manera”, “no puedo”, “no tengo fuerzas”. (Husserl,
2005: 300)

La principal diferencia serd que en el actuar normal la resistencia se vuelve
insuperable, como el caso de intentar mover una pared: hay un choque entre mi
voluntad y el objeto mismo. En la tortura, me sé impotente por mi incapacidad
de actuar en el mundo y el absoluto control que el otro tiene sobre mi, y no pro-
piamente por una resistencia a conquistar en un objeto, a pesar de que el cuerpo
se encuentre amarrado o en confinamiento solitario. La imposibilidad de conver-
tir el yo puedo en yo hago socava la voluntad del sujeto trascendental.

83

Spnnas Aiosotias VOl XU, nim. 45, enero-junio, 2021, 74-95, ISSN: 1665-1324



JORGE ANDRES CALVO CHAVEZ

La tortura obliga al sujeto trascendental a dar cuenta de su propia finitud
en tanto se encuentra autoobjetivado como un ser viviente, y ya no tnicamente
como pura subjetividad trascendental. Husserl afirma que:

El hombre no tiene prexistencia en el mundo espacio-temporal; él no era antes
nada y serd nada més tarde. Pero la vida trascendental primigenia, la vida en dltima
instancia creadora del mundo y su yo tltimo no pueden venir de la nada y volver
a la nada; son inmortales porque el morir no tiene para ellos ningtin sentido, etc.

(1993: 338)

Y efectivamente, ésta es la situacién normal en la que se desarrolla la vida,
no obstante, cuando una persona ha sido torturada resulta imposible que pueda
vivir del mismo modo. El torturado altera fundamentalmente la forma en la que
constituye el mundo, en vista de que ha experimentado posibles muertes que
nunca fueron concretizadas: “No hay un morir como tal, Gnicamente una muerte
que es vivida o, alternativamente, hay tinicamente un morir interminable sin una
muerte propiamente dada. En las reflexiones de Améry, aquel que ‘sobrevive’” a
la tortura, no sobrevive propiamente y atin no estd propiamente muerto” (De
Warren, 2015: 98).

Por otra parte, serd necesario ahondar en la concepcién del dolor en pos de
mostrar que éste permite representar al sujeto algo mds que la pura afectividad
que lo caracteriza, a saber, la propia experiencia de su mortalidad. La experiencia
de la finitud humana mediante el dolor no puede revelar al cuerpo vivido, sino al
yo unido a éste. Regresando al ejemplo del corte accidental y el producido en un
acto de tortura, es importante mostrar que en ambos la carga afectiva es la misma,
la sensacién de finitud es idéntica, entonces el cardcter traumadtico de la tortura no
pertenece al dolor que ésta produce, sino a algo que es propio de estos actos y no
unicamente del dolor, a saber, la impotencia de la persona torturada y el saberse a
sf mismo como tal.> Antes de proseguir en esta cuestién es importante mencionar

3 No es gratuito que en la actualidad los modos de torturar se encuentren en una constante
evolucién para no dejar marcas en el cuerpo de la victima, como el caso de la tortura musical,
waterboarding, el ser testigo de escenas abyectas o la pura amenaza de violencia, etcétera. Todas

estas prdcticas evidencian que el vilipendio al que es sometido el cuerpo no puede constituirse

84

Sieos Fiosorties, NOL. XX, nim. 45, enero-junio, 2021, 74-95, ISSN: 1665-1324



La vivencia de la tortura...

que el dolor, la enfermedad y el malestar general del cuerpo son vivencias que
muestran al sujeto cierta desavenencia con la experiencia que tiene normalmente
del mundo. Este tipo de vivencias, por ejemplo, una quemadura, o una herida
en un dedo, “tiene como consecuencia psicofisica que el cuerpo palpado aparezca
provisto, en su composicién césica-tdctil, de una manera enteramente distinta
que antes, y esto vale para todos los cuerpos palpados con este dedo” (Hussetl,
2005: 100). Estas afectaciones muestran con evidencia suficiente que la relacién
entre el sujeto y su cuerpo, el primero no siempre manda simplemente sobre el
cuerpo. Se trata de una mucho mds compleja en la que cuerpo y sujeto interac-
cionan entre ellos mismos de forma intima, donde una afeccién puede incidir en
ambos.

Serd en el seno de la relacién cuerpo vivido-sujeto que la mortalidad de éste
se mostrard no como una verdad que se asuma de forma inductiva (esto es, al
ver que el otro muere deduzco que he de morir en tanto que soy igual que él),
sino como una cuestién consustancial al sujeto trascendental siempre y cuando
se encuentre autoobjetivado como persona. La verdad inductiva de la mortalidad
no hace mella alguna al sujeto trascendental, a pesar de que éste se autoobjetive
como ser humano al considerar que, si no tuviese evidencia alguna de la muerte
del otro, no podria dar cuenta de mi propia finitud y serfa imposible analizar
el problema de la muerte desde una posicién fenomenolégica. Suponiendo que
una persona nunca ha visto morir a alguien, y tampoco tiene nocién de lo que
significa la muerte, fuese puesta en una isla desierta, no tendria forma alguna de
asumirse como un ser mortal; esa verdad no se podria trazar a causa de la ausencia
del otro. Pareciera que el conocimiento apodictico de mi finitud como ser huma-
no se forma Unicamente a través de las experiencias del morir en el otro o de las
representaciones de este fenémeno. Esto es verdad, siempre y cuando se limite el
alcance de esta afirmacién; nicamente le es pertinente al sujeto empirico: “El
yo, la subjetividad pura monddica, que la reduccién fenomenoldgica nos da en
puridad, es ‘eterna’, en cierto sentido, inmortal. Pero sélo lo natural, el hombre en
cuanto miembro de la naturaleza, puede nacer y morir en sentido natural” (San
Martin, 2008: 181). Respecto al sujeto trascendental es notorio senalar que morir

como el acto definitorio de la tortura, inicamente se trata de una forma de expresién de dicho

acto.

85

Spnnas Aiosotias VOl XU, nim. 45, enero-junio, 2021, 74-95, ISSN: 1665-1324



JORGE ANDRES CALVO CHAVEZ

carece de sentido para él, debido a que el flujo de conciencia siempre tendrd un
pasado que es posibilitado por las retenciones y un futuro que es dilucidado por
las protensiones, es decir, el sujeto trascendental no surge, ni tiene un fin:

El proceso del transcurrir temporal de la vida (se entiende que de la vida de con-
ciencia) no se puede, entonces, detener en el sentido de que precisamente asi se
vive la vida, como un continuo avanzar de momento a momento, como el hecho de
continuar viviendo. De manera que desde dentro de este mismo proceso no puede
plantearse un comienzo (o un punto final) del mismo. (Illescas, 2012: 324)

La vivencia de la muerte propia resulta inasequible desde una posicién tras-
cendental por el modo en el que la conciencia estd formada. Esta siempre ha sido
y serd, por lo cual es importante aseverar que “el sentido de la muerte no puede
constituirse sino desde la vida y para poder pensar lo que escapa al tiempo ten-
drfamos que dejar de ser temporales, es decir, dejar simplemente de ser” (Illescas,

2012: 324).

MORTALIDAD, DOLOR Y MUERTE
El ejemplo de la persona varada en una isla desierta muestra que la constitucién
de su mortalidad posee un cardcter inductivo por lo cual no fundante para el su-
jeto. Considerando el objetivo del ejemplo, serd posible comentar que inclusive,
en dichos casos, el sujeto varado puede dar cuenta de la duracién de todo aquello
que acontece a su alrededor. Las vivencias de su mundo circundante tienen un
principio y un fin delimitado. Mediante la aprehensién de la finitud de las vi-
vencias es posible ahondar en la mortalidad, pero el mero concepto de duraciéon
no basta para elucidar una representacién propia de mi muerte desde un sentido
trascendental. Mi muerte, aquella que es definitiva, es impensable considerarla
desde la subjetividad trascendental, pero el concepto de mortalidad puede ser una
nocién adquirida por medio de las vivencias de la muerte del otro. Asi como lo
comenta Husserl: “todo cogito con todos sus fragmentos integrantes se origina o
cesa en el flujo de las vivencias. Pero el sujeto puro no se origina ni cesa, aunque a
su modo ‘entra en escena’ y de nuevo ‘sale de escena” (Husserl, 2005: 139).

A través del cambio y la duracién de todo aquello que me rodea hay una
constante que permanece inalterada, mediante mi cuerpo soy capaz de sentir todo

86

Sieos Fiosorties, NOL. XX, nim. 45, enero-junio, 2021, 74-95, ISSN: 1665-1324



La vivencia de la tortura...

aquello que aparece en mi mundo circundante. El sujeto trascendental es capaz
de formar un canon en el cual se muestra una normalidad de las experiencias
que uno puede tener respecto a una cosa en particular, pero cuando el cuerpo es
afectado, ya sea por la enfermedad, la vejez, el dolor, etcétera, el modo en el que
aprehendo el mundo cambia de forma radical. El sentido en el cual una experien-
cia deberia transcurrir contrasta con el modo en el que es dado en el presente.
Esta divergencia en la experiencia del mundo le da al sujeto trascendental las
notas que permiten reconocer una conciencia de mortalidad, pero no de muerte.
El sujeto trascendental siempre aprehenderd las vivencias que acontecen en el
presente viviente, pero mi cuerpo vivido experimentard cambios en la forma de
asir el mundo. La mortalidad para él se comprenderd a través de la pérdida de su
condicién material, a saber, su cuerpo, que le permita experimentar el mundo:

[...] morir puede para mi consistir en que estas condiciones desaparezcan. Esto
puede entenderse de tal forma que estas condiciones Gnicamente permiten las aper-
cepciones mundanas, es decir, éstas pueden ser entendidas bajo el titulo de “cuerpo
vivido”, pero no pueden ser condicién para el ser de la subjetividad misma y tam-
poco para la aparicién de los caracteres hyléticos. La muerte para el yo trascenden-
tal puede significar: la pérdida de su “corporalidad viviente”, perder su consciencia
de mundo, dejar de regular el mundo. (Husserl, 2006: 102)

Cada vivencia aprehendida a trasluz de un cuerpo que estd en dolor discre-
pard de las experiencias pasadas que el sujeto trascendental ha tenido, pues le
advendrd una consciencia de su propia finitud en tanto puede dilucidar cémo
su corporalidad viviente se encuentra trastornada. Mostrando la posibilidad me-
diante la cual el sujeto trascendental se da cuenta de que estd perdiendo su condi-
cién material que le permite actuar en el mundo.

Respecto al caso del dolor serd preciso decir que éste “se encuentra localizado
o tiene un efecto localizable. El musculo acalambrado estd claramente localizado,
y al masajearlo lo tomo como su objeto material” (Griiny, 2019: 129). El dolor
hace relucir de forma intempestiva al cuerpo mismo, trastorna la relacién que el
cuerpo vivido tiene con el yo trascendental; se desgarra de forma estrepitosa su fa-
ceta de anonimidad en la que actda en el mundo, es decir, en la vida cotidiana yo
no reparo en la serie de intrincados movimientos que estin interconectados entre
ellos mismos para que pueda realizar una simple accién, tal como tomar un vaso

87

Spnnas Aiosotias VOl XU, nim. 45, enero-junio, 2021, 74-95, ISSN: 1665-1324



JORGE ANDRES CALVO CHAVEZ

de agua, apagar mi ldmpara, cortar un pedazo de fruta, etcétera. Toda esta serie de
movimientos se encuentra posibilitada por mi cuerpo fisico, el cual es caracteriza-
do por estar supeditado a las leyes fisico-causales del mundo. En cierto sentido, y
desarrollando esta tltima nocién, se puede afirmar que mi cuerpo es tematizado
como si fuese una cosa més en el mundo y “se manifiesta como cosa en el espacio y
en el tiempo, comparte las mismas caracteristicas y determinaciones que la totali-
dad de los objetos en la naturaleza” (Cadavid, 2006: 50). Esta determinacién del
cuerpo fisico como cosa resalta de forma notoria con el cuerpo vivido, pues éste
da las bases para que el hombre pueda tener un estrato animico que se muestra
“como intimidad, dirfamos la carne vivida como cuerpo, que en todo caso deberia
dar la base para la comprensién del cuerpo como expresién” (San Martin, 2010:
175). Ahora bien, el cuerpo vivido se instaura como fundamento de toda posible
experiencia que puede tener el sujeto acerca del mundo, se torna patente que éste
actda de forma silenciosa, no clama para si la atencién del sujeto; es un medio, y
no un fin en sf mismo, de la voluntad del yo.

El dolor altera esta situacién: “En tanto que el cuerpo vivido funcione de
una forma normal, no atrae la atencién a si mismo, sino mds bien la aleja de sf
mismo, como si fuese el fondo silencioso desde el cual la atencién recae en un
primer plano” (Dahl, 2019: 18). El mero hecho de caminar, por ejemplo, es po-
sibilitado por la cooperacién de mi sistema muscular, esquelético, circulatorio,
nervioso, etcétera. Serfa imposible si se me pidiese dar cuenta de cada uno de los
musculos, huesos y nervios que utilizo para dar un paso: simplemente lo hago y
ya. Esta llana afirmacién porta en si una verdad de la teorfa del cuerpo vivido en
la fenomenologia husserliana: el cuerpo (Leib) “es érgano de la voluntad, el tnico
objeto que para la voluntad de mi yo puro es movible de manera inmediatamente
espontdnea y medio para producir un movimiento espontdneo mediato de otras
cosas, las que, por ejemplo, mi mano movida de modo inmediatamente esponta-
nea empuja, agarra, levanta y similares” (Husserl, 2005: 191).

Cuando el dolor adviene al sujeto trascendental, le resulta imposible dife-
renciarse de su propio cuerpo, esta forzada unién trabaja en contraposicién, pero
curiosamente en el mismo eje de la nocién husserliana del descubrimiento de la
consciencia. “La conciencia despierta en el tacto, el roce de la piel, el toque, pal-
par es génesis de la conciencia, de ahi brota la vida consciente. El cuerpo sintiente,
autosintiente, es el sustrato basico del devenir de la conciencia” (Venebra, 2018:
113). Todo aquello que experimento mediante mi cuerpo me interpela de forma

88

Sieos Fiosorties, NOL. XX, nim. 45, enero-junio, 2021, 74-95, ISSN: 1665-1324



La vivencia de la tortura...

directa y ya no sélo como un sujeto unido a un mero cuerpo fisico. El dolor radi-
calizard esta relacion: “La violencia del dolor primero atrae la atencién y le obliga
a permanecer absorta en el punto o 4rea de sufrimiento; permanece enfocado,
concentrado, absorto en el ‘ahi’ del dolor, como si el foco de la atencién y el foco
del dolor fuesen uno mismo” (Serrano, 2016: 168). El dolor fisico se encuentra
hermanado con una intensidad que en buena medida ocupa el horizonte percep-
tual del sujeto, pero nunca podrd engullirlo por completo. Las vivencias, que son
aprehendidas a la par del surgimiento del dolor, permanecen ahi, en un segundo
plano, pero no desaparecen. El dolor no logra suspender el cardcter sensitivo del
cuerpo, “no hay pensamiento sin cuerpo, porque, hasta en su exceso mismo que
lo lleva a lo ilimitado de las cuestiones en exceso sobre los problemas, el pensa-
miento sigue siendo, con mucho, pensamiento encarnado en un cuerpo” (Richir,
2015: 34).

Los efectos del dolor no pueden borrar las vivencias del campo atencional del
sujeto, de forma concreta, logra copar el campo, pero no se sigue pueda borrar los
otros objetos aprehendidos o que desaparezca el sentido en el que estas vivencias
son aprehendidas “inclusive el dolor invasivo no es capaz de aniquilar cualquier
otra experiencia presente, en pos de que la conciencia sea reducida enteramente a
‘estar en dolor’ y que el dolor fuese el tinico contenido en estas fases temporales”
(Serrano, 2016: 165). Al torturado, el dolor no le borra las condiciones en las
que nace; al contrario, las agravia, pues no solamente hace al sujeto consciente su
propia mortalidad, sino que el acto de tortura le hace dar cuenta de la precariedad
en la que se encuentra. La persona puede representar su posible muerte en tanto
sabe que su vida estd en manos del torturador y no puede hacer absolutamente
nada para cambiar este hecho.” Esta representacién empirica disloca el modo en
el que el sujeto torturado constituye su mundo: “Con la pérdida metafisica de la
confianza provocada por la tortura, nosotros estamos expuestos a una vulnerabi-

4 Cuando alguien es torturado, le es imposible saber si el siguiente golpe serd fatal o inicamente
uno mds en la interminable serie de afrentas de las que es presa. Su vida ya no le pertenece, ésta
se encuentra en manos del torturador por lo que sus representaciones de una muerte posible
cobran una quasi realidad al ser concebida en el contexto de la tortura. Es preciso mencionar que
ésta nunca ocurrird de forma realmente dada; si acontece serfa imposible experimentarla, pues la

muerte es el fin de toda posible experiencia y resulta imposible hacer fenomenologfa de ella.

89

Spnnas Aiosotias VOl XU, nim. 45, enero-junio, 2021, 74-95, ISSN: 1665-1324



JORGE ANDRES CALVO CHAVEZ

lidad especial nunca antes conocida o anticipada de antemano; es una herida del
mundo y del cuerpo de la victima para la cual se socava el sentido de una respues-
ta ética” (De Warren, 2015: 89-90).

El dolor fisico se hace presente en el cuerpo vivido, desencadenando un pro-
ceso violento de afectividad, en el cual el cuerpo y el yo no tienen decisién alguna
sobre éste: simplemente acontece y ya. Se encuentran a merced de los estragos que
éste pueda ocasionar. La “ubicacién vivida del dolor no revela directamente, con
idéntica originariedad, una parte del cuerpo fenoménico; el espacio que el dolor
define no se solapa de suyo con una determinacién perceptible de mi cuerpo que,
por asi decir, aloje en su contorno a la sensacién dolorosa y le preste su aspecto”
(Serrano, 2019: 116). El despilfarro de afectividad que esta vivencia trae consigo
“introduce una escisién en la existencia corporal del sujeto, una desavenencia
entre el yo y el cuerpo, y esta grieta en lo que estd unido no determina la sepa-
racién de lo consciente y subjetivo respecto de lo fisico y corporal, sino que, al
contrario, hace que la persona sufra en sus propias carnes” (Serrano, 2019: 106).
A trasluz del dolor no es posible diferenciar los limites del cuerpo vivido y el yo
trascendental, cuando sobreviene afecta por igual a ambos, pero la unién momen-
tdnea que hace de éstos no muestra al cuerpo fisico como si fuese un objeto que
es determinado ante la mirada del sujeto trascendental. Cuando algo duele sélo
es posible representarlo mediante “senalamientos indexicales, deicticos —‘aqui,
acd, mds arriba o mds abajo, hacia dentro, a derecha o izquierda'—, constituyen
el lenguaje primordial de la espacialidad del dolor; no son formas deficitarias a la
espera de una descripcién mejor, sino una estructura primaria de la manifestacién
del doler” (Serrano, 2019: 118). No hay una delimitacién clara, sino una exube-
rancia de afectividad en el cuerpo.

La momentdnea unién que el dolor causa entre el cuerpo vivido y el yo estd
garantizada mediante el hecho de que éste, el cuerpo vivido, se asume como el
fiat de mi yo, es asi que

[...] mi cuerpo (Leib) me hace frente en cuanto cuerpo (Kérper), pero no en cuan-
to cuerpo (Leib); el golpe que alcanza mi mano, mi cuerpo (Leib), me alcanza a
“mi”— El pinchazo en mi mano: yo soy pinchado, el pinchazo me es desagradable.
La calidez de la habitacién invade mi cuerpo (Kdrper), me es agradable. (Husserl,

2005: 367)

90

Sieos Fiosorties, NOL. XX, nim. 45, enero-junio, 2021, 74-95, ISSN: 1665-1324



La vivencia de la tortura...

El dolor rebosa en el espacio del cuerpo doliente y es capaz de “ser tan in-
tenso que perdamos la conciencia o nos de muerte, pero el sufrimiento pertenece
a la capacidad de accién de la persona. Un ser humano es un agente que tiene
la capacidad de sufrir” (Sigurdson, 2019: 89). El dolor no se hace patente de la
misma forma en el cuerpo vivido que en el sujeto trascendental, pero si comparte
la misma intensidad con la que es sentido, pues “la tendencia inherente del dolor
es provocar la peor respuesta posible” (Griiny, 2019: 126), una que logra recordar
constantemente la propia mortalidad. El dolor actiia sobre el cuerpo mediante
su pura afectividad, pero el yo es el que sufre mediante este tipo de vivencias. En
este espacio se articulard la indeleble huella que la tortura imprime sobre el sujeto
trascendental, a la cual anteriormente hice referencia, la impotencia de la persona.
La representacién de su posible muerte se origina a partir de que su finitud estd a
merced de la voluntad del otro, se trata de una muerte que bien podria acontecer
durante la tortura, pero que nunca se concretiza propiamente, pues si sucediese
ya no se hablarfa del torturado, sino del caddver.

ConcLUSION

Si bien la finalidad de la tortura, desde el punto de vista del torturador, es obtener
informacién y al menos en ésta no se tiene por fin ulterior la muerte de la victima,
pero esto al torturado le da igual; la falsa confianza que se podria hallar detrds del
fin que el torturador persigue Gnicamente ejemplifica a mayor escala el absoluto
poder que tiene sobre la vida de su victima. El hecho de que la persona se sepa a s
misma como torturada, durante el acto y después, le permite tener una represen-
tacién de su posible muerte; el morir para ella se constituird en los posibles mil y
un cortes que pueden acontecer en ese espacio de tiempo, en la suspensién de su
cuerpo por medio de sus extremidades, en la gota de agua que cae de forma per-
severante sobre aquel desdichado, etcétera. No se trata de concebir heridas fatales
para hablar de la muerte; en la tortura, basta la mds leve sensacion para generar
esta vivencia en el sujeto torturado.

Lo cruento de la tortura es saberse torturado por la voluntad del otro: sufrir
porque el otro asi lo desea. El suplicio del cuerpo equivale a que el sujeto pierde
su flat en el mundo; el sujeto trascendental no puede concebir su propio morir,
pero mediante la tortura ve cémo su capacidad de vivir e interceder en el mundo

91

Spnnas Aiosotias VOl XU, nim. 45, enero-junio, 2021, 74-95, ISSN: 1665-1324



JORGE ANDRES CALVO CHAVEZ

es cercenada y serd lo mds cercano que podrd concebir a un morir: “Aquel que
sucumba a la tortura no puede sentir al mundo como si fuese su hogar. La ver-
giienza de la destruccién no puede ser borrada. La confianza en el mundo, la que
se derrumbd, en parte con el primer golpe, pero al final, a través de la tortura,
es imposible de ser recobrada” (Améry, 1980: 40). Los cruentos actos que se rea-
lizan en la tortura son capaces de ser representados por cualquier persona, pero
Unicamente quien los haya vivido en carne propia puede experimentar su terrible
huella. No hay una experiencia o representacién de la muerte propia en el tor-
turado; ésta nunca acontece, pero lo que si sobreviene es una vivencia articulada
en el limite de la experiencia del ser humano: el sujeto trascendental es testigo de
la cruenta forma en la que se anula su capacidad de moldear e interceder en el
mundo. Ya sea que se trate de tortura fisica o psicolégica, el sujeto trascendental
nota cémo pierde su capacidad de accién en el mundo, ya sea por el descarnado
trato que su cuerpo recibe o por la impotencia de presenciar la muerte de alguien
y no poder impedirla, la desesperacién serd la misma, el saberse impotente para
actuar en el mundo al ser nulificado por la voluntad del otro.

La tortura resalta de cualquier otro tipo de vivencias que causen una impo-
tencia similar, entre ellas, el permanecer convaleciente en una cama o el haber
perdido el movimiento en una mano, debido a que en ésta me sé torturado porque
el otro asi lo desea. La brutal naturaleza de este acto empequenece el cardcter ex-
presivo del cuerpo humano, pero no lo logra anular:

El cuerpo no es solamente para mi, en cuanto mi cuerpo, algo subjetivo particular
en tanto que es mediador de mis percepciones, de los efectos que produzco en el
mundo de las cosas; aprehendido por el otro, alcanza un significado, un significado
espiritual, en tanto que expresa lo espiritual (no sélo denuncia la sensibilidad).
(Husserl, 2005: 313)

Ante los ojos del torturador, el torturado puede parecer un pedazo de carne
amorfo, pero sabe que detrds de esa figura retorcida hay una persona, y eso es lo
verdaderamente terrorifico de este acto, el saber que la tortura puede ser llevada
a cabo por cualquiera. Cuando Jean Améry fue apresado por la Gestapo (Bélgica,
1943) comenta que sus captores, y posteriormente sus torturadores, no poseian
“‘caras tipo Gestapo’ con narices retorcidas, barbillas hipertrofiadas, costras ni he-

92

Sieos Fiosorties, NOL. XX, nim. 45, enero-junio, 2021, 74-95, ISSN: 1665-1324



La vivencia de la tortura...

ridas de cuchillo, como podrian aparecer en un libro, sino caras como las de
cualquier otro. Caras simples y ordinarias” (Améry, 1980: 25).

Por altimo, es necesario acotar que toda posible representacién de la morta-
lidad palidecerd en comparacién con la vivencia de la tortura. Esta serd genuina-
mente distinta en tanto el sujeto trascendental experimenta el desvanecimiento
de su capacidad de accién en el mundo porque asi lo desea el otro. La tortura re-
presenta una de las mds crueles afrentas que el otro puede realizar sobre mi, no se
le otorga este adjetivo sélo por la forma en la que se planea obtener informacién,
ni por el dolor que se pueda causar en esta préctica, sino también por fracturar la
creencia de que el otro “respetard mi ser fisico, y con ello también mi ser metafi-
sico. Los limites de mi cuerpo también son los limites de mi ser. La superficie de
mi piel me protege contra el mundo exterior” (Améry, 1980: 28).

BIBLIOGRAFiA

Améry, Jean (1980), At the Mind’s Limits. Contemplations by a Survivor on Auschwitz
and Its Realities, Bloomington, Indiana University Press.

Cadavid, Luz Elena Gallo (2006), “El ser-corporal-en-el-mundo como punto de parti-
da en la fenomenologia de la existencia corpdrea”, Pensamiento Educativo, vol.
38, num. 1, pp. 46-61.

Celeste Vecino, Maria (2018), “Muerte y metodologia en la fenomenologia husserlia-
na’, Ideas y Valores, vol. 67, nim. 166, pp. 75-91.

Dahl, Espen (2019), “Weakness and passivity”, en Espen Dahl, Cassandra Falke y Thor
Eirik Eriksen (coords.), Phenomenology of the Broken Body, Londres, Rout-
ledge, pp. 13-28.

De Warren, Nicolas (2015), “Torture and trust in the world a phenomenological essay’,
Phdnomenologische Forschungen, vol. 2015, pp. 83-101.

Geniusas, Saulius (2010), “On birth, death, and sleep in Husser!’s late manuscripts on
time”, en Dieter Lohmar e Ichiro Yamaaguchi (coords.), On Time - New Con-
tributions to the Husserlian Phenomenology of Time, Dordrecht, Springer, pp.
71-89.

Griiny, Christian (2019), “No way out: A phenomenology of pain’, en Espen Dahl,
Cassandra Falke y Thor Eirik Eriksen (coords.), Phenomenology of the Broken
Body, Londres, Routledge, pp. 119-136.

93

Spnnas Aiosotias VOl XU, nim. 45, enero-junio, 2021, 74-95, ISSN: 1665-1324



JORGE ANDRES CALVO CHAVEZ

Griiny, Christian (2012), “The language of feeling made into a weapon: Music as an
instrument of torture’, en Julie Carlson y Elizabeth Weber (coords.), Speaking
about Torture, Nueva York, Fordham University Press, pp. 203-217.

Husserl, Edmund (2014), Grenzprobleme der Phdnomenologie. Analysen des Unbe-
wusstseins und der Instinkte. Metaphysik. Spéte Ethik. Texte aus dem Nachlass
(1908-1937), Dordrecht, Springer.

Husserl, Edmund (2006), Husserliana Materialen VIII: Spite Texte iiber Zeitkonstituti-
on (1929-1934). Die C-Manuskripte, Dordrecht, Springer.

Husserl, Edmund (2005), Ideas relativas a una fenomenologia pura y una filosofia fe-
nomenoldgica: Libro segundo Investigaciones Fenomenoldgicas sobre la constitu-
cion, México, Universidad Nacional Auténoma de México/Fondo de Cultura
Econémica.

Husserl, Edmund (1993), Die Krisis der europdischen Wissenschaften und die transzen-
dentale Phinomenologie. Erginzungsband. Texte aus dem Nachlass 1934-1937,
Dordrecht, Kluwer Academic Publishers.

Illescas Néjera, Maria Dolores (2012), La vida en la forma del tiempo: un estudio sobre
la fenomenologia del tiempo en la obra de Edmund Husserl, Morelia, Red Utopia.

Levinson, Sanford (2007), “Slavery and the phenomenology of torture’, Social Re-
search, vol. 74, nim. 1, pp. 149-168.

Magearu, Alexandra (2019), “Torture and traumatic dehiscence”, en Espen Dahl, Cas-
sandra Falke y Thor Eirik Eriksen (coords.), Phenomenology of the Broken Body,
Londres, Routledge, pp. 49-65.

Richir, Marc (2015), EI cuerpo. Seguido de la verdad de la apariencia, Madrid, Bru-
maria.

San Martin, Javier (2010), “El contenido del cuerpo”, Investigaciones Fenomenoldgicas,
vol. monografico 2: “Cuerpo y alteridad’, pp. 169-187.

San Martin, Javier (2008), La fenomenologia de Husserl como utopia de la razén, Ma-
drid, Biblioteca Nueva.

Serrano de Haro, Agustin (2019), “Espacialidad y dolor”, Isegoria. Revista de Filosofia
Moral y Politica, nim. 60, enero-junio, pp. 103-121.

Serrano de Haro, Agustin (2016), “Pain experience and structures of attention: A phe-
nomenological approach”, en Simon van Rysewyk (coord.), Meanings of Pain,
Cham, Springer, pp. 165-180.

94

Sieos Fiosorties, NOL. XX, nim. 45, enero-junio, 2021, 74-95, ISSN: 1665-1324



La vivencia de la tortura...

Sigurdson, Ola (2019), “Only vulnerable creatures suffer”, en Espen Dahl, Cassandra
Falke y Thor Eirik Eriksen (coords.), Phenomenology of the Broken Body, Lon-
dres, Routledge, pp. 87-100.

Venebra, Marcela (2018), “Husserl. Cuerpo propio y alienacién”, Investigaciones Feno-
menoldgicas, vol. 15, 2018, pp. 109-135.

Wisnewski, Jeremy y R. D. Emerick (2009), The Ethics of Torture, Londres, Continuum.

JorGE ANDRES CALVO CHAVEZ: egresado de la Licenciatura de Filosofia en la Facul-
tad de Filosofia y Letras, Universidad Nacional Auténoma de México (UNAM).
Formo parte del Seminario de Fenomenologia de la Facultad de Estudios Su-

periores Acatlan, UNAM. Actualmente cursa la maestria en Filosofia en la Bene-
mérita Universidad Auténoma de Puebla.

D. R. © Jorge Andrés Calvo Chavez, Ciudad de México, enero-junio, 2021.

95

Spnnas Aiosotias VOl XU, nim. 45, enero-junio, 2021, 74-95, ISSN: 1665-1324



