Signos Filosoéficos, vol. xv, nim. 29, enero-junio, 2013, pp. 167-191

HISTORIA Y POLITICA EN PERSPECTIVA.
ENTREVISTA A QUENTIN SKINNER™

FRANCISCO QUIJANO™"
GEORGIOS GIANNAKOPOULOS™ ™

uentin Skinner es uno de los autores contemporaneos mas desta-

cados en el terreno de la historia intelectual y del pensamiento

politico. Desarroll6 su carrera en la Universidad de Cambridge,
donde durante varios afios ocupd la catedra Regius de Historia Moderna.
Actualmente es titular de la cdtedra Barber Beaumonte en la universidad
londinense Queen Mary.

Skinner es uno de los principales representantes de la llamada “Escuela
de Cambridge”. Su propuesta tedrica y metodolédgica parte del supuesto de
que todo texto politico estd inserto dentro de una polémica y que el traba-
jo principal de quien lo estudia debe ser reconstruir el contexto de esta
polémica, particularmente el lingiiistico, intentando con ello comprender
lo que “estd haciendo” el autor con el texto dentro de ella.

* Traduccién del inglés de Alistair McCreadie. Publicado en Journal of Intellectual History
and Political Thought (revista electrénica), vol. I, num. 1, octubre, 2012, pp. 7-31 [http:/
/histroyofpoliticalthought.squarespace.com/storage/On%20Politics%20and %20
History.pdf]. Una traduccién al griego fue publicada en Sygxrona Themata, ndms. 118-
119, julio-diciembre, 2012, pp. 36-47.

" Facultad de Filosofia y Letras, Universidad Nacional Auténoma de México,
fquijanov@gmail.com

“** School of History, Queen Mary University of London, giannakopoulos.george@gmail.com

167



Francisco Quuano Y GEORGIOS GIANNAKOPOULOS

Desde esta perspectiva, desarrollé importantes estudios de la filosofia
politica de la modernidad temprana, en particular del pensamiento de
Maquiavelo y Hobbes. Asimismo, ha sido una preocupacién a lo largo de su
vida el estudio de las diversas formas en que conceptos como el de liber-
tad y Estado se han utilizado por distintos autores y tradiciones.

En la actualidad, los intereses académicos del profesor Skinner se cen-
tran en dos grandes campos. Por un lado, sigue escribiendo en torno al
problema de la teoria del Estado y recientemente ha coordinado obras
sobre la soberania y la relacion de la familia con el Estado. Por otro lado,
esta interesado en el estudio de la forma en que se recuper6 la retdrica
clasica dentro del Renacimiento. Tras haber estudiado las relaciones en-
tre retdrica y filosofia en el pensamiento de Hobbes, ahora analiza los usos
de la retdrica en la literatura dramadtica, particularmente en las obras de
Shakespeare.

En esta entrevista, realizada en Londres en dos sesiones en julio del
2011, el profesor Skinner aborda diversos temas relacionados con su
forma de ver la historia, la relevancia de ésta dentro del estudio del pen-
samiento politico y su relaciéon con algunos problemas de la actualidad.

Cuando se le pide definir su quehacer intelectual, normal-
mente se refiere a usted mismo como “historiador de la filo-
sofia moral” o como “historiador del pensamiento politico”.
¢Ve alguna distincion entre estos dos términos, o con otros
términos que ha usado a través de los afios? Desde una pers-
pectiva mas general, (como concibe su forma de abordar el
pasado?

Considero que estos cambios de terminologia reflejan mis intenciones
polémicas en diferentes momentos, ademds de evidenciar la evolucién
en la configuracién de las disciplinas mismas durante mi vida. Al inicio
me referia a mi mismo como historiador del pensamiento politico, pero
esto se debia a una perspectiva tal vez un poco estrecha que tenia. Me
eduqué en la Universidad de Cambridge y desde temprana edad me dedi-
qué alli a la docencia. Una de las clases de licenciatura que impartia se

Sienos Fitosoricos, vol. xv, nim. 29, enero-junio, 2013: 168-191



HISTORIA Y POLITICA EN PERSPECTIVA...

llamaba “La historia del pensamiento politico”. Dentro de la universidad
existia la preconcepcién de que debia haber personal con pericia en esa
materia, y la generacién que me precedia tenia algunos ejemplos muy
distinguidos, entre ellos Peter Laslett y John Pocock. Por lo anterior, la
universidad consideraba que la historia del pensamiento politico era sim-
plemente otro tipo de historia y yo felizmente compartia esa opinién.

Después, y en especial cuando estudié el Renacimiento, comencé a
sentir que no es posible definir una distincién interesante entre la filoso-
fia moral y la filosofia politica. Si investigas la filosofia politica rena-
centista, normalmente estudias la teoria de la virtud, pero esto también
podria denominarse el estudio de la filosofia moral, y por ende solia refe-
rirme a mi mismo en esos términos, como bien dicen. Hoy en dia me
inclinaria mas hacia el énfasis en las diferencias, aunque en realidad
prefiero no usar ninguno de los dos términos. Generalmente me descri-
bo como historiador intelectual. A eso me refiero cuando digo que mis
elecciones reflejan en parte la configuracién y reconfiguracién de las
disciplinas. El estudio de la historia intelectual —lo cual sencillamente
significa el estudio de las ideas que encontramos en el pasado— ha cre-
cido enormemente en importancia y en reputaciéon durante la dltima
generacion. En especial después del declive de la historia social y econé-
mica marxista, muchos historiadores se han etiquetado como historia-
dores culturales, y entre ellos hubo cierto nimero que escribia lo que
llamo historia intelectual. Supongo que si me preguntaran, asi me gus-
taria describirme ahora.

En cuanto a mi forma de abordar estas cuestiones, quisiera repudiar
el titulo de la historia de las ideas. Es cierto que usé esa terminologia en
algunas de mis publicaciones de la década de 1960, pero fue méas bien
con una intencién un tanto irénica. En aquel entonces, si hablabas so-
bre la historia de las ideas, normalmente te identificabas como alguien
que creia en lo que Arthur Lovejoy habia llamado las “ideas unidad” y
por tanto las buscaba en toda la historia de la cultura occidental.! Por su-
puesto, esto era lo contrario al enfoque que yo queria favorecer. Siempre

! La obra mas conocida de Lovejoy es su trabajo The Great Chain of Being: A Study of the
History of an Idea (1936). El asunto de las “ideas unidad” o “ideas-fuerza” es tratado
especialmente en su articulo “The historiography of ideas” (1938).

Sienos Fitosoricos, vol. xv, nim. 29, enero-junio, 2013: 169-191



Francisco Quuano Y GEORGIOS GIANNAKOPOULOS

he querido sostener, tal como lo expongo en el ensayo que publiqué con
el titulo “Meaning and understanding in the history of ideas”,?> que nunca
debemos pensar en nosotros mismos como estudiantes de ideas, sino de
los usos que se les da a esas ideas en las indagaciones polémicas y en los
argumentos politicos.

Usted sostiene que los historiadores siempre deben estar
dispuestos a preguntarse cudl es el propdsito o el objetivo
de sus estudios histdricos, y cudl se supone que seria el uso
practico en la actualidad de sus investigaciones del pasado.
¢De qué manera aborda estas cuestiones en su propia inves-
tigacion?

Mi opinién sobre lo que denominé —tal vez de manera grandilocuen-
te— los “propdsitos practicos” surge del hecho de que al emprender una
critica de nuestros conceptos morales y politicos, y al producir una criti-
ca filosofica sobre la manera en que se comprenden e implementan,
simultdneamente siempre incurrirds en la tarea de replantear la legiti-
midad de ciertas normas sociales y politicas. Estoy en total desacuerdo
con el punto de vista de los seguidores de Wittgenstein, quienes sostienen
que la filosofia deja las cosas como son. Como lo dijo una vez, de manera
muy concisa, Alasdair Maclntyre: “la filosofia deja todas las cosas como
son, a excepcién de los conceptos”.® La filosofia, tal como la practico, es
el estudio de las criticas de los conceptos. Si criticas nuestra compren-
sion de un concepto como la libertad, y si desafias nuestro discurso so-
bre el rango de referencia de dicho concepto, al mismo tiempo estas
cuestionando si ciertos pactos que ahora entendemos como libres, tal
vez no lo sean tanto. Si eres capaz de convencer a las personas de la
utilidad de tu anadlisis contradictorio, las habras convencido de cambiar
su opinién sobre su mundo social, y cuando esto ocurre pueden incli-
narse a pensar que algunos elementos de ese mundo que ellas conside-
raban legitimos en realidad no lo son, o viceversa.

2 Publicado por primera vez en 1968. Hay traduccion al espafiol, Skinner, 2000: 149-191.
Fue reeditado con cambios significativos y publicado en Skinner, 2002: 57-89.
% Esta idea aparece en Maclntyre, 1966.

Sienos Fitosoricos, vol. xv, nim. 29, enero-junio, 2013: 170-191



HISTORIA Y POLITICA EN PERSPECTIVA...

Para dar un ejemplo concreto sobre la practicidad, mi amigo y colega
Philip Pettit tiene una relacién extraordinaria con el presidente de Espa-
fla, José Luis Rodriguez Zapatero.* El presidente Zapatero leyd la obra
Republicanism: A Theory of Freedom and Government, de Philip, cuando se
publicé en 1997;° cuando Zapatero asumio la presidencia, invit6 a Philip
a Espafia a examinar con su gabinete cudles serian las instituciones que
tendrian que cambiar, sobre la base de su interpretaciéon de la libertad
como la ausencia del dominacién en lugar de la ausencia de la interfe-
rencia. Se le pidi6 a Philip proporcionar una especie de guia sobre los
acuerdos que serian deslegitimados con la aceptacion de esa interpreta-
cién de lo que es un concepto fundamental en nuestras vidas politicas.
Lo asombroso fue el grado hasta el cual la revolucion social que impulsé
Zapatero fue predicada conforme a este concepto de la libertad y la ciu-
dadania. Esto es un ejemplo sumamente practico sobre la manera en
que una critica filoséfica ayudd a generar un programa de reforma.

Dentro del contexto de la “crisis” actual en las Humanida-
des, asevera que la investigacion humanistica puede (y debe)
acatar los estandares mas “rigurosos” y “filisteos” de la
“utilidad”. (Qué quiere decir con esto? ¢(Acaso es este escla-
recimiento del uso practico de algunas de las disciplinas
humanisticas la unica forma de defender el campo de la
investigacion humanistica en su totalidad? ¢Cé6mo debemos
montar una defensa mas eficaz de las Humanidades dentro
de esta coyuntura?

Estas son cuestiones apremiantes y me da gusto tener la oportunidad de
opinar algo al respecto. Estoy consciente del hecho de que tratar de ana-
lizar estos temas tan amplios de forma concisa me puede limitar a argu-
mentos que suenan como una serie de clichés. No obstante, de entrada
permitanme comentar que al contestar la pregunta anterior, intenté se-

4 La entrevista fue realizada cuando Zapatero atn era presidente de Espafia, cargo que
termind el 21 de diciembre de 2011.

5 Hay traduccidn al espafiol bajo el titulo: Republicanismo: una teoria sobre la libertad y el
gobierno (1999).

Sienos Fitosoricos, vol. xv, nim. 29, enero-junio, 2013: 171-191



Francisco Quuano Y GEORGIOS GIANNAKOPOULOS

fialar como el tipo de estudio que a mi me interesa puede ser una mate-
ria practica. No es facil que asi sea; creo que el logro de Philip Pettit es
sorprendente, pero puede ser el caso, como lo demuestra el ejemplo.

Ciertamente, esto no debe ser la tinica razén —ni siquiera la princi-
pal— para dedicarse a la investigaciéon humanistica. Asi que, ¢cudles
deben ser nuestros motivos para emprender este tipo de estudios en es-
tos tiempos de crisis? En lo personal considero —aunque como ya confe-
sé estoy a punto de decir un cliché— que necesitamos a las humanidades
para sentirnos a gusto en nuestra propia cultura. Tengo en mente dos
cosas al hacer esa declaracién. El primer punto es que en Europa, como
en todas las grandes culturas, hemos heredado tradiciones extraordina-
riamente ricas y complejas, tanto en la pintura y la arquitectura, como
en la literatura y la filosofia. Como parte de sentirnos cémodos en nues-
tro mundo, necesitamos valorar estas tradiciones para no andar por la
vida con los ojos cerrados, por asi decirlo, sin percibir los logros cultura-
les que nos rodean. Por ende, necesitamos dentro de nuestra cultura a
personas con conocimientos profundos sobre este legado de pintura y de
arquitectura, de religion y de filosofia, quienes nos lo puedan explicar y
lo mantengan con vida.

Mi segundo punto es que nuestra relacién con estas tradiciones no es
inmutable. No quiero decir que simplemente hacen falta unas cuantas
guias turisticas que nos ayuden a no perdernos en Estambul o Roma, o
en cualquier otro polo cultural de Europa. También tenemos la necesi-
dad de aprender mas sobre estas culturas, de ir mejorando nuestro en-
tendimiento. Por lo tanto, no debemos apreciar solamente el estudio
humanistico; requerimos la investigacién. Si consideras, por ejemplo, el
lugar que ocupa la musica en nuestra cultura, uno de los aspectos mas
relevantes de la musicologia contemporanea es que existen grandes dreas
de la musica de la modernidad temprana que hace apenas dos genera-
ciones casi no se comprendian, y ahora forman parte central del enten-
dimiento de nuestra cultura. Esto solamente ha ocurrido porque los
estudiantes entran en las bibliotecas y hallan las dperas perdidas de
Vivaldi, porque reconstruyeron la obra de Monteverdi, pues dilucidaron
cémo se tocaban en realidad las 6peras de Handel. No se sabia nada de
esto cuando yo era joven, pero si hubieras asistido el afio pasado a los
conciertos Promenade en Londres, hubieras escuchado cémo las Vispe-

Sienos Fitosoricos, vol. xv, nim. 29, enero-junio, 2013: 172-191



HISTORIA Y POLITICA EN PERSPECTIVA...

ras de Monteverdi llenaban la sala de conciertos mds grande de Inglate-
rra. Las Humanidades no deben considerarse solamente como el reposi-
torio del conocimiento ya existente sobre nuestra cultura. Al contrario,
son los medios por los cuales podemos continuamente extender y pro-
fundizar lo que sabemos al respecto.

Ha criticado consistentemente el enfoque “anticuario” hacia
la historia, es decir, pensar que el simple hecho de preservar
el conocimiento del pasado tiene valor en si. En contraste,
confesd que las motivaciones morales y politicas mas exten-
sas afectan su seleccion de temas de investigacion. (Estas
motivaciones también afectan la manera de tratar estos te-
mas y su enfoque general hacia los estudios historicos?
Gracias. Esa podria interpretarse como una pregunta bastante hostil.
Me gusta mucho la distincién que establecen entre la motivacién para la
seleccién de los temas y la manera en que los tratamos. Permitanme de
entrada decir que si creo —aunque sea un punto de vista no muy popu-
lar dentro de mi profesidn— que la profesionalizacién del estudio de la
historia y el gran ntiimero de personas que ahora son historiadores con-
llevan un peligro: a veces parece que es suficiente entretenernos con
debates que sencillamente surgen al interior de la disciplina, y de esta
manera la gente nunca se pregunta —porque no tiene que hacerlo— si
estos debates tienen alguna importancia mds amplia. Cuando existe un
debate interno en alguna disciplina, siempre se interesaran las revistas
especializadas y siempre podrds publicar articulos que se enfocan y cues-
tionan los términos de esos debates. En ocasiones esto es algo positivo,
pero también nos arriesgamos a dejar de hablar con todos excepto con
Nnosotros mismos.

Para darles una respuesta mas directa a la pregunta, creo, por su-
puesto, que debemos aplicar nuestros propios valores cuando seleccio-
namos las materias que estudiamos. iDefinitivamente seria muy extrafio
si aplicaramos los valores de otra persona! Hay un punto general que
debemos sefialar aqui: existe una clase de idealismo (en el sentido filoso-
fico) alrededor de la historia que yo adopté. La historia no esta alla afue-
ra esperando que nosotros la descubramos. Nosotros escogemos los temas
a investigar. Escogemos las preguntas que queremos hacer. Escogemos

Sienos Fitosoricos, vol. xv, nim. 29, enero-junio, 2013: 173-191



Francisco Quuano Y GEORGIOS GIANNAKOPOULOS

los medios para abordar y tratar esas preguntas. Unicamente empeza-
mos a ver las evidencias después de tomar todas estas decisiones. No
existe nada alld afuera que podamos redescubrir de forma pasiva. La
empresa en su totalidad es inventada, porque nosotros somos los que
decidimos en qué consiste la historia. Por esto, inevitablemente repre-
senta la expresién de nuestros valores; es imposible que sea otra cosa.

Pasando al otro punto que mencionan, tal vez sea inevitable, como
consecuencia de lo anterior, que nuestros valores afecten —o, incluso, con-
taminen— la forma en como los temas escogidos son tratados. Esto tam-
bién puede ser ineludible, pareceria serlo, si vemos la historia de la
publicacién de la historia. Es muy evidente que la forma en que se
enmarca la historia de mi propio pais sirve para fines politicos. En la
modernidad temprana, gran parte de la historia se presentaba de una
manera francamente ideoldgica; es decir, se disefi6 para apoyar ciertas
posiciones que en la sociedad de ese entonces eran atacadas politica-
mente. A lo mejor siempre hacemos algo por el estilo, pero si es el caso,
es mejor estar conscientes de ello y espero que no hagamos solamente
eso. Ya cuando tengamos seleccionados nuestro tema y las preguntas
que queremos hacer en torno a él, debemos esforzarnos lo méas que po-
damos para darles un tratamiento a esas preguntas para estar acorde
con sus propias condiciones, es decir, desde la perspectiva de la sociedad
en la que esas preguntas tienen su origen. Si no hacemos esto, nuestra
historia simplemente se convierte en un espejo donde nos admiramos a
nosotros mismos. Quiero terminar mi respuesta a esta pregunta con algo
que comenté al principio; cuando digo que existe el riesgo de que los
historiadores s6lo se hablen a si mismos y de que puedan verse atrapados
en debates que no son de mucho interés mas alld de la disciplina, no
quiero argumentar que los historiadores deben basicamente escribir li-
bros para grandes audiencias populares, lo cual es algo que se ha vuelto
muy de moda en la cultura académica angloparlante, no creo eso en
absoluto. Pienso que los historiadores deben intentar, en la medida de lo
posible, crear nuevos conocimientos con investigaciones originales. Des-
pués de todo, la historia popular que abunda en nuestras pantallas de
televisién y en las librerias de los aeropuertos depende totalmente de la
investigacion de este tipo, y sin ella no podria existir.

Sienos Fitosoricos, vol. xv, nim. 29, enero-junio, 2013: 174-191



HISTORIA Y POLITICA EN PERSPECTIVA...

También creo que la distinciéon comun entre las obras de historia pro-
fesional que nadie lee y las obras de historia popular con grandes ptibli-
cos es, en si, una dicotomia errénea. Si escribes obras histéricas que son
interesantes para la gente, la cantidad de traducciones y la cantidad de
lectores que tienen son asombrosas. Yo no estoy entre los autores que
tienen las obras mas leidas, pero mis publicaciones las encontrards tra-
ducidas en dos docenas de idiomas diferentes y uno de mis libros vendié
mas de 100 mil ejemplares. Lo menciono, no para fanfarronear, sino
para cuestionar la supuesta distincidon entre la historia académica, que
es lo unico que intento producir, y la historia popular, que se supone es el
Unico tipo de historia que alcanza un publico amplio.

Usted es considerado como uno de los representantes mas
destacados de la llamada “Escuela de Cambridge”, al mis-
mo tiempo, expresé dudas sobre su existencia, en el senti-
do formal del término. ¢Existe alguna justificacion, ya sea
institucional o metodoldgica, que sostenga el concepto de
esta “Escuela”?

Si hay alguna forma de justificar la nociéon de esta escuela, solamente
puede existir en el &mbito de la metodologia. Yo diria que hay una idea
bésica que estd asociada con cierto numero de los académicos quienes
en algiin momento trabajaron en la Universidad de Cambridge, y que
podria interpretarse como una caracteristica distintiva de una “Escuela de
Cambridge”. La idea es que la filosofia no es una materia que pueda
definirse de acuerdo con su enfoque en ciertas preguntas que se conside-
ra delimitan la filosofia, y a las cuales diferentes filésofos proponen di-
ferentes respuestas. Mas bien, la filosofia debe considerarse como una
materia en la que las preguntas, asi como las respuestas, cambian ince-
santemente, y donde el objetivo es determinar qué preguntas especificas
eran de interés durante diferentes periodos en la historia de la filosofia.
Cuando piensas en personas de la generacién pasada, cuyos nombres
eran asociados con la “Escuela de Cambridge”, definitivamente adopta-
ban este enfoque. Hay dos nombres en especial, que ya mencioné: Peter
Laslett y John Pocock. No hay ninguna duda que algunas personas de mi
generacion —siendo el mas importante John Dunn— recogieron y pro-

Sienos Fitosoricos, vol. xv, nim. 29, enero-junio, 2013: 175-191



Francisco Quuano Y GEORGIOS GIANNAKOPOULOS

movieron estas ideas con argumentos similares que, a mi parecer, eran
muy acertados.

Sin embargo, no todo el mundo en Cambridge estuvo de acuerdo con
nosotros, e incluso algunos de los que si estuvieron de acuerdo se daban
a sus tareas sin mucho reflexionar. John Pocock siempre se preocupd
muchisimo por la metodologfa, mientras que Peter Laslett no. El echaba
para adelante sus proyectos, mds o menos dentro de la ténica que ya
describi, pero no creo que en ningtin momento haya creado una teoria
al respecto, ni era una persona interesada en las cuestiones metahistdricas
o filoséficas —al menos en las obras que publicé— de la misma manera
que manifiestamente si lo eran John Pocock y después John Dunn. Ade-
mas, estos enfoques que estoy describiendo realmente no pueden em-
plearse para aislar algo que podriamos llamar la “Escuela de Cambridge”.
En primer lugar, el filésofo dentro de la tradiciéon angloparlante que mas
se asociaria con los principios en cuestion seria Robin George Colling-
wood, quien después de todo era catedratico en filosofia en la Universi-
dad de Oxford, no de Cambridge. Mas aun, el mismo Collingwood fue
fuertemente influido por una escuela idealista de filosofia, que tenia sus
raices principalmente en Italia. Claramente su héroe era Benedetto Croce.
Si existe tal cosa como una “Escuela de Cambridge”, no estd constituida
sOlo por personas de esa universidad.

Al hablar en retrospectiva sobre su vida académica, y sobre
el movimiento que nos acaba de describir, hizo hincapié en
que su principal preocupacion durante la década de 1960
era desafiar otros modos ahistéricos o reduccionistas de
investigacion histérica. Tomando en cuenta los debates que
fueron propiciados por sus estudios, tanto los histdricos
como los tedricos o metodoldgicos, icuales considera que
son hoy los retos mas importantes que enfrenta esta forma
de pensamiento historico?

Existen varios retos para esta forma de pensamiento y son graves, pero
no creo que sean intelectualmente serios. Hay tres retos a los cuales se
enfrenta a menudo cualquier persona que practica la historia intelec-
tual. El primero, que es especialmente prevalente en Estados Unidos,
sostiene que este tipo de pensamiento histérico es inaceptablemente

Sienos Fitosoricos, vol. xv, nim. 29, enero-junio, 2013: 176-191



HISTORIA Y POLITICA EN PERSPECTIVA...

elitista porque estudia textos particulares con un alto grado de comple-
jidad, que no se han estudiado por muchos y que se han comprendido
mal. Este argumento se presenta como si fuera democratico; nos dicen
que debemos estar estudiando la vida y las actitudes de las personas
comunes y corrientes en el pasado. Es innegable que bajo ese estandarte
se han publicado algunas obras muy importantes de historia social du-
rante la pasada generacion, pero también existe el riesgo de que seamos
demasiado condescendientes. En mi experiencia, muchos estudiantes
realmente disfrutan el reto de las ideas filosoficas dificiles, y sentirian
que les estuviéramos haciendo de menos si les dijéramos que el interés que
tienen es simplemente elitista. Opino que debemos tener cuidado de no
desanimar a las personas que quieren estudiar conceptos filoséficos con
argumentos falaces sobre su supuesta falta de importancia, porque nunca
fueron importantes para la gran mayoria de las personas. Si analizas
bien esa vision, llegas a la conclusion de que las filosofias s6lo pueden
ser importantes si son populares, pero seguramente nadie cree eso.

El segundo reto que enfrentan las personas que escriben esta clase de
historia proviene de la critica cultural posmoderna. Nos informan a
menudo que este tipo de estudio histérico simplemente no es realizable.
Constituye un error intelectual, dicen, suponer que es posible redescu-
brir las preguntas que la gente se hacia en el pasado o las intenciones en
las que se fundamentan sus obras. En lo personal, pienso que esta criti-
ca dice algo muy interesante y me es de mucho beneficio. Si alguien lle-
gara a suponer que los significados que nosotros atribuimos a los textos
que estudiamos son los mismos que concebian sus autores, eso, por su-
puesto, seria un terrible error. Existen muchos significados dentro de los
textos que sus autores no tenian intencién de plasmar, pero que a pesar
de ello siguen siendo significados de esos textos. Por eso, sin duda, debe-
mos enfocarnos en los textos mismos, mds que en sus intenciones, e
indudablemente debemos gozar las ambigiiedades que, como principal
logro, nos hace notar la critica cultural posmoderna.

No obstante, corremos el peligro de cometer un grave error, y sin duda
habrd criticos culturales posmodernos que lo habrdan hecho. El error es
suponer que el argumento anterior vuelve ilegitima cualquier discusién
de la intencionalidad. Cuando estudias el tipo de historia que yo estudio,
las preguntas sobre la intencionalidad que te interesan no se tratan de

Sienos Fitosoricos, vol. xv, nim. 29, enero-junio, 2013: 177-191



Francisco Quuano Y GEORGIOS GIANNAKOPOULOS

cémo la intencién se relaciona con el significado. Mas bien son pregun-
tas sobre la intencién con que ciertos argumentos se hicieron, es decir,
las intenciones que se incorporan en los textos. Ahora bien, muchas ve-
ces se responde que éstas son imposibles de recuperar pues las intencio-
nes son entidades mentales. Existen solamente al interior de las cabezas
de las personas, ¢y como esperas meterte en la cabeza de algun autor
que murié hace mucho tiempo? Pero eso es un gran error. Las intencio-
nes de este tipo no estdn en la cabeza de nadie; estdn en la arena publi-
ca. La forma de decodificar las intenciones con las cuales se escribe un
texto —Ilas intenciones incorporadas en el texto— es comparandolo con
otros y analizando el papel que juega cada uno, es decir, qué tipo de
intervencién constituiria.

La tercera critica con la que se encuentra uno es, creo, lamentable,
pero mis estudiantes la enfrentan mucho en los departamentos de histo-
ria. Se argumenta que la historia intelectual abarca solamente el estudio
de los textos, y por lo tanto no es historia real. La historia real, dicen, se
interesa en las personas, las instituciones y las formas que tienen de in-
teractuar unas con otras. Nos encontramos con esta critica todo el tiem-
po, pero a mi no me parece intelectualmente interesante en lo mas minimo
como argumento. Lo tinico que hace es reimponer un concepto tradicio-
nal de lo que cuenta como historia y luego aprovechar esa concepcion
con el unico fin de excluir la historia intelectual. No es un argumento,
simplemente es la expresién de un prejuicio.

Usted ha insistido en el valor de trazar genealogias de con-
ceptos para el estudio de la historia del pensamiento politi-
co. Ademas, en uno de sus ultimos ensayos presenté un
estudio genealdgico del Estado moderno, en el que analiza
problemas como el de la soberania y representacion politi-
ca.® Quisiéramos enfocarnos ahora en estas cuestiones, pero
antes de cambiar de tema nos gustaria hacerle una pregun-
ta mas general: {Por qué las genealogias? ¢Cudles son las
ventajas de un “enfoque genealdgico” hacia la historia?

6 Skinner, 2011.

Sienos Fitosoricos, vol. xv, nim. 29, enero-junio, 2013: 178-191



HISTORIA Y POLITICA EN PERSPECTIVA...

El concepto de genealogia que empleé en algunas de mis investigaciones
actuales es bastante general y sencillo. Nunca fue mi intencién dar a
entender que existe una relacién particularmente estrecha entre éste y
el concepto de genealogia como lo entienden Nietzsche y sus seguidores,
como Foucault. He perdido interés en la discusiéon —en la que participa-
ron con mucho dnimo algunos criticos mios— que trata de establecer si
mi andlisis se adhiere a la filosofia de Foucault o constituye una mala
interpretacién de ella; o si retoma el pensamiento de Nietzsche o lo malin-
terpreta.

Lo unico que quiero decir sobre la genealogia es que, cuando nos
enfrentamos a los intentos de proponer definiciones de conceptos alta-
mente generales y normativos —como libertad o Estado— es de mucha
utilidad recordar algo que Nietzsche ciertamente enfatizd: los conceptos
que tienen mucha historia y que llevan mucho tiempo inmersos en deba-
tes ideoldgicos forzosamente eluden las definiciones. Si durante su his-
toria fueron muy controversiales, es imposible que tengan definiciones
neutras porque siempre existird el debate alrededor de ellas. Esto me
parece una observacion muy perspicaz, y sin duda muy ilustrativa de la
filosofia de Nietzsche. El efecto de aceptarla, como yo la acepto, es el
simple abandono de cualquier intento de escribir grandes narrativas de
nuestros conceptos clave; nos vemos obligados a conceder que muchas
veces solamente podemos escribir genealogias en las que se demuestran
los diferentes usos ideoldgicos de los conceptos que nos interesan.

Retomando este principio, de que los conceptos solo tienen
historia, nos gustaria acercarnos al tema del Estado moder-
no, ¢{de qué manera podemos comenzar a contar la historia
del Estado moderno tomando en cuenta los usos predomi-
nantes y marginales del concepto “Estado” en nuestro dis-
curso politico actual?

Esta pregunta sigue la anterior muy oportuna y naturalmente, y tienen
toda la razén cuando dicen que el uso predominante del término “Esta-
do” margina los entendimientos normativos tradicionales de la palabra.
Es muy notorio que en el discurso politico actual, al menos en el perio-
dismo angloparlante, hablamos mucho del Estado, pero usamos la frase
simplemente para referirnos a las instituciones y a los aparatos de go-

Sienos Fitosoricos, vol. xv, nim. 29, enero-junio, 2013: 179-191



Francisco Quuano Y GEORGIOS GIANNAKOPOULOS

bierno. El Estado se ha vuelto meramente un sinénimo de gobierno y
esto representa, a mi forma de ver las cosas, una tremenda pérdida.
Me preguntan de qué manera podemos contar la historia de esta des-
gracia. Yo quisiera recalcar nada mds tres puntos. En primer lugar, el
concepto se formuld originalmente para distinguir entre los jefes de Es-
tado y las masas populares. En su texto clasico The King's Two Bodies
(1957),7 Ernst H. Kantorowicz planted la nocién de que cualquier mo-
narca tiene un cuerpo natural, pero también un cuerpo ficticio en su
calidad de jefe de Estado. El vocabulario del Estado en el discurso euro-
peo occidental nacié como una forma de hablar de esa relacién entre
cabeza y cuerpo. En segundo lugar, esa visién fue desafiada por el argu-
mento radical que sostenia que el cuerpo del pueblo no necesita cabeza.
El cuerpo popular es considerado en si como el portador del poder sobera-
no. Supongo que el mayor defensor de esta tradicion es Rousseau en EIl
contrato social. Mientras tanto, en tercer lugar, la misma visién de Esta-
do fue cuestionada en lo que a mi todavia me parece la interpretaciéon
mas interesante del Estado en la Europa Occidental. Esta concepcién surgié
del derecho publico durante el siglo XVII, y tuvo como principales defen-
sores a Hobbes y a Pufendorf; se desarrollé dentro de la tradicion del
derecho publico que va desde Pufendorf hasta Vattel y eventualmente a
Hegel. Esta tradicion distingue el Estado tanto del pueblo, los goberna-
dos, como de los soberanos, los gobernantes. Asevera que el Estado es
una persona aparte, una persona ficticia —aunque en el caso de Hegel
es una persona real— que debe ser representada por quien gobierna. El
mérito de esta forma de ver el Estado, que he intentando resucitar en
mis publicaciones recientes, es brindar las herramientas para hablar de la
legitimidad de las acciones gubernamentales. Desde este paradigma, la
accién gubernamental solamente es legitima cuando sirve para promo-
ver el interés del Estado, es decir, el interés del pueblo como un todo.

Dentro de la teoria politica contemporanea hay un debate
sobre la desaparicion de la soberania y del Estado. Algunos

7 Hay traduccion al espafiol titulada Los dos cuerpos del rey. Un estudio de teologia politica
medieval (1985).

Sienos Fitosoricos, vol. xv, nim. 29, enero-junio, 2013: 180-191



HISTORIA Y POLITICA EN PERSPECTIVA...

académicos afirman que, en virtud del crecimiento de las
organizaciones internacionales y de las entidades multina-
cionales, el Estado moderno ha perdido su capacidad de
tomar decisiones soberanas; otros divisan variedades mas
“cosmopolitas” o “radicales” de democracia que no se cen-
tran en el Estado-nacion como principal ruedo politico. ¢El
Estado soberano moderno se encuentra actualmente en una
fase de decadencia? {Qué teoria de la soberania debemos
adoptar, dados los debates en curso?

Si me preguntan si el Estado-nacién moderno estd en declive, la respues-
ta obvia seria que sin duda parece ser el caso. Como mencionan, las
organizaciones internacionales ahora tienen prioridad sobre los estados
soberanos. Estamos muy familiarizados con esta situacién en Europa,
donde tenemos el Tribunal Europeo de Derechos Humanos en Estrasburgo
y la Corte Internacional de Justicia de La Haya. Las jurisdicciones de
ambas cortes prevalecen sobre las jurisdicciones de los Estados-naciéon
individuales; estos ultimos deben acatar los fallos de aquellas institucio-
nes. Simultdneamente, como bien indican, las organizaciones interna-
cionales reclaman su primacia sobre los Estados-nacién. Es mas, algunas
compafilias multinacionales han demostrado que gozan de una posiciéon
desde la que pueden desafiar a los Estados-nacién, sobre todo en los
paises en desarrollo. Alli vemos que las empresas multinacionales a ve-
ces fijan las condiciones de inversion y de empleo, y tienen el poder de
amenazar con el retiro de su inversién de los Estados locales con la co-
rrespondiente eliminacion de fuentes de empleo, si sus demandas no son
satisfechas, aun cuando esas demandas son contrarias a las prioridades
de los Estados. En conclusién, si, pareceria que el Estado se encuentra
en una fase de decadencia.

No obstante, quisiera expresar al menos dos argumentos que contra-
dicen este punto de vista. Recientemente, se ha demostrado que la muer-
te del Estado es una idea un tanto exagerada. Digo “recientemente” porque
en 2007, cuando surgid la crisis crediticia en Estados Unidos, cuando los
bancos dejaron de prestarse dinero y, un afio después, cuando el sistema
capitalista estadounidense lleg6 al borde del colapso, équién asumio la
responsabilidad de actuar como prestamista de tultimo recurso, aun bajo
el régimen conservador de George W. Bush? El Estado. Lo mismo pasé en

Sienos Fitosoricos, vol. xv, nim. 29, enero-junio, 2013: 181-191



Francisco Quuano Y GEORGIOS GIANNAKOPOULOS

varios paises europeos. Fue el caso del Reino Unido, que de hecho fue el
primero de los Estados occidentales endeudados en insistir que la tnica
forma de sortear el colapso del sistema bancario era nacionalizar la banca.
Obviamente los estadounidenses no hablaron directamente del Estado, y
los britanicos no dijeron de forma abierta que estaban nacionalizando los
bancos, pero en efecto eso es lo que sucedid. De pronto pudimos ver la
realidad detras de las muchas ridiculeces que se han comentado sobre
la naturaleza global de todo y el fin de los Estados-nacién. Los Estados
siguen imprimiendo el dinero, aplicando los tratados, haciendo las gue-
rras, encarcelando a sus ciudadanos y recaudando los impuestos. Mas
alla de los Estados, no existe otra institucion en el mundo que haga to-
das estas cosas. Si conocieras una persona sin ciudadania y sin pasapor-
te, y le dijeras que el Estado ya no existe, esa persona seguramente tendria
algunas opiniones fuertes al respecto.

También quisiera comentar que es un gran error suponer que el fin
de la soberania de los Estados, en el sentido tradicional de que éstos
podian hacer dentro de sus fronteras lo que les daba la gana, es lo mis-
mo que la deconstruccion del Estado. Cuando Foucault dijo, en su famo-
sa entrevista de 1980, que en la teoria politica debemos aprender a
“cortarle la cabeza al rey”, es decir, dejar de debatir sobre la soberania, él
entiende que estd deconstruyendo el concepto del Estado.® Sin embargo,
si consideras el concepto de Estado que intento expresar, es decir, que se
erige con el nombre de una persona ficticia representada por el gobierno
para el bien comun del pueblo, es evidente que en ese caso las acciones
de los Estados son simplemente las acciones legitimas de los gobiernos.
El rango de las acciones que los gobiernos pueden tomar con esos pro-
positos en mente sin duda se ve restringido, pero de todas formas cuan-
do esas acciones se llevan a cabo, son las acciones del Estado. Por esto,
no tiene mucho sentido hablar de la muerte del Estado.

Cambiando de enfoque hacia los temas politicos de hoy, he-
mos visto disturbios sociales y movimientos sociopoliticos
en muchas partes del mundo occidental (Grecia, Espaiia,
Reino Unido, Estados Unidos, México), los cuales, a pesar

8 La entrevista puede ser consultada en Lotringer, 1984.

Sienos Fitosoricos, vol. xv, nim. 29, enero-junio, 2013: 182-191



HISTORIA Y POLITICA EN PERSPECTIVA...

de las grandes diferencias de contexto, parecen tener un
elemento en comun: la percepcion general de que los go-
bernadores y los politicos no representan a los ciudadanos.
Usted explorod el problema de la representacion politica en
sus estudios sobre la libertad, Hobbes y el Estado moderno.
¢Qué opina acerca de las formas en que el problema de la
representacion politica se negocia hoy en dia, y qué rele-
vancia cobra el estudio del pensamiento politico de la mo-
dernidad y de la modernidad temprana dentro de este
contexto?

Estoy de acuerdo por completo en que actualmente la gente no se siente
representada de forma adecuada. Esto es sin lugar a duda el caso en mi
pais y me parece que la percepcién es bastante generalizada. Tenemos
un ejemplo muy obvio en estos momentos que es, como mencionan, el
caso de Grecia. Alli vemos manifestaciones a gran escala en las calles,
donde participan personas que sienten que la clase politica perdié su
legitimidad. En el caso del Reino Unido, yo veo que existe una conexion
entre esta percepcion de pérdida de legitimidad y el hecho de que los
sistemas modernos de gobierno representativo en Europa retomaron dos
formas tradicionales de pensar en la representacion, pero han relegado
otros elementos, quiz4 debemos traer de nuevo a discusién. Este es otro
caso en que la historia y la teoria politica son lo mismo.

Una de las tradiciones que invocamos de manera implicita en el debate
politico actual sostiene que cuando hablamos de representacién, simple-
mente queremos decir el contar con el derecho, mediante sistemas de
autorizacién, de hablar y de actuar en representacion de otras personas.
Si me das tu voto, yo seré tu representante. Existen dos dificultades aqui.
La primera radica en que el grado de buena representacién que se obtie-
ne mediante el proceso electoral depende del sistema de votacién que
tienes. Hay una conexién aqui con un aspecto tradicional del concepto
de la representacion que nosotros hemos perdido: la nocién de la repre-
sentacion como la ilustracidn o el retrato, es decir, no sélo el otorgarle a
alguien un derecho sino el ofrecer una representacién de esa persona.
Esta imagen permite comprender que un buen sistema de gobierno re-
presentativo seria aquel donde son visibles todas nuestras opiniones, igual-
mente representadas. El resultado practico de reintroducir esta imagen

Sienos Fitosoricos, vol. xv, nim. 29, enero-junio, 2013: 183-191



Francisco Quuano Y GEORGIOS GIANNAKOPOULOS

seria obligarnos a reconsiderar nuestros sistemas de votacién, y a pregun-
tarnos hasta qué punto producen un retrato reconocible de las opinio-
nes de la gente. En este pais tenemos un sistema de escrutinio uninominal
mayoritario que denominamos “first past the post”;’ con el gobierno de
Margaret Thatcher en la década de 1980, este sistema produjo cambios
asombrosos en el ambito social, pero con el voto a favor de menos de
40% del electorado. Pienses lo que pienses de la revolucién social que
tuvo lugar, este caso no puede considerarse como un ejemplo de la re-
presentacion democrdtica. Por lo menos en este pais debemos buscar la
forma de instituir un sistema mads justo de representacion si queremos
contarnos entre los paises democraticos del mundo.

La otra tradiciéon que a menudo invocamos se asocia en particular
con Edmund Burke; segun él, cuando autorizamos a un representante
—es decir, votamos por él— le asignamos el derecho de tomar sus pro-
pias decisiones sobre lo que mds nos conviene.!® Esto elimina por com-
pleto una concepcién opuesta sobre lo que significa la representacién de
una persona por otra, y la teoria politica de Burke se disefi6 precisamen-
te con ese fin. De acuerdo con esta concepcién opuesta, nombramos a
nuestros representantes no para que ellos determinen lo que es mejor
para nosotros, sino para que les podamos decir lo que pensamos nos
conviene mas. No puedo evitar concluir que las personas se sentirian
mejor representadas si a ese concepto tradicional le concediéramos un
lugar mas sobresaliente dentro de nuestros procesos politicos.

Ciertamente, en afios recientes ha existido la tendencia de darle mas re-
levancia a esta tradicion; lo vemos en particular en el caso de la impor-
tancia que cobraron recientemente las declaraciones de manifiestos
electorales, donde los partidos politicos intentan atraer el apoyo del elec-
torado haciendo promesas sobre las politicas que se consideran popula-
res y las que intentarian implementar si fueran elegidos. Considero que
algo mds acorde con estos principios mejoraria la percepcion de repre-
sentacion de la gente.

° Sistema que otorga la victoria al candidato que tiene mayor nimero de votos, sin importar
que tenga o no la mayoria absoluta. Es un sistema similar al que tenemos en México.

19 La idea fue expuesta por Burke, entre otros lugares, en su discurso pronunciado en Bristol
en 1774, publicado posteriormente en 1854.

Sienos Fitosoricos, vol. xv, nim. 29, enero-junio, 2013: 184-191



HISTORIA Y POLITICA EN PERSPECTIVA...

El problema, en este momento, reside en que el pueblo no tiene los
medios de exigirle el cumplimiento de sus promesas a su gobierno. Re-
cientemente, en mi pais se dio un ejemplo muy evidente cuando se tomd
la decisién de retirar aun mads el financiamiento estatal de las universi-
dades, lo cual contradice descaradamente una de las promesas principa-
les que hizo uno de los partidos en nuestro gobierno de coaliciéon durante las
elecciones.

Permitanme un comentario final sobre las ideas tradicionales de re-
presentacion y su pertinencia. Incluso antes de la democracia en la Gran
Bretafia, siempre se le concedia al pueblo el derecho de presentar ante
sus gobernantes una protesta formal en caso de tener alguna queja.
Ahora, bajo el sistema democratico, las mismas personas que deben pre-
sentar las protestas de este tipo en representacion del pueblo son, nada
mas y nada menos, los integrantes del 6rgano soberano por excelencia
dentro del Estado. Nuestros gobiernos tal vez deben prestar mds aten-
cién a este aspecto crucial de la democracia, y deben comprender que
solamente se les puede pedir a las personas cierto grado de tolerancia
para las politicas que les son impuestas en lugar de ser escogidas.

Otro fendmeno politico reciente de gran importancia es lo
que se ha llamado en el mundo occidental la “Primavera Ara-
be”, es decir, los sucesos que han tenido (y tienen) lugar en
paises como Tunez, Egipto, Libia, Yemen y Siria. Lo que esta-
mos viendo en nuestras pantallas y en nuestros periddicos es
un numero creciente de personas que demandan un nuevo
orden politico mas democratico, haciéndose visibles en los
espacios publicos mediante el uso de nuevos medios de co-
municacion. Tenemos dos preguntas al respecto. (Qué opina
de la forma en que fueron recibidos estos acontecimientos
en el mundo occidental, especialmente en cuanto al “vocabu-
lario” que se ha empleado para describirlos? ¢Estos sucesos
ofrecen elementos para comprender de nuevas maneras la
cuestion de la representacion politica?!

11 De julio de 2011, que fue realizada esta entrevista, a la fecha se han producido diversos
cambios en la escena politica y social de los paises involucrados en la llamada “Primavera

Sienos Fitosoricos, vol. xv, nim. 29, enero-junio, 2013: 185-191



Francisco Quuano Y GEORGIOS GIANNAKOPOULOS

Me gusta mucho su pregunta sobre el vocabulario usado para describir
estos hechos. Después de ver la prensa y la television en mi pais, me
impacta sobremanera lo que a mi parecer es una gran confusion sobre
la forma en cémo hablamos de lo sucedido. Algunos de los medios ha-
blan de rebeldes; por ejemplo, muy a menudo describen la ciudad de
Bengasi como una ciudad controlada por los rebeldes. Esto me parece
desatinado, porque si decimos que estas personas son rebeldes, entonces
le estamos concediendo un grado de legitimidad al régimen de Gadafi.
Algunos que reconocen la complejidad del tema hablan de guerra civil.
Por ejemplo, nos estan diciendo ahora que lo que estd pasando en Yemen
es quizds una guerra civil. Pero tradicionalmente cuando hablamos de
guerra civil hay por lo menos la implicacién de que en ambos lados del
conflicto pueden existir intereses legitimos. Me parece que no contamos
con un vocabulario adecuado para describir lo que estd sucediendo, y
admiro mucho la intervencién valiente del presidente Obama, quien dijo
que la mejor posicion que podemos adoptar frente a estos alzamientos
es considerarlos movimientos democrdticos que, como tales, merecen
nuestro apoyo.

A pesar de lo anterior, me parece que surgen graves problemas para la
llamada “comunidad internacional” sobre el tipo de apoyo que debemos
estar brindando a la “Primavera Arabe”. En mi opinién, pasé algo desas-
troso en la teoria politica durante la década de 1990, que se debid en
parte a la influencia ejercida por los neoconservadores en Estados Uni-
dos. Ellos empezaron a perseguir la idea, a grandes rasgos, de que en
todo el mundo deberia imponerse la democracia donde fuese posible.
Esta nocion sostuvo, y hasta cierto punto legitimo, la invasién de Iraq
que emprendi6 Bush en 2003. Al mismo tiempo, y de forma preocupan-
te, se suscité una interpretacién mads liberal de este impulso hacia la
democracia —lo que en la teoria de las relaciones internacionales de la dé-
cada de 1990 se conocié como “intervencionismo liberal”—. Aqui se re-
currid al concepto radical de un derecho humano universal para desafiar
la soberania de los gobiernos supuestamente despdticos. Aqui ya entra-

Arabe”. Estos cambios, evidentemente, no aparecen reflejados en el texto, no obstante,
consideramos que las reflexiones realizadas por Skinner siguen siendo de gran relevancia

y vigencia.

Sienos Fitosoricos, vol. xv, nim. 29, enero-junio, 2013: 186-191



HISTORIA Y POLITICA EN PERSPECTIVA...

mos en terreno peligroso, porque ¢quién decide cudles son los gober-
nantes déspotas? A veces la respuesta serd obvia, pero aun cuando crees
que puedes identificar los casos indiscutibles siempre existird un doble
estdndar. Supongamos que identificas al gobierno de China o de Estados
Unidos como régimen opresor; aunque fuera cierto, no creo que nadie
invadiria ninguno de esos dos paises en particular.

Durante este afio [2011] hemos sido testigos de esta doble moral. Frente
a la posibilidad de una verdadera masacre en Bengasi, los poderes de La
Organizacién del Tratado Atldntico Norte (OTAN) decidieron tomar ac-
cién en lo que supongo debe llamarse un ejemplo del intervencionismo
liberal. Sin embargo, no hubo ninguna decisién de intervenir en Bahréin.
Uno no puede evitar pensar que, en este tltimo caso, de haberlo hecho se
hubieran molestado muchisimo los sauditas, y ningun pais quiere que le
suspendan el abastecimiento de petréleo. Tampoco pareceria que habra
intervencion en Siria, aunque al parecer el potencial de genocidio en ese
pais es igualmente o incluso més grave que en Libia. El doble estandar
ha sido tan evidente que yo sospecho que terminard desacreditando por
completo la nocién del intervencionismo liberal, lo cual de alguna ma-
nera puede ser algo positivo.

También preguntaron si estos levantamientos ofrecen nuevas mane-
ras de interpretar la representacion. Uno de los puntos obvios que debe-
mos comentar es que el problema, sobre todo en Libia, fue la falta de
instituciones representativas. El régimen alli gira totalmente en torno a
la persona de Gadafi, segin entiendo, y no cuenta con ningun corps
intermédiaire que hubiera podido reconocer Montesquieu. Es simplemente
una autocracia sin instituciones representativas. Estas tendrfan que cons-
truirse, lo cual serd una tarea muy importante dentro de la constitucién
de una nueva nacién. Mientras tanto, hemos recordado un punto muy
antiguo pero emocionante: si crees en la democracia, entonces crees
que la soberania pertenece al pueblo. Lo que estamos viendo en la “Pri-
mavera Arabe” es la valentia increfble de los ciudadanos que quieren
recuperar su poder soberano.

Quisiéramos concluir esta entrevista haciendo referencia a

una de sus contribuciones mas originales en la teoria politi-
ca, es decir, su analisis de la libertad. Una de las criticas mas

Sienos Fitosoricos, vol. xv, nim. 29, enero-junio, 2013: 187-191



Francisco Quuano Y GEORGIOS GIANNAKOPOULOS

importantes que ha dirigido hacia el liberalismo es el con-
cepto empobrecido que éste tiene de la libertad, en especial
si lo comparamos con la forma en que la interpreta la tradi-
cion neorromana o republicana. Usted ha sostenido que en
la tradicion liberal, los ciudadanos se consideran libres mien-
tras no sufren interferencias injustas o innecesarias en la
busqueda de sus objetivos. En contraste, la tradicion repu-
blicana sostiene que los hombres y las mujeres solamente
son libres cuando viven en ausencia de dependencia, es de-
cir, cuando los ciudadanos no estan sometidos a ninguan po-
der arbitrario o discrecional. ¢Cree que los problemas que
hemos comentado en relacion con la soberania y la repre-
sentacion politica tienen algun vinculo con este concepto
empobrecido de la libertad sostenido por el liberalismo?
¢De qué manera nos ayudaria una teoria republicana de la
libertad para afrontar estos problemas?

Yo creo que la teoria republicana si puede ayudar. De ser asi, seria por
una implicacion de esta teoria que ustedes han explicado, sobre la que
quisiera decir algo. Cuando los estudiantes de la tradiciéon republicana
contrastan la libertad no con la interferencia sino con la dependencia de
la voluntad de otras personas, uno de los puntos importantes sobre el
estado de la dependencia que quieren traer a colacion es la tendencia
inevitable que tiene de generar la autocensura. Si tt vives enteramente a
la merced de otra persona, si vives bajo un régimen de poder arbitrario
que te hace depender por completo de las personas que ejercen ese po-
der, entonces existirdn muchas cosas que no te atreverds a decir o a
hacer. La razén de esto no es que sabes qué te pasara si las haces o las
dices; mas bien es que no sabes qué te puede pasar. Puede ser que no te
pase nada; por otro lado, cuando el poder es arbitrario, también puede
ser que arriesgues todo si hablas o acttias de acuerdo con tu conciencia.
Como consecuencia, resulta casi imposible hablar o actuar segin tus
convicciones. Esta es una de las maneras en que los gobiernos despéticos
y tirdnicos oprimen a los pueblos —con este miedo muy particular que
crea la dependencia—. Eso es lo que opinaria el republicano sobre los
regimenes sociales y politicos que estamos analizando.

Sienos Fitosoricos, vol. xv, nim. 29, enero-junio, 2013: 188-191



HISTORIA Y POLITICA EN PERSPECTIVA...

Ahora bien, si todo lo anterior es cierto, me parece que hay tres niveles
en los que la teoria republicana puede aportar algo de valor. El primero
es el nivel social. Esta teoria nos recuerda que tenemos mucho menos
libertad de lo que podriamos pensar si adoptamos la interpretacién libe-
ral de la libertad como la ausencia de la interferencia. Consideren, por
ejemplo, los grados de falta de libertad que se generan desde la vision
republicana debido al simple fenédmeno, muy generalizado en los paises
capitalistas de Occidente en afios recientes, de la eliminacién de los sin-
dicatos en las economias y en las fuerzas de trabajo. Si no tienes poder
de negociacion colectiva, cuando te enfrentas a tus patrones tendrds
una posicién de mucho mds dependencia y, por lo tanto, de falta de liber-
tad, de lo que tendrias si fuera el caso contrario.

Otro ejemplo en el dmbito social donde la teoria nos recuerda algo
valioso sobre la falta de libertad surge de algo que apenas hemos empe-
zado a comprender, al menos en los paises de Europa Occidental: los
niveles alarmantes de violencia doméstica que existen en nuestras socie-
dades. Aqui estamos hablando de personas sumamente vulnerables, a
las que les da demasiado miedo denunciar las condiciones en que viven.
De nuevo, su falta de libertad es producto de la dependencia y tenemos
que buscar los mecanismos para liberar a estas personas vulnerables.

Un tercer ejemplo, de mucho interés actualmente, en especial en Ir-
landa, lo constituyen los hechos de hace una generaciéon —pero que ain
estdn dentro de la memoria de la gente— en el marco de la relaciéon
entre la Iglesia catdlica y las comunidades. Nos hemos enterado de que
fueron tolerados niveles horrorosos de abuso infantil porque las perso-
nas no se atrevian a oponerse publicamente a la Iglesia. Nadie hubiera
creido las historias por el prestigio de la Iglesia y por esto se mantuvo
una especie de silencio pactado alrededor del tema. La libertad fue per-
judicada, pero no como consecuencia de un acto de interferencia, sino
debido a un régimen de deferencia y de miedo. Lo que quiero decir con
todo esto es que en el nivel social, la teoria tiene muchos argumentos en
su favor.

En el nivel politico, que es el segundo nivel que quisiera mencionar,
estd claro que la concepcion republicana de la libertad tiene algo que
decirnos acerca de la creacion de instituciones. Si no tienes libertad por-

Sienos Fitosoricos, vol. xv, nim. 29, enero-junio, 2013: 189-191



Francisco Quuano Y GEORGIOS GIANNAKOPOULOS

que estds a la merced de otra persona, solamente podras sentirte libre
como ciudadano si de alguna forma reconoces que las leyes reflejan tu
voluntad. De no ser el caso, estas leyes deben forzosamente ser el reflejo
de la voluntad de alguien mds —alguna clase politica o gobernante—.
Pero si sélo reflejan la voluntad de esa clase, ti como persona permane-
ces dependiente de su voluntad y eso te quita tu libertad. El vinculo entre
la libertad y la igualdad se enfatiza mucho mads en la filosofia republica-
na, y esto ejerce una presion considerable para el disefio de instituciones
que permiten que se escuche la voz de las personas en igualdad de con-
diciones como parte del proceso legislativo.

Finalmente, me permito unas cuantas palabras sobre la libertad re-
publicana en el nivel internacional. La demanda moral clave de la teoria
republicana es que busquemos minimizar, y de ser posible evitar, las re-
laciones de dominio y dependencia, para fomentar la libertad. Sin em-
bargo, si pensamos en las relaciones internacionales en estos momentos,
especialmente las relaciones entre los paises desarrollados y en vias de
desarrollo, vemos que son en su mayoria relaciones de esta naturaleza.
La demanda moral que hace la teoria de la libertad que a mi me interesa
seria para que la comunidad internacional minimice estas relaciones de
dominio y dependencia y busque un mundo mas equitativo.

BIBLIOGRAFIA

Burke, Edmund (1854), The Works of the Right Honourable Edmund Burke, vol. |, Londres, Henry G.
Bohn.

Kantorowicz, Ernst H. (1957), The King’s Two Bodies. A Study in Medieval Political Theory, Princeton,
Princeton University Press. [Traduccidn al espafiol (1985), Los dos cuerpos del rey. Un estudio
de teologia politica medieval, Madrid, Alianza Editorial.]

Lotringer, Sylvere (ed.) (1984), Foucault Live (Interviews 1966-1984), Nueva York, Semiotext(e).

Lovejoy, Arthur (1938), “The historiography of ideas”, Proceedings of the American Philosophical
Society, vol. 78, nim. 4, marzo, pp. 529-543.

Lovejoy, Arthur (1936), The Great Chain of Being: A Study of the History of an Idea, Harvard, Harvard
University Press.

Maclntyre, Alasdair C. (1966), A Short History on Ethics: A History of Moral Philosophy from the
Homeric Age to the Twentieth Century, Nueva York, Macmillan.

Sienos Fitosoricos, vol. xv, nim. 29, enero-junio, 2013: 190-191



HISTORIA Y POLITICA EN PERSPECTIVA...

Pettit, Philip (1997), Republicanism: A Theory of Freedom and Government, Oxford, Reino Unido,
Oxford University Press. [Traduccion al espafiol (1999), Republicanismo: una teoria sobre la
libertad y el gobierno, Barcelona, Paidés.]

Skinner, Quentin (2011), “The sovereign state: A genealogy”, en Hent Kalmo y Quentin Skinner (eds.),
Sovereignty in Fragments. The Past, Present and Future of a Contested Concept, Cambridge,
Massachusetts, Cambridge University Press, pp. 26-46.

Skinner, Quentin (2002), “Meaning and understanding in the history of ideas”, en Vision of Politics,
vol. 1: Regarding Method, Cambridge, Reino Unido, Cambridge University Press, 2002, pp.
57-89.

Skinner, Quentin (1968), “Meaning and understanding in the history of ideas”, History and Theory, vol.
8, nim. 1, pp. 3-53. [Traduccion al espafiol (2000), “Significado y comprension en |a historia
de las ideas”, Prismas. Revista de Historia Intelectual, nim. 4, pp. 149-191.]

D. R. © Francisco Quijano, México D.F., enero-junio, 2013.

D. R. © Georgios Giannakopoulos, México D.F., enero-junio, 2013.

D. R. © Traduccion de Alistair McCreadie, México D.F., enero-junio, 2013.

Sienos Fitosoricos, vol. xv, nim. 29, enero-junio, 2013: 191-191



