
HISTORIA Y POLÍTICA EN PERSPECTIVA...

SIGNOS FILOSÓFICOS, vol. XV, núm. 29, enero-junio, 2013: 167-191

HISTORIA Y POLÍTICA EN PERSPECTIVA.
ENTREVISTA A QUENTIN SKINNER*

FRANCISCO QUIJANO* *

GEORGIOS GIANNAKOPOULOS* **

uentin Skinner es uno de los autores contemporáneos más desta-
cados en el terreno de la historia intelectual y del pensamiento
político. Desarrolló su carrera en la Universidad de Cambridge,

donde durante varios años ocupó la cátedra Regius de Historia Moderna.
Actualmente es titular de la cátedra Barber Beaumonte en la universidad
londinense Queen Mary.

Skinner es uno de los principales representantes de la llamada “Escuela
de Cambridge”. Su propuesta teórica y metodológica parte del supuesto de
que todo texto político está inserto dentro de una polémica y que el traba-
jo principal de quien lo estudia debe ser reconstruir el contexto de esta
polémica, particularmente el lingüístico, intentando con ello comprender
lo que “está haciendo” el autor con el texto dentro de ella.

Signos Filosóficos, vol. XV, núm. 29, enero-junio, 2013, pp. 167-191

*   Traducción del inglés de Alistair McCreadie. Publicado en Journal of Intellectual History
and Political Thought (revista electrónica), vol. I, núm. 1, octubre, 2012, pp. 7-31 [http:/
/histroyofpoliticalthought.squarespace.com/storage/On%20Politics%20and%20

History.pdf]. Una traducción al griego fue publicada en Sygxrona Themata, núms. 118-
119, julio-diciembre, 2012, pp. 36-47.

** Facultad de Filosofía y Letras, Universidad Nacional Autónoma de México,
fquijanov@gmail.com

*** School of History, Queen Mary University of London, giannakopoulos.george@gmail.com

167

Q

Signos Filosóficos 29.p65 02/04/2013, 04:01 p.m.167



FRANCISCO QUIJANO Y GEORGIOS GIANNAKOPOULOS

SIGNOS FILOSÓFICOS, vol. XV, núm. 29, enero-junio, 2013: 168-191

Desde esta perspectiva, desarrolló importantes estudios de la filosofía
política de la modernidad temprana, en particular del pensamiento de
Maquiavelo y Hobbes. Asimismo, ha sido una preocupación a lo largo de su
vida el estudio de las diversas formas en que conceptos como el de liber-
tad y Estado se han utilizado por distintos autores y tradiciones.

En la actualidad, los intereses académicos del profesor Skinner se cen-
tran en dos grandes campos. Por un lado, sigue escribiendo en torno al
problema de la teoría del Estado y recientemente ha coordinado obras
sobre la soberanía y la relación de la familia con el Estado. Por otro lado,
está interesado en el estudio de la forma en que se recuperó la retórica
clásica dentro del Renacimiento. Tras haber estudiado las relaciones en-
tre retórica y filosofía en el pensamiento de Hobbes, ahora analiza los usos
de la retórica en la literatura dramática, particularmente en las obras de
Shakespeare.

En esta entrevista, realizada en Londres en dos sesiones en julio del
2011, el profesor Skinner aborda diversos temas relacionados con su
forma de ver la historia, la relevancia de ésta dentro del estudio del pen-
samiento político y su relación con algunos problemas de la actualidad.

. .

Cuando se le pide definir su quehacer intelectual, normal-
mente se refiere a usted mismo como “historiador de la filo-
sofía moral” o como “historiador del pensamiento político”.
¿Ve alguna distinción entre estos dos términos, o con otros
términos que ha usado a través de los años? Desde una pers-
pectiva más general, ¿cómo concibe su forma de abordar el
pasado?
Considero que estos cambios de terminología reflejan mis intenciones
polémicas en diferentes momentos, además de evidenciar la evolución
en la configuración de las disciplinas mismas durante mi vida. Al inicio
me refería a mí mismo como historiador del pensamiento político, pero
esto se debía a una perspectiva tal vez un poco estrecha que tenía. Me
eduqué en la Universidad de Cambridge y desde temprana edad me dedi-
qué allí a la docencia. Una de las clases de licenciatura que impartía se

Signos Filosóficos 29.p65 02/04/2013, 04:01 p.m.168



HISTORIA Y POLÍTICA EN PERSPECTIVA...

SIGNOS FILOSÓFICOS, vol. XV, núm. 29, enero-junio, 2013: 169-191

llamaba “La historia del pensamiento político”. Dentro de la universidad
existía la preconcepción de que debía haber personal con pericia en esa
materia, y la generación que me precedía tenía algunos ejemplos muy
distinguidos, entre ellos Peter Laslett y John Pocock. Por lo anterior, la
universidad consideraba que la historia del pensamiento político era sim-
plemente otro tipo de historia y yo felizmente compartía esa opinión.

Después, y en especial cuando estudié el Renacimiento, comencé a
sentir que no es posible definir una distinción interesante entre la filoso-
fía moral y la filosofía política. Si investigas la filosofía política rena-
centista, normalmente estudias la teoría de la virtud, pero esto también
podría denominarse el estudio de la filosofía moral, y por ende solía refe-
rirme a mí mismo en esos términos, como bien dicen. Hoy en día me
inclinaría más hacia el énfasis en las diferencias, aunque en realidad
prefiero no usar ninguno de los dos términos. Generalmente me descri-
bo como historiador intelectual. A eso me refiero cuando digo que mis
elecciones reflejan en parte la configuración y reconfiguración de las
disciplinas. El estudio de la historia intelectual —lo cual sencillamente
significa el estudio de las ideas que encontramos en el pasado— ha cre-
cido enormemente en importancia y en reputación durante la última
generación. En especial después del declive de la historia social y econó-
mica marxista, muchos historiadores se han etiquetado como historia-
dores culturales, y entre ellos hubo cierto número que escribía lo que
llamo historia intelectual. Supongo que si me preguntaran, así me gus-
taría describirme ahora.

En cuanto a mi forma de abordar estas cuestiones, quisiera repudiar
el título de la historia de las ideas. Es cierto que usé esa terminología en
algunas de mis publicaciones de la década de 1960, pero fue más bien
con una intención un tanto irónica. En aquel entonces, si hablabas so-
bre la historia de las ideas, normalmente te identificabas como alguien
que creía en lo que Arthur Lovejoy había llamado las “ideas unidad” y
por tanto las buscaba en toda la historia de la cultura occidental.1 Por su-
puesto, esto era lo contrario al enfoque que yo quería favorecer. Siempre

1  La obra más conocida de Lovejoy es su trabajo The Great Chain of Being: A Study of the
History of an Idea (1936). El asunto de las “ideas unidad” o “ideas-fuerza” es tratado
especialmente en su artículo “The historiography of ideas” (1938).

Signos Filosóficos 29.p65 02/04/2013, 04:01 p.m.169



FRANCISCO QUIJANO Y GEORGIOS GIANNAKOPOULOS

SIGNOS FILOSÓFICOS, vol. XV, núm. 29, enero-junio, 2013: 170-191

he querido sostener, tal como lo expongo en el ensayo que publiqué con
el título “Meaning and understanding in the history of ideas”,2 que nunca
debemos pensar en nosotros mismos como estudiantes de ideas, sino de
los usos que se les da a esas ideas en las indagaciones polémicas y en los
argumentos políticos.

Usted sostiene que los historiadores siempre deben estar
dispuestos a preguntarse cuál es el propósito o el objetivo
de sus estudios históricos, y cuál se supone que sería el uso
práctico en la actualidad de sus investigaciones del pasado.
¿De qué manera aborda estas cuestiones en su propia inves-
tigación?
Mi opinión sobre lo que denominé —tal vez de manera grandilocuen-
te— los “propósitos prácticos” surge del hecho de que al emprender una
crítica de nuestros conceptos morales y políticos, y al producir una críti-
ca filosófica sobre la manera en que se comprenden e implementan,
simultáneamente siempre incurrirás en la tarea de replantear la legiti-
midad de ciertas normas sociales y políticas. Estoy en total desacuerdo
con el punto de vista de los seguidores de Wittgenstein, quienes sostienen
que la filosofía deja las cosas como son. Como lo dijo una vez, de manera
muy concisa, Alasdair MacIntyre: “la filosofía deja todas las cosas como
son, a excepción de los conceptos”.3 La filosofía, tal como la practico, es
el estudio de las críticas de los conceptos. Si criticas nuestra compren-
sión de un concepto como la libertad, y si desafías nuestro discurso so-
bre el rango de referencia de dicho concepto, al mismo tiempo estás
cuestionando si ciertos pactos que ahora entendemos como libres, tal
vez no lo sean tanto. Si eres capaz de convencer a las personas de la
utilidad de tu análisis contradictorio, las habrás convencido de cambiar
su opinión sobre su mundo social, y cuando esto ocurre pueden incli-
narse a pensar que algunos elementos de ese mundo que ellas conside-
raban legítimos en realidad no lo son, o viceversa.

2   Publicado por primera vez en 1968. Hay traducción al español, Skinner, 2000: 149-191.

Fue reeditado con cambios significativos y publicado en Skinner, 2002: 57-89.
3  Esta idea aparece en MacIntyre, 1966.

Signos Filosóficos 29.p65 02/04/2013, 04:01 p.m.170



HISTORIA Y POLÍTICA EN PERSPECTIVA...

SIGNOS FILOSÓFICOS, vol. XV, núm. 29, enero-junio, 2013: 171-191

Para dar un ejemplo concreto sobre la practicidad, mi amigo y colega
Philip Pettit tiene una relación extraordinaria con el presidente de Espa-
ña, José Luis Rodríguez Zapatero.4 El presidente Zapatero leyó la obra
Republicanism: A Theory of Freedom and Government, de Philip, cuando se
publicó en 1997;5 cuando Zapatero asumió la presidencia, invitó a Philip
a España a examinar con su gabinete cuáles serían las instituciones que
tendrían que cambiar, sobre la base de su interpretación de la libertad
como la ausencia del dominación en lugar de la ausencia de la interfe-
rencia. Se le pidió a Philip proporcionar una especie de guía sobre los
acuerdos que serían deslegitimados con la aceptación de esa interpreta-
ción de lo que es un concepto fundamental en nuestras vidas políticas.
Lo asombroso fue el grado hasta el cual la revolución social que impulsó
Zapatero fue predicada conforme a este concepto de la libertad y la ciu-
dadanía. Esto es un ejemplo sumamente práctico sobre la manera en
que una crítica filosófica ayudó a generar un programa de reforma.

Dentro del contexto de la “crisis” actual en las Humanida-
des, asevera que la investigación humanística puede (y debe)
acatar los estándares más “rigurosos” y “filisteos” de la
“utilidad”. ¿Qué quiere decir con esto? ¿Acaso es este escla-
recimiento del uso práctico de algunas de las disciplinas
humanísticas la única forma de defender el campo de la
investigación humanística en su totalidad? ¿Cómo debemos
montar una defensa más eficaz de las Humanidades dentro
de esta coyuntura?
Éstas son cuestiones apremiantes y me da gusto tener la oportunidad de
opinar algo al respecto. Estoy consciente del hecho de que tratar de ana-
lizar estos temas tan amplios de forma concisa me puede limitar a argu-
mentos que suenan como una serie de clichés. No obstante, de entrada
permítanme comentar que al contestar la pregunta anterior, intenté se-

4  La entrevista fue realizada cuando Zapatero aún era presidente de España, cargo que
terminó el 21 de diciembre de 2011.

5   Hay traducción al español bajo el título: Republicanismo: una teoría sobre la libertad y el
gobierno (1999).

Signos Filosóficos 29.p65 02/04/2013, 04:01 p.m.171



FRANCISCO QUIJANO Y GEORGIOS GIANNAKOPOULOS

SIGNOS FILOSÓFICOS, vol. XV, núm. 29, enero-junio, 2013: 172-191

ñalar cómo el tipo de estudio que a mí me interesa puede ser una mate-
ria práctica. No es fácil que así sea; creo que el logro de Philip Pettit es
sorprendente, pero puede ser el caso, como lo demuestra el ejemplo.

Ciertamente, esto no debe ser la única razón —ni siquiera la princi-
pal— para dedicarse a la investigación humanística. Así que, ¿cuáles
deben ser nuestros motivos para emprender este tipo de estudios en es-
tos tiempos de crisis? En lo personal considero —aunque como ya confe-
sé estoy a punto de decir un cliché— que necesitamos a las humanidades
para sentirnos a gusto en nuestra propia cultura. Tengo en mente dos
cosas al hacer esa declaración. El primer punto es que en Europa, como
en todas las grandes culturas, hemos heredado tradiciones extraordina-
riamente ricas y complejas, tanto en la pintura y la arquitectura, como
en la literatura y la filosofía. Como parte de sentirnos cómodos en nues-
tro mundo, necesitamos valorar estas tradiciones para no andar por la
vida con los ojos cerrados, por así decirlo, sin percibir los logros cultura-
les que nos rodean. Por ende, necesitamos dentro de nuestra cultura a
personas con conocimientos profundos sobre este legado de pintura y de
arquitectura, de religión y de filosofía, quienes nos lo puedan explicar y
lo mantengan con vida.

Mi segundo punto es que nuestra relación con estas tradiciones no es
inmutable. No quiero decir que simplemente hacen falta unas cuantas
guías turísticas que nos ayuden a no perdernos en Estambul o Roma, o
en cualquier otro polo cultural de Europa. También tenemos la necesi-
dad de aprender más sobre estas culturas, de ir mejorando nuestro en-
tendimiento. Por lo tanto, no debemos apreciar solamente el estudio
humanístico; requerimos la investigación. Si consideras, por ejemplo, el
lugar que ocupa la música en nuestra cultura, uno de los aspectos más
relevantes de la musicología contemporánea es que existen grandes áreas
de la música de la modernidad temprana que hace apenas dos genera-
ciones casi no se comprendían, y ahora forman parte central del enten-
dimiento de nuestra cultura. Esto solamente ha ocurrido porque los
estudiantes entran en las bibliotecas y hallan las óperas perdidas de
Vivaldi, porque reconstruyeron la obra de Monteverdi, pues dilucidaron
cómo se tocaban en realidad las óperas de Händel. No se sabía nada de
esto cuando yo era joven, pero si hubieras asistido el año pasado a los
conciertos Promenade en Londres, hubieras escuchado cómo las Víspe-

Signos Filosóficos 29.p65 02/04/2013, 04:01 p.m.172



HISTORIA Y POLÍTICA EN PERSPECTIVA...

SIGNOS FILOSÓFICOS, vol. XV, núm. 29, enero-junio, 2013: 173-191

ras de Monteverdi llenaban la sala de conciertos más grande de Inglate-
rra. Las Humanidades no deben considerarse solamente como el reposi-
torio del conocimiento ya existente sobre nuestra cultura. Al contrario,
son los medios por los cuales podemos continuamente extender y pro-
fundizar lo que sabemos al respecto.

Ha criticado consistentemente el enfoque “anticuario” hacia
la historia, es decir, pensar que el simple hecho de preservar
el conocimiento del pasado tiene valor en sí. En contraste,
confesó que las motivaciones morales y políticas más exten-
sas afectan su selección de temas de investigación. ¿Estas
motivaciones también afectan la manera de tratar estos te-
mas y su enfoque general hacia los estudios históricos?
Gracias. Ésa podría interpretarse como una pregunta bastante hostil.
Me gusta mucho la distinción que establecen entre la motivación para la
selección de los temas y la manera en que los tratamos. Permítanme de
entrada decir que sí creo —aunque sea un punto de vista no muy popu-
lar dentro de mi profesión— que la profesionalización del estudio de la
historia y el gran número de personas que ahora son historiadores con-
llevan un peligro: a veces parece que es suficiente entretenernos con
debates que sencillamente surgen al interior de la disciplina, y de esta
manera la gente nunca se pregunta —porque no tiene que hacerlo— si
estos debates tienen alguna importancia más amplia. Cuando existe un
debate interno en alguna disciplina, siempre se interesarán las revistas
especializadas y siempre podrás publicar artículos que se enfocan y cues-
tionan los términos de esos debates. En ocasiones esto es algo positivo,
pero también nos arriesgamos a dejar de hablar con todos excepto con
nosotros mismos.

Para darles una respuesta más directa a la pregunta, creo, por su-
puesto, que debemos aplicar nuestros propios valores cuando seleccio-
namos las materias que estudiamos. ¡Definitivamente sería muy extraño
si aplicáramos los valores de otra persona! Hay un punto general que
debemos señalar aquí: existe una clase de idealismo (en el sentido filosó-
fico) alrededor de la historia que yo adopté. La historia no está allá afue-
ra esperando que nosotros la descubramos. Nosotros escogemos los temas
a investigar. Escogemos las preguntas que queremos hacer. Escogemos

Signos Filosóficos 29.p65 02/04/2013, 04:01 p.m.173



FRANCISCO QUIJANO Y GEORGIOS GIANNAKOPOULOS

SIGNOS FILOSÓFICOS, vol. XV, núm. 29, enero-junio, 2013: 174-191

los medios para abordar y tratar esas preguntas. Únicamente empeza-
mos a ver las evidencias después de tomar todas estas decisiones. No
existe nada allá afuera que podamos redescubrir de forma pasiva. La
empresa en su totalidad es inventada, porque nosotros somos los que
decidimos en qué consiste la historia. Por esto, inevitablemente repre-
senta la expresión de nuestros valores; es imposible que sea otra cosa.

Pasando al otro punto que mencionan, tal vez sea inevitable, como
consecuencia de lo anterior, que nuestros valores afecten —o, incluso, con-
taminen— la forma en cómo los temas escogidos son tratados. Esto tam-
bién puede ser ineludible, parecería serlo, si vemos la historia de la
publicación de la historia. Es muy evidente que la forma en que se
enmarca la historia de mi propio país sirve para fines políticos. En la
modernidad temprana, gran parte de la historia se presentaba de una
manera francamente ideológica; es decir, se diseñó para apoyar ciertas
posiciones que en la sociedad de ese entonces eran atacadas política-
mente. A lo mejor siempre hacemos algo por el estilo, pero si es el caso,
es mejor estar conscientes de ello y espero que no hagamos solamente
eso. Ya cuando tengamos seleccionados nuestro tema y las preguntas
que queremos hacer en torno a él, debemos esforzarnos lo más que po-
damos para darles un tratamiento a esas preguntas para estar acorde
con sus propias condiciones, es decir, desde la perspectiva de la sociedad
en la que esas preguntas tienen su origen. Si no hacemos esto, nuestra
historia simplemente se convierte en un espejo donde nos admiramos a
nosotros mismos. Quiero terminar mi respuesta a esta pregunta con algo
que comenté al principio; cuando digo que existe el riesgo de que los
historiadores sólo se hablen a sí mismos y de que puedan verse atrapados
en debates que no son de mucho interés más allá de la disciplina, no
quiero argumentar que los historiadores deben básicamente escribir li-
bros para grandes audiencias populares, lo cual es algo que se ha vuelto
muy de moda en la cultura académica angloparlante, no creo eso en
absoluto. Pienso que los historiadores deben intentar, en la medida de lo
posible, crear nuevos conocimientos con investigaciones originales. Des-
pués de todo, la historia popular que abunda en nuestras pantallas de
televisión y en las librerías de los aeropuertos depende totalmente de la
investigación de este tipo, y sin ella no podría existir.

Signos Filosóficos 29.p65 02/04/2013, 04:01 p.m.174



HISTORIA Y POLÍTICA EN PERSPECTIVA...

SIGNOS FILOSÓFICOS, vol. XV, núm. 29, enero-junio, 2013: 175-191

También creo que la distinción común entre las obras de historia pro-
fesional que nadie lee y las obras de historia popular con grandes públi-
cos es, en sí, una dicotomía errónea. Si escribes obras históricas que son
interesantes para la gente, la cantidad de traducciones y la cantidad de
lectores que tienen son asombrosas. Yo no estoy entre los autores que
tienen las obras más leídas, pero mis publicaciones las encontrarás tra-
ducidas en dos docenas de idiomas diferentes y uno de mis libros vendió
más de 100 mil ejemplares. Lo menciono, no para fanfarronear, sino
para cuestionar la supuesta distinción entre la historia académica, que
es lo único que intento producir, y la historia popular, que se supone es el
único tipo de historia que alcanza un público amplio.

Usted es considerado como uno de los representantes más
destacados de la llamada “Escuela de Cambridge”, al mis-
mo tiempo, expresó dudas sobre su existencia, en el senti-
do formal del término. ¿Existe alguna justificación, ya sea
institucional o metodológica, que sostenga el concepto de
esta “Escuela”?
Si hay alguna forma de justificar la noción de esta escuela, solamente
puede existir en el ámbito de la metodología. Yo diría que hay una idea
básica que está asociada con cierto número de los académicos quienes
en algún momento trabajaron en la Universidad de Cambridge, y que
podría interpretarse como una característica distintiva de una “Escuela de
Cambridge”. La idea es que la filosofía no es una materia que pueda
definirse de acuerdo con su enfoque en ciertas preguntas que se conside-
ra delimitan la filosofía, y a las cuales diferentes filósofos proponen di-
ferentes respuestas. Más bien, la filosofía debe considerarse como una
materia en la que las preguntas, así como las respuestas, cambian ince-
santemente, y donde el objetivo es determinar qué preguntas específicas
eran de interés durante diferentes periodos en la historia de la filosofía.
Cuando piensas en personas de la generación pasada, cuyos nombres
eran asociados con la “Escuela de Cambridge”, definitivamente adopta-
ban este enfoque. Hay dos nombres en especial, que ya mencioné: Peter
Laslett y John Pocock. No hay ninguna duda que algunas personas de mi
generación —siendo el más importante John Dunn— recogieron y pro-

Signos Filosóficos 29.p65 02/04/2013, 04:01 p.m.175



FRANCISCO QUIJANO Y GEORGIOS GIANNAKOPOULOS

SIGNOS FILOSÓFICOS, vol. XV, núm. 29, enero-junio, 2013: 176-191

movieron estas ideas con argumentos similares que, a mi parecer, eran
muy acertados.

Sin embargo, no todo el mundo en Cambridge estuvo de acuerdo con
nosotros, e incluso algunos de los que sí estuvieron de acuerdo se daban
a sus tareas sin mucho reflexionar. John Pocock siempre se preocupó
muchísimo por la metodología, mientras que Peter Laslett no. Él echaba
para adelante sus proyectos, más o menos dentro de la tónica que ya
describí, pero no creo que en ningún momento haya creado una teoría
al respecto, ni era una persona interesada en las cuestiones metahistóricas
o filosóficas —al menos en las obras que publicó— de la misma manera
que manifiestamente sí lo eran John Pocock y después John Dunn. Ade-
más, estos enfoques que estoy describiendo realmente no pueden em-
plearse para aislar algo que podríamos llamar la “Escuela de Cambridge”.
En primer lugar, el filósofo dentro de la tradición angloparlante que más
se asociaría con los principios en cuestión sería Robin George Colling-
wood, quien después de todo era catedrático en filosofía en la Universi-
dad de Oxford, no de Cambridge. Más aun, el mismo Collingwood fue
fuertemente influido por una escuela idealista de filosofía, que tenía sus
raíces principalmente en Italia. Claramente su héroe era Benedetto Croce.
Si existe tal cosa como una “Escuela de Cambridge”, no está constituida
sólo por personas de esa universidad.

Al hablar en retrospectiva sobre su vida académica, y sobre
el movimiento que nos acaba de describir, hizo hincapié en
que su principal preocupación durante la década de 1960
era desafiar otros modos ahistóricos o reduccionistas de
investigación histórica. Tomando en cuenta los debates que
fueron propiciados por sus estudios, tanto los históricos
como los teóricos o metodológicos, ¿cuáles considera que
son hoy los retos más importantes que enfrenta esta forma
de pensamiento histórico?
Existen varios retos para esta forma de pensamiento y son graves, pero
no creo que sean intelectualmente serios. Hay tres retos a los cuales se
enfrenta a menudo cualquier persona que practica la historia intelec-
tual. El primero, que es especialmente prevalente en Estados Unidos,
sostiene que este tipo de pensamiento histórico es inaceptablemente

Signos Filosóficos 29.p65 02/04/2013, 04:01 p.m.176



HISTORIA Y POLÍTICA EN PERSPECTIVA...

SIGNOS FILOSÓFICOS, vol. XV, núm. 29, enero-junio, 2013: 177-191

elitista porque estudia textos particulares con un alto grado de comple-
jidad, que no se han estudiado por muchos y que se han comprendido
mal. Este argumento se presenta como si fuera democrático; nos dicen
que debemos estar estudiando la vida y las actitudes de las personas
comunes y corrientes en el pasado. Es innegable que bajo ese estandarte
se han publicado algunas obras muy importantes de historia social du-
rante la pasada generación, pero también existe el riesgo de que seamos
demasiado condescendientes. En mi experiencia, muchos estudiantes
realmente disfrutan el reto de las ideas filosóficas difíciles, y sentirían
que les estuviéramos haciendo de menos si les dijéramos que el interés que
tienen es simplemente elitista. Opino que debemos tener cuidado de no
desanimar a las personas que quieren estudiar conceptos filosóficos con
argumentos falaces sobre su supuesta falta de importancia, porque nunca
fueron importantes para la gran mayoría de las personas. Si analizas
bien esa visión, llegas a la conclusión de que las filosofías sólo pueden
ser importantes si son populares, pero seguramente nadie cree eso.

El segundo reto que enfrentan las personas que escriben esta clase de
historia proviene de la crítica cultural posmoderna. Nos informan a
menudo que este tipo de estudio histórico simplemente no es realizable.
Constituye un error intelectual, dicen, suponer que es posible redescu-
brir las preguntas que la gente se hacía en el pasado o las intenciones en
las que se fundamentan sus obras. En lo personal, pienso que esta críti-
ca dice algo muy interesante y me es de mucho beneficio. Si alguien lle-
gara a suponer que los significados que nosotros atribuimos a los textos
que estudiamos son los mismos que concebían sus autores, eso, por su-
puesto, sería un terrible error. Existen muchos significados dentro de los
textos que sus autores no tenían intención de plasmar, pero que a pesar
de ello siguen siendo significados de esos textos. Por eso, sin duda, debe-
mos enfocarnos en los textos mismos, más que en sus intenciones, e
indudablemente debemos gozar las ambigüedades que, como principal
logro, nos hace notar la crítica cultural posmoderna.

No obstante, corremos el peligro de cometer un grave error, y sin duda
habrá críticos culturales posmodernos que lo habrán hecho. El error es
suponer que el argumento anterior vuelve ilegítima cualquier discusión
de la intencionalidad. Cuando estudias el tipo de historia que yo estudio,
las preguntas sobre la intencionalidad que te interesan no se tratan de

Signos Filosóficos 29.p65 02/04/2013, 04:01 p.m.177



FRANCISCO QUIJANO Y GEORGIOS GIANNAKOPOULOS

SIGNOS FILOSÓFICOS, vol. XV, núm. 29, enero-junio, 2013: 178-191

cómo la intención se relaciona con el significado. Más bien son pregun-
tas sobre la intención con que ciertos argumentos se hicieron, es decir,
las intenciones que se incorporan en los textos. Ahora bien, muchas ve-
ces se responde que éstas son imposibles de recuperar pues las intencio-
nes son entidades mentales. Existen solamente al interior de las cabezas
de las personas, ¿y cómo esperas meterte en la cabeza de algún autor
que murió hace mucho tiempo? Pero eso es un gran error. Las intencio-
nes de este tipo no están en la cabeza de nadie; están en la arena públi-
ca. La forma de decodificar las intenciones con las cuales se escribe un
texto —las intenciones incorporadas en el texto— es comparándolo con
otros y analizando el papel que juega cada uno, es decir, qué tipo de
intervención constituiría.

La tercera crítica con la que se encuentra uno es, creo, lamentable,
pero mis estudiantes la enfrentan mucho en los departamentos de histo-
ria. Se argumenta que la historia intelectual abarca solamente el estudio
de los textos, y por lo tanto no es historia real. La historia real, dicen, se
interesa en las personas, las instituciones y las formas que tienen de in-
teractuar unas con otras. Nos encontramos con esta crítica todo el tiem-
po, pero a mí no me parece intelectualmente interesante en lo más mínimo
como argumento. Lo único que hace es reimponer un concepto tradicio-
nal de lo que cuenta como historia y luego aprovechar esa concepción
con el único fin de excluir la historia intelectual. No es un argumento,
simplemente es la expresión de un prejuicio.

Usted ha insistido en el valor de trazar genealogías de con-
ceptos para el estudio de la historia del pensamiento políti-
co. Además, en uno de sus últimos ensayos presentó un
estudio genealógico del Estado moderno, en el que analiza
problemas como el de la soberanía y representación políti-
ca.6 Quisiéramos enfocarnos ahora en estas cuestiones, pero
antes de cambiar de tema nos gustaría hacerle una pregun-
ta más general: ¿Por qué las genealogías? ¿Cuáles son las
ventajas de un “enfoque genealógico” hacia la historia?

 6 Skinner, 2011.

Signos Filosóficos 29.p65 02/04/2013, 04:01 p.m.178



HISTORIA Y POLÍTICA EN PERSPECTIVA...

SIGNOS FILOSÓFICOS, vol. XV, núm. 29, enero-junio, 2013: 179-191

El concepto de genealogía que empleé en algunas de mis investigaciones
actuales es bastante general y sencillo. Nunca fue mi intención dar a
entender que existe una relación particularmente estrecha entre éste y
el concepto de genealogía como lo entienden Nietzsche y sus seguidores,
como Foucault. He perdido interés en la discusión —en la que participa-
ron con mucho ánimo algunos críticos míos— que trata de establecer si
mi análisis se adhiere a la filosofía de Foucault o constituye una mala
interpretación de ella; o si retoma el pensamiento de Nietzsche o lo malin-
terpreta.

Lo único que quiero decir sobre la genealogía es que, cuando nos
enfrentamos a los intentos de proponer definiciones de conceptos alta-
mente generales y normativos —como libertad o Estado— es de mucha
utilidad recordar algo que Nietzsche ciertamente enfatizó: los conceptos
que tienen mucha historia y que llevan mucho tiempo inmersos en deba-
tes ideológicos forzosamente eluden las definiciones. Si durante su his-
toria fueron muy controversiales, es imposible que tengan definiciones
neutras porque siempre existirá el debate alrededor de ellas. Esto me
parece una observación muy perspicaz, y sin duda muy ilustrativa de la
filosofía de Nietzsche. El efecto de aceptarla, como yo la acepto, es el
simple abandono de cualquier intento de escribir grandes narrativas de
nuestros conceptos clave; nos vemos obligados a conceder que muchas
veces solamente podemos escribir genealogías en las que se demuestran
los diferentes usos ideológicos de los conceptos que nos interesan.

Retomando este principio, de que los conceptos solo tienen
historia, nos gustaría acercarnos al tema del Estado moder-
no, ¿de qué manera podemos comenzar a contar la historia
del Estado moderno tomando en cuenta los usos predomi-
nantes y marginales del concepto “Estado” en nuestro dis-
curso político actual?
Esta pregunta sigue la anterior muy oportuna y naturalmente, y tienen
toda la razón cuando dicen que el uso predominante del término “Esta-
do” margina los entendimientos normativos tradicionales de la palabra.
Es muy notorio que en el discurso político actual, al menos en el perio-
dismo angloparlante, hablamos mucho del Estado, pero usamos la frase
simplemente para referirnos a las instituciones y a los aparatos de go-

Signos Filosóficos 29.p65 02/04/2013, 04:01 p.m.179



FRANCISCO QUIJANO Y GEORGIOS GIANNAKOPOULOS

SIGNOS FILOSÓFICOS, vol. XV, núm. 29, enero-junio, 2013: 180-191

bierno. El Estado se ha vuelto meramente un sinónimo de gobierno y
esto representa, a mi forma de ver las cosas, una tremenda pérdida.

Me preguntan de qué manera podemos contar la historia de esta des-
gracia. Yo quisiera recalcar nada más tres puntos. En primer lugar, el
concepto se formuló originalmente para distinguir entre los jefes de Es-
tado y las masas populares. En su texto clásico The King's Two Bodies
(1957),7 Ernst H. Kantorowicz planteó la noción de que cualquier mo-
narca tiene un cuerpo natural, pero también un cuerpo ficticio en su
calidad de jefe de Estado. El vocabulario del Estado en el discurso euro-
peo occidental nació como una forma de hablar de esa relación entre
cabeza y cuerpo. En segundo lugar, esa visión fue desafiada por el argu-
mento radical que sostenía que el cuerpo del pueblo no necesita cabeza.
El cuerpo popular es considerado en sí como el portador del poder sobera-
no. Supongo que el mayor defensor de esta tradición es Rousseau en El
contrato social. Mientras tanto, en tercer lugar, la misma visión de Esta-
do fue cuestionada en lo que a mí todavía me parece la interpretación
más interesante del Estado en la Europa Occidental. Esta concepción surgió
del derecho público durante el siglo XVII, y tuvo como principales defen-
sores a Hobbes y a Pufendorf; se desarrolló dentro de la tradición del
derecho público que va desde Pufendorf hasta Vattel y eventualmente a
Hegel. Esta tradición distingue el Estado tanto del pueblo, los goberna-
dos, como de los soberanos, los gobernantes. Asevera que el Estado es
una persona aparte, una persona ficticia —aunque en el caso de Hegel
es una persona real— que debe ser representada por quien gobierna. El
mérito de esta forma de ver el Estado, que he intentando resucitar en
mis publicaciones recientes, es brindar las herramientas para hablar de la
legitimidad de las acciones gubernamentales. Desde este paradigma, la
acción gubernamental solamente es legítima cuando sirve para promo-
ver el interés del Estado, es decir, el interés del pueblo como un todo.

Dentro de la teoría política contemporánea hay un debate
sobre la desaparición de la soberanía y del Estado. Algunos

7   Hay traducción al español titulada Los dos cuerpos del rey. Un estudio de teología política
medieval (1985).

Signos Filosóficos 29.p65 02/04/2013, 04:01 p.m.180



HISTORIA Y POLÍTICA EN PERSPECTIVA...

SIGNOS FILOSÓFICOS, vol. XV, núm. 29, enero-junio, 2013: 181-191

académicos afirman que, en virtud del crecimiento de las
organizaciones internacionales y de las entidades multina-
cionales, el Estado moderno ha perdido su capacidad de
tomar decisiones soberanas; otros divisan variedades más
“cosmopolitas” o “radicales” de democracia que no se cen-
tran en el Estado-nación como principal ruedo político. ¿El
Estado soberano moderno se encuentra actualmente en una
fase de decadencia? ¿Qué teoría de la soberanía debemos
adoptar, dados los debates en curso?
Si me preguntan si el Estado-nación moderno está en declive, la respues-
ta obvia sería que sin duda parece ser el caso. Como mencionan, las
organizaciones internacionales ahora tienen prioridad sobre los estados
soberanos. Estamos muy familiarizados con esta situación en Europa,
donde tenemos el Tribunal Europeo de Derechos Humanos en Estrasburgo
y la Corte Internacional de Justicia de La Haya. Las jurisdicciones de
ambas cortes prevalecen sobre las jurisdicciones de los Estados-nación
individuales; estos últimos deben acatar los fallos de aquellas institucio-
nes. Simultáneamente, como bien indican, las organizaciones interna-
cionales reclaman su primacía sobre los Estados-nación. Es más, algunas
compañías multinacionales han demostrado que gozan de una posición
desde la que pueden desafiar a los Estados-nación, sobre todo en los
países en desarrollo. Allí vemos que las empresas multinacionales a ve-
ces fijan las condiciones de inversión y de empleo, y tienen el poder de
amenazar con el retiro de su inversión de los Estados locales con la co-
rrespondiente eliminación de fuentes de empleo, si sus demandas no son
satisfechas, aun cuando esas demandas son contrarias a las prioridades
de los Estados. En conclusión, sí, parecería que el Estado se encuentra
en una fase de decadencia.

No obstante, quisiera expresar al menos dos argumentos que contra-
dicen este punto de vista. Recientemente, se ha demostrado que la muer-
te del Estado es una idea un tanto exagerada. Digo “recientemente” porque
en 2007, cuando surgió la crisis crediticia en Estados Unidos, cuando los
bancos dejaron de prestarse dinero y, un año después, cuando el sistema
capitalista estadounidense llegó al borde del colapso, ¿quién asumió la
responsabilidad de actuar como prestamista de último recurso, aún bajo
el régimen conservador de George W. Bush? El Estado. Lo mismo pasó en

Signos Filosóficos 29.p65 02/04/2013, 04:01 p.m.181



FRANCISCO QUIJANO Y GEORGIOS GIANNAKOPOULOS

SIGNOS FILOSÓFICOS, vol. XV, núm. 29, enero-junio, 2013: 182-191

varios países europeos. Fue el caso del Reino Unido, que de hecho fue el
primero de los Estados occidentales endeudados en insistir que la única
forma de sortear el colapso del sistema bancario era nacionalizar la banca.
Obviamente los estadounidenses no hablaron directamente del Estado, y
los británicos no dijeron de forma abierta que estaban nacionalizando los
bancos, pero en efecto eso es lo que sucedió. De pronto pudimos ver la
realidad detrás de las muchas ridiculeces que se han comentado sobre
la naturaleza global de todo y el fin de los Estados-nación. Los Estados
siguen imprimiendo el dinero, aplicando los tratados, haciendo las gue-
rras, encarcelando a sus ciudadanos y recaudando los impuestos. Más
allá de los Estados, no existe otra institución en el mundo que haga to-
das estas cosas. Si conocieras una persona sin ciudadanía y sin pasapor-
te, y le dijeras que el Estado ya no existe, esa persona seguramente tendría
algunas opiniones fuertes al respecto.

También quisiera comentar que es un gran error suponer que el fin
de la soberanía de los Estados, en el sentido tradicional de que éstos
podían hacer dentro de sus fronteras lo que les daba la gana, es lo mis-
mo que la deconstrucción del Estado. Cuando Foucault dijo, en su famo-
sa entrevista de 1980, que en la teoría política debemos aprender a
“cortarle la cabeza al rey”, es decir, dejar de debatir sobre la soberanía, él
entiende que está deconstruyendo el concepto del Estado.8 Sin embargo,
si consideras el concepto de Estado que intento expresar, es decir, que se
erige con el nombre de una persona ficticia representada por el gobierno
para el bien común del pueblo, es evidente que en ese caso las acciones
de los Estados son simplemente las acciones legítimas de los gobiernos.
El rango de las acciones que los gobiernos pueden tomar con esos pro-
pósitos en mente sin duda se ve restringido, pero de todas formas cuan-
do esas acciones se llevan a cabo, son las acciones del Estado. Por esto,
no tiene mucho sentido hablar de la muerte del Estado.

Cambiando de enfoque hacia los temas políticos de hoy, he-
mos visto disturbios sociales y movimientos sociopolíticos
en muchas partes del mundo occidental (Grecia, España,
Reino Unido, Estados Unidos, México), los cuales, a pesar

8  La entrevista puede ser consultada en Lotringer, 1984.

Signos Filosóficos 29.p65 02/04/2013, 04:01 p.m.182



HISTORIA Y POLÍTICA EN PERSPECTIVA...

SIGNOS FILOSÓFICOS, vol. XV, núm. 29, enero-junio, 2013: 183-191

de las grandes diferencias de contexto, parecen tener un
elemento en común: la percepción general de que los go-
bernadores y los políticos no representan a los ciudadanos.
Usted exploró el problema de la representación política en
sus estudios sobre la libertad, Hobbes y el Estado moderno.
¿Qué opina acerca de las formas en que el problema de la
representación política se negocia hoy en día, y qué rele-
vancia cobra el estudio del pensamiento político de la mo-
dernidad y de la modernidad temprana dentro de este
contexto?
Estoy de acuerdo por completo en que actualmente la gente no se siente
representada de forma adecuada. Esto es sin lugar a duda el caso en mi
país y me parece que la percepción es bastante generalizada. Tenemos
un ejemplo muy obvio en estos momentos que es, como mencionan, el
caso de Grecia. Allí vemos manifestaciones a gran escala en las calles,
donde participan personas que sienten que la clase política perdió su
legitimidad. En el caso del Reino Unido, yo veo que existe una conexión
entre esta percepción de pérdida de legitimidad y el hecho de que los
sistemas modernos de gobierno representativo en Europa retomaron dos
formas tradicionales de pensar en la representación, pero han relegado
otros elementos, quizá debemos traer de nuevo a discusión. Éste es otro
caso en que la historia y la teoría política son lo mismo.

Una de las tradiciones que invocamos de manera implícita en el debate
político actual sostiene que cuando hablamos de representación, simple-
mente queremos decir el contar con el derecho, mediante sistemas de
autorización, de hablar y de actuar en representación de otras personas.
Si me das tu voto, yo seré tu representante. Existen dos dificultades aquí.
La primera radica en que el grado de buena representación que se obtie-
ne mediante el proceso electoral depende del sistema de votación que
tienes. Hay una conexión aquí con un aspecto tradicional del concepto
de la representación que nosotros hemos perdido: la noción de la repre-
sentación como la ilustración o el retrato, es decir, no sólo el otorgarle a
alguien un derecho sino el ofrecer una representación de esa persona.
Esta imagen permite comprender que un buen sistema de gobierno re-
presentativo sería aquel donde son visibles todas nuestras opiniones, igual-
mente representadas. El resultado práctico de reintroducir esta imagen

Signos Filosóficos 29.p65 02/04/2013, 04:01 p.m.183



FRANCISCO QUIJANO Y GEORGIOS GIANNAKOPOULOS

SIGNOS FILOSÓFICOS, vol. XV, núm. 29, enero-junio, 2013: 184-191

sería obligarnos a reconsiderar nuestros sistemas de votación, y a pregun-
tarnos hasta qué punto producen un retrato reconocible de las opinio-
nes de la gente. En este país tenemos un sistema de escrutinio uninominal
mayoritario que denominamos “first past the post”;9 con el gobierno de
Margaret Thatcher en la década de 1980, este sistema produjo cambios
asombrosos en el ámbito social, pero con el voto a favor de menos de
40% del electorado. Pienses lo que pienses de la revolución social que
tuvo lugar, este caso no puede considerarse como un ejemplo de la re-
presentación democrática. Por lo menos en este país debemos buscar la
forma de instituir un sistema más justo de representación si queremos
contarnos entre los países democráticos del mundo.

La otra tradición que a menudo invocamos se asocia en particular
con Edmund Burke; según él, cuando autorizamos a un representante
—es decir, votamos por él— le asignamos el derecho de tomar sus pro-
pias decisiones sobre lo que más nos conviene.10 Esto elimina por com-
pleto una concepción opuesta sobre lo que significa la representación de
una persona por otra, y la teoría política de Burke se diseñó precisamen-
te con ese fin. De acuerdo con esta concepción opuesta, nombramos a
nuestros representantes no para que ellos determinen lo que es mejor
para nosotros, sino para que les podamos decir lo que pensamos nos
conviene más. No puedo evitar concluir que las personas se sentirían
mejor representadas si a ese concepto tradicional le concediéramos un
lugar más sobresaliente dentro de nuestros procesos políticos.

Ciertamente, en años recientes ha existido la tendencia de darle más re-
levancia a esta tradición; lo vemos en particular en el caso de la impor-
tancia que cobraron recientemente las declaraciones de manifiestos
electorales, donde los partidos políticos intentan atraer el apoyo del elec-
torado haciendo promesas sobre las políticas que se consideran popula-
res y las que intentarían implementar si fueran elegidos. Considero que
algo más acorde con estos principios mejoraría la percepción de repre-
sentación de la gente.

9    Sistema que otorga la victoria al candidato que tiene mayor número de votos, sin importar

que tenga o no la mayoría absoluta. Es un sistema similar al que tenemos en México.
10  La idea fue expuesta por Burke, entre otros lugares, en su discurso pronunciado en Bristol

en 1774, publicado posteriormente en 1854.

Signos Filosóficos 29.p65 02/04/2013, 04:01 p.m.184



HISTORIA Y POLÍTICA EN PERSPECTIVA...

SIGNOS FILOSÓFICOS, vol. XV, núm. 29, enero-junio, 2013: 185-191

El problema, en este momento, reside en que el pueblo no tiene los
medios de exigirle el cumplimiento de sus promesas a su gobierno. Re-
cientemente, en mi país se dio un ejemplo muy evidente cuando se tomó
la decisión de retirar aún más el financiamiento estatal de las universi-
dades, lo cual contradice descaradamente una de las promesas principa-
les que hizo uno de los partidos en nuestro gobierno de coalición durante las
elecciones.

Permítanme un comentario final sobre las ideas tradicionales de re-
presentación y su pertinencia. Incluso antes de la democracia en la Gran
Bretaña, siempre se le concedía al pueblo el derecho de presentar ante
sus gobernantes una protesta formal en caso de tener alguna queja.
Ahora, bajo el sistema democrático, las mismas personas que deben pre-
sentar las protestas de este tipo en representación del pueblo son, nada
más y nada menos, los integrantes del órgano soberano por excelencia
dentro del Estado. Nuestros gobiernos tal vez deben prestar más aten-
ción a este aspecto crucial de la democracia, y deben comprender que
solamente se les puede pedir a las personas cierto grado de tolerancia
para las políticas que les son impuestas en lugar de ser escogidas.

Otro fenómeno político reciente de gran importancia es lo
que se ha llamado en el mundo occidental la “Primavera Ára-
be”, es decir, los sucesos que han tenido (y tienen) lugar en
países como Túnez, Egipto, Libia, Yemen y Siria. Lo que esta-
mos viendo en nuestras pantallas y en nuestros periódicos es
un número creciente de personas que demandan un nuevo
orden político más democrático, haciéndose visibles en los
espacios públicos mediante el uso de nuevos medios de co-
municación. Tenemos dos preguntas al respecto. ¿Qué opina
de la forma en que fueron recibidos estos acontecimientos
en el mundo occidental, especialmente en cuanto al “vocabu-
lario” que se ha empleado para describirlos? ¿Estos sucesos
ofrecen elementos para comprender de nuevas maneras la
cuestión de la representación política?11

11 De julio de 2011, que fue realizada esta entrevista, a la fecha se han producido diversos
cambios en la escena política y social de los países involucrados en la llamada “Primavera

Signos Filosóficos 29.p65 02/04/2013, 04:01 p.m.185



FRANCISCO QUIJANO Y GEORGIOS GIANNAKOPOULOS

SIGNOS FILOSÓFICOS, vol. XV, núm. 29, enero-junio, 2013: 186-191

Me gusta mucho su pregunta sobre el vocabulario usado para describir
estos hechos. Después de ver la prensa y la televisión en mi país, me
impacta sobremanera lo que a mi parecer es una gran confusión sobre
la forma en cómo hablamos de lo sucedido. Algunos de los medios ha-
blan de rebeldes; por ejemplo, muy a menudo describen la ciudad de
Bengasi como una ciudad controlada por los rebeldes. Esto me parece
desatinado, porque si decimos que estas personas son rebeldes, entonces
le estamos concediendo un grado de legitimidad al régimen de Gadafi.
Algunos que reconocen la complejidad del tema hablan de guerra civil.
Por ejemplo, nos están diciendo ahora que lo que está pasando en Yemen
es quizás una guerra civil. Pero tradicionalmente cuando hablamos de
guerra civil hay por lo menos la implicación de que en ambos lados del
conflicto pueden existir intereses legítimos. Me parece que no contamos
con un vocabulario adecuado para describir lo que está sucediendo, y
admiro mucho la intervención valiente del presidente Obama, quien dijo
que la mejor posición que podemos adoptar frente a estos alzamientos
es considerarlos movimientos democráticos que, como tales, merecen
nuestro apoyo.

A pesar de lo anterior, me parece que surgen graves problemas para la
llamada “comunidad internacional” sobre el tipo de apoyo que debemos
estar brindando a la “Primavera Árabe”. En mi opinión, pasó algo desas-
troso en la teoría política durante la década de 1990, que se debió en
parte a la influencia ejercida por los neoconservadores en Estados Uni-
dos. Ellos empezaron a perseguir la idea, a grandes rasgos, de que en
todo el mundo debería imponerse la democracia donde fuese posible.
Esta noción sostuvo, y hasta cierto punto legitimó, la invasión de Iraq
que emprendió Bush en 2003. Al mismo tiempo, y de forma preocupan-
te, se suscitó una interpretación más liberal de este impulso hacia la
democracia —lo que en la teoría de las relaciones internacionales de la dé-
cada de 1990 se conoció como “intervencionismo liberal”—. Aquí se re-
currió al concepto radical de un derecho humano universal para desafiar
la soberanía de los gobiernos supuestamente despóticos. Aquí ya entra-

Árabe”. Estos cambios, evidentemente, no aparecen reflejados en el texto, no obstante,
consideramos que las reflexiones realizadas por Skinner siguen siendo de gran relevancia

y vigencia.

Signos Filosóficos 29.p65 02/04/2013, 04:01 p.m.186



HISTORIA Y POLÍTICA EN PERSPECTIVA...

SIGNOS FILOSÓFICOS, vol. XV, núm. 29, enero-junio, 2013: 187-191

mos en terreno peligroso, porque ¿quién decide cuáles son los gober-
nantes déspotas? A veces la respuesta será obvia, pero aun cuando crees
que puedes identificar los casos indiscutibles siempre existirá un doble
estándar. Supongamos que identificas al gobierno de China o de Estados
Unidos como régimen opresor; aunque fuera cierto, no creo que nadie
invadiría ninguno de esos dos países en particular.

Durante este año [2011] hemos sido testigos de esta doble moral. Frente
a la posibilidad de una verdadera masacre en Bengasi, los poderes de La
Organización del Tratado Atlántico Norte (OTAN) decidieron tomar ac-
ción en lo que supongo debe llamarse un ejemplo del intervencionismo
liberal. Sin embargo, no hubo ninguna decisión de intervenir en Bahréin.
Uno no puede evitar pensar que, en este último caso, de haberlo hecho se
hubieran molestado muchísimo los sauditas, y ningún país quiere que le
suspendan el abastecimiento de petróleo. Tampoco parecería que habrá
intervención en Siria, aunque al parecer el potencial de genocidio en ese
país es igualmente o incluso más grave que en Libia. El doble estándar
ha sido tan evidente que yo sospecho que terminará desacreditando por
completo la noción del intervencionismo liberal, lo cual de alguna ma-
nera puede ser algo positivo.

También preguntaron si estos levantamientos ofrecen nuevas mane-
ras de interpretar la representación. Uno de los puntos obvios que debe-
mos comentar es que el problema, sobre todo en Libia, fue la falta de
instituciones representativas. El régimen allí gira totalmente en torno a
la persona de Gadafi, según entiendo, y no cuenta con ningún corps
intermédiaire que hubiera podido reconocer Montesquieu. Es simplemente
una autocracia sin instituciones representativas. Éstas tendrían que cons-
truirse, lo cual será una tarea muy importante dentro de la constitución
de una nueva nación. Mientras tanto, hemos recordado un punto muy
antiguo pero emocionante: si crees en la democracia, entonces crees
que la soberanía pertenece al pueblo. Lo que estamos viendo en la “Pri-
mavera Árabe” es la valentía increíble de los ciudadanos que quieren
recuperar su poder soberano.

Quisiéramos concluir esta entrevista haciendo referencia a
una de sus contribuciones más originales en la teoría políti-
ca, es decir, su análisis de la libertad. Una de las críticas más

Signos Filosóficos 29.p65 02/04/2013, 04:01 p.m.187



FRANCISCO QUIJANO Y GEORGIOS GIANNAKOPOULOS

SIGNOS FILOSÓFICOS, vol. XV, núm. 29, enero-junio, 2013: 188-191

importantes que ha dirigido hacia el liberalismo es el con-
cepto empobrecido que éste tiene de la libertad, en especial
si lo comparamos con la forma en que la interpreta la tradi-
ción neorromana o republicana. Usted ha sostenido que en
la tradición liberal, los ciudadanos se consideran libres mien-
tras no sufren interferencias injustas o innecesarias en la
búsqueda de sus objetivos. En contraste, la tradición repu-
blicana sostiene que los hombres y las mujeres solamente
son libres cuando viven en ausencia de dependencia, es de-
cir, cuando los ciudadanos no están sometidos a ningún po-
der arbitrario o discrecional. ¿Cree que los problemas que
hemos comentado en relación con la soberanía y la repre-
sentación política tienen algún vínculo con este concepto
empobrecido de la libertad sostenido por el liberalismo?
¿De qué manera nos ayudaría una teoría republicana de la
libertad para afrontar estos problemas?
Yo creo que la teoría republicana sí puede ayudar. De ser así, sería por
una implicación de esta teoría que ustedes han explicado, sobre la que
quisiera decir algo. Cuando los estudiantes de la tradición republicana
contrastan la libertad no con la interferencia sino con la dependencia de
la voluntad de otras personas, uno de los puntos importantes sobre el
estado de la dependencia que quieren traer a colación es la tendencia
inevitable que tiene de generar la autocensura. Si tú vives enteramente a
la merced de otra persona, si vives bajo un régimen de poder arbitrario
que te hace depender por completo de las personas que ejercen ese po-
der, entonces existirán muchas cosas que no te atreverás a decir o a
hacer. La razón de esto no es que sabes qué te pasará si las haces o las
dices; más bien es que no sabes qué te puede pasar. Puede ser que no te
pase nada; por otro lado, cuando el poder es arbitrario, también puede
ser que arriesgues todo si hablas o actúas de acuerdo con tu conciencia.
Como consecuencia, resulta casi imposible hablar o actuar según tus
convicciones. Ésta es una de las maneras en que los gobiernos despóticos
y tiránicos oprimen a los pueblos —con este miedo muy particular que
crea la dependencia—. Eso es lo que opinaría el republicano sobre los
regímenes sociales y políticos que estamos analizando.

Signos Filosóficos 29.p65 02/04/2013, 04:01 p.m.188



HISTORIA Y POLÍTICA EN PERSPECTIVA...

SIGNOS FILOSÓFICOS, vol. XV, núm. 29, enero-junio, 2013: 189-191

Ahora bien, si todo lo anterior es cierto, me parece que hay tres niveles
en los que la teoría republicana puede aportar algo de valor. El primero
es el nivel social. Esta teoría nos recuerda que tenemos mucho menos
libertad de lo que podríamos pensar si adoptamos la interpretación libe-
ral de la libertad como la ausencia de la interferencia. Consideren, por
ejemplo, los grados de falta de libertad que se generan desde la visión
republicana debido al simple fenómeno, muy generalizado en los países
capitalistas de Occidente en años recientes, de la eliminación de los sin-
dicatos en las economías y en las fuerzas de trabajo. Si no tienes poder
de negociación colectiva, cuando te enfrentas a tus patrones tendrás
una posición de mucho más dependencia y, por lo tanto, de falta de liber-
tad, de lo que tendrías si fuera el caso contrario.

Otro ejemplo en el ámbito social donde la teoría nos recuerda algo
valioso sobre la falta de libertad surge de algo que apenas hemos empe-
zado a comprender, al menos en los países de Europa Occidental: los
niveles alarmantes de violencia doméstica que existen en nuestras socie-
dades. Aquí estamos hablando de personas sumamente vulnerables, a
las que les da demasiado miedo denunciar las condiciones en que viven.
De nuevo, su falta de libertad es producto de la dependencia y tenemos
que buscar los mecanismos para liberar a estas personas vulnerables.

Un tercer ejemplo, de mucho interés actualmente, en especial en Ir-
landa, lo constituyen los hechos de hace una generación —pero que aún
están dentro de la memoria de la gente— en el marco de la relación
entre la Iglesia católica y las comunidades. Nos hemos enterado de que
fueron tolerados niveles horrorosos de abuso infantil porque las perso-
nas no se atrevían a oponerse públicamente a la Iglesia. Nadie hubiera
creído las historias por el prestigio de la Iglesia y por esto se mantuvo
una especie de silencio pactado alrededor del tema. La libertad fue per-
judicada, pero no como consecuencia de un acto de interferencia, sino
debido a un régimen de deferencia y de miedo. Lo que quiero decir con
todo esto es que en el nivel social, la teoría tiene muchos argumentos en
su favor.

En el nivel político, que es el segundo nivel que quisiera mencionar,
está claro que la concepción republicana de la libertad tiene algo que
decirnos acerca de la creación de instituciones. Si no tienes libertad por-

Signos Filosóficos 29.p65 02/04/2013, 04:01 p.m.189



FRANCISCO QUIJANO Y GEORGIOS GIANNAKOPOULOS

SIGNOS FILOSÓFICOS, vol. XV, núm. 29, enero-junio, 2013: 190-191

que estás a la merced de otra persona, solamente podrás sentirte libre
como ciudadano si de alguna forma reconoces que las leyes reflejan tu
voluntad. De no ser el caso, estas leyes deben forzosamente ser el reflejo
de la voluntad de alguien más —alguna clase política o gobernante—.
Pero si sólo reflejan la voluntad de esa clase, tú como persona permane-
ces dependiente de su voluntad y eso te quita tu libertad. El vínculo entre
la libertad y la igualdad se enfatiza mucho más en la filosofía republica-
na, y esto ejerce una presión considerable para el diseño de instituciones
que permiten que se escuche la voz de las personas en igualdad de con-
diciones como parte del proceso legislativo.

Finalmente, me permito unas cuantas palabras sobre la libertad re-
publicana en el nivel internacional. La demanda moral clave de la teoría
republicana es que busquemos minimizar, y de ser posible evitar, las re-
laciones de dominio y dependencia, para fomentar la libertad. Sin em-
bargo, si pensamos en las relaciones internacionales en estos momentos,
especialmente las relaciones entre los países desarrollados y en vías de
desarrollo, vemos que son en su mayoría relaciones de esta naturaleza.
La demanda moral que hace la teoría de la libertad que a mí me interesa
sería para que la comunidad internacional minimice estas relaciones de
dominio y dependencia y busque un mundo más equitativo.

BIBLIOGRAFÍA

Burke, Edmund (1854), The Works of the Right Honourable Edmund Burke, vol. I, Londres, Henry G.
Bohn.

Kantorowicz, Ernst H. (1957), The King’s Two Bodies. A Study in Medieval Political Theory, Princeton,
Princeton University Press. [Traducción al español (1985), Los dos cuerpos del rey. Un estudio
de teología política medieval, Madrid, Alianza Editorial.]

Lotringer, Sylvère (ed.) (1984), Foucault Live (Interviews 1966-1984), Nueva York, Semiotext(e).
Lovejoy, Arthur (1938), “The historiography of ideas”, Proceedings of the American Philosophical

Society, vol. 78, núm. 4, marzo, pp. 529-543.
Lovejoy, Arthur (1936), The Great Chain of Being: A Study of the History of an Idea, Harvard, Harvard

University Press.
MacIntyre,  Alasdair C. (1966), A Short History on Ethics: A History of Moral Philosophy from the

Homeric Age to the Twentieth Century, Nueva York, Macmillan.

Signos Filosóficos 29.p65 02/04/2013, 04:01 p.m.190



HISTORIA Y POLÍTICA EN PERSPECTIVA...

SIGNOS FILOSÓFICOS, vol. XV, núm. 29, enero-junio, 2013: 191-191

Pettit, Philip (1997), Republicanism: A Theory of Freedom and Government, Oxford, Reino Unido,
Oxford University Press. [Traducción al español (1999), Republicanismo: una teoría sobre la
libertad y el gobierno, Barcelona, Paidós.]

Skinner, Quentin (2011), “The sovereign state: A genealogy”, en Hent Kalmo y Quentin Skinner (eds.),
Sovereignty in Fragments. The Past, Present and Future of a Contested Concept, Cambridge,
Massachusetts, Cambridge University Press, pp. 26-46.

Skinner, Quentin (2002), “Meaning and understanding in the history of ideas”, en Vision of Politics,
vol. 1: Regarding Method, Cambridge, Reino Unido, Cambridge University Press, 2002, pp.
57-89.

Skinner, Quentin (1968), “Meaning and understanding in the history of ideas”, History and Theory, vol.
8, núm. 1, pp. 3-53. [Traducción al español (2000), “Significado y comprensión en la historia
de las ideas”, Prismas. Revista de Historia Intelectual, núm. 4, pp. 149-191.]

D. R. © Francisco Quijano, México D.F., enero-junio, 2013.

D. R. © Georgios Giannakopoulos, México D.F., enero-junio, 2013.

D. R. © Traducción de Alistair McCreadie, México D.F., enero-junio, 2013.

Signos Filosóficos 29.p65 02/04/2013, 04:01 p.m.191


