
168

Signos Históricos, vol. xxiv, no. 48, July-December, 2022, 168-196

Region, culture, and history. The historical cultural 
structure of power in the Mexican Catholic Church

ELIO MASFERRER KAN
ORCID.ORG/0000-0001-7582-0482
Escuela Nacional de Antropología e Historia

eliomasferrer@gmail.com

Abstract: In this paper I analyze the historical process of articulation of the Catho-
lic Church to Mexican society, from a historical and social perspective. In this 
context, I work on the configuration of cliques and groups of ecclesiastical power, 
analyzing the correlation of internal forces, using as an indicator the control of 
positions within the different episcopal levels (bishops and archbishops). After a 
meticulous analysis, I show the control that the Jalisco-Bajío Group has and the 
development of the Monterrey Group, which is taking positions. Simultaneously, 
there are curial groups from some states that have managed to keep their territories 
under control, the result of complex negotiations within the episcopate. He also 
explained the pressure of Pope Francis to apply substantial modifications in the 
Church and particularly in Mexico. Although there are changes, they are very slow, 
both due to bureaucratic inertia and due to processes of resistance to change.

Keywords: ecclesiastical power; Catholic Church; Pope Francis; career; cliques

Reception: 10/03/2021                                                                    Acceptance: 27/09/2021



169

Signos Históricos, vol. xxiv, núm. 48, julio-diciembre, 2022, 168-196

Región, cultura e historia. La estructura histórica 
cultural del poder en la Iglesia católica mexicana

ELIO MASFERRER KAN
ORCID.ORG/0000-0001-7582-0482

Escuela Nacional de Antropología e Historia

eliomasferrer@gmail.com

Resumen: En este artículo, analizo el proceso histórico de articulación de la 
Iglesia católica a la sociedad mexicana, desde una perspectiva histórica y social. 
En este contexto, examino la configuración de las camarillas y grupos de poder 
eclesiásticos, la correlación de fuerzas internas, empleando como indicador el 
control de posiciones dentro de los distintos niveles episcopales (obispos y arzo-
bispos). Después de un análisis minucioso, muestro el control que tiene el Grupo 
Jalisco-Bajío y el desarrollo del Grupo Monterrey, que va tomando posiciones. 
Simultáneamente, existen grupos curiales de algunos estados que han logrado 
mantener sus territorios bajo control, resultado de complejas negociaciones al 
interior del episcopado. También, explico las presiones del papa Francisco para 
aplicar modificaciones sustanciales en la Iglesia y particularmente en México. Si 
bien hay cambios, éstos son muy lentos, tanto por las inercias burocráticas, como 

por los procesos de resistencia al cambio.

Palabras clave: poder eclesiástico; México; papa Francisco; carrerismo; camarillas

Recepción: 10/03/2021                                                                    Aceptación: 27/09/2021



170

Elio Masferrer Kan

Signos Históricos, vol. xxiv, núm. 48, julio-diciembre, 2022, 168-196, ISSN: 1665-4420 

INTRODUCCIÓN

Este artículo es parte de una investigación sobre los grupos de poder al inte-
rior de la Iglesia católica mexicana. En este caso, estudio la configuración 
contemporánea de los grupos eclesiásticos de poder local. Entiendo que la 

Iglesia es una estructura burocrática y, por lo tanto, que es en la jerarquía donde 
se expresa la correlación de fuerzas internas. Para ello, analizo los mecanismos 
de adscripción de esta jerarquía, tomando en cuenta la orientación teológica y 
política de los obispos, así como su formación en seminarios y otros procesos 
vinculados. Las fuentes empleadas son los Anuarios Estadísticos y el Annuario 
Pontificio que edita la Secretaría de Estado del Vaticano, más los Directorios 
eclesiásticos editados por la Iglesia mexicana. Se complementó la información 
con fuentes propias del Vaticano como L’Osservatore Romano, la página web de 
la Conferencia del Episcopado Mexicano (cem), fuentes periodísticas, comuni-
cados emitidos por las respectivas diócesis y fuentes similares, así como diversas 
entrevistas en profundidad a actores y especialistas.

Elaboro una breve reseña histórica de la consolidación y construcción del 
catolicismo mexicano, haciendo énfasis en su pluralidad y diversidad como re-
sultado de un complejo proceso histórico que admite múltiples dinámicas regio-
nales y culturales. Explico someramente el proceso de consolidación de grupos 
de poder dentro de la Iglesia, así como el afianzamiento de ciertas camarillas, lo 
que se expresa en la preeminencia del Grupo Bajío-Jalisco (Guadalajara, León, 
Guanajuato, Morelia, Querétaro, San Juan de los Lagos y Tepic), el cual debe 
compartir el control, muy a su pesar, con el Grupo Monterrey. Expongo también 
cómo ciertos grupos locales logran mantener su propio poder y control sobre 
casos muy puntuales (Chihuahua, Puebla, San Luis Potosí y Veracruz), mientras 
que el control de las demás diócesis y arquidiócesis se reparte entre los dos grupos 
antes mencionados.

Parto también del postulado de que la Iglesia católica es una institución “con 
un equilibrio dinámico inestable”,1 en la cual concurren diversas posturas institu-
cionales y teológicas que permiten mantener, mediante un conflicto debidamente 

1 Elio Masferrer Kan, ¿Es del César o es de Dios? Un modelo antropológico del campo religioso (México: Centro de 

Investigaciones Interdisciplinarias en Ciencias y Humanidades-Universidad Nacional Autónoma de México/

Plaza y Valdés, 2004), 41.

•  •  •  •  •



171

Religión, cultura e historia...

Signos Históricos, vol. xxiv, núm. 48, julio-diciembre, 2022, 168-196, ISSN: 1665-4420 

orientado, la cohesión organizacional; para mantenerse operando, ésta necesita 
que ninguna de las facciones elimine a las otras, pues el respeto a tales reglas del 
juego es estratégico. Si ciertas facciones controlaran la estructura de poder, que 
se sintetiza en una situación duopólica, la organización se cristalizaría, lo cual le 
impediría renovarse. Esto último explica la actual crisis del catolicismo mexicano 
y, por consiguiente, el estancamiento estructural de la organización.

UNA RESEÑA HISTÓRICA
La construcción del catolicismo mexicano tiene raíces históricas que se definen 
en los procesos de la Colonia y la Independencia. Sobre la base de un universo de 
visiones del mundo sumamente diverso, se implantaron diferentes versiones del 
catolicismo europeo, y en particular las propuestas religiosas de los castellanos, 
andaluces y extremeños, quienes tuvieron un papel importante en la conquista. 
Como lo describiera Borah, la invasión implicó una mortandad impresionante 
de los indígenas, calculada entre 80 y 90 por ciento, como resultado de los abusos 
de los europeos y de las pestes que originaron, pues la población local no contaba 
con los anticuerpos necesarios para enfrentar las enfermedades traídas por los 
colonizadores.2 Se produjo así un vacío demográfico y una crisis en los pueblos 
que tuvo varias implicaciones: la posibilidad de expansión de los europeos y la 
configuración de nuevas formas productivas, el desarrollo de un fuerte mestizaje 
y la trata de esclavos de origen africano.

En términos religiosos, se produjo una crisis de las visiones del mundo cos-
moteístas que dominaban en las sociedades originarias, las cuales no pudieron 
explicar la catástrofe y desarrollaron un número significativo de lecturas étnicas del 
catolicismo.3 Simultáneamente, en las regiones de muy baja población indígena o 
donde ésta era difícil de controlar, tuvieron lugar reelaboraciones de un catolicismo 
ibérico influido por la Contrarreforma, con nuevas relecturas y construcciones 
religiosas y culturales, resultado de la expulsión de musulmanes y judíos, así 
como del control de nuevos territorios. La cultura religiosa se había consolidado 
cuando llegaron nuevas ideas al continente americano, como consecuencia del 

2 Woodrow Borah, El siglo de la depresión en la Nueva España (México: SepSetentas, 1975), 23.

3 Véase Jan Assmann, La distinción mosaica o el precio del monoteísmo (Madrid: Akal, 2006), 35.

•  •  •  •  •



172

Elio Masferrer Kan

Signos Históricos, vol. xxiv, núm. 48, julio-diciembre, 2022, 168-196, ISSN: 1665-4420 

Concilio de Trento. Ya llevaba más de 50 años de control colonial y el proyecto 
tridentino tuvo distintos resultados: un impacto significativo en las élites crio-
llas, pero una implantación incompleta y peculiar en las poblaciones indígenas 
articuladas al sistema colonial.

El proyecto colonial novohispano se esbozó en el III Concilio Provincial 
Mexicano (1585), en el cual se consolidaron las principales líneas de acción que 
llegarían prácticamente hasta el proceso independentista. Para enfrentar a la 
Reforma luterana, que implicaba la libre consulta de la Biblia y un papel menos 
relevante de los sacerdotes, la estrategia fue reforzar la Tradición de la Iglesia y de 
alguna manera depurarla de las cuestiones más críticas. Para ello, se reformuló la 
doctrina, se fundaron seminarios, se obligó a las órdenes religiosas a retomar los 
carismas fundacionales, hubo mayor control sobre los movimientos espirituales 
y se creó la Inquisición romana.

En la Nueva España, no hubo movimientos protestantes, como fue el caso eu-
ropeo, pero se hicieron adecuaciones para potenciar el trabajo de evangelización, 
el cual se vio relativizado por las confrontaciones entre las órdenes religiosas y el 
virrey-arzobispo Juan de Palafox y Mendoza. Los acuerdos más interesantes del 
Concilio estuvieron relacionados con el uso de las lenguas indígenas en el proce-
so de evangelización y la articulación de los indígenas a los sistemas de cargos y 
procesos festivos,4 que serían clave en la construcción de los catolicismos étnicos.

Esta realidad  se percibe hasta la actualidad en las peculiaridades y diversidad 
de las distintas construcciones culturales del catolicismo. Producto también de la 
situación colonial fue la implantación de los pueblos de indios, lo cual implicó la 
consolidación de nuevos liderazgos en el mundo indígena, así como el surgimien-
to de instituciones españolas para la explotación de los indígenas: el tributo a la 
Corona, el diezmo a la Iglesia, y el repartimiento que ejecutaban los corregidores 
con la expectativa de recuperar la “inversión” que había implicado la compra 
de su cargo. A esto debemos sumar la carga de los sacerdotes, muchos de ellos 

4 Sonia Corcuera de Mancera, “Cuestión de palabras. El indio en el III Concilio Provincial Mexicano (1585)”, en 

Los concilios provinciales en Nueva España. Reflexiones e influencias, coordinación de María del Pilar Martínez 

López-Cano y Francisco Javier Cervantes Bello (México: Instituto de Investigaciones Históricas-Universidad 

Nacional Autónoma de México/Instituto de Ciencias Sociales y Humanidades-Benemérita Universidad Autónoma 

de Puebla), 171-172.

•  •  •  •  •



173

Religión, cultura e historia...

Signos Históricos, vol. xxiv, núm. 48, julio-diciembre, 2022, 168-196, ISSN: 1665-4420 

peninsulares, quienes, al igual que muchos corregidores, venían a América para 
enriquecerse y regresar a su terruño como “indianos”, explotadores exitosos y 
con reconocimiento social en su tierra de origen. Esta presión sobre la población 
indígena, más la explotación de los africanos esclavizados, se expresó en un tipo de 
estratificación social denominada como casta-clase,5 la cual implicó la creación de 
una estructura social que combinaba clases sociales con estamentos “étnico-raciales”. 
Estas poblaciones protagonizaron rebeliones, asonadas e insurgencias derivadas 
de las formas despiadadas de explotación de las tres c: cura, cacique y corregidor.

Desde esta perspectiva, el movimiento independentista tuvo varios protago-
nistas. Por una parte, un sector de la población criolla que estaba disconforme 
con la dominación de castellanos y peninsulares, y que había liderado la “ruptura 
del pacto colonial”, como lo explicó Tulio Halperín Donghi.6 Por otra parte, se 
encontraba la inconformidad de siglos de la población indígena y de los afromexi-
canos esclavizados. El papel del clero bajo, en el que se ubican Morelos, Hidalgo 
y otros sacerdotes, expresaba la inconformidad en este sector hacia la opresión 
que representaban los privilegios otorgados a los peninsulares. Finalmente, en 
1821, se logró la independencia del Reino de España, en un acuerdo entre los 
independentistas y las oligarquías locales, quienes no le veían futuro al Imperio 
español y además le temían al liberalismo que se consolidaba en la Península. En 
un somero intento de dieciocho meses, se creó el Imperio mexicano y finalmente 
se proclamó la República. El texto constitucional de 1824 instituía a la Iglesia 
católica, apostólica y romana como la única aceptada en la naciente República 
mexicana, la cual sería protegida por “leyes sabias”.

LA CRISIS ESTRUCTURAL DE LA IGLESIA EN MÉXICO
La formación del clero mexicano en el siglo xix es de suma importancia por el 
impacto que tendrá en la historia de México y de la Iglesia local. Una cuestión 
conceptual que no debemos dejar de ponderar es que la Iglesia católica es una 

5 Véase Julian Pitt-Rivers, “Sobre la palabra casta”, América Indígena, vol. xxxvi, núm. 3 (1976): 563 y Gonzalo 

Aguirre Beltrán, Regiones de refugio: el desarrollo de la comunidad y el proceso dominical en meztizoamérica 

(México: Instituto Nacional Indigenista, 1973), 47.

6 Tulio Halperín Donghi, Historia contemporánea de América Latina (Madrid: Alianza Editorial, 1977), 45.

•  •  •  •  •



174

Elio Masferrer Kan

Signos Históricos, vol. xxiv, núm. 48, julio-diciembre, 2022, 168-196, ISSN: 1665-4420 

institución que se mueve entre la larga y la larguísima duración que planteara 
Braudel.7 Su estructura dogmática se refiere a los Concilios y a la Tradición, un 
conjunto de formulaciones ancladas en su propia historia. No podemos olvidar 
que la Iglesia es la institución burocrática más antigua del mundo occidental. 
Aprobó el dogma de la infalibilidad del Papa (1869-1870) y tiende a renovarse en 
los Concilios. Podemos mencionar el Concilio de Trento (1545-1563) contra la 
Reforma luterana, el Concilio Vaticano I contra la modernidad, el racionalismo 
y el galicanismo, y el Concilio Vaticano II (1962-1965) para enfrentar la secula-
rización y una actualización de su estructura dogmática a los “nuevos tiempos”: 
esta propuesta se sintetiza en el aggiornamiento de la Iglesia.

Los cambios institucionales ocurrieron en las cúpulas eclesiásticas, pero la 
dinámica de los cambios en la cultura institucional está mediada por los equipos 
clericales, quienes tienen una cultura más adaptada a los “viejos tiempos” y ven 
con sospecha y preocupación los intentos de modificaciones. Las dinámicas his-
tóricas muestran un conjunto de inercias y de resistencia al cambio sistemático 
que nos permiten afirmar que en las prácticas del clero y de los laicos católicos 
pervive un conjunto de percepciones, visiones del mundo y creencias que son 
una amalgama peculiar de supervivencias de distintos momentos históricos. El 
ejemplo más notable son las misas: el Concilio Vaticano II mandó traducirlas a 
las lenguas locales. En el caso mexicano, hubo y hay una gran resistencia para 
abandonar el latín y trabajar en castellano. Muchos laicos se sienten muy cómodos 
con el español, pero no se sienten involucrados cuando el sacerdote emplea una 
lengua originaria (náhuatl, tzeltal o totonaco). El Opus Dei prefiere las misas en 
latín y con el sacerdote de espaldas a la feligresía. El llamado a la participación de 
los laicos en la Iglesia y en la sociedad puede tener diferentes lecturas. Los mestizos 
o ladinos aceptan la misa en castellano u otra lengua nacional, pero rechazan que 
sea en las lenguas de los pueblos originarios.

LA CRISIS EN LA FORMACIÓN DEL CLERO
La Iglesia católica mexicana participó en los procesos políticos desde la gue-
rra independentista, cuando excomulgó a Morelos e Hidalgo, los héroes de la 

7 Fernand Braudel, La historia y las ciencias sociales (Madrid: Alianza Editorial, 1980), 27.

•  •  •  •  •



175

Religión, cultura e historia...

Signos Históricos, vol. xxiv, núm. 48, julio-diciembre, 2022, 168-196, ISSN: 1665-4420 

Independencia, quienes a su vez fueron reos de la Inquisición, relajados al brazo 
secular y ejecutados, junto a sus compañeros; lo mismo sucedió con los miembros 
del bajo clero que se unieron a la gesta independentista. Los acuerdos entre las 
fuerzas dirigidas por Vicente Guerrero y los criollos realistas encabezados por 
Iturbide dieron fin a la contienda y provocaron el aislamiento de los españoles, 
quienes de hecho estaban muy debilitados por los conflictos políticos en la Penín-
sula, lo cual les impedía tener la fuerza suficiente para impedir la consumación de 
la Independencia. Pero ésta no puede pensarse al margen de la consolidación de 
las logias masónicas, las cuales, divididas entre el Rito Escocés y el Rito Yorkino, 
estarían “componiendo” el proceso “desde las sombras”. También en 1826 se fundó 
el Rito Nacional Mexicano. La Iglesia católica responsable del juicio inquisitorial 
a Morelos e Hidalgo sería visibilizada como un obstáculo para la consolidación 
de la nueva república. El antagonismo entre la masonería y la Iglesia católica 
permanece vigente hasta la actualidad.

En el siglo xviii, en la configuración del clero repercutió la expulsión de los 
jesuitas, quienes tenían un papel importante en la formación de cuadros sacer-
dotales. El 20 de diciembre de 1827, se expidió la Ley de expulsión de españoles 
que implicó la salida de un número importante de sacerdotes y obispos de origen 
hispano. Simultáneamente, la negativa del Estado Vaticano a reconocer la indepen-
dencia de México y la decisión de mantener el Patronato Regio con la monarquía 
española implicó la imposibilidad de designar a los remplazos o sucesores de 
los obispos que fallecieran. Esta situación repercutió también en las dificultades 
para ordenar nuevos sacerdotes. La Iglesia católica se sentiría constantemente 
relegada, después del papel importante y en términos estructurales que tenían el 
Bloque de Poder  durante la Colonia. Para los liberales, el eufemismo con el que 
se sintetiza la masonería y sus distintas expresiones sería el principal obstáculo 
para el progreso del país y la última institución colonial vigente en México. El 
clero sería percibido como la mayor oposición al proceso político.

El 5 de febrero de 1857, se proclamó una Constitución liberal inspirada en los 
Sentimientos de la Nación y la Constitución de Apatzingán, así como en el pro-
ceso político de Estados Unidos. En enero de 1860, se promulgaron un conjunto 
de disposiciones de rango constitucional que son conocidas como las Leyes de 
Reforma, en las cuales se instauraba la libertad de cultos y el Estado garantiza-
ba la existencia a todas las iglesias que quisieran instalarse en México. Se tomó 
textualmente el artículo de la Constitución estadounidense en el que se afirma 
que el Estado no puede prohibir ninguna religión. De esta manera, se colocó lo 



176

Elio Masferrer Kan

Signos Históricos, vol. xxiv, núm. 48, julio-diciembre, 2022, 168-196, ISSN: 1665-4420 

religioso en la esfera de lo privado y se prohibió el culto público. Asimismo, se 
creó el Registro Civil, se secularizaron los cementerios y se expropiaron los bienes 
de la Iglesia. La Primera Enmienda a la Constitución de Estados Unidos (1791) 
garantizó la libertad de expresión, el derecho de reunión y la libertad de prensa; 
asimismo, prohibía la creación de cualquier ley que estableciera una religión oficial 
y garantizaba la libre adhesión de los ciudadanos a cualquier religión. Ésto era 
más de lo que la milenaria institución podía soportar, por lo que se excomulgó 
a los constitucionalistas de la Reforma y a los católicos que le juraran fidelidad, 
requisito indispensable para ser funcionario público.

La Iglesia y los conservadores fueron a Europa y convocaron a una invasión 
extranjera e impusieron a Maximiliano de Austria. Fueron derrotados por los libe-
rales dirigidos por el presidente Benito Juárez. Durante el Porfiriato, se desarrolló 
el periodo regalista que consistió en un intento de Porfirio Díaz por congraciarse 
con la Iglesia y limar asperezas, aunque don Porfirio no se atrevió a confrontarse 
con las logias masónicas que aún tenían poder. La Revolución mexicana estalló 
en 1910 y la Iglesia tuvo un papel estratégico en el golpe de Estado de Victoria-
no Huerta, así como en el fusilamiento del presidente Francisco I. Madero y el 
vicepresidente José María Pino Suárez. El golpe conservador fue derrotado y 
Venustiano Carranza promulgó la Constitución de 1917, que redobló las restric-
ciones a la Iglesia católica, la cual sería vista como uno de los principales actores 
contrarrevolucionarios. Un sector integrista, mayoritario en la jerarquía católica, 
se lanzó a la insurrección cristera, al grito de “Viva Cristo Rey”, para instaurar un 
régimen teocrático, pero fue derrotado. Se impusieron los Acuerdos de Bucareli, 
por medio de los cuales los obispos deponían las armas y aceptaban el régimen 
legal vigente, y los liberales les dejaban hacer y simulaban que no se daban cuenta. 
Muy dialécticos, los obispos dirían pragmáticamente que no les quedaba más que 
“aceptar lo inaceptable”. La estrategia de la Iglesia será a largo plazo cooptar a los 
hijos y nietos de los revolucionarios a través de sus madres y esposas.

El círculo se cerró y agotó cuando el Partido Revolucionario Institucional 
(pri) llevó como candidato a la presidencia a un político que hizo su escuela 
—en todos los niveles— en instituciones religiosas y se graduó de abogado, con 
una tesis controvertida, en la Universidad Panamericana, propiedad del Opus 
Dei. Durante su carrera, se alojaba en la Residencia Universitaria Panamericana, 
también del Opus Dei.



177

Religión, cultura e historia...

Signos Históricos, vol. xxiv, núm. 48, julio-diciembre, 2022, 168-196, ISSN: 1665-4420 

LOS MEXICANOS, CATÓLICOS Y ANTICLERICALES
Una de las cuestiones más complejas de este país latinoamericano es que, en 1895, 
con motivo del primer censo de población, 99.1 por ciento de los mexicanos se 
declararon católicos. En el de 1921, terminada la Revolución, 97.3 por ciento de 
la población se declaró católica, y, en el censo de 1930, contra todo pronóstico, la 
cifra se elevó a 98.1 por ciento. Está claro que el proyecto de los liberales no era 
anticatólico sino anticlerical. La derrota de los cristeros fue protagonizada por 
soldados y oficiales católicos que no estaban de acuerdo con su proyecto político 
religioso. Esto es algo que muchos historiadores católicos, muy eminentes, nunca 
quisieron entender, como es el caso de María Alicia Puente o Jean Meyer.8 En un 
congreso de historia, la doctora Alicia Puente de Guzmán exclamó que “México 
es un país esquizofrénico, uno de los más católicos del mundo, y donde peor se 
trata a la Iglesia Católica”.9 La doctora Puente, una connotada intelectual católica, 
había sintetizado la cuestión: para entender el catolicismo mexicano, no hay que 
analizar a la Iglesia católica como un bloque homogéneo, sino los procesos de 
articulación de las diversas expresiones rituales, simbólicas, regionales y culturales 
que adquieren los distintos segmentos o sectores en los que están divididos los 
creyentes en México. Otra cuestión estratégica para entender a la Iglesia católica 
es que las instrucciones generadas en las cúpulas tienen un proceso constante de 
transformación e interpretación, donde los acuerdos de concilios, bulas papales, 
encíclicas y otros instrumentos se van graduando, reformulando e interpretan-
do, de tal manera que su aplicación debe entenderse y analizarse para cada caso 
específico. Dentro de la institución, tiene un nombre bastante sugerente, cada 
obispo es un sucesor de los Apóstoles en su Iglesia particular, y fue designado por 
el Papa por inspiración del Espíritu Santo. Con estas credenciales, es complicada 
la polémica de los feligreses “de a pie”. 

8 María Alicia Puente Lutteroth (ed.), Hacia una historia mínima de la Iglesia en México (México: Comisión para el 

Estudio de la Historia de la Iglesia en América Latina y el Caribe/Jus, 1994) y Movimiento cristero: afirmación 

de identidades. Un acercamiento panorámico al conflicto sociorreligioso en México de 1926-1939, tesis de 

doctorado en Antropología (México: Centro de Investigaciones y Estudios Superiores en Antropología Social, 

1992). Jean Meyer, La Cristiada (México: Siglo XXI Editores, 1973).

9 Congreso de la  Comisión Episcopal de Historia de la Iglesia en América Latina (cehila), ella presidía la reunión 

de historiadores para elaborar una “Historia Mínima de la Iglesia en México”.

•  •  •  •  •



178

Elio Masferrer Kan

Signos Históricos, vol. xxiv, núm. 48, julio-diciembre, 2022, 168-196, ISSN: 1665-4420 

EL PLURALISMO CATÓLICO 
El catolicismo mexicano tiene un perfil mariano, centrado en la Virgen de Gua-
dalupe.10 Tradicionalmente, posee un carácter festivo y está muy relacionado con 
cuestiones devocionales. En las zonas rurales, tiene una profunda vinculación con 
los rituales de fertilidad ligados al ciclo agrícola de subsistencia. En la actualidad, la 
mayoría de la población es urbana y se vincula a la industria y los servicios; asimis-
mo, la agricultura más relevante está relacionada con productos agro-comerciales 
que dependen de la dinámica de los mercados internacionales, más que de la 
lluvia y los fenómenos naturales. Esta nueva realidad ha ocasionado importantes 
procesos de pérdida de la eficacia simbólica tradicional, y la búsqueda de nuevos 
sistemas simbólicos pertinentes para las nuevas realidades económicas, sociales, 
culturales y ecológicas. En este contexto, que crece significativamente a partir de la 
década de 1970, se configura el campo político-religioso mexicano contemporáneo.

Un elemento adicional que ha sido poco ponderado es la incidencia de la rela-
ción con Estados Unidos, así como la influencia de la religión civil estadounidense 
en la realidad cotidiana nacional, pues más de 15 millones de mexicanos residen 
en aquel país y los intercambios son diversos y profundos. Un dato importante 
es que México emitió, en 1983, una reforma constitucional que permite la doble 
nacionalidad, algo novedoso en un país que era modelo de nacionalismo.

Es importante comprender que los católicos, aunque están agrupados dentro 
de una estructura institucional única, no son una realidad culturalmente homo-
génea, lo cual debe ser entendido en el marco del pluralismo católico, producto 
de una dialéctica cultura local-cultura universal, en los contextos globalizados en 
interacción con lo regional y lo étnico.

UNA TIPOLOGÍA DEL MUNDO CATÓLICO
La enumeración de la diversidad del catolicismo mexicano que expongo es resul-
tado de un proceso de investigación y de discusión con los actores religiosos del 
catolicismo que desarrollo a continuación.11

10 Paolo Giuriati y Elio Masferrer Kan (coords.), No temas…, yo soy tu madre. Estudios socioantropológicos de 

los peregrinos a la Basílica de Guadalupe (México: Plaza y Valdés, 1998), 15.

11  La pluralidad y diversidad de los catolicismos en México es un tema que trabajé más exhaustivamente en 

otros estudios ya publicados, por lo que aquí hago un desarrollo sintético. Véase Elio Masferrer Kan, “Nuevos 

•  •  •  •  •



179

Religión, cultura e historia...

Signos Históricos, vol. xxiv, núm. 48, julio-diciembre, 2022, 168-196, ISSN: 1665-4420 

1.	 Católicos indígenas. Han desarrollado lecturas singulares del catolicismo a partir 
de la visión india del mundo. Les llamamos habitualmente catolicismos étnicos. En 
muchos casos, sirven de base para sistemas de cargos político-religiosos apoyados 
en sistemas de autoridad étnica tradicional. La reforma de la Constitución del 
estado de Oaxaca y la designación de autoridades mediante el sistema de usos y 
costumbres en más de 430 municipios nos plantean el intento más notable del 
Estado mexicano por articular al sistema político nacional a un sector importante 
de los indígenas. Estrategias similares existen en estados del norte de México.

2.	 Católicos tradicionales indios. Similares a los anteriores, pero con la peculiaridad de 
que el peso de las religiones étnicas es dominante sobre la parte católica. Suelen ser 
sumamente intolerantes y, en el caso chiapaneco, han protagonizado expulsiones y 
graves violaciones a los derechos humanos de protestantes, e incluso de católicos de 
la Teología de la Liberación y de la Iglesia Autóctona. Repudiados por la mayoría 
de los sectores por los excesos y francas violaciones a los derechos humanos, han 
centrado su estrategia en una alianza a toda costa con el pri.

3.	 Católicos mestizos o coletos. Desarrollaron una visión del mundo a partir de la 
reelaboración de las ideologías de dominación y supremacía racial del periodo 
colonial e independentista. Durante la época posrrevolucionaria, después del 
proceso de expropiación de las haciendas, se transformaron en intermediarios de 
poder entre el Estado y los indígenas, generando estructuras de dominio caciquil, 
como Gonzalo Aguirre Beltrán lo señaló. Después de la década de 1970, se inició 
en México un proceso de relativización del poder caciquil y se impulsaron estra-
tegias de cooptación política de líderes indígenas y campesinos medios y pobres. 
Posteriormente, fueron cuestionados por los indígenas de la Iglesia Autóctona. 
Los mestizos imbuidos de ideologías racistas y segregacionistas pesan dentro de 
la Iglesia católica, donde impulsan políticas pastorales aculturadoras y asimilacio-
nistas; después del Concilio Vaticano II, en términos formales, habrían quedado 
sin respaldo doctrinal, aunque mantienen un fuerte peso institucional a causa de 
sus capacidades económicas y sus relaciones políticas, así como por su alianza 
con la Teología de la Prosperidad, la cual aparece como su expresión orgánica en 
la Conferencia del Episcopado Mexicano. 

movimientos y tendencias religiosas en América Latina”, Religiones Latinoamericanas, núm. 1 (1991): 43-56 

y ¿Es del Cesar o es de Dios?

•  •  •  •  •



180

Elio Masferrer Kan

Signos Históricos, vol. xxiv, núm. 48, julio-diciembre, 2022, 168-196, ISSN: 1665-4420 

4.	 Católicos mexicanos. La inmensa mayoría de los católicos tienen un perfil mariano, 
dan un gran énfasis a las cuestiones devocionales y tienden a separar sus pref-
erencias religiosas de los comportamientos políticos. Están dispuestos a aceptar 
formulaciones generales referidas a la vigencia de valores humanos como justicia, 
honradez, etcétera. Se dividen en tres grandes grupos, en lo relativo a sus prácticas 
religiosas: 75 por ciento emplea a la Iglesia sólo como una agencia de servicios 
religiosos; 25 por ciento es practicante en términos devocionales, y, entre éstos, sólo 
7 por ciento del total —incluidos en los practicantes— tiene un involucramiento 
institucional consistente. Componen la inmensa mayoría de los feligreses y verían 
con profundo desagrado un involucramiento partidista de la Iglesia.

5.	 Católicos de la Teología de la Liberación. Organizados en comunidades eclesiales 
de base  (cebs), están en la mayoría de las diócesis de México y en particular en 
aquellas donde el obispo sigue las propuestas de la Teología de la Liberación; 
pueden estar también en parroquias o vinculados a órdenes religiosas de esta 
tendencia. Parten de la noción de pecado social. Las cebs mantienen interna-
mente un alto grado de discusión; formadas por laicos, suelen articularse a los 
movimientos políticos de oposición. Su adscripción varía por regiones e incluso 
por parroquias. Su fuerza fue gravemente deteriorada por la presión que Juan 
Pablo II ejerció sobre ellas.

6.	 Teología India o Iglesia Autóctona. Organizados en comunidades de reflexión cris-
tiana, desarrollan una relectura de la Biblia desde su propia perspectiva cultural, 
para identificar la Revelación de la Palabra. En sentido estricto, representan una 
reformulación de los contenidos culturales de los catolicismos étnicos, con el fin 
de aplicar las políticas misioneras definidas en el Concilio Vaticano II. Implicó 
una ruptura con la Teología de la Liberación, ya que ésta partía de la lectura de la 
realidad desde una perspectiva clasista.

7.	 Católicos del Bajío, los mochos. Predominan en el occidente y centro-norte de 
México, se caracterizan por asumir la doctrina de la Iglesia católica como la base 
estructural de su sistema de vida. Por sus rasgos, involucran a sectores mayori-
tarios de la población e implican a todas las clases sociales. Son los descendientes 
históricos de la revolución cristera de 1926-1929. En términos populares, son 
denominados como mochos. El control de este sector sobre el clero hace que 
definan, en términos culturales, el modo de ser católicos en México.

8.	 Católicos yucatecos. El catolicismo yucateco tiene una fisonomía propia y un de-
sarrollo histórico específico que lo asemejan y vinculan a los católicos del Bajío. 



181

Religión, cultura e historia...

Signos Históricos, vol. xxiv, núm. 48, julio-diciembre, 2022, 168-196, ISSN: 1665-4420 

Tiene un presbiterio consolidado y un conjunto de prácticas sociorreligiosas 
propias. Fueron magistralmente descritos por Iván Franco Cáceres.12

9.	 Católicos integristas de clase alta o de Teología de la Prosperidad. Se caracterizan por 
desarrollar teologías y prácticas sociales que combinan la adhesión a la Doctrina 
de la Iglesia con ideologías clasistas de la alta burguesía, concepción religiosa que 
considera el dinero una “bendición de Dios” y a los empresarios, líderes predesti-
nados y “elegidos de Dios”. Por su estructura organizacional y visión del mundo, 
se oponen radicalmente a la Teología de la Liberación latinoamericana, y tienen 
sus expresiones tanto en la Iglesia católica como entre los evangélicos. Prometen 
y proponen a sus seguidores la construcción del Reino de Dios. Configuran una 
opción preferencial por “los ricos” e incluyen a quienes aspiran a obtener dicho 
estatus; a partir de ciertos pasajes de la Biblia, a estos ricos se les asigna el papel 
de elegidos, y deben ser apoyados, reconfortados y asesorados en este camino 
que Dios les ha asignado. La estrategia de subordinación de la Iglesia al Gran 
Capital, de conversión de la institución eclesial en una mercancía susceptible de 
ser adquirida, transformada e incluso comercializada, nos permite evaluar los 
conceptos de caridad y filantropía que aplican estos sectores. Vinculados con los 
grupos empresariales más adinerados, han estado siempre en íntimo contacto con 
el poder político y económico.

10.	 Católicos de minorías no americanas. En México, los católicos de origen francés, 
alemán, libanés e italiano —como los vénetos de Chipilo, Puebla— tienen sus 
propios templos y sacerdotes que predican en su lengua materna. En el caso de 
los libaneses, observan los ritos grecomelquita —con su propio vicario— y maro-
nita —con su propio obispo—. Son habitualmente de clase alta y en muchos casos 
están vinculados a la Teología de la Prosperidad o son parte de ella.

11.	 Católicos carismáticos. Después del Concilio Vaticano II, se desarrollaron comu-
nidades carismáticas católicas basadas en una relación particular con el Espíritu 
Santo, y están expresadas por el Movimiento de la Renovación Carismática en el 
Espíritu Santo y el Sistema Integral de Evangelización (sine). Una rama impor-
tante de la poderosa congregación de Misioneros del Espíritu Santo los impulsa.

12  Véase Iván Franco, El pri y sus obispos. El caso Berlie (México/Buenos Aires: Libros de la Araucaria, 2009) y Religión 

y política en la transición mexicana. El caso de Yucatán (México: Cámara de Diputados-LVIII Legislatura, 2003).

•  •  •  •  •



182

Elio Masferrer Kan

Signos Históricos, vol. xxiv, núm. 48, julio-diciembre, 2022, 168-196, ISSN: 1665-4420 

12.	 Católicos liberales veracruzanos. Se les podría estudiar como una variante de los 
mochos. Es importante destacar que el contexto liberal de la cultura regional vera-
cruzana, donde confluyen diversas culturas indígenas, mestizas y grupos sociales 
influidos por aportes mexicanos, estadounidenses y europeos, obligó a la Iglesia a 
asumir una serie de modificaciones en sus planteamientos institucionales, lo cual 
la llevó a romper con las posiciones integristas y a introducir una multiplicidad 
de elementos renovadores del Vaticano II. 

13.	 Católicos influidos por el Concilio Vaticano II. Esta corriente proviene de los mochos, 
pero asume los planteamientos renovadores del Concilio Vaticano II, sin llegar a 
los extremos de la Teología India ni de la Teología de la Liberación, aunque puede 
dialogar y establecer acuerdos con estos sectores. Su interés está centrado en una 
renovación litúrgica y de funcionamiento institucional; en lo particular, implica 
un mayor involucramiento con los laicos y supone una toma de distancia con los 
poderosos. Se expresa habitualmente en el norte de México, donde la presencia 
indígena y mestiza es poco significativa, a diferencia de lo que ocurre en Veracruz; 
además, posee poca influencia europea y mayor peso de la cultura estadounidense. 
Este segmento apoya las innovaciones del papa Francisco y se expresa como la 
Teología de los Pobres o Popular.

14.	 Católicos norteños de frontera, con influencia de la cultura estadounidense y del Va-
ticano II. Vinculados con los anteriores, se observa el desarrollo de un catolicismo 
peculiar en la franja de la frontera norte de México. Se advierte una influencia de 
la cultura y la religión civil estadounidenses, lo cual obliga a los obispos y órde-
nes religiosas a desarrollar programas conjuntos con los católicos del otro lado 
y a asumir formas de espiritualidad peculiares de esta región. Los obispos de la 
franja fronteriza han elaborado estrategias propias. Este segmento podría incluir 
a migrantes de otras partes de México que retornan después de una larga estancia 
en Estados Unidos, como lo he señalado en estudios anteriores. 

LA ESTRUCTURA DE LA IGLESIA MEXICANA
La Iglesia católica tiene una distribución territorial basada en diócesis, arquidióce-
sis o prelaturas, que a su vez cuenta con un clero propio, incardinado en la misma, 
esto es, el clero diocesano. Si bien todos son obispos, en tanto sucesores de los 
Apóstoles, por la complejidad de la encomienda, pueden ser prelados, obispos o 
arzobispos. Existen también obispos auxiliares y obispos coadjutores: los primeros 



183

Religión, cultura e historia...

Signos Históricos, vol. xxiv, núm. 48, julio-diciembre, 2022, 168-196, ISSN: 1665-4420 

son titulares de una diócesis histórica no localizada y colaboran con un obispo o 
arzobispo, quien lo entrena y lo observa (dependerá de su desempeño y lealtad 
que el arzobispo lo recomiende para ser titular de una diócesis); los segundos son 
similares a los auxiliares, pero tienen la peculiaridad de poder suceder al obispo 
titular una vez que éste se retire del cargo; tal situación hace que su trato y de-
sempeño sean muy diferentes a lo observado en el caso de los auxiliares, quienes 
saben de antemano que no sucederán al titular y su ascenso será a otra diócesis. 
Los obispos se agrupan en la Conferencia del Episcopado Mexicano, un órgano 
colegiado de “coordinación”, que no dirige a los obispos, pues cada uno es “dueño” 
de su Iglesia particular. Su referente es el Consejo Episcopal Latinoamericano y 
del Caribe (celam).

Las órdenes y congregaciones religiosas se dividen en masculinas y femeninas 
y se agrupan en la Conferencia de Superiores de Institutos Religiosos de México 
(cirm), la cual está articulada a la Conferencia Latinoamericana de Religiosos 
(clar). Las congregaciones masculinas, en su mayoría, reúnen a monjes o re-
ligiosos, y muchos de ellos están ordenados como sacerdotes. En el caso de los 
Hermanos Maristas o los Teresianos, no ordenan sacerdotes. Las congregaciones 
tienen un carisma particular que los especializa en ciertas temáticas, que se com-
plementan  o prestan un servicio a la Iglesia. Se instalan en las diócesis territoriales 
por medio de acuerdos firmados y con la autorización del obispo respectivo. Las 
órdenes religiosas son similares a las congregaciones, pero éstas tienen un con-
junto especial de privilegios a causa de su papel histórico en la fundación de la 
Iglesia, como es el caso de los agustinos y franciscanos, por ejemplo. Las órdenes 
religiosas suelen contar con una rama secular formada por laicos, quienes tienen 
ciertos compromisos, privilegios y obligaciones, como en el caso de la orden ter-
ciaria franciscana o dominica —Santa Rosa de Lima, por ejemplo, era terciaria 
dominica—. Las congregaciones religiosas han innovado y crearon la figura de 
laicos consagrados.

El Opus Dei tiene una figura especial de diócesis personal de carácter universal, 
lo que les permite no depender de los obispos territoriales y se reportan con el Vi-
cario en Roma, quien tiene rango de obispo. El vicario regional, que generalmente 
está al frente del Opus Dei en un país, participa de la conferencia episcopal res-
pectiva, pero no tiene el estatus de obispo que es un sacramento especial decidido 
por el Papa. Esta estructura es para el rito latino, el cual involucra a más de 90 por 
ciento de los católicos romanos. Además, hay católicos de ritos orientales que se 



184

Elio Masferrer Kan

Signos Históricos, vol. xxiv, núm. 48, julio-diciembre, 2022, 168-196, ISSN: 1665-4420 

reportan con su obispo respectivo, como es el caso de maronitas, grecomelquitas 
y armenios; los dos primeros son de origen libanés. El grecocatólico ucraniano 
es el rito oriental más numeroso.

Las órdenes y congregaciones religiosas masculinas más importantes tienen 
una cuota de obispos religiosos que varía según los países. En el caso mexicano, es 
muy baja, comprende alrededor de 10 por ciento de la Conferencia del Episcopado 
Mexicano, y suelen estar en diócesis o prelaturas con mayoría rural o indígena.

Los obispos son seleccionados en Roma, habitualmente de ternas que son 
enviadas por las conferencias episcopales nacionales. Durante el pontificado de 
Juan Pablo II, se pusieron de moda las “ternas de cuatro personas”, un eufemis-
mo para referirse a un conjunto de procesos no formales mediante los cuales se 
designaban obispos al margen de la voluntad de las conferencias. En esta época, 
uno de los “grandes electores” fue fray Marcial Maciel Degollado, quien estableció 
un sistema clientelar y un conjunto de mecanismos mediante los cuales el pri, el 
pan, grupos empresariales y cacicazgos locales trataron de promover sus propios 
candidatos, con el fin de articularlos a los grupos de poder locales, regionales, 
estatales y nacionales. La Embajada de México ante la Santa Sede se ocupaba de 
esta operación política.13 Tales procedimientos crearon una fuerte tensión entre 
los grupos de poder episcopal tradicionales y la Legión de Cristo o el Opus Dei, 
quienes impulsaban sus propios candidatos “por fuera”. En la época del nuncio 
Girolamo Prigione, Maciel fue bastante exitoso con sus candidatos. “Maciel tiene 
mucha influencia en los altos niveles de Roma”, comentó el arzobispo de Yucatán 
de aquel entonces , quien era consciente que le debía la carrera episcopal.

EL ORIGEN DE LOS OBISPOS MEXICANOS
Las investigaciones de Víctor Ramos y Rodolfo Soriano Núñez son obras clásicas 
y pormenorizadas sobre el episcopado mexicano. El libro Religión y democracia 
en México, de Soriano, y la tesis doctoral El Episcopado católico en la transición 

13  Elio Masferrer Kan, “Del proyecto católico a la articulación neoliberal. De Ernesto Corripio a Norberto Rivera”, 

Cuicuilco, núm. 79 (2020): 45.

•  •  •  •  •



185

Religión, cultura e historia...

Signos Históricos, vol. xxiv, núm. 48, julio-diciembre, 2022, 168-196, ISSN: 1665-4420 

democrática de México, de Ramos, son estudios muy sistemáticos.14 Ambos autores 
coinciden en que la mayoría de los obispos provienen de la antigua zona cristera, 
el occidente de México: Guanajuato, Jalisco, Michoacán, Nayarit y Querétaro. Más 
adelante, se le agregó el Grupo del Seminario de Monterrey, Nuevo León, como 
otra fuente de reclutamiento de las élites clericales. Y no podemos dejar de men-
cionar el Seminario de Yucatán y el papel que tienen los Hermanos Maristas en 
la formación de un clero regional, con varios obispos. Puebla y Veracruz poseen 
una participación a nivel eminentemente local, y es importante destacar que la 
Ciudad de México y el Estado de México —que a nivel demográfico albergan 
un tercio de la población mexicana— tienen un papel poco relevante. El sur y 
sureste, como regiones, muestran una presencia muy escasa de obispos locales, y 
esto amerita algunos comentarios específicos. Del mismo modo, la mayoría del 
clero mexicano se origina en estos estados mencionados. 

LA ESTRUCTURA DEL EPISCOPADO MEXICANO
La Conferencia del Episcopado Mexicano está integrada por 177 obispos, de los 
cuales 19 son arzobispos y 69, obispos residenciales a cargo de una diócesis; 1 
obispo pertenece a la Congregación para el Clero, a cargo de los seminarios del 
mundo. Existen además 4 obispos prelados, 1 administrador diocesano, 29 obis-
pos auxiliares, 1 obispo de la eparquía maronita, 1 administrador de la eparquía 
grecomelquita, 1 exarca armenio, el nuncio apostólico y 50 arzobispos y obispos 
eméritos. Los obispos auxiliares marcan el espacio de reclutamiento para nuevos 
obispos residenciales, de entre los cuales se seleccionará a los futuros arzobispos; 
asimismo, es probable que los futuros cardenales sean designados a partir de estos 
últimos. El papa Francisco ha cambiado algunas de las reglas del juego, al criticar 
fuertemente el “carrerismo”, una estrategia basada en “trepar” en la pirámide del 

14  Véase Víctor M. Ramos, El Episcopado católico en la transición democrática de México, tesis de doctorado en 

Ciencias Políticas y Sociales (Cuernavaca: Centro de Investigación y Docencia en Humanidades del Estado de 

Morelos, 2010) y Poder, representación y pluralidad en la Iglesia (Guadalajara: Universidad de Guadalajara, 

1992). Y Rodolfo Soriano Núñez, Religión y democracia en América Latina (México: Instituto Mexicano de 

Doctrina Social Cristiana, 2009) y En nombre de Dios. Religión y democracia en México (México: Instituto de 

Investigaciones Dr. José María Luis Mora/Instituto Mexicano de Doctrina Social Cristiana, 1999).

•  •  •  •  •



186

Elio Masferrer Kan

Signos Históricos, vol. xxiv, núm. 48, julio-diciembre, 2022, 168-196, ISSN: 1665-4420 

poder eclesial, dejando de lado el compromiso con la institución y la feligresía y 
priorizando veleidades narcisistas y personales. Bajo esa perspectiva, el Papa quitó 
el concepto de que ciertas arquidiócesis sean “sedes cardenalicias”, un mecanismo 
que permitía que el arzobispo que llegaba a una sede cardenalicia fuera nombrado 
cardenal en el próximo consistorio. También, designó cardenales a obispos au-
xiliares que estaban “congelados” por episcopados locales conservadores, como 
fue el caso de Gregorio Rosa Chávez, auxiliar de San Salvador, quien fuera la 
mano derecha del asesinado arzobispo Osar Arnulfo Romero, en El Salvador, un 
referente de la Teología de la Liberación latinoamericana. El obispo Rosa Chávez 
estaba congelado por el episcopado muy conservador de su país y fue “rescatado” 
por el Papa.

En el caso mexicano, las críticas al episcopado local fueron muy fuertes durante 
la visita del papa Francisco a México, en 2016, la cual se transmitió en horario 
triple a por la televisión abierta. Lo más suave  fue que “iban detrás de las ruedas 
del carro de El Faraón”. El Papa designó a Carlos Aguiar Retes como cardenal, un 
evidente compromiso, y podemos decir que las demás designaciones son mensajes 
cifrados. Un ejemplo de ello es el arzobispo Sergio Obeso Rivera, a quien nombró 
cardenal, a sus 86 años. Estaba claro que ésta era una distinción y un mensaje de 
que él debía haber sido cardenal y no Norberto Rivera Carrera, quien pasó de ser 
un obispo poco conocido a cardenal y arzobispo primado de México, por obra de 
fray Marcial Maciel y Girolamo Prigione. Algo similar hizo con Alberto Suarez 
Inda, a quien elevó a cardenal el 14 de febrero de 2015, a los 77 años. Más notoria 
fue la designación cardenalicia del obispo Felipe Arizmendi, quien fuera obispo 
de Tapachula y de San Cristóbal de las Casas, en Chiapas; nacido el 1 de mayo de 
1940, tenía unos meses de haber cumplido los 80 años, por lo cual asumió como 
cardenal emérito, sin derecho a voto en el Cónclave. Originario de Toluca, Estado 
de México, allí se fue a vivir al jubilarse. Su designación podría interpretarse como 
un agradecimiento a la resistencia que mostró contra los intentos por desman-
telar el trabajo del obispo Samuel Ruiz García, una tarea que era solicitada con 
vehemencia por los conservadores del episcopado mexicano.

El episcopado mexicano está distribuido en 19 provincias eclesiásticas, las cuales 
tienen al frente a un arzobispo. Las provincias son espacios de coordinación y el 
arzobispo posee autoridad para hacer “observaciones fraternas” a los obispos. Si 
bien éstas son sugerencias, el obispo puede o no seguirlas, aunque una opinión 
desfavorable del arzobispo podría traducirse en el “congelamiento” del personaje, 
o su “traslado” a una diócesis menos importante.



187

Religión, cultura e historia...

Signos Históricos, vol. xxiv, núm. 48, julio-diciembre, 2022, 168-196, ISSN: 1665-4420 

Los obispos deben ir cada 5 años a Roma, para ser evaluados por los distintos 
dicasterios o secretarías de Estado del Vaticano; de este procedimiento, conocido 
como visitas ad limina, dependen las posibilidades de ser ascendidos o congelados. 
También los obispos pueden ser llamados para que aclaren las quejas recibidas por 
su trabajo en la administración de su diócesis. Es de “buen tono” que los prelados 
permanezcan como administradores diocesanos después de los 75 años, por un 
lapso de poco más de un año; si son relevados apenas termina su gestión, puede 
interpretarse que en Roma no están muy de acuerdo con su desempeño.

El análisis de la biografía de los arzobispos mexicanos nos permite comprender 
las críticas y señalamientos que en 2016 realizó el papa Francisco ante los obis-
pos reunidos en la Catedral de la Ciudad de México. Una revisión del Directorio 
Eclesiástico de 2007 me hizo ver que, de 12 000 sacerdotes, alrededor de 1 750 
son religiosos, lo cual representa 14.58 por ciento; este peso de los religiosos no 
se ve reflejado en el número de obispos. Es interesante destacar que, de los 19 
arzobispos, todos ellos al frente de una provincia eclesiástica, no hay ningún sa-
cerdote religioso; este segmento del clero ocupa, en el mejor de los casos, diócesis 
y prelaturas marginales. Quizás el religioso con una especial posición es Óscar 
Roberto Domínguez Couttolenc, misionero de Guadalupe que ocupa el Obispado 
de Ecatepec, un importante municipio del área metropolitana de la Ciudad de 
México. Fue una designación directa del papa Benedicto XVI, después de la gestión 
notoriamente cuestionada de Onésimo Cepeda, a quien se le aceptó la renuncia 
a 44 días de cumplidos los 75 años. Domínguez venía de la Diócesis de Tlapa, 
Guerrero, la cual se caracteriza por su situación marginal, con grupos caciquiles 
violentos, y donde llevan a cabo un trabajo muy importante instituciones vincu-
ladas al Centro Nacional de Ayuda a las Misiones Indígenas (cenami), como el 
Centro de Derechos Humanos de la Montaña Tlachinollan. 

UNA RESEÑA DEL EPISCOPADO MEXICANO
Este documento es parte de una investigación más amplia sobre el origen del clero 
mexicano y su liderazgo. Se plantea estudiar a los sacerdotes, obispos —auxiliares 
y residenciales— y arzobispos, con el fin de conocer la construcción de las carreras 
eclesiásticas, a las cuales se refirió el papa Francisco en una conferencia con los 
alumnos de la Pontificia Academia Eclesiástica, al comienzo de su pontificado, en 
junio de 2013, donde condenó a los eclesiásticos obsesionados en “hacer carrera”. 
Un representante de la Santa Sede, dijo, “debe estar libre de proyectos personales, 



188

Elio Masferrer Kan

Signos Históricos, vol. xxiv, núm. 48, julio-diciembre, 2022, 168-196, ISSN: 1665-4420 

debe vigilar para estar libre de ambiciones o miras personales que causan tanto 
mal a la Iglesia”. Y, con un estilo personal que ha marcado su pontificado, fuera 
del protocolo tradicional de su investidura, remató enfáticamente: “estar libres de 
ambiciones personales es importante. El carrerismo es una lepra, ¡es una lepra!”. 
Por este discurso en su visita a México, podemos pensar que considera que el 
episcopado mexicano está “contaminado”. 

Una revisión de la biografía de los obispos y arzobispos revela elementos co-
munes que fueron planteados y examinados en forma exhaustiva por distintos 
autores como Roderic Ai Camp, Víctor Ramos y Rodolfo Soriano: el conjunto de 
los prelados estudió en la Pontificia Universidad Gregoriana u otras universidades 
de prestigio en Roma, ejercieron como formadores, fungieron como rectores de 
seminarios, fueron puestos a prueba en cargos de gestión como vicarios, y, desde 
ahí, pasaron a desempeñarse como obispos auxiliares o residenciales en diócesis 
de menor mayor complejidad.15 En este caso, estoy interesado en describir la 
configuración de camarillas y grupos de poder en una estructura burocrática, con 
una larga experiencia y longevidad. Para ello, analizaré las estructuras de poder 
en la Iglesia católica apostólica y romana en México. Comencemos por los dos 
cardenales con derecho a voto en el Cónclave. 

El cardenal Carlos Aguiar Retes nació en Tepic, Nayarit (1959). Estudió en los 
seminarios de Tepic (Nayarit), Montezuma (Nuevo México) y Tula (Hidalgo). 
Obispo de Texcoco, en el Estado de México, en 1997, fue ascendido en 2009 a 
arzobispo de Tlalnepantla, en la misma entidad; en 2016, fue designado carde-
nal, y en 2017 sustituyó a Norberto Rivera Carrera como arzobispo primado en 
la Ciudad de México, cuando aquél se jubiló. Además, fue secretario general y 
presidente de la Conferencia del Episcopado Mexicano; ocupó altos cargos en el 
celam, y es fama que tuvo una excelente relación con Jorge Mario Bergoglio en 
la V Conferencia General del celam, celebrada en 2007 en la Basílica de la Virgen 
de Aparecida, en Brasil.

El cardenal José Francisco Robles Ortega nació en Mascota, Jalisco (1949). Se 
formó en los seminarios de Autlán y Guadalajara, en Jalisco, y en el de Zamora, 
en Michoacán. En 1991, fue designado obispo auxiliar de Toluca, en el Estado de 
México; a la muerte del titular, en 1996, fue designado obispo de esta ciudad. En 

15  Véase Roderic Ai Camp, Cruce de espadas. Política y religión en México (México: Siglo XXI Editores, 1997).

•  •  •  •  •



189

Religión, cultura e historia...

Signos Históricos, vol. xxiv, núm. 48, julio-diciembre, 2022, 168-196, ISSN: 1665-4420 

2003, ascendió a arzobispo de Monterrey, en Nuevo León. Fue consagrado cardenal 
en 2007. Ante la jubilación del cardenal Juan Sandoval Íñiguez, en 2011, fue de-
signado arzobispo de Guadalajara. Volvió a su estado y al seminario que lo formó.

El actual presidente de la Conferencia del Episcopado Mexicano, Rogelio 
Cabrera López, nació en Santa Catarina, Guanajuato (1951), y se formó en el 
Seminario de Querétaro. En 1996 inició su carrera episcopal, como obispo de 
Tacámbaro, Michoacán; en 2001, fue designado obispo en Tapachula, Chiapas; 
en el mismo año, fue promovido a obispo de Tuxtla Gutiérrez, capital del estado. 
En 2007, fue ascendido a arzobispo, cuando se elevó la categoría de su diócesis, 
y, finalmente, en 2012, fue designado arzobispo de Monterrey, con la molestia del 
fuerte empresariado católico de esta ciudad.

Carlos Cabrero Romero, el actual arzobispo de San Luis Potosí, es de los pocos 
que lograron ser un “profeta en su tierra”, pues nació en San Luis Potosí (1946), 
se formó en el seminario de esa ciudad y ocupó importantes cargos en la arqui-
diócesis. En 2008, fue designado obispo en Zacatecas, una diócesis sufragánea de 
San Luis Potosí. En 2012, fue nombrado arzobispo de su estado natal. 

Alfonso Cortés Contreras nació en La Luz, Michoacán (1947), y se formó en 
el Seminario de Monterrey. En 2005, fue designado obispo auxiliar en Monterrey. 
En 2009, ascendió al obispado de Cuernavaca, Morelos. En 2012, fue promovido 
a arzobispo de León, Guanajuato.

Domingo Díaz Martínez, nacido en Corregidora, Querétaro (1948), realizó su 
formación sacerdotal en el seminario conciliar de su estado natal. En 2002, fue de-
signado obispo de Tuxpan, Veracruz. Ocupó distintos cargos en la Conferencia del 
Episcopado Mexicano. Fue ascendido a arzobispo de Tulancingo, Hidalgo, en 2008.

La trayectoria de José Antonio Fernández Hurtado tiene algunas peculiarida-
des. Nació en Morelia, Michoacán (1952), e inició su formación en el Seminario 
de Montezuma, Nuevo México, y en el Seminario Interregional de Tula, Hidalgo. 
Se incardinó en la Diócesis de Tula, donde se desempeñó en distintos cargos. En 
2005, fue designado obispo de Tuxtepec, Oaxaca, y promovido como arzobispo 
de Durango, en 2014. El 25 de enero de 2019, se hizo cargo del arzobispado de 
Tlalnepantla, Estado de México, el cual goza de una posición muy importante 
en el conurbado del área metropolitana de la Ciudad de México y tiene como 
sufragáneas a las diócesis del área metropolitana. Cuenta con más población que 
la Arquidiócesis de la Ciudad de México.

La formación de Carlos Garfias Merlos tiene otra perspectiva. Nació en Tuxpan, 
Michoacán (1951), y se incardinó en Morelia a su ordenación sacerdotal. Además 



190

Elio Masferrer Kan

Signos Históricos, vol. xxiv, núm. 48, julio-diciembre, 2022, 168-196, ISSN: 1665-4420 

de su formación como sacerdote, tiene una maestría y un doctorado en Psicote-
rapia y Espiritualidad por la Universidad Intercontinental de los Misioneros de 
Guadalupe. En 1996, fue designado obispo de Ciudad Altamirano, en Guerrero. 
En 2003, fue trasladado al obispado de Ciudad Nezahualcóyotl, en el Estado de 
México. Luego, en 2010, regresó al estado guerrerense, como arzobispo de Acapul-
co. En 2016, volvió a su estado natal, como arzobispo de Morelia. Carlos Garfias 
desarrolló un conjunto de estrategias pastorales vinculadas a la reconstrucción 
del tejido social en situaciones de violencia.

En el horizonte del Bajío se desarrolló la carrera eclesiástica de Leopoldo 
González González. Si bien nació en Abasolo, en el estado de Guanajuato (1950), 
estudió en el Seminario de Morelia, donde fue ordenado sacerdote en 1975; se 
incardinó en esta arquidiócesis. Fue designado obispo auxiliar de Morelia, en 
1999. En 2005, sucedió a Rogelio Cabrera en la Diócesis de Tapachula, Chiapas. 
En 2017, fue promovido a arzobispo de Acapulco.

La carrera eclesiástica de Fabio Martínez Castilla es diferente a las anteriores. 
Nació en Isla Mujeres, Quintana Roo (1950), y se formó en el Seminario de Mérida, 
para ordenarse sacerdote en 1977. Se desempeñó como misionero en Angola, de 
1987 a 1997. Regresó a Yucatán, donde tuvo distintos cargos. En 2007, fue desig-
nado obispo de Ciudad Lázaro Cárdenas, Michoacán. En febrero de 2013, se le 
nombró arzobispo de Tuxtla Gutiérrez, en Chiapas. Fue capellán de los Hermanos 
Maristas en Mérida. Martínez Castilla logró una incómoda notoriedad cuando 
declaró: “Es mucho más grave el aborto que la violación de niños por parte de 
sacerdotes”.16 Fue el último arzobispo mexicano designado por Benedicto XVI, 
antes de dimitir.

Constancio Miranda Weckmann nació en Cruces, Chihuahua (1952). Se formó 
con los Misioneros de la Natividad de María, en León, Guanajuato, y continuó 
sus estudios en el Seminario de Ciudad Juárez, Chihuahua, para incardinarse 
sacerdote en Madera, Chihuahua. Se desempeñó como vicario general en la Dió-
cesis de Cuauhtémoc-Madera. En 1998, fue designado obispo de Atlacomulco, 
Estado de México. En 2009, ascendió a arzobispo de Chihuahua.

16  Félix Soria, “Arzobispo Fabio Martínez: ‘Es mucho más grave el aborto que la violación de niños por parte de 

sacerdotes’”, Im-Pulso, 30 de abril de 2013.

•  •  •  •  •



191

Religión, cultura e historia...

Signos Históricos, vol. xxiv, núm. 48, julio-diciembre, 2022, 168-196, ISSN: 1665-4420 

Otro personaje que sigue con la tradición de prelados originarios de Guanajuato 
y formados en Morelia es Francisco Moreno Barrón, quien nació en Salamanca, 
Guanajuato, y estudió en el Seminario de Morelia. En 2002, fue designado obispo 
auxiliar de Morelia. En 2008, fue promovido a obispo de Tlaxcala. En 2016, as-
cendió como arzobispo metropolitano de Tijuana.

Ruy Rendón Leal está relacionado con otro de los grupos de poder del episco-
pado mexicano: el Seminario de Monterrey. Rendón nació precisamente en ese 
estado (Cadereyta de Jiménez, 1953). En 2006, después de ocupar cargos en su 
diócesis, fue designado obispo de la Prelatura de El Salto, sufragánea de Durango, 
y estuvo allí cinco años. En 2011, fue promovido a la Diócesis de Matamoros, 
Tamaulipas, en la frontera con Estados Unidos. En abril de 2016, fue designado 
arzobispo de Hermosillo, Sonora.

Un caso distinto al conjunto de los prelados estudiados es el de Hipólito Reyes 
Larios, nacido en Ciudad Mendoza, en el estado de Veracruz (1946), hijo de un 
expresidente municipal priista. Se formó en el Seminario Regional de Xalapa, 
Veracruz. En 2000, fue designado obispo de la recién creada Diócesis de Orizaba, 
también en ese estado; tuvo bajo su jurisdicción a su ciudad natal. En abril de 
2007, fue promovido a arzobispo de Xalapa, la capital del estado de Veracruz. 
Tuvo un fuerte involucramiento en la política local durante los gobiernos priistas.

Otro caso de arzobispos vinculados a los grupos de poder eclesial es el de 
Gustavo Rodríguez Vega, quien nació en Monterrey (1955) y fue formado en el 
seminario de la misma ciudad. Ocupó cargos en su arquidiócesis. En 2001, fue 
designado obispo auxiliar de Monterrey. En 2008, fue promovido como obispo 
residencial de Nuevo Laredo, Tamaulipas; de esta ciudad ubicada en la compleja 
frontera con Estados Unidos, en 2015, fue elevado como arzobispo de Yucatán, 
en el sureste mexicano.

Otro testimonio de la configuración de grupos locales de poder en el episco-
pado mexicano, similar al caso veracruzano, es el de Víctor Sánchez Espinoza, 
nacido en Tlancualpicán, en la Mixteca poblana (1955), y formado en el Seminario 
Palafoxiano de Puebla. En 2004, fue designado obispo auxiliar en la Ciudad de 
México. En 2009, ascendió al arzobispado de Puebla. Los expertos señalan  que 
su nombramiento fue una decisión del arzobispo de Puebla, Rosendo Huesca 
y Pacheco, quien organizó su reemplazo, con lo cual logró impedir que grupos 
externos al estado se involucraran en el proceso de designación del sucesor.

Un caso típico de la expansión de los grupos de poder eclesial es el de Pedro 
Vázquez Villalobos, nacido en Huiscuilco (1950), en la Diócesis de San Juan de 



192

Elio Masferrer Kan

Signos Históricos, vol. xxiv, núm. 48, julio-diciembre, 2022, 168-196, ISSN: 1665-4420 

los Lagos, Jalisco, en la cual se formó e incardinó al ordenarse sacerdote. Es inte-
resante mencionar la consolidación del Grupo de San Juan de los Lagos, sede de 
un importante santuario nacional, de alguna manera alterno y complementario 
al Grupo de Guadalajara, ahora preocupado por implementar el Santuario de los 
Mártires Cristeros. Su carrera episcopal inició en el Pacífico sur, en 2012, al ser 
designado obispo de Puerto Escondido, Oaxaca. En 2018, fue ascendido a titular 
de la Arquidiócesis de Antequera, Oaxaca.

Un caso “típico” del Grupo Jalisco es el de Faustino Armendáriz Jiménez, nacido 
en Magdalena de Kino, Sonora (1955). Se formó en los seminarios de Hermosillo, 
Sonora, y Guadalajara, Jalisco, y se incardinó en la Arquidiócesis de Hermosillo 
al ser ordenado sacerdote. En 2005, fue designado obispo de la ciudad fronteriza 
de Matamoros (2005). En 2011, lo trasladaron a Querétaro, también como obispo. 
Finalmente, en septiembre de 2019, fue elevado al rango de arzobispo de Durango. 
Un dato interesante es que participó en la V Conferencia General del celam.

Otro exponente relacionado con el Grupo Jalisco es Francisco Javier Chavolla 
Ramos, quien nació en Autlán, Jalisco, y se formó en el Seminario de Tijuana, Baja 
California. En 1991, fue designado obispo de la importante ciudad de Matamoros. 
A finales de 2003, fue enviado como obispo de Toluca, la capital del Estado de 
México, en el centro del país. Finalmente, en 2019, Toluca fue transformada en 
arquidiócesis, con lo cual Francisco Chavolla fue elevado a esta dignidad.

CONCLUSIONES
En el desarrollo de este artículo, expliqué los distintos modos culturales de ser ca-
tólico en México y rescaté la diversidad étnica, regional, del catolicismo mexicano. 
Sin embargo, esto no se refleja en la configuración de las jerarquías de la Iglesia 
católica mexicana. Cabe mencionar que hice un análisis del origen de todos los 
obispos del país. Para sintetizar los argumentos, me pareció más operativo exponer 
la carrera de los 19 arzobispos que están al frente de una provincia eclesiástica 
con rango de arzobispos. Puedo plantear, entonces, que existen seminarios que 
han logrado expandir la ordenación de muchos sacerdotes, pero que esto no se 
refleja en la designación de líderes eclesiásticos. Cabe señalar que no hay ningún 
arzobispo de origen religioso: todos son diocesanos.

Existen dos procesos diferentes en la designación de arzobispos, así como cua-
tro provincias “donantes” de donde salen la mayoría de los obispos y arzobispos 



193

Religión, cultura e historia...

Signos Históricos, vol. xxiv, núm. 48, julio-diciembre, 2022, 168-196, ISSN: 1665-4420 

mexicanos: Guadalajara, Morelia, Bajío y Monterrey. Éstas tienen la peculiaridad 
de designar a sus propios arzobispos y a su vez “exportan” personal de alta direc-
ción. Guadalajara, Morelia y Bajío son parte de la antigua área de influencia de 
la Cristiada (1926-1929), los conocidos como mochos del Bajío controlan 10 de 
las 19 provincias eclesiásticas de todo el país. El grupo Monterrey, más vinculado 
con una lectura mexicana de la Doctrina Social de la Iglesia desde una perspectiva 
conservadora, cercana a la Teología de la Prosperidad, tiene 3.

Desde otra perspectiva, existen iglesias regionales o provincias eclesiásticas 
que han logrado “cerrarse” y asegurar un clero y una jerarquía propios, desde 
una perspectiva de Iglesia particular. Tal es el caso de Chihuahua, Puebla, San 
Luis Potosí y Veracruz.

Esta revisión del liderazgo eclesiástico mexicano sirve además para explicar 
la crisis institucional y la baja de católicos en nuestro país. No podemos perder 
la perspectiva de las posibilidades de adaptación a los cambios culturales y las 
nuevas demandas de las feligresías que tienen formas específicas de espiritualidad, 
las cuales, en muchos casos, son desestimadas por un liderazgo con perspectivas 
sesgadas y muy vinculadas con sus propios procesos de endoculturación religiosa 
y no con los de la población objetivo.

La élite clerical se configura como una estructura corporativa que se reproduce 
a sí misma y garantiza a su vez un conjunto de estilos de vida religiosa y espiritual 
que no coinciden con las poblaciones donde se desempeñan. La divergencia que 
existe entre la cultura católica de los obispos, sacerdotes, religiosas y religiosos y 
la de las poblaciones de las diócesis territoriales produce, entre otras cuestiones, 
una disminución sistemática de la feligresía católica a nivel local y nacional.

También en las comunidades, poblaciones y estados de donde se originan las 
élites religiosas, la falta de adecuación de éstas a los intensos cambios culturales 
existentes hace que también entren en crisis, lo cual abre las posibilidades para 
intensos procesos de cambio religioso, desde la insurgencia o la retracción de los 
laicos, religiosas y religiosos, hasta su conversión a otras propuestas religiosas.

POST SCRIPTUM 
Ya redactado este documento, el 27 de febrero de 2021, fue designado obispo de 
Tuxpan, Veracruz, Roberto Madrigal Gallegos, vicario general de la Diócesis 
de Tabasco. Madrigal nació en Tabasco, se formó en el seminario local y fue 



194

Elio Masferrer Kan

Signos Históricos, vol. xxiv, núm. 48, julio-diciembre, 2022, 168-196, ISSN: 1665-4420 

incardinado en esa diócesis, con estudios en Roma. Además, ya designado, se 
identificó como chol, un pueblo originario de México. Sería la primera vez en la 
historia de la Iglesia mexicana que se designa un obispo indígena, nativo del estado 
de Tabasco. La excepcionalidad de esta designación genera nuevas preguntas, que 
serán trabajadas en otro estudio que estoy preparando.

BIBLIOGRAFÍA
Aguirre Beltrán, Gonzalo. Regiones de refugio: el desarrollo de la comunidad y el proceso 

dominical en meztizoamérica. México: Instituto Nacional Indigenista, 1973.

Ai Camp, Roderic. Cruce de espadas. Política y religión en México. México: Siglo XXI 

Editores, 1997.

Assmann, Jan. La distinción mosaica o el precio del monoteísmo. Madrid: Akal, 2006. 

Borah, Woodrow. El siglo de la depresión en la Nueva España. México: SepSetentas, 1975.

Braudel, Fernand. La historia y las ciencias sociales. Madrid: Alianza Editorial, 1980. 

Corcuera de Mancera, Sonia. “Cuestión de palabras. El indio en el III Concilio Provincial 

Mexicano (1585)”. En Los concilios provinciales en Nueva España. Reflexiones e 

influencias, coordinación de María del Pilar Martínez López-Cano y Francisco 

Javier Cervantes Bello, 169-202. México: Instituto de Investigaciones Históricas-

Universidad Nacional Autónoma de México/Instituto de Ciencias Sociales y 

Humanidades-Benemérita Universidad Autónoma de Puebla, 2005.

Directorio eclesiástico de la República mexicana. México: Arquidiócesis Primada de Mé-

xico, 2007.

Durán Piñeyro, Jorge. Directorio eclesiástico de toda la República mexicana. México: Con-

ferencia del Episcopado Mexicano, 1991.

Franco, Iván. El pri y sus obispos. El caso Berlie. México/Buenos Aires: Libros de la Arau-

caria, 2009.

Franco, Iván. Religión y política en la transición mexicana. El caso de Yucatán. México: 

Cámara de Diputados-LVIII Legislatura, 2003.

Giuriati, Paolo y Elio Masferrer Kan (coords.). No temas…, yo soy tu madre. Estudios 

socioantropológicos de los peregrinos a la Basílica de Guadalupe. México: Plaza y 

Valdés, 1998.

Halperín Donghi, Tulio. Historia contemporánea de América Latina. Madrid: Alianza 

Editorial, 1977. 



195

Religión, cultura e historia...

Signos Históricos, vol. xxiv, núm. 48, julio-diciembre, 2022, 168-196, ISSN: 1665-4420 

Masferrer Kan, Elio. “Del proyecto católico a la articulación neoliberal. De Ernesto Corri-

pio a Norberto Rivera”. Cuicuilco, núm. 79 (2020): 19-55, disponible en [https://

revistas.inah.gob.mx/index.php/cuicuilco/article/view/16554/18005], consultado: 

27 de febrero de 2021.

Masferrer Kan, Elio. ¿Es del César o es de Dios? Un modelo antropológico del campo religioso. 

México: Centro de Investigaciones Interdisciplinarias en Ciencias y Humanidades-

Universidad Nacional Autónoma de México/Plaza y Valdés, 2004.

Masferrer Kan, Elio. “Nuevos movimientos y tendencias religiosas en América Latina”. 

Religiones Latinoamericanas, núm. 1 (1991): 43-56, disponible en [http://www.

religioneslatinoamericanas.com.mx/religlatam/revistanum1/], consultado: 23 de 

febrero de 2021.

Meyer, Jean. La Cristiada. México: Siglo XXI Editores, 1973.

Pitt-Rivers, Julian. “Sobre la palabra casta”. América Indígena, vol. xxxvi, núm. 3 (1976): 

559-586.

Puente Lutteroth, María Alicia. Hacia una historia mínima de la Iglesia en México. Mé-

xico: Comisión para el Estudio de la Historia de la Iglesia en América Latina y el 

Caribe/Jus, 1994.

Puente Lutteroth, María Alicia. Movimiento cristero: afirmación de identidades. Un acer-

camiento panorámico al conflicto sociorreligioso en México de 1926-1939, tesis de 

doctorado en Antropología. México: Centro de Investigaciones y Estudios Supe-

riores en Antropología Social, 1992.

Ramos, Víctor M. El Episcopado católico en la transición democrática de México, tesis de 

doctorado en Ciencias Políticas y Sociales. Cuernavaca: Centro de Investigación y 

Docencia en Humanidades del Estado de Morelos, 2010. 

Ramos, Víctor M. Poder, representación y pluralidad en la Iglesia. Guadalajara: Universidad 

de Guadalajara, 1992.

Rationarum Generale Ecclesiae. Annuario Pontificio. Citta del Vaticano: Librería Editrice 

Vaticana, 2017.

Rationarum Generale Ecclesiae. Annuarium Statisticum Ecclesiae. Citta del Vaticano: 

Libreria Editrice Vaticana, 2016.

Soriano Núñez, Rodolfo. Religión y democracia en América Latina. México: Instituto 

Mexicano de Doctrina Social Cristiana, 2009.

Soriano Núñez, Rodolfo. En nombre de Dios. Religión y democracia en México. México: 

Instituto de Investigaciones Dr. José María Luis Mora/Instituto Mexicano de 

Doctrina Social Cristiana, 1999.



196

Elio Masferrer Kan

Signos Históricos, vol. xxiv, núm. 48, julio-diciembre, 2022, 168-196, ISSN: 1665-4420 

FUENTES ELECTRÓNICAS
“Aceptación de renuncia y Nombramiento en la Diócesis de Tuxpan”. Conferencia del 

Episcopado Mexicano, disponible en [https://www.cem.org.mx/Slider/698-

Aceptaci%C3%B3n-de-renuncia-y-Nombramiento-en-la-Di%C3%B3cesis-de-

Tuxpan.html], consultado: 29 de febrero de 2021.

“Obispos Titulares”. Conferencia del Episcopado Mexicano, disponible en [https://cem.org.

mx/iglesiaEnMexico.php?direc_id=OBIT&], consultado: 20 de febrero de 2021.

Soria, Félix. “Arzobispo Fabio Martínez: ‘Es mucho más grave el aborto que la violación 

de niños por parte de sacerdotes’”. Im-Pulso, 30 de abril de 2013, disponible en 

[https://im-pulso.blogspot.com/2013/04/arzobispo-fabio-martinez-es-mucho-

mas.html], consultado: 22 de febrero de 2021.

Elio Masferrer Kan: es licenciado de Historia por la Universidad Nacional de 
Rosario, Argentina. Tiene la especialidad Diploma de Estudios Antropológicos 
(dea) en Antropología de las Religiones por la Pontificia Universidad Católica 
del Perú. Maestro en Antropología Social por la Universidad Iberoamericana, 
México; doctor en Antropología en la Escuela Nacional de Antropología e His-
toria, México. Miembro del Sistema Nacional de Investigadores del Conacyt, 
nivel ii. Docencia en Argentina, Perú y México (enah); profesor de investigación 
científica emérito del inah. Publicaciones recientes: Lo religioso dentro de lo po-
lítico. Las elecciones de México 2018 (México: Libros de la Araucaria, 2018); “Del 
proyecto católico a la articulación neoliberal. De Ernesto Corripio a Norberto 
Rivera”, Cuicuilco núm. 79 (2020): 19-55; “La eficacia simbólica en un mundo en 
crisis. Pandemia y campo político religioso”, Religiones Latinoamericanas, Nueva 
Época, núm. 6 (2020): 29-56.

D.R. © Elio Masferrer Kan, Ciudad de México, julio-diciembre, 2022.


