Estudié la licenciatura en Historia en la Universidad de Guadalajara y la maestria en Historia en
la Universidad Iberoamericana (ciudad de México). Actualmente cursa el doctorado en Historia
en El Colegio de Michoacdn. Sus lineas de investigacién abordan la historia intelectual, la histo-
ria de las revistas culturales y el catolicismo en México durante la primera mitad del siglo xx.

Resumen

El articulo aborda el pensamiento cristiano de
Antonio Caso como una religiosidad opositora
al catolicismo en México. Este cristianismo con-
jugado con las ideas liberales y algunas filoso-
fias de la primera mitad del siglo xx, como el
personalismo y el intuicionismo, dieron como

resultado una fe apartada de la instituciona-
lidad defendida por la Iglesia. Se destaca la
pervivencia del cristianismo ante el proceso
secularizador en uno de los miembros mds
representativos del Ateneo de la Juventud y de
la intelectualidad mexicana en el siglo pasado.

Palabras clave:
Cristianismo; catolicismo; personalismo; intuicionismo; secularizacidn; religiosidad.

Fecha de recepcién:
junio de 2011

Fecha de aceptacién:
octubre de 2012



Antonio Caso:
a Christian without a Church

Jesiis lvdin Mora Muro

Obtained a B. A. in History at the Universidad de Guadalajara and an M. A. in History at the
Universidad Iberoamericana (Mexico City). Currently pursuing a Ph. D. in History at El Colegio
de Michoacén. His research addresses intellectual history, the history of cultural journals and
Catholicism in Mexico during the first half of the 20th century.

Abstract

This paper explores Antonio Caso’s Christian
thought as a form of religiosity that opposed
Catholicism in Mexico. This Christianity com-
bined with liberal ideas and certain philoso-
phies from the first half of the 20th century:
such as personalism and intuitionism, resulted
in a faith that wasquite separate from the insti-

tutionality defended by the Church. The author
hightights the survival of Christianity despite
the secularization process in one of the most
representative members of the Ateneo de la Ju-
ventud and Mexican intellectual life of the past
century.

Key words:
Christianity; Catholicism; personalism; intuitionism; secularization; religiosity.

Final submission:
June 2011

Acceptance:
October 2012



Antonio Caso:
un cristiano sin Iglesia

Jesits Tvan Mora Muro

INTRODUCCION

s claro que la convivencia del cato-
licismo con las ideas secularizantes
ha sido rispida y en algunos mo-
mentos claramente conflictiva y violenta.!

Los criticos de‘la Iglesia han sido varia-

dos en México, desde la faccién liberal
emanada del movimiento de Reforma;
pasando por el régimen posrevoluciona-
rio, hasta llegar, por lo menos, a los afios
treinta, con las pugnas entre catdlicos y
los seguidores de Garrido Canabal.” Sin
embargo, paradéjicamente, no podemos
asegurar que estos detractores se hayan
alejado del todo del dogma catélico o de
la fe cristiana en general. La religiosidad
popular y personal continué manifestdn-
dose a la par que el proceso secular se con-
solidaba con mayor fuerza en las institu-
ciones publicas.

" Entiendo por “secularizacién” aquel proceso,
propio del mundo moderno, de privatizacién de la
religidn y, por consecuencia, de su marginacién de la
esfera ptiblica. Sin embargo, como lo advierte Roberto
Blancarte, recientes investigaciones han mostrado que
el proceso de secularizacién no significa la desapari-
cién de lo religioso ni una oposicién tajante entre o
sagrado y lo secular. Blancarte, “Introduccién”, 2008,
pp- 12-13.

2 Martinez, Laboratorio, 2004.

Secuencia

[155]

Durante los afios treinta el catolicismo
intentd recuperar la hegemonia que habia
perdido en el pais, pero el Estado reforzé
las medidas que se venfan implementando
para neutralizar el poder y la influencia
del clero en la poblacién: se disminuy6 el
nimero de sacerdotes; Plutarco Elfas Ca-
lles lanzé el “Grito de Guadalajara” en
julio de 1934 manifestando que la revolu-
ci6n debia “apoderarse de la conciencia de
la nifiez”, y en ese mismo afio la educa-
cibn se declaré socialista. Con el gobierno
del general Lazaro Cardenas, aunque se
habfan disminuido las tensiones entre los
dos poderes, las disputas ideolégicas en
torno a la educacién resurgieron con nue-
vas fuerzas® y se manifestaron de manera
esporddica brotes de violencia entre los
catélicos y algunos grupos anticlericales,
sin que esto resultara en un nuevo con-
flicto armado.*

En general, los catdlicos buscaron tener
mds injerencia en la vida social, pero se
abstuvieron de participar tan activamente
como antes en la vida politica. Después
del fin de la cristiada, los seglares mexica-
nos intentaron sustituir, en algunos aspec- .
tos, las funciones desempefiadas por los

3 Olimén, Asalto, 2008.
1 Olimén, Pads, 2008.

num. 87, septiembre-diciembre 2013



sacerdotes en el 4mbito social. También
buscaron tener més participacién en el
dmbito académico e intelectual. Al res-
pecto es interesante la influencia que tu-
vieron en la Universidad Nacional Auté-
noma de México durante los afios treinta
y cuarenta, particularmente como oposi-
tores a la educacidn socialista durante el
periodo presidencial de Ldzaro Cardenas.’

Un critico poco comin del catolicismo
durante este periodo fue Antonio Caso
(1883-1946), quien, sin embargo, man-
tuvo una cercana relacidén con el cristia-
nismo hasta el final de sus dfas. A dife-
rencia de José Vasconcelos, otro destacado
“atenefsta’, quien en su juventud renegd
de su fe pero que con la vejez volvié al
catolicismo materno, Caso permanecid
defendiendo un cristianismo sin Iglesia.

En cuanto al estudio del pensamiento
de Antonio Caso, dos aspectos se han des-
tacado de su trabajo intelectual: su figura
como pieza clave del derrumbamiento del
positivismo en México y sus criticas a los
dogmas religiosos, politicos y filoséficos.
Acerca del primer aspecto, el propio Caso
se declard, en 1927, “derrocador de la
hegemonia comtista”;® posteriormente,
en 1939, Alfonso Reyes contintio cons-
truyendo esta imagen y destacd que “los
primeros ataques” hacia ese sistema filoss-
fico provinieron de la “palabra elocuente”
de Caso.” Este discurso ha seguido repi-
tiéndose sin cambios estructurales signifi-
cativos por los estudiosos tanto del Ateneo
de la Juventud como del pensamiento
casiano.”

> Contreras, Grupos, 2002.

¢ Herndndez, “Prélogo”, 2000, p. 18.

7 Reyes, “Pasado”, 2000, p. 199.

8 Como lo ha demostrado Leonardo Martinez
Carrizales, esta generacién de intelectuales ha sido

156

Con respecto al segundo punto, uno
de los primeros que reconocié en Caso su
antidogmatismo 0 pensamiento antisisté-
mico fue el espafiol José Gaos. En una
conferencia sustentada el 23 de agosto de
1946 consider6 que el filésofo mexicano,
desde el primer momento, entendié que el
estudio de la filosofia debfa estar guiado
por pensadores de todos los sistemas o
escuelas, sin excluir a ninguno por sus ten-
dencias opuestas. Desde el primer mo-
mento, nos advirtié Gaos, tomé Caso la
filosofia fundamentalmente en forma 7o
dogmatica, sino bisidrica.” Patrick Romanell
también interpreté de manera similar la
filosoffa del ateneista y destacs que su acti-
tud hacia la religién era “estrictamente la
de un liberal”, aunque lo siguié clasifi-
cando como catdlico heterodoxo.'”

Después, en 1964, Carlos Escandén
repitié las mismas premisas que habfa
establecido José Gaos varios afios atrés.
En su opinién, Caso también era asiste-
miatico, que no defendfa s6lo una corriente

interpretada, durante pricticamente todo el siglo xx,
bajo los lineamientos que dictaron sus propios miem-
bros: como derrocadores del positivismo porfiriano
y como iniciadores de una revolucién cultural a la
par que se desarrollaba la revolucién mexicana. De
manera apologética, Pedro Henriquez Urefia, Alfonso
Reyes, José Vasconcelos, entre otros, nos dejaron sen-
dos textos en los que el Ateneo se nos muestra como
el gran animador del renacimiento cultural en
México. Bésicamente, en este relato metabistirico, por
decirlo de alguna manera, estos autores y sus obras
han sido situados y condicionados bajo ciertos mar-
cos interpretativos de cardcter institucional e ideol6-
gico en el que la literatura y la filosoffa no pueden
sustraerse de la revolucién mexicana como evento
aglutinador. Martinez, “Perspectiva”, 2010, pp. 236-
269.

2 Gaos, “Filosoffa”, 1996, p. 97.

' Romanell, Formacidn, 1954, p. 104.

JESUs VAN Mora MURO



filoséfica sino que buscaba lo mejor de
varias corrientes. Bajo estos lineamientos,
la primera lucha que libr6 fue contra el
positivismo como sistema oficial y deter-
minista, después se opondria a los neokan-
tistas, al marxismo “que pretendfa ocupar
en nuestro siglo la vacante del positivis-
mo” y, por Gltimo, al catolicismo.'!
Como vemos, estos autores reconocie-
ron tempranamente en la obra casiana una
tendencia a negar las posturas hegemoni-
cas o dogmadticas, debido a que era un
librepensador o un “historicista”. Pensa-
ban que la influencia del contexto histd-
rico fue determinante para que hiciera una
critica de las ideas, creencias y filosoffas
oficiales.'? En sintesis, se entendi que el
antidogmatismo de Caso era una respuestz
a su circunstancia histérica.'® Es notable
que todavia en afios recientes seguimos
encontrando la misma visién: Enrique
Krauze afirmé que el filésofo mexicano a lo
largo de su vida comulgé con el antidog-
matismo, primeramente contra el positi-
vismo y después contra el socialismo. '
En el presente articulo, ademids de dis-
Ccutir estos Supuestos interpretativos, se
tiene un objetivo primordial: estudiar el

"' Escandén, Respriesta, 1968, pp. 55-56.

'2 Gaos, “Pensamiento”, 1995 pp. 101-193.

13 El circunstancialismo, desarrollado primera-
mente por José Ortega y Gasset, postulaba que las
ideas no eran puro sentido abstracto que se sostuvie-
ran a si mismas y representaran algo completo, sino
que una idea era siempre la reaccién de un hombre a
una determinada situacién de su vida. Es decir, el
estudio de'la idea por si sola nos conduce a un cono-
cimiento incompleto, inconexo con la realidad o cis-
cunstancia histérica. Solamente si estudiamos el
momento o contexto que provocs dicha idea podre-
Mos acercarnos a un Conocimiento mas certero.
Medin, Ortega, 1994.

" Krauze, “Antonio”, 1999, pp. 115-142.

ANTONIO CASO: UN CRISTIANO SIN IGLESIA

cristianismo como piedra angular de los
postulados filoséficos de Antonio Caso y
su critica al catolicismo. Aunque estoy de
acuerdo en que sus escritos se caracteri-
zaron por su critica a los sistemas “dog-
maticos de pensamiento” como el posi-
tivismo, el marxismo y el catolicismo,
considero que argumentar que Caso era
antidogmadtico es un error que debe co-
rregirse. Definitivamente, desde su trin-
chera, buscé descalificar a sus adversarios
filos6ficos y politicos. En este sentido,
el cristianismo, como doctrina y pensa-
miento dogmitico, fue su arma predilec-
ta. En resumen, aunque se oponfa a los
dogmas, él mismo se apoyaba en un pen-
samiento dogmdtico: el cristianismo.

LA CRITICA DEL POSITIVISMO

Antonio Caso nacid en la ciudad de Mé-
xico en el afio de 1883, cuando en el pais
se habfa consolidado el poder del general
Porfirio Diaz y el liberalismo emanado de
la revolucién francesa y continuado por
los idedlogos de la Reforma convivia tanto
con el positivismo comtiano como con un
catolicismo recuperado tras sus luchas con
los liberales. En casa del filésofo mexicano
convivian estas tradiciones en pugna: “su
padre era positivista y liberal y su madre
profundamente cat6lica”.'> Pese al libe-
ralismo paterno, los primeros cinco afios
de vida, segin Carlos Escandén, los “vivid
al calor de un hogar cristiano”.'

Desde muy joven defini6 sus intere-
ses intelectuales en el campo de las huma-
nidades, especialmente le interes6 la filo-

“soffa porque, pese a que su padre le habfa

> Krauze, Filosofta, 1990, p. 20.
16 Escandén, Respuesta, 1968, p. 4.

157



escogido la carrera de ingeniero, él prefi-
ri6 los estudios juridicos, que eran més
cercanos a esta disciplina.’” Sus estudios
profesionales los realiz6 en la Escuela Na-
cional Preparatoria y en la Escuela Nacio-
nal de Jurisprudencia, donde se recibié de
abogado en 1908. Hay que recordar que
estas dos instituciones constitufan el bas-
tién positivista del régimen porfirista. Esta
educacién preparaba a los jévenes para una
vida productiva fuera de todo dogma reli-
gioso. Para Alfonso Reyes el fin primor-
dial de aquella ensefianza no era formar
abogados, ingenieros y médicos “sino pre-
parar ciudadanos |[...] gente apta para ser-
vir a la sociedad en los 6rdenes no profe-
sionales”.'®

La ensefianza positiva postulaba que
la ciencia era el Ginico medio para crear en
los mexicanos un orden mental que evita-
ria la discusién y la diferencia de opinio-
nes. Se trat de generar progreso por
medio de la objetividad que las ciencias
duras proporcionaban, dejando de lado en
el dmbito educativo todo aquello que sig-
nificara incertidumbre.'? Por lo tanto, la
religién y las humanidades tenfan camino
vedado, se encontraban, por definicién,
fuera de todo orden. “Quien quisiera al-
canzar algo de humanidades [comentaria
Alfonso Reyes| tenfa que conquistarlas
a solas, sin ninguna ayuda efectiva de la
escuela.”? Vasconcelos también se la-
ment6 de las mismas cuestiones:

En la cdredra se nos estrangulaba sistemd-
ticamente la fantasfa, “no otorgards fe sino al

testimonio de tus sentidos”. “La observacién

17 Krauze, Filosofia, 1990, p. 20.
'% Reyes, “Pasado”, 2000, p. 184.
19 Zea, Positivismo, 1985.

20 Reyes, “Pasado”, 2000, p. 188.

158

y la experiencia constituyen las tnicas fuen-
tes del saber.” Estos y otros conceptos coti-
dianos recordados ante cada ocasién iban
conformando un criterio metddico, riguro-
samente cientifico.?!

Estas medidas tomadas por el gobierno
mexicano desde 1868, con Benito Judrez
y Gabino Barreda como encargado de la
Escuela Nacional Preparatoria, buscaron
superar la anarquia que venfa caracteri-
zando al pais. Sin embargo, en esta bus-
queda uno de los objetivos primordiales
fue mitigar el poder que la Iglesia caté-
lica habia concentrado como religién he-
gemonica. En este periodo se traté de que
el mexicano dejase de lado el fanatismo
religioso y se avocara, solamente, a la evi-
dencia sin cortapisas que proporcionaban
las leyes cientificas. Como sabemos, la dis-
minucién de los adeptos al catolicismo en
México fue pricticamente nula, pero lo
que si se logré fue crear una conciencia
politica secular, apartada de todo dogma
religioso.

Ante estas circunstancias se ha dicho
que la lucha emprendida por el Ateneo
de la Juventud en el dmbito educativo y
filoséfico fue restituir la metafisica que las
ciencias duras habfan relegado.?” Durante

2! Vasconcelos, Ulises, 2003, p. 127.

22 Los antecedentes a la formacién del Ateneo de
la Juventud pueden rastrearse desde el afio de 1906,
cuando Alfonso Cravioto y Luis Castillo Led6n publi-
caron la revista Sawia Moderna. En dicha revista se
reunieron, entre muchos otros intelectuales, Alfonso
Reyes, Antonio Caso, José Vasconcelos, Pedro Henri-
quez Utefia, y en 1907 el arquitecto Jests T. Acevedo
fundé la Sociedad de Conferencias. La conferencia se
convirtid en un instrumento ideal de comunicacién
cultural a través del cual este grupo de jévenes logra-
ron interesar a un pablico dvido de conocer cuestio-
nes filoséficas, estéticas y literarias, casi todas relati-

JESUS IVAN MORA MURO



los primeros afios del siglo XX la divisién
entre la metafisica y las ciencias era muy
marcada. Para los autores del Ateneo, la
metafisica era sinénimo de filosoffa, es por
esto que el positivismo, que estaba cer-
cano a la fisica, escapaba de esta catego-
rfa. También la biologfa desempefié un
papel muy importante en el esquema com-
tiano adoptado por la Escuela Nacional
Preparatoria. La biologfa, a diferencia de
las matemdticas, la astronomfa, la fisica y
la quimica, se ocupaba “de la variacién”,
de lo mutable. Esto la acercaba con la his-
toria, con la condicién temporal, ademds
requeria de la clasificacién, que ordenaba
las formas de lo simple a lo complicado.

El otro pilar fue la astronomia: la socie-
dad se asemejaba a un sistema solar del
que no hacfa falta méds que identificar su
centro, los cuerpos subordinados y sus
orbitas para tener la figura completa de
algo que se mueve, pero cuyo orden bési-
camente no cambia, reproduciéndose a
perpetuidad. La culminacién de la filoso-
fia positivista era llegar a la fisica social o
sociologfa: las sociedades se comportaban
bajo los lineamientos que sus estructuras
orgénicas les dictaban, por lo cual restaba
tnicamente dilucidar los mecanismos de
su funcionamiento.”

Sin embargo, en la actualidad no po-
drfamos separar al positivismo del pensa-
miento metafisico, como metarrelato que

vas al pasado mds reciente. Después de haber tenido
éxito con la Sociedad de Conferencias y las manifes-
taciones de orden cultural, decidieron reunir sus
esfuerzos de manera mds organizada y “no exenta de
compromiso social”, y formaron el 28 de octubre de
1909 el Ateneo de la Juventud, cuyo objeto primor-
dial serfa “trabajar por la cultura”. Matute, Ateneo,
2000, pp. 13-14.
3 Illades, “Ciencia”, 2008, pp. 71-72.

ANTONIO CASO: UN CRISTIANO SIN IGLESIA

se caracteriz6 por su estructura teleoldgica
y dialéctica, hoy podemos considerar que
pertenecia a “la filosoffa de la conciencia”,
como la ha llamado Jiirgen Habermas.?
En este sentido, la metafisica nunca se
habfa retirado de las aulas mexicanas. Lo
que realmente lograron Antonio Caso,
Alfonso Reyes, José Vasconcelos y Pedro
Henriquez Urefia, entre otros, fue ampliar
el plan de estudios de la ensefianza en
México. En cuanto a las humanidades,
tampoco se habian olvidado del todo
durante el porfiriato. Muestra de esto es
que Alfonso Reyes describe la manera en
que su maestro Justo Sierra les dio las
bases para la critica del positivismo:

A veces abrfamos la Historia de Justo Sierra,
y nos asombrdbamos de leer, entre lineas,

24 Habermas entiende por “metafisica” esa tradi-
cién de idealismo filoséfico, que se remonta a Platén,
y que a través de Plotino y el neoplatonismo de San
Agustin y Santo Tomds, del Cusano y Pico de Miran-
dola, de Descartes, Spinoza y Leibniz, alcanza el pen-
samiento de Kant, Fichte, Schelling y Hegel. En la
filosoffa metafisica el mundo se encuentra racional-
mente estructurado, sea bajo la forma de una funda-
mentacién trascendental o por via de una penetracién
dialéctica del mundo. La racionalidad es pensada como
racionalidad material, como una racionalidad que
organiza los contenidos del mundo o que es legible en
tales contenidos. En cuanto a la filosoffa primera como
filosoffa de la conciencia, la autoconciencia queda ele-
vada a Absoluto. La razén se entiende en términos
Jundamentalistas: como una subjetividad que posibilita
al mundo en su conjunto, o en términos dialécticos:
como un espiritu que a través de la naturaleza y de la
historia se da a s{ mismo. En ambas variantes la razén
es confirmada como reflexién autorreferencial a la vez
que totalizadora. Esta razén acepta la herencia de la
metafisica para asegurar el primado de la identidad
sobre la diferencia y la idea sobre la materia. Se da un
predominio idealista de lo Uno, lo universal y lo nece-
sario. Habermas, “Motivos”, 1990, pp. 38-63.

159



atisbos, sugestiones audaces, audacisimos
para aquellos tiempos, y mds en la pluma
de un ministro. El positivismo mexicano se
habia convertido en rutina pedagégica y per-
dfa crédito a nuestros 0jos.?

Segtin José Vasconcelos, la importan-
cia de Justo Sierra para la generacién de
transicion radicaba en que “a los entusias-
mos comtistas opuso la fina ironfa y la ele-
vacién de su pensamiento”, y al piblico
ilustrado siempre le repitié que la ciencia
estaba muy lejos de ser lo indiscurible.
Ademds, hizo hincapié en que tuvo la fle-
xibilidad de espiritu para adivinar los nue-
vos derroteros del pensamiento y acogié
“el nuevo idealismo francés” para funda-
mentar la critica de la ciencia, “con el pro-
posito de asignar al empirismo su justo
lugar entre los recursos admirables del
ingenio humano”.?®

En efecto, la influencia de Justo Sierra
en esta generacién nos muestra que el
positivismo, desde tiempo atrés, no era
respetado al pie de la letra por los inte-
lectuales mexicanos. Indudablemente se
continuaron haciendo lecturas de los cla-
sicos, de poesfa modernista, de textos
metafisicos y religiosos, en otras palabras,
las humanidades y la religién nunca de-
jaron de practicarse. Desde el estable-
cimiento del positivismo como filosoffa
oficial, la intelectualidad mexicana se pola-
rizé en dos grandes facciones: aquellos que
han sido denominados como jacobinos o
liberales puros, que se caracterizaron por
defender el krausismo, el espiritualismo,
el pantefsmo y otras formas de pensa-
miento consideradas como metafisicas; y
los catalogados como liberales-conserva-

2 Heméndez, “Prélogo”, 2000, p. 8.
2 bid., p. 9.

160

dores, que expresaron su cercanfa con un
positivismo de corte comtiano y spence-’
riano.”” Asf, desde el principio existié una
clara delimitacién entre la ciencia'y la
metaffsica.

Entre los primeros criticos del positi-
vismo se encontraban José Marfa Vigil,
quien era un férreo defensor del espiritua-
lismo y profesor de légica en la Escuela
Nacional Preparatoria; José Maria Castillo
Velasco, catedritico de derecho constitu-
cional; Ignacio Manuel Altamirano, cate-
drético de historia de la filosoffa, entre
otros. La introduccién del krausismo (de
fundamentos seculares) en México fue
determinante para que este liberalismo
tradicional pudiera combatir tanto al cato-
licismo como al positivismo naciente. Este
grupo, desde diferentes frentes como la
prensa y la educacién, buscé evitar que el
positivismo se convirtiera en la ideologfa
oficial del régimen.”® Teniendo en cuenta
esto, entendemos que Antonio Caso, en
su critica al positivismo, recogié, cons-
clente o inconscientemente, la tradicién
liberal practicada por generaciones anterio-
res.”” Otra herramienta teérica en su fun-
damentacién critica de este sistema filos6-
fico fue el intuicionismo de Henri Bergson
(1859-1941).

La critica de Bergson y de Caso al posi-
tivismo estaba dirigida a su extremo racio-
nalismo (intelectualismo) cientificista.*®

*7 Estrella, “Filosoffa”, 2010, p. 143.

28 Jbid., pp. 165-169.

% Ya José Hernéndez Prado destacé en sus traba-
jos mds recientes los vinculos entre el pensamiento
de José Maria Vigil y Antonio Caso con respecto a
sus criticas al positivismo. Herndndez, Sentido, 2002,
y “Vinculacién”, 2007, pp. 62-89.

#9 Para Nicola Abbagnano este término [el inte-
lectualismo] es usado polémicamente por las filosofias

JESUs IVAN MoRra Muro



En cambio, el intuicionismo o la metafi-
sica en general no solamente hacfan uso
de la razdn, sino que se basaban en la
intuicién para el conocimiento del mun-
do. La inteligencia que basaba el cono-
cimiento en el método cientifico, en el
pensamiento conceptual que busca la
medida y la comparacién, las semejanzas
y lo que hay de comin en varios indivi-
duos, es generalizadora y se desarrolla alre-
dedor de lo inerte, de lo quieto, de lo
material. Por el contrario, la intuicion es
el inico camino para conocer la realidad,
es decir, la relacion directa con un objeto
sin intermediarios.

En sintesis, se hacfa una distincion en-
tre el intelectualismo y el intuicionismo,
el primero basado Gnicamente en la razén,
como el positivismo, y el segundo en la
intuicién como via complementaria de
conocimiento. El intelectualismo y el posi-
tivismo eran para Bergson una forma
incompleta de entender la realidad, por-
que el intelecto era “la facultad de los con-
ceptos”, y los conceptos “son la sintesis de
lo que una multitud de objetos singulares
tienen de comiin o de parecido”. Un ejem-
plo seria, segtn esta definicién, que
cuando decimos de un objeto que es un
triangulo, no nos referimos en realidad al
de la vida y de la accién para designar la direccién
contraria a ellas, esto es, aquella segiin la cual el enten-
dimiento (el pensamiento o la razon) tiene una fun-
cién predominante en el conocimiento y en la con-
ducta del hombre. Este término ha sido muy usado
por el intuicionismo bergsoniano, por la filosofia de
la accién, por el modernismo, por el pragmatismo, o
sea, por todas esas filosoffas que tienden a disminuir
el valor del entendimiento como camino de acceso a
la verdad o como guia de la conducta y a considerar
mucho mds importante la intuicién, la simpatia, el
instinto, la vida, la voluntad, etc. Abbagnano, Diccio-
nario, 2004, p. 610.

ANTONIO CASO: UN CRISTIANO SIN IGLESIA

objeto mismo en su singularidad, en su
puro ser, sino a la comparacion estable-
cida entre ese objeto y otros muchos seme-
jantes.?! Es decir, la inteligencia no conoce
la esenciz de los objetos sino que solamente
hace relaciones entre ellos.

Aunque Caso utilizé el intuicionismo
bergsoniano para oponerse al positivismo,
considero que no se lo debe concebir como
artifice del derrumbamiento del positi-
vismo en México. Su filosoffa en ningan
momento fue revolucionaria, ya que el sis-
tema comtiano, y spenceriano, ya estaba
herido de muerte. Sin embargo, el cris-
tianismo casiano otorga NUEvVos matices
para interpretar la filosoffa y la espiritua-
lidad mexicanas de la primera mitad del
siglo XX.

LA RELIGIOSIDAD DE CASO

Las ideas filoséficas de inicio del siglo xx,
de las que Caso era conocedor (aunque de
manera muy superficial), estaban marca-
das por un dejo de rebeldia intelectual
hacia los sistemas establecidos. Desde fi-
nales del siglo x1x las corrientes de pen-
samiento tendf{an a buscar nuevas al-
ternativas que sustituyeran la situacién
circundante. Siguiendo los trabajos de
Caso es posible conocer, a grandes rasgos,
sus primeras influencias filosoficas, pero
también sus primeros deslindes tedricos.
La Sociedad de Conferencias, antecedente
del Ateneo de la Juventud, organizé una
serie de pldticas que se celebraron entre
los meses de mayo y julio de 1907 y, de-
bido al éxito obtenido, el 14 de marzo
de 1908 en el Teatro del Conservatorio
Nacional se volvieron a realizar las mis-

3\ Garcia, Filosofia, 1972, p. 37.

161



mas actividades. Caso participd con dos
conferencias, una dedicadas a Friedrich
Nietzsche y la otra a Max Stirner.*?

En su opinién, tanto Nietzsche como
Stirner defendfan un individualismo ex-
tremo, el primero con su teorfa del super-
hombre y el segundo mediante el anar-
quismo. El pensamiento nietzscheano fue
una respuesta, una critica hacia el mundo
y su situacién histérica.

La ética del superhombre broté a consecuen-
cia del profundo desaliento, de la inmensa
y de la tristisima decepcién nacida en el
alma del fil6sofo al contemplar las innume-
rables miserias que afligen a la humani-
dad. El superhombre es un hijo del dolor

humano.??

Nietzsche proponia, segin Caso, una
indiferencia para con los dolores del pr6-
jimo, para con los enfermos, para con “los
decadentes que emponzofian la vida”; la
piedad se definfa “como el mayor obsté-
culo para el engrandecimiento”, y la cari-
dad como el “mds nocivo de los vicios”.>*
De esta manera, la propuesta de Nietzsche
buscaba un engrandecimiento del hom-
bre pero contrario al cristianismo y sus
postulados. Por el otro lado, Stirner sus-
cribfa un nominalismo moral absoluto.
Stirner, negador de toda autoridad, conce-
bifa que el individuo era el Gnico valor y no
existia nada sobre él. En este sentido, se
entendia que ni el Estado ni Dios estaban

sobre ¢/ individuo y su propiedad:

32 «

La significaci6n y la influencia de Nietzsche
en el pensamiento moderno” (miércoles 12 de junio
de 1907) y “Max Stirner y el individualismo exclu-
sivo” (14 de marzo de 1908).

33 Caso, “Nietzsche”, 2000, p. 236.

> 1bid,, p. 236.

162

Lo divino mira a Dios, lo humano mira al
hombre. Mi causa no es divina ni humana;
no es lo verdadero ni lo justo, ni lo bueno,
ni lo libre; es lo mio. No es general, sino
Gnica, como yo soy unico. Nada estd por
cima de mfi; yo soy el propietario de mi po-
der; y lo soy porque me sé tnico.*’

El cristianismo casiano surgi6 en opo-
sicién a estas dos formas de pensamiento
a las que catalogaba como “egofsmos tota-
lizantes”. Para él, el secreto para eliminar
la lucha social era la cooperacién de todos
los individuos: porque “apoyados unos en
otros, vamos, peregrinos en el desierto de
la vida, hacia la promisién de una tierra
mejor”.>¢ En pocas palabras, proponia el
postulado cristiano de “ama a tu préjimo
como a ti mismo’.

Sobre la creencia pesimista de Nietzsche,
més humana, més cientifica, mis consola-
dora, estd la creencia que con su carne y su
sangre, vienen infundiendo, hace muchas
generaciones, las madres cristianas a sus
hijos. “Ama a tu préjimo como a ti mismo”,
as{ hablé el hombre divino de Judea, y su
voz ha sabido suscitar un eco interminable
en todas las latitudes y en todas las concien-
cias. “Ama a tu préjimo como a ti mismo”,
ved aqui la norma perfecta para una sociedad
perfecta.’’

Tomando en cuenta la fuerte religiosi-
dad mexicana, no sorprende en absoluto
este pensamiento Cristiano que caracterizd
su obra, sin embargo, llama la atencién

‘que se alej6 de los dogmas catélicos,

stendo, por esta razén, un cristiano sin

S1bid,, p. 237.
1bid., p. 239.
571bid,

JESUs IvAN MorA Muro



Iglesia. Como ya se vio, fue educado desde
pequefio bajo las normas catélicas; entrado
en la edad adulta, debido a la influencia
paterna, permaneci6 siendo cristiano, pero
también defendi6 un liberalismo de anti-
guo cufio. En esta primera etapa de su
pensamiento, la propuesta de Caso, contra-
ria a la de Nietzsche y Stirner, era volver
a un cristianismo despojado de los dog-
mas eclesidsticos. Su propésito fue dar a
conocer una viz alterna que pudiera guiar
a la humanidad por mejores rumbos. Es
decir, el anarquismo, el superhombre y el
cristianismo eran para €l representaciones
de la bisqueda intelectual que se mani-
festaba en el mundo para sustituir a los
sistemas existentes.

En la primera obra de Antonio Caso
podemos encontrar nuevos fundamentos
de su religiosidad apartada del catolicis-
mo. En Problemas filosdficos (1915) se incor-
pord un articulo que data de una época
mds temprana, nos referimos a “Perenni-
dad del pensamiento religioso y especu-
lativo”, que fue publicado por primera vez
en la revista Savia Moderna (1909). En este
trabajo, anterior a la formacién del Ateneo
de la Juventud, plasmé sus primeras im-
presiones en torno a la religién y declaré
su afinidad con una “religién personal”
basada en William James.”® Afirmé que
no debfa “hablarse de teologfas sino de
religiones, y mds bien que de religiones,
de religiosidad, de religién personal”.?”
Posteriormente, en 1915, encontré simi-
litudes entre el positivismo y la Iglesia
catélica que lo llevaron a separarse defi-
nitivamente de ella:

8 William James (1842-1910), filésofo estadu-
nidense difusor del pragmatismo.
39 Caso, “Problemas”, 1973, t. 11, p. 6.

ANTONIO CASO: UN CRISTIANO SIN IGLESIA

el comtismo es, como ha dicho Huxley, “un
catolicismo sin cristianismo”, es decir, algo
que, por su forma externa, por su jerarqui-
zacién despdtica, convenia a un pueblo que
nada ha tenido de cristiano y si mucho de
idélatra [...] La sustitucién de los viejos feti-
ches catélicos por los nuevos fetiches comtis-
tas, podia ser ficil. Para algunos fandticos
casi insensible, hoy mismo, insensible

As{ lo afirmé en otro momento: “Soy
cristiano y devoto del Evangelio; no me
reflero a nmguna Iglesia ni a ninguna co-
munién.”*' De esta manera, pensaba que
tanto el catolicismo como el positivismo
se organizaban de manera despdtica,
ambos eran similares porque imponfan un
dogma, es decir, ambos ensefiaban “feti-
ches” que sélo llevaban al fanatismo. Es
claro que de la lectura de estas declaracio-
nes sutgi6 la idea, que hasta tiltimas fechas
se ha seguido manteniendo, de que su
pensamiento era antidogmatico. Sin em-
bargo podemos afirmar que sus creencias
cristianas eran tan arraigadas que todas
sus especulaciones filoséficas no fueron
otra cosa que la exaltacién del evangelio
paradéjicamente mezclada con un libera-
lismo tradicionalista.®?

40 Caso, “Filésofos”, 1973, t. 1, p. 195.

4! Entrevista realizada en La Crinics, Lima (Perd),
16 de julio 1921 citada en Krauze, Filosofia, 1990,
p. 20.

42 Concuerdo con José Antonio Aguilar Rivera,
quien considera que Caso no era del todo liberal, sino
que postulaba un espiritualismo que rechazaba el
individualismo por considerarlo egofsta y fuera de
los postulados cristianos. Para Caso la libertad y la
democtacia no se debfan tomar como una finalidad
sino (inicamente como un instrumento para llegar a
establecer “los supremos valores de la cultura: ver-
dad, belleza, justicia, bondad y santidad”. Aguilar,
“Liberalismo”, 2008, p. 162.

163



Su liberalismo en cuestiones politicas
se aclara si reproducimos sus criticas a los
gobiernos que él consideraba totalitarios.
Pensaba que dos elementos constitufan
los ejes alrededor de los cuales giraba toda
la vida civil: la Zbertad y las leyes. La nega-
cién de cualquiera de estos dos aspectos
trafa como consecuencia la formacién de
Estados cadticos. Caso examin tres de sus
expresiones: el despotismo que representaba
“la apoteosis del poder y de la ley pero sin
libertad”, “déspotas abominan de la liber-
tad, como los anarquistas del poder”; la
anarquiz era “apoteosis de la libertad cad-
tica, que niega todo poder y abomina de
la ley”. El Estado andrquico “exagera sin
proporcidn uno de los elementos indecli-
nables de la vida colectiva: la libertad”, v,
por dltimo, la barbarie “suprime la liber-
tad y la ley, es decir, elimina la cultura
[...] La eliminacién de la cultura es la eli-
minacién de lo humano.”?

Para evitar el advenimiento de estas
formas de gobierno, proponia un término
medio entre la libertad de la persona y las
leyes, es decir, un tercer elemento que
“mirara hacia la libertad y hacia la ley, con
ecuanimidad y prestancia”.* Ese tercer
componente era el poder o la autoridad. La
autoridad tenfa, como finalidad primor-
dial, la obligacién de velar y promover
“la libertad dentro de la ley”. El poder
o la autoridad no era un fin en si, sola-
mente la libertad era finalidad, siempre y
cuando estuviera dentro de la ley. Sélo la
armonia, la euritmia social de estos ele-
mentos, engendrarfa la repriblica culta.®
Entendia la cultura como un fin en sf, una
meta a la que el ser humano debia llegar.

4 Caso, “Persona”, 1975, p. 130.
4 Thid., p. 14.
% Ibid., p. 15.

164

Para él la repablica culta significaba “po-
der con libertad y con ley”. Asi, el fin dl-
timo de la actividad social, en donde se
encontraban las instituciones politicas y
juridicas, era “alcanzar la felicidad de las
gentes, con la consecucién de los supre-
mos valores de la cultura: verdad, belleza,
justicia, bondad, santidad”.*¢ En su opi-
nién los gobiernos extremistas negaban
la cultura y los supremos valoves.*” 1a con-
cepcién casiana de gobierno y sociedad
correspondia al ideal humanista de crear
una repriblica culta. La libertad deberia ser
para todos, pero siempre que ello fuera el
medio de adquirir la verdad, de realizar
el bien y la justicia; “porque no nacimos
para ser libres, sino para ser buenos”.*®
Después de la revolucién rusa escri-
bié un articulo titulado “Rusia y México”
(1917) que fue incluido en el libro Discur-
505 @ la nacion mexicana (1922). En este
texto reflexiond sobre las revoluciones lati-
noamericanas y sus similitudes con la
Rusia revolucionaria. Para Caso, los paises
americanos habfan vivido a lo largo de su
historia “dentro de la revolucidn sistemd-
tica”.*” Rusia, por su parte, se asemejaba
a las reptiblicas latinas porque era una civi-
lizacién a medias. La nacién europea debia
“convertir su despotismo genuino, orien-

9 Ibid., p. 17.

“7 En la polémica de 1933 entre Antonio Caso y
Vicente Lombardo Toledano en torno a “La posicién
ideoldgica de la Universidad”, se muestra una critica
a la idea de cultura defendida por el “atenefsta”. Para
Lombardo Toledano la cultura también era creacién
de valores, pero estaba en desacuerdo en que la belleza,
la justicia, la bondad y la religion en general tuvieran
la misma jerarquia que el valor l6gico y el econd-
mico, que era el de mayor importancia. Caso, “Po-
lémica”, 1971, pp. 169-197.

S Ibid., p. 21.

4 Caso, “Rusia”, 1976, p. 28.

JESUs IVAN MoRA MURO



tal, en vida libre, popular y representati-
va”, y los mexicanos, de igual manera,
tenfan que resolver este “pavoroso proble-
ma”.>® En suma, la revolucién y la bar-
barie regfan el mundo.’!

En cuanto a la democracia en México,
pensaba que no habia logrado consolidarse
por la falta de unidad racial o del “trato
humano uniforme”.

Mientras no resolvamos nuestro problema
antropoldgico, racial y espiritual; mientras
exista una gran diferencia humana de gru-
po a grupo social y de individuo a indi-
viduo, la democracia mexicana serd im-
perfecta; una de las mds imperfectas de la
historia.>?

La desigualdad social era uno de los
grandes problemas en México, y el so-
cialismo significS, después del triunfo
bolchevique, una de las opciones mds re-
curridas para aliviar esta situacién. Sin
embargo, pensaba que el socialismo que
postulaba la lucha de clases, “que en todo
ve contradiccién y lucha”,>® incurrfa en
un error, porque la vida social “no sélo es
lucha, es también cooperacién, indisolu-
blemente cooperacién y lucha”.’® Fiel a
su humanismo cristiano, Caso se aleja-
ba de la ideologia socialista y proponia
como alternativa el amor y la caridad, por-
que “el problema de la patria” era “so-
lamente un sutil, un arcano problema

de amor”.%>

>0 1bid.

31 Caso, “Creptisculo”, 1976, p. 31.

>2 Caso, “Problema”, 1976, t. IX, p. 70.
53 Caso, “Nuevos”, 1976, t. 1X, p. 105.
54 Ibid,, p. 106.

55 1bid,

ANTONIO CASO: UN CRISTIANO SIN IGLESIA

LA EXISTENCIA COMO CARIDAD

Como hemos estado argumentando, el
pensamiento cristiano, y fundamental-
mente catblico, influy6 de manera sustan-
cial en Antonio Caso. No solamente por
su ambiente familiar y social, sino tam-
bién por las lecturas de pensadores y fil6-
sofos cercanos a lo religioso. Fue un estu-
dioso de las obras de San Agustin, de
Santo Tomas, de Santa Teresa de Jests; de
Kierkegaard y de Tolst6i. Pero frente a
esta influencia netamente espiritual siem-
pre tuvo como contrapeso las bases laicas
de su educaci6n liberal y positivista.
Estas dos posturas, la religiosa y la
laica, fueron aprovechadas por Caso para
formar su filosoffa. De forma selectiva,
tomé del catolicismo el seguimiento de
las ensefianzas de Jesds y se negé a ser un
seglar de la Iglesia. Del liberalismo incor-
por6 el escepticismo y rechazé el indivi-
dualismo extremo. En una obra podemos
agrupar la totalidad de sus intereses inte-
lectuales, nos referimos a La existencia como
economia, como desinterés y como caridad.>®
El proyecto inicial era redactar una se-
rie de lecciones para ofrecer en forma de
conferencia una “sintesis del cristianismo”.
Las conferencias se llevaron a cabo dentro
del marco de la Universidad Popular Me-
xicana en el afio de 1915 y estuvieron
compuestas por biograffas morales “de
algunos grandes cristianos”.”” Después le

>6 Esta obra fue publicada por primera vez en
1916 con el ticulo La existencia cono economia y como
caridad. Para la segunda y tercera ediciones de 1919
y 1943, respectivamente, el titulo se estableci6 como
lo conocemos.

37 Antonio Caso tenia planeado hacer un com-
pendio de las grandes figuras representativas de la
evolucién cristiana, entre las que se encontraban: San

165



surgid la inquietud de realizar un ensayo
que explicara la “esencia del cristianismo”,
lo fundamental en la cosmovisién cris-
tiana: la exaltacién de la caridad.

Contraria a la existencia como caridad
concebia la existencia como economia. En
esta concepcidn econémica, la vida se defi-
nfa mediante un fondo comin fisioldgico,
es decit, conforme a las necesidades pura-
mente vitales del organismo humano. La
existencia, conforme a estos postulados,
se concebia como reproduccién (herencia)
y acaparamiento (nutricién).’® Estos dos
elementos, la reproduccién y la nutricién,
representaban el “Impetu vital” del hom-
bre. Basado en el fisidlogo francés Claude
Bernard (1813-1878), Caso entendia la
nutricién como la constante manifesta-
cién universal del vivir.

El ser viviente, en su afdn natural de
supervivencia, tenfa la necesidad de expan-
sién, de conquista, de acaparamiento, es
decir, de nutricién y reproduccién para
realizar su propia utilidad. El fin pri-
mordial de la vida, dejando de lado toda
concepcidén trascendental o finalidad uni-
versal, era el acaparamiento, el aprovecha-
miento del mundo, en suma, el egoismo.
Nutrirse era “transformar el ambiente
material en propiedad y crecer, en con-
secuencia economizatr”.”” Al estudiar las
raices evolucionistas, que se encontraban
primeramente en Lamarck y después en

Juan Bautista ¢/ precursor, San Pablo e/ apdstol, San
Agustin ¢/ padre de la Iglesia, Carlomagno soldady
inmortal de la lglesia, Gregorio VII ¢/ pontifice, San
Francisco de Asfs e/ mistico, Lutero e reformista, Santa
Teresa la santa por antonomasia y, por Gltimo, Pascal y
Tolstoi, e/ jansenista y el anarquista. Caso, “Existencia”,
1972, t. 11, pp. 5-6.

%8 Caso, Antologia, 1993, p. 34.

59 1bid., p. 36.

166

Darwin, entendié que la moral de la vida
era vista como la lucha por el provecho
individual, una moral concebida Gnica-
mente en términos bioldgicos, donde se
mostraba “la lucha de un ser viviente con-
tra otro ser viviente”.®® Asf, la lucha y el
egoismo guiaban a los instintos biolégicos.

El ser [...] bioldgico, omnivoro y omni-
potente, transformaria en propio todo
cuanto no fuese él mismo [...] Aprovecha-
rfa la materia inerte, en seguida para elabo-
rar instrumentos, utensilios, sobre todo

arrnas.&

Como vemos, la critica iba dirigida a
la propiedad. La existencia como caridad, por
el contrario, buscaba ir mds alld del puro
valor econémico y biolégico. La finalidad
era moral.®? Es por esto que era inttil el
amor al individuo y a la especie, es decir,
a la humanidad en su conjunto. Se pre-
guntaba ;qué sentido tenia el conquistar,
reproducirse, crecer, triunfar en el medio
o sobre del semejante si a final de cuentas
llega la muerte, el aniquilamiento de la
individualidad? La respuesta estaba en
la caridad cristiana, que era entendida
como el desprendimiento en oposicién a lo
econémico, exaltar e/ minimo de provecho por
el mdximo de esfuerzo.

La conviccién de Antonio Caso era la
de un humanismo basado en el cristia-
nismo. La caridad cristiana ocupaba el
escalafén mds alto para contrarrestar
el valor econémico y materialista. Criticé
primeramente al positivismo, al capita-
lismo y posteriormente al socialismo
naciente en el siglo XX. Desde la obra La

60 Ibid., p. 40.
6L Ibid., pp. 47 y 48.
lbid., p. 58.

JEsUs IVAN Mora Muro



existencia. .., en 1916, hasta una de sus
Gltimas obras Le persona humana y el Estado
totalitario (1941), Caso siguié la misma
l6gica de pensamiento que contraponia
las dos éticas: la materialista y la cristiana.

Quedan en presencia las dos éticas; la cris-
tiana y la moderna. Una nace de la energia
incontenible y divina; otra de la reivindica-
cién llena de resentimiento. Una es abso-
luta como todo lo eterno; otra queda cir-
cunscrita a la brega social y constituye el
imperialismo del proletariado, frente al
imperialismo del capitalismo. {No! El cris-
tiano no cabe de imperialismos. Realiza su
obra mds alld de toda codicia por el poder
[....] Sélo el que no tiene propiedad se posee
a si mismo. La existencia como caridad es
la plenitud de la existencia.®?

Este humanismo cristiano basado en
una religién personal defendia como pie-
dra angular “la experiencia religiosa de
cada quien; algo como el dltimo desarro-
llo del libre examen protestante”.** Esta
creencia religiosa yacia en la esencia de la
propia naturaleza personal.®> Basado en
Kant afirmaba que la religién pura era “el
hecho psicoldgico y moral de que nuestra
persona no reconoce la sumisién a 6rde-
nes ajenas, sino que se erige en juez de su
conducta”.®® La libertad religiosa era para
él la esencia del personalismo religioso.

El personalismo significé para su pen-
samiento la férmula para oponerse al so-
cialismo creciente que venia dindose en
el siglo xx. Desde el siglo X1, ademds de
la tendencia social, se vivia una reivindi-

%3 Caso, “Persona”, 1975, t. vii, p. S1.
4 Krauze, Filosofia, 1990, p. 53.
 Caso, “Peligro”, 1975, t. VI, p. 224.
%6 Ibid., p. 213.

ANTONIO CASO: UN CRISTIANO SIN IGLESIA

cacién personalista a escala mundial:
Charles Renouvier (1815-1903), Alexis
Carrel (1873-1944) vy, desde el catoli-
cismo, Emmanuel Mounier (1905-1950)
defendian esta corriente.®” Segiin Caso, el
personalismo superaba tanto los plantea-
mientos de Nietzsche y de Stirner, como
el egofsmo netamente individualizante y
el colectivismo que tendia a ver en la per-
sona nada més que una unidad numérica.
En sus propias palabras, hacia 1940 el per-
sonalismo era:

el movimiento filoséfico contemporineo,
empefiado en superar los puntos de vista del
individualismo y el socialismo; ambos err-
neos e incompletos. Todo individuo de la
especie humana es una persona. No puede
explicarse por el puro individualismo ni por
el socialismo, [...] El individualismo bur-
gués del siglo XIX se empefié en fener algo; el
personalismo —en la nueva acepcién del voca-
blo— sostiene: ser algo. Frente al individua-
lismo del zener, estd, pues, el personalismo
del ser.®

Tanto el individualismo como el co-
munismo eran identificados por Antonio
Caso como dos formas del egoismo. Su

%7 De Guillermo Stern, Antonio Caso tom$ las
diferencias entre persona y cosa: “Una persona es una
existencia tal, que a pesar de la multiplicidad de par-
tes, forma una unidad peculiar y con valor propio, y
como tal, a pesar de la multiplicidad de funciones
parciales, realiza una espontaneidad unitaria y que
tiende a un fin. La cosa es lo contradictorio opuesto.”
De Alexis Carrel, Caso tomd el valor de la persona:
“los hombres no somos méquinas fabricadas por series.
Para reconstruir la personalidad, se necesita romper
las manos de la oficina, y rechazar los principios mis-
mos de la civilizacién tecnoldgica.” Krauze, Filosofia,
1990, pp. 219-253.

68 Caso, “Persona”, 1975, t. vii, p. 121.

167



propuesta era ni el individuo ni la comu-
nidad; sino la sociedad basada en la justi-
cia, es decir, en “la unién moral de los
hombres, respetuosa de los valores”, por-
que “la comunidad que tiraniza al hombre
olvida que los hombres somos personas,
no unidades b1olog1cas [somos] Centros
espirituales de accién culta”.®

POLEMICA CON EL POETA CATOLICO
ALFONSO JUNCO

El poeta regiomontano Alfonso Junco
(1896-1974), después de terminar sus
estudios en contaduria en su estado natal,
se trasladé a la ciudad de México en 1918,
en donde radicarfa hasta el dfa de su
muerte el 12 de octubre de 1974. Recor-
dado por su catolicismo militante y su
hispanismo doctrinario, Junco defendi6
alolargo de su vida a la Iglesia y a Espafia
como sus mds preciados valores. Fue un
reconocido escritor religioso, historiador
identificado con el conservadurismo y
divulgador de las letras en general. Sus rex-
tos siempre tuvieron un acento combativo.

Para Ricardo Pérez Montfort, desde
los afios veinte hasta los cuarenta el hispa-
nismo se basé en un principio que plan-
teaba la existencia de una gran familia,
comunidad o raza trasatldntica que dis-
tingufa a todos los pueblos que en un
momento de su historia pertenecieron a
la corona espafiola. Esta identidad hispd-
nica descansaba en la conviccién de que
los espafioles desarrollaron una serie
de formas de vida y de cultura propias
que fueron trasplantadas a las colonias y
transmitidas a los aborfgenes, “de manera
que estos quedaron definitivamente inte-

 Ibid., p. 119,

168

grados a la ‘raza’ espafiola”. Para los his-
panistas, esta raza no era simplemente
cuestién de sangre, sino que también la
cultura, la historia, las tradiciones, la reli-
gibn y el lenguaje formaban parte impres-
cindible de lo que llamaban “la patria
espiritual”.”® “El imperio espiritual”, co-
mo también se lo llamé, planteaba que
este hispanismo descansaba sobre varios
principios, entre los que destacaban tres:
la religién catdlica, que se vinculaba
con la nacién; la sociedad jerarquizada,
que defendia el gobierno de una elite, y
el lenguaje. Por dltimo, este grupo recha-
zaba précticamente todas las contribu-
ciones aborigenes en la formacién de las
nuevas naciones, y era opositor a la inje-
rencia del pensamiento norteamericano
en los paises americanos.”!

Alfonso Junco fue uno de los mds fer-
vientes defensores de la cultura espafiola.”?
En su libro E/ dificil paraiso, compuesto
por articulos periodisticos que siguieron
mes con mes la guerra civil espafiola,
defendié al régimen de Franco de los ata-
ques perpetrados por sus opositores. Para
él no existia “nazificacién” en el Estado
espafiol, pese a que tanto los alemanes
como los italianos ayudaron a Franco en la
guerra civil: “La eventual alianza bélica,
y las naturales cortesfas y deferencias entre
los aliados, no implican identificacién de
doctrinas. Como tampoco la hay, del otro
campo, entre Inglaterra y Rusia”.”> Mejor
dicho, Franco era un catélico sincero, y
como tal debia repudiar al nazismo. Por
tanto, veia al franquismo como una re-
forma cristiana que harfa resurgir la tradi-

70 Pérez, Hispanismo, 1992, p. 15.
" Ibid., p. 16.

72 Junco, Sangre, 1940.

73 Junco, Dif#il, 1940, p. 19.

JESUSs IVAN MorA MuUrO



cién espafiola catélica, que salvarfa a la
naci6n del peligro comunista.”*

En opinién del poeta catélico, la cul-
tura espafiola en México habfa tenido un
papel integrador bajo una “doctrina espi-
ritualista y cristiana”.”> Consideraba que
el indigenismo solfa prescindir del hispa-
nismo y aun repudiarlo. El hispanismo,
en cambio, “nico hispanismo entero y
verdadero, porque lo catélico es la entrafia
misma de lo hispano”, amaba y sentia al
indigena como cosa propia. No lo segre-
gaba, sino que lo incorporaba.”®

Hay que aclarar que el hispanismo de
Alfonso Junco, y de muchos otros auto-
res, aunque en el discurso incorporaba al
indigena como una de las raices de lo
mexicano, en realidad muy pocas veces
tomaba la cultura autéctona como base
de la nacionalidad. Por el contrario, eran
mds insistentes en los aspectos occidenta-
les como la religién cristiana, la lengua
castellana, las tradiciones europeas, etc.
La religién catélica era uno de los ejes
de la identidad hispdnica y se defendia
como parte primordial de lo nacional en
oposicién a lo “extranjero”.

En este contexto intelectual, la polé-
mica protagonizada por Antonio Caso y
Alfonso Junco en el periédico E/ Universal,
nos muestra la pugna irreconciliable entre
el liberalismo, en este caso cristiano, y el
catolicismo que durante los afios treinta
luchaba por reposicionarse.”” La polémica

" Ibid., p. 20.

7> Junco, “Entrafia”, 1940, p. 10.

76 Ibid,, p. 11.

77 Los afios posteriores al fin de la guerra Cristera
en 1929 han sido llamados por la mayoria de los estu-
diosos de este periodo como el modus vivends, que se
caracterizé por el pacto de paz realizado por la Iglesia
y el Estado. En realidad, lo que se inici6 con estos

ANTONIO CASO: UN CRISTIANO SIN IGLESIA

inici6 el 6 de marzo de 1936 con la publi-
cacién de un articulo de Caso titulado
Rendn y Berdiaeff. El escrito analizaba el
libro Una nueva Edad Media, de Nicolas
Berdiaeff (1864-1948), y el capitulo final
del libro Historia del pueblo de Israel, de
Ernest Rendn (1823-1892). Ambos tex-
tos, para Caso, coincidian en que el mun-
do moderno probablemente regresaria
a un estado muy similar al vivido en
la Edad Media debido a que tanto la
Iglesia catélica como el socialismo ruso
negaban la individualidad y eran nocivos
para el mundo “civilizado”.”®

En general, tanto con la Iglesia como
con los bolchevigues, “la libertad de la con-
ciencia individual, el derecho a la auto-
nomia del pensamiento se habrin abo-
lido”.”” Esta tesis, defendida por Caso, le
parecié errénea a Alfonso Junco quien, el
14 de marzo del mismo afio, publicé en E/
Universal el articulo titulado “Dogma y
libertad”, en donde desarrolld tres pre-
guntas bdsicas: “;Son inconciliables el
dogma y la libertad?, ;Hiero mi libertad
filoséfica y cientifica, al adherirme racio-
nalmente a una verdad revelada? y, por
Gltimo, ;Ello me hard agredir la libertad
de los otros, imponiéndoles por la fuerza,
no por la persuasién, esa verdad?”#°

acuerdos fue otra estrategia de enfrentamiento: en
lugar de la lucha por medios violentos se prefirié una
batalla por las conciencias. Cada institucién utilizarfa
todos los medios a su alcance para adoctrinar y con-
trolar los grupos sociales en los cuales se sustentaba,
en pocas palabras se inici6 una disputa por las masas
por medio de la formacién de instituciones educati-
vas, sociales, culturales, etc. Blancarte, Historia, 1993,
pp. 29-62.

8 Caso, “Polémica”, 1971, t. 1, pp. 421-422.

" bid,

80 1hid., p. 513.

169



Junco afirmé en esa ocasién que ser
seguidor de un dogma religioso no impli-
caba perder la libertad, y también declaré
que “libre y racionalmente” pensaba que
Dios era infalible, que puede comunicarse
y se ha comunicado con los hombres, y
que lo que consta que ha comunicado es
verdad segurisima y suprema. Junco hizo
hincapié en que aceptar un “cuerpo de
verdades dogmdticas” no ataba ni dificul-
taba “la especulacién filoséfica ni la expe-
rimentacién cientffica” %!

En un articulo publicado el 20 de
marzo con el titulo “Libertad y dogma”,
Caso respondi6 al poeta catélico y coinci-
di6 con él en que seguir un dogma no
afecta la libertad de pensamiento del cre-
yente, y que “es imposible constrefiir a
nadie a que abrace una fe, ya que el tnico
camino es propagarla por medio de la per-
suasién”.®? Sin embargo, en su opinién,
el peligro aparecfa cuando el creyente no
usaba la persuasién sino la fuerza para
imponer su dogma.”?

Las discordancias se dieron en la ma-
nera de concebir la fe. Segin Caso, la cre-
encia religiosa de ninguna manera se
apoyaba en la razén, ya que “si la fe caté-
lica se pudiera demostrar como se demues-
tra un teorema de Euclides, jserfa virtud
la fe?”3% El 28 de marzo, en el articulo
titulado “El problema de la fe. Razén, vir-
tud, sobrenaturalismo”, Junco respondié
a estas inquietudes afirmando que “la fe es
eminentemente racional”, ya que por
medio del entendimiento se accede a las
verdades reveladas por Dios.®* Por su lado,

8 Ibid,, p. 514.
82 Ibid.

8 Ibid., p. 425.
84 Ibid., p. 426.
8 Jbid., p. 517.

170

Caso concluy6 que si bien es cierto que la
fe es para seres racionales, también es la
suprema fortaleza de creer en lo inseguro:
“no se puede demostrar la fe; porque
lo que no es exclusivamente racional, no
puede ser objeto de rigurosa demostra-
ci6n”. Y de manera concluyente afirmé
que ninguna fe es universal, como lo es,
por su esencia, la razén.%¢

En la polémica se muestra la clara
separaci6n entre lo pablico y lo privado.
La religién, como sabemos, habia sido
colocada en el tetreno de lo personal, fuera
del terreno de lo politico. Sin embargo,
considero que esta separacién determinista
no muestra en su totalidad la cercana
convivencia entre la racionalidad y la es-
piritualidad en los individuos y en las
sociedades. La lucha del catolicismo por
pertenecer, pot incorporarse a la moder-
nidad, llevé a Alfonso Junco a defender
el cardcter racional de la fe. Caso, por su
parte, aunque era creyente consideré que
la fe, hija de la tradicién y de lo no com-
probable, estaba fuera de los postulados
modernos. En resumen, la polémica nos
muestra claramente la dicotomfa irrecon-
ciliable, producto de la modernidad, entre
la raz6n y la fe, entre el liberalismo cris-
tiano de Antonio Caso y el catolicismo
de Junco.

CONSIDERACIONES FINALES

El cristianismo fue un arma que Antonio
Caso utiliz6 para oponerse a los pensa-
mientos filoséficos, politicos y religiosos
que circulaban durante la primera mitad
del siglo xx en México. El positivismo,
el marxismo y el catolicismo fueron los

86 Jbid., pp. 427-429.

JESUs IVAN Mora Muro



centros de sus ataques. En el contexto pos-
revolucionario, los argumentos de Caso
son, en algunos aspectos, continuacion de
una confrontacién que se venia dando
desde finales del siglo Xix entre las postu-
ras “materialistas y las religiosas”. La
defensa de los postulados cristianos le
permiti6 deslindarse de un liberalismo
extremo y del catolicismo como fe hege-
ménica. Ayudado de las filosofias en boga:
el personalismo y el intuicionismo, pro-
puso una tercera via entre el individua-
lismo y el socialismo.

Antonio Caso es producto, sintesis, de
la labor secularizadora moderna cuyos
efectos, en el aspecto religioso, propicié
una transformacién de la espiritualidad
en México. Desde el siglo xix la convi-
vencia del liberalismo y el positivismo con
otras formas de pensamiento como el pan-
tefsmo y el krausismo, fue preparando el
terreno a la aparicién de una fe personal,
no institucional, pero no por ello no dog-
mdtica. De esta manera, el supuesto anti-
dogmatismo casiano se nos muestra como
una estrategia retdrica e ideolégica que
no es posible seguir sosteniendo. Es claro
que en la polémica con Alfonso Junco se
ratifican las estrategias utilizadas por
los dos contendientes para influir en la
opinién publica, y esto nos lleva a una
dimensién politica®” en la que las ideas
liberales y las catdlicas continuaron su
afieja lucha. En suma, la caridad cristiana,
como dogma religioso destinado a lo so-
cial y lo politico, le permitié al filésofo
mexicano participar y proponer una salida
a los grandes problemas mundiales y
nacionales.

%7 llades y Leidenberger, “Prélogo”, 2008, p. 12.

ANTONIO CASO: UN CRISTIANO SIN IGLESIA

BIBLIOGRAFIA

-Abbagnano, Nicola, Diccionario de filvsofia, FCE,
México, 2004.

-Aguilar Rivera, José Antonio, “El libera-
lismo cuesta arriba, México (1890-1930)” en
Marcela Garcfa Sebastiani y Fernando del Rey
Reguillo (eds.), Los desafios de la libertad. Trans-
Jormacion y crisis del liberalismo en Europa y Amié-
rica Latina, Biblioteca Nueva, Madrid, 2008,
pp. 143-171.

-Bastian, Jean Pierre (coord.), Los disidlentes:
sociedades protestantes y vevolucidn en Méxito en 1872-
1911, rcE/COLMEX, México, 1989.

(comp.), Protestantes, liberales y franc-
masones, FCE, México, 1993.

, La mutacidn veligiosa de América
Latina. Para una sociologia del cambio social en la
modernidad periférica, FCE, México, 1997.

, La modernidad religiosa: Envopa latina
y Amévica Latina en perspectiva comparada, FCE,
México, 2004.

-Blancarte, Roberto, Historia de la Iglesia
catdlica en México, FCE, México, 1993.

., “Introduccién” en Roberto Blancarte
(coord.), Los retos de la laicidad y la secularizacion
en el mundo contempordnes, COLMEX, México, 2008,
pp- 9-27.

-Cardiel Reyes, Ratl, Retorno a Caso, UNAM,
México, 1986.

-Caso, Antonio, “Polémica sobre la existen-
cia de Dios y las antitesis razén y fe, libertad y
dogma” en Obras completas, UNAM, México, 1971,
t. 1, pp. 417-513.

_, “Polémica sobre la orientacién ideo-
légica de la Universidad de México” en Obras
completas, UNAM, México, 1971, t. I, pp. 169-197.

____, “Laexistencia como economfia y co-
mo caridad” en Obras completas, UNAM, México,
1972, t. 111, pp. 5-26.

, “Filésofos y doctrinas morales” en
Obras completas, UNAM, México, 1973, t. 11,
pp. 77-19.

171



_, “Problemas filoséficos” en Obras com-
Pletas, UNaM, México, 1973, t. 11, pp. 1-76.

, “El peligro del hombre” en Obras
completas, UNAM, México, 1975, t. viI, pp.
179-239.

_, “Lapersona humana y el Estado tota-
litario” en Obras compleras, UNAM, México, 1975,
t. v, pp. 3-173.

, “El creptsculo de Maquiavelo” en
Obras completas, UNAM, México, 1976, t. IX, pp.
31-33.

, “El problema de México” en Obras
compleras, UNAM, México, 1976, t. IX, pp. 69-97.
, “Nuevos discursos a la nacién mexi-
cana” en Obras compleras, UNAM, México, 1976,
t. IX, pp. 103-158.

, ‘Rusia y México” en Obras completas,
UNAM, México, 1976, t. IX, pp. 28-30.

, “El concepto de la historia universal
y la filosoffa de los valores” en Obras compleras,
UNAM, México, 1985, t. X, pp. 5-93.

, “La filosoffa de la cultura y el mate-
rialismo histérico” en Obras completas, UNAM,
México, 1985, ©. X, pp. 95-199.

, Anrologia filosdfica, UNAM, México,
1993.

, “Nietzsche su espiritu y su obra” en
Conferencias del Ateneo de la Juventud, UNAM,
México, 2000, pp. 231-242.

-Contreras Pérez, Gabriela, Los grupos cats-
Licos en la Unzversidad Auténoma de México (1933-
1944), uam, México, 2002.

-Curiel, Fernando, La Revuelta. Interpretacion
del Ateneo de la Juventud (1906-1929), UNAM,
México, 1999.

-Escandén, Carlos S. J., La vespuesta moral en
la filosofia del maestro Antonio Caso, Porria,
México, 1968.

-Estrella Gonzélez, Alejandro, “La filoso-
ffa mexicana durante el régimen liberal: redes
intelectuales y equilibrios politicos”, Signos
Filosdficos, vol. X1, nim. 23, enero-junio de
2010, pp. 141-181.

172

-Gaos, José, “El pensamiento hispano-ame-
ricano. Notas para su interpretacién histérico
filosSfica” en Las idkeas y las letras, UNAM, México,
1995, pp. 101-193.

__, “Filosoffa mexicana de nuestros dfas”
en Obras completas, UNAM, México, 1996, t. VI,
pp. 47-295.

-Garcia Morente, Manuel, La filosofia de
Henri Bergson, Espasa-Calpe, Madrid, 1972.

-Garciadiego, Javier, “/Dénde queds el libe-
ralismo?” en Josefina Vdzquez (coord.), Recepeion
y transformacion del liberalismo en México. Homenage
al profesor Charles A. Hale, COLMEX, México,
1999, pp. 79-90.

-Habermas, Jiirgen, “Motivos del pensa-
miento postmetafisico” en Pexsamiento postmera-
JAsico, Taurus, México, 1990, pp. 38-63.

-Hale, Chatles, La transformacién del libera-
lismo en México a fines del siglo X1x, Vuelta,
México, 1991.

, “Introduccion”, Justo Sierva. Un libe-
ral del porfiriato, FCE, México, 1997, pp. 7-17.

-Henriquez Urefia, Pedro, “La revolucién y
la cultura en México” en Conferencias del Ateneo de
la_Juventud, ¥CE, México, 2000, pp. 145-152.

-Herndndez Luna, Juan, “Prologo” en Con-
Jerencias del Ateneo de la_Juventud, FCE, México,
2000, pp. 7-23.

-Herndndez Prado, José, La filvsofia de la cul-
tura de Amtonio Caso, UAM-Azcapotzalco, México,
1994.

, Sentido comn y liberalismo filosdfico.
Una reflexion sobre el buen juicio a partir de Thonas
Reid y sobre la sensatez liberal de José Maria Vigil y
Antonio Caso, UAM-Azcapotzalco, México, 2002.

, “La vinculacién entre liberalismo y
sentido comin” en José Herndndez Prado
(coord.), Heterodoxias liberales, UaM-Azcapotzalco,
Meéxico, 2007, pp. 62-89.

-Illades, Carlos, “Ciencia y metaffsica en el
siglo x1x” en Carlos Illades y Georg Leidenberger
(coords.), Polémicas intelectuales del México moderno,
CONACULTA/UAM, México, 2008, pp. 69-114.

JESUs IVAN MoRra Muro



y Georg Leidenberger, “Prélogo™ en
Carlos Illades y Georg Leidenberger (coords.),
Polémicas intelectuales del México moderno,
CONACULTA/UAM, México, 2008, pp. 9-21.

-Junco, Alfonso, E/ dificil paraise, México,
Helios, 1940.

, “Entrafia y simbolo de la hispani-
dad”, Abside, Revista de Cultura Mexicana, nGm.
X1, diciembre de 1940, pp. 10-18.

, Sangre de Hispania, Espasa-Calpe,
Buenos Aires, 1940.

-Krauze, Enrique, “Antonio Caso, el filéso-
fo como héroe” en Mexicanos eminentes, Tusquets,
México, 1999, pp. 115-142.

, Caudillos culturales en la revolucidn
mexicana, Siglo XXI, México, 2000.

-Krauze, Rosa, La filosofia de Antonio Caso,
UNAM, México, 1990.

-Martinez Assad, Carlos, E/ laboratorio de la
revolucién: el Tabasco garridista, Siglo XXI,
México, 2004.

-Martinez Carrizales, Leonardo, “La perspec-
tiva revolucionaria del Ateneo de la Juventud”,
en Leonardo Martinez Carrizales (coord.), E/
ovden cultural de la vevolucion mexicana. Sugetos,
refivesentaciones, discursos y universos conceptuales,
UAM, México, 2010, pp. 236-269.

ANTONIO CASO: UN CRISTIANO SIN IGLESIA

-Matute, Alvaro, E/ Atenco de México, FCE,
Meéxico, 2000.

-Medin, Tzvi, Ortega y Gasset en la cultura
hispanoamericana, FCE, México, 1994,

-Olimén Nolasco, Manuel, Asalto a las con-
ciencias, Educacion politica y opinion pilblica (1934-
1935), IMDOsOC, México, 2008.

_____, Hacia un pais diferente, EI dificil camino
bacia un modus vivendi estable 1935-1938,
IMDOSOC, México, 2008.

-Palti, Elfas José, La invencion de una legitimi-
dad, Razin y retérica en el pensamiento mexicano del
siglo x1X (Un discurso sobre las formas de discurso
politico), FCE, México, 2005.

-Pérez Montfort, Ricardo, Hispanismo y
Falange. Los sueflos imperiales de la derecha espaiiola
y México, FCE, México, 1992.

-Reyes, Alfonso, “Pasado inmediato” en
Conferencias del Ateneo de la_Juventud, FCE, México,
2000, pp. 181-210.

-Romanell, Patrick, La formacidn de la men-
talidad mexicana: panorama actual de la filosofia
en México, COLMEX, México, 1954.

-Vasconcelos, José, Ulises criollo, Porria,
México, 2003.

-Zea, Leopoldo, E/ positivisio y la civcunstan-
cia mexicana, FCE, México, 1985.

173



