
205Relaciones Estudios de Historia y Sociedad 148 bis, otoño 2016, pp. 205-241,  issn 0185-3929

¿Por qué me convertí? ¿Por qué se 
convirtieron? Los budistas Soka Gakkai 
en Mérida, Yucatán
Why did I convert? Why did they convert? Soka Gakkai Buddhists 
in Mérida, Yucatán

Ezer R. May May 
ciesas-peninsular, ezer.may@hotmail.com

El estudio de la presencia del budismo en México está en sus comienzos, como parte de la 
diversidad budista encontramos a la Soka Gakkai (sg). Este artículo tiene el objetivo de 
exponer los motivos de conversión en los miembros de la sg de Mérida, desde la perspecti-
va subjetivista y objetivista. A partir del modelo de estudio de Marzal, indagamos la forma 
de contacto entre los conversos y la organización. Además, exploramos las razones perso-
nales de conversión y las que se desprenden del análisis socioantropológico. Esto permite 
conocer una de las formas de integración de los budismos en sociedades ajenas a su origen.

Palabras clave: conversión, budismo, nuevos movimientos religiosos, Soka Gakkai

The study of the presence of Buddhism in Mexico is still in its infancy, but one of the di-
verse forms of this religion is called Soka Gakkai (sg). The objective of this article is to 
elucidate the motives that led people in the city of Mérida, Yucatán, to convert to sg. To 
achieve this, it adopts a perspective both subjectivist and objectivist. Based on the study 
model developed by Marzal, we inquired into the forms of contact between converts and 
the organization, while also exploring the personal reasons that lie behind conversion, 
uncovered through socio-anthropological analysis. This allows us to comprehend the 
forms of integration of different Buddhisms in societies far from their land of origin.

Keywords: conversion, Buddhism, new religious movements, Soka Gakkai

Fecha de recepción del artículo: 30 de mayo de 2014 / Fecha de aprobación: 1 de septiembre de 2014 
/ Fecha de recepción de la versión final: 17 de septiembre de 2014

Introducción

Durante 2000 y 2010, los budistas en México incrementaron 
16.3 % en promedio anual y en números absolutos más del 
doble. En Yucatán se registraron 335 budistas en 2010 y se 

encuentra entre los diez estados con mayor población que se conside-



206 Relaciones Estudios de Historia y Sociedad 148 bis, otoño 2016, pp. 205-241,  issn 0185-3929

E z e r  R .  May  May 

ra perteneciente a algún tipo de budismo.1 Si bien, una fracción sig-
nificativa de esta población todavía conserva sus dogmas tradicionales 
o primarios de manera conjunta con el budismo y otras creencias –
como los creyentes “bricolagers”–, hay quienes las han desplazado 
para poseer únicamente el credo budista. Esto depende mucho del 
perfil de la membresía y del grupo budista del que se esté hablando; 
en el caso de la Soka Gakkai (sg) es notoria la segunda situación.

Ahora, aprehender el fenómeno del budismo en México repre-
senta un gran desafío, puesto que éste “constituye una corriente re-
ligiosa intensamente fragmentada, y a diferencia del islam, el 
cristianismo y el judaísmo, carece de una proyección de unidad” 
(Andrade 2002, 72). La diversidad en el budismo es antigua, los 
grupúsculos ya eran abundantes apenas un par de siglos después de 
la muerte de Siddhartha Gautama;2 actualmente, es casi incontable 
la cantidad de grupos budistas históricos y contemporáneos. Inclu-
so, las diferencias pueden llegar a ser conflictivas, con excepción del 
caso español, en el que se pueden encontrar Federaciones de diver-
sas escuelas budistas (Diez de Velasco 2013). Por tanto, las experien-
cias relacionadas con el budismo son incluso más plurales que el 
panorama del mismo.

La multiplicidad y expansión del budismo ha sido posible por 
las migraciones de asiáticos practicantes y por la aparición de una 
considerable cantidad de nuevos movimientos; los cuales, reforman, 

1 El estado con más budistas es el Distrito Federal, seguido de Baja California, Méxi-
co y Jalisco (inegi 2010).

2 La muerte del primer Buda (Siddhartha) ocurrió en el año 483 a. C. y a partir de 
este momento sus discípulos se expandieron de la India central al sudeste, llegando hasta 
el oeste de la India. En un corto tiempo, se conformó el Primer Consejo budista integra-
do por los discípulos con el objetivo de preservar las enseñanzas del Buda (sutras); la di-
seminación del budismo prosiguió permitiendo incrementar la cantidad de monjes, por 
lo cual hubo amplias oportunidades para las diferencias de interpretación. Al llegar el 
momento de la celebración del Segundo Consejo, las diferencias doctrinarias y organiza-
cionales salieron a relucir, éstas no se resolvieron y ocasionó la aparición de las dos mayo-
res escuelas, el Mahayana y Theravada. Bajo esta situación el budismo se dispersó; es 
decir, como un budismo diverso. Por otra parte, la expansión de las enseñanzas búdicas 
tuvo un salto importante cuando el rey Asoka ascendió al poder (272-232 a. C.) y espe-
cialmente cuando se convirtió al budismo; los decretos imperiales favorecieron que los 
preceptos budistas se extendieran en otros países, sobre todo, en el sudeste asiático (Ba-
ruah 2000, 4-6; Tola y Dragonetti 1992; Román López 2000).  



207Relaciones Estudios de Historia y Sociedad 148 bis, otoño 2016, pp. 205-241,  issn 0185-3929

¿ P o r  q u é  me   co n v e r t í ?  ¿ P o r  q u é  s e  co n v i r t i e r o n ?

revitalizan, reorganizan y reinterpretan las tradiciones de la religión 
budista. En este sentido, la sg es el reflejo del entrecruzamiento de 
dos fenómenos globales: la transnacionalización del budismo y la 
expansión de los nuevos movimientos religiosos (nmr), puesto que 
muchos de los emigrantes japoneses ya formaban parte de la sg, que 
describiré más abajo.

Problemática y metodología

En cierto modo, el estudio del budismo en México es casi nulo, aún 
no existe información sistemática sobre su presencia en tierras mexi-
canas, por lo que una exploración primaria es necesaria. A mi pare-
cer –sin el objetivo de evaluación teórica– el modelo de estudio de 
conversión religiosa de Manuel Marzal (2000) es primordial para 
iniciar la pesquisa en sujetos y fenómenos relativamente nuevos en 
el contexto yucateco. El interés central es conocer ¿por qué se con-
virtieron al budismo de la Soka Gakkai los miembros yucatecos?; en 
otras palabras, me interesa comprender sus razones de conversión, 
más que el proceso como tal.

Para Marzal, es fundamental distinguir entre etapas y niveles de 
conciencia de la conversión para encontrar sus razones. Respecto a 
las etapas, el autor se refiere a las razones de contacto, como el pro-
selitismo y la búsqueda; el primero varía en su intensidad, método y 
discurso (como el testimonio). En los niveles de conciencia de la 
conversión se encuentran las razones explícitas del converso y las 
implícitas del analista (2000, 103-104). Entre las primeras se hallan: 
1) el encuentro personal con Dios; 2) la experiencia de sanidad; 3) la 
experiencia de cambio ético; y 4) el descubrimiento de la Biblia. En 
las implícitas: 1) las características de tipo sectario como volunta
riedad, ingreso vía méritos, acceso al Dios legitimado, fuerte sentido 
de identidad, estatus de elite y la confianza de los líderes; 2) la soli-
daridad mecánica; 3) el ambiente comunitario; y 4) la fácil teología 
(Marzal 2000, 105-109).

Manuel pretende un análisis general y global sobre las conversio-
nes a los cristianismos evangélicos en Latinoamérica, por lo cual re-
sultaría extensivo y reflexivo este modelo al cuestionarnos que en un 



208 Relaciones Estudios de Historia y Sociedad 148 bis, otoño 2016, pp. 205-241,  issn 0185-3929

E z e r  R .  May  May 

grupo budista, el converso no podría encontrarse con Dios al tratar-
se de una tradición religiosa no teísta. Además, en ausencia del Espí-
ritu Santo, ¿la sanidad podría efectuarse?, si sí ¿cómo sería esta 
sanación? Así mismo, el cambio ético es primordial en el cristianis-
mo como dogma moral, en contraste con las religiones orientales 
que carecen de un dogma fijo, en la que no se encuentra una divini-
dad vigilante. Como bien se sabe, el budismo a diferencia del cristia-
nismo, judaísmo e islamismo no es una religión de libro,3 en el que 
la Biblia o el Corán llegan a ser un elemento nuclear en la identidad 
del converso. No obstante, no quiere decir que en el caso del budis-
mo no existan razones explícitas e implícitas de conversión.

Puede parecer inadecuado intentar abordar el estudio en perso-
nas budistas con un modelo pensado y derivado de pesquisas con 
grupos evangélicos, pero la forma cómo se pretende plantear el pro-
blema es por medio de la aplicación de soluciones conocidas a una 
situación nueva para examinarla, ya que estas teorías o modelos co-
nocidos ayudan a delimitar el conjunto de problemas que pueden 
formularse en primera instancia (Bunge 2002, 147-148, 164).

Por un lado, el planteamiento que se expone no nace del vacío, 
sino que su punto de partida es un humus de un cuerpo de conoci-
miento preexistente basado en datos, generalizaciones empíricas y 
teóricas, como las múltiples producciones socioantropológicas sobre 
la conversión a grupos cristianos no católicos, en los que sobresalen 
los neopentecostales. Por otro, dichas investigaciones prolijas han 
realizado lecturas de los problemas latinoamericanos desde marcos 
europeos hasta lograr el bosquejo de modelos que se adapten más a 
las especificidades de América Latina (Fortuny 1999) –como el pro-
puesto por Marzal–; si bien, en dichas investigaciones se procuraba 
cuidar la similitud con el objeto de estudio, a pesar de las diferencias 
geográficas y culturales, no debe ser desdeñable el cuidado de la 
igualdad geográfico-cultural, con la disonancia del grupo de estudio. 
Por tanto, me parece importante comenzar la investigación de los 
budistas en Yucatán, desde un modelo de estudio latinoamericano 

3 Se consideran religiones del libro a aquellos que le otorgan una importancia capital 
y simbólica fuerte a un libro sagrado que contiene la revelación divina directa y el men-
saje fundamental.



209Relaciones Estudios de Historia y Sociedad 148 bis, otoño 2016, pp. 205-241,  issn 0185-3929

¿ P o r  q u é  me   co n v e r t í ?  ¿ P o r  q u é  s e  co n v i r t i e r o n ?

en una forma reflexiva. La intención de este artículo no es realizar un 
análisis global o general de la conversión al budismo, sino simple-
mente efectuar un acercamiento considerando las particularidades 
individuales y locales de los conversos budistas de Yucatán. 

La metodología y las técnicas empleadas fueron las cualitativas. 
El periodo de trabajo de campo se realizó durante diciembre de 
2010-octubre de 2011 y periódicamente en primavera y verano de 
2012. Igualmente, se efectuaron entrevistas cualitativas no estructu-
radas e historias de vida temáticas a líderes y miembros-conversos.4 
Una parte importante durante el trabajo de campo fueron las pláti-
cas espontáneas e “informales” que sostuve con miembros de la sg 
local, las cuales ayudaron mucho para entender mejor lo que encon-
traba registrado en las entrevistas y observaciones.

Para comenzar, ofrezco un bosquejo de las características teóricas 
de la conversión religiosa para enmarcar nuestra exposición. Poste-
riormente, me dirijo a presentar una síntesis del desarrollo histórico 
del nmr japonés, en su país natal, México y Yucatán. Luego, presen-
to las razones de conversión; es decir, la de contacto, las explícitas de 
los conversos y las implícitas del que suscribe. Y por último, algunas 
consideraciones.

Algunos elementos teóricos sobre la conversión 
religiosa

El término conversión religiosa tiene un origen conceptual cristiano 
(la conversión de Saulo), por lo que su uso en el estudio de diferen-
tes tradiciones religiosas se ha visto con sospecha o escepticismo, 
principalmente en México. No obstante, existen estudios sobre reli-
giones distintas al cristianismo, en la que dicho concepto ha dado 
resultado.5

4 La selección de los entrevistados fue el resultado del trabajo de campo, en la que la 
observación permitió penetrar un poco en el perfil del miembro. En este sentido, decidí 
qué sujeto sería el más apropiado para la realización de la Historia de Vida o entrevista 
semiestructurada. 

5 Especialmente en el estudio sobre las conversiones al islam, este concepto se ha 
mostrado menos problemático; podría afirmar que se debe a la cercanía religiosa con el



210 Relaciones Estudios de Historia y Sociedad 148 bis, otoño 2016, pp. 205-241,  issn 0185-3929

E z e r  R .  May  May 

De entrada, la conversión religiosa es ante todo un cambio, sea 
desde la perspectiva que se aborde, la pasiva o activa (Richardson 
1985). Pero, ¿cambio a qué o para qué? Según James, el individuo 
pasa de ser infeliz, miserable y equivocado a un ser feliz, superior y 
justo (2008, 145). Los sentimientos positivos en el ser del converso 
pueden resultar engañosos, actualmente practicar yoga o alguna es-
pecie de arte marcial provoca en el sujeto, bienestar, felicidad y supe-
rioridad, por lo cual es necesario considerar el esquema de atribución 
central en la interpretación de los hechos que suceden a su alrededor, 
en las que éstos son explicables con base en lo aprendido en el grupo 
religioso (Snow y Machalek 1984, 173-174). Este tipo de cambio 
se puede entender como el resultado de la resocialización, en la que se 
adopta un código, paradigma y cosmovisión religioso que define las 
acciones y discurso de los conversos (Berger y Luckmann 2008; 
Hernández 2000, 71).

En la conversión, todo cambio está en relación con un cierto 
nivel de conciencia. Particularmente, cuando se trata de grupos que 
forman parte de las “alternativas religiosas” de su respectivo campo, 
éstas suelen ser “encontradas” por los individuos en búsqueda de un 
sistema de pensamiento nuevo o diferente. El deseo de ser en relación 
con lo que se es realmente es esencial en la conversión, no sólo por-
que el desear ser sea parte de la socialización religiosa, sino que el in-
dividuo selecciona y “encaja” en determinado grupo que le ofrezca 
ser lo que busca ser.

La conversión implica la adquisición de la cosmovisión del nue-
vo grupo, la cual le enseña cómo mirarse y mirar a otros (Cantón 
Delgado 1998, 132). Los cambios sobre sí mismos varían, en oca-
siones el individuo puede abrazar el papel de objeto manipulable 
por Dios, es decir, sus propios actos y los externos no dependen de 
él por ser un pecador miserable, sino únicamente provenientes de 
Dios. Algunos se ven como verdaderos elegidos de Dios, lo cual los 
motiva a realizar proselitismos intensos, como sucede con los Testi-
gos de Jehová. En otros casos, los conversos ejercen el papel de 

cristianismo, ya que ambas son religiones monoteístas. Algunos trabajos en relación con 
el islam son: Köse y Loewenthal (2000) y, en el caso mexicano, Cañas Cuevas (2011).



211Relaciones Estudios de Historia y Sociedad 148 bis, otoño 2016, pp. 205-241,  issn 0185-3929

¿ P o r  q u é  me   co n v e r t í ?  ¿ P o r  q u é  s e  co n v i r t i e r o n ?

“agentes” primordiales para la transformación de su mundo trans-
cendente (Straus 1976), como los miembros de la sg.

Carlos Garma afirma que la conversión debe entenderse como 
una subdivisión más de lo que él llama movilidad religiosa (Garma 
1999). En otras palabras, entiende por conversión al cambio drásti-
co hacia la nueva fe; en contraste con la movilidad, como una forma 
diversa de cambio de adscripción religiosa (Garma 1999, 131). El 
autor se preocupa por incluir en un término, las plurales formas 
de adhesiones religiosas producto de las desregulaciones religiosas de 
Europa y Norteamérica. Con esta propuesta, Garma realiza dos pa-
sos adelante en la teorización, pero retrocede uno, al cometer el 
error de hacer dicha distinción y encasillar a la naturaleza de la con-
versión en la experiencia religiosa paulina. Esta perspectiva comete 
el pecado de “cristianocentrismo”, debido a que entiende que la mo-
vilidad religiosa en “formato” de conversión sólo puede entenderse 
en el ámbito evangélico o pentecostal; mientras que en ámbitos di-
ferentes sólo el concepto de movilidad sería el apropiado. No obs-
tante, la proposición de Garma (1999) nos ayuda a observar a los 
sujetos desde un marketing religioso, en la que una de las principales 
transformaciones de la vivencia religiosa al momento de pasar a ser 
creyente es la ausencia de un cambio drástico.

Ahora bien, el objetivo es exponer las razones de la conversión 
entre los miembros de la sg, para eso se deben tener en cuenta los 
factores, motivos y causas de la conversión religiosa.

Los factores principales que propician la conversión se pueden 
dividir en exógenos y endógenos. Los primeros siempre hacen refe-
rencia a los cambios sociales en el nivel macro, como la moderniza-
ción urbana, industrialización, crisis económicas y movilidad 
migratoria (Rivera et al. 2005; Hernández y Rivera 2009). Estos 
factores exógenos se pueden entender como un contexto histórico 
determinado que atañe a la nación, región y localidad (Molinari 
2000, 200).6 Es decir, que las condiciones de la sociedad en su com-
plejidad son las que explican las conversiones.

6 Es importante hacer notar que tanto el trabajo de Claudia Molinari fue hecho en 
poblaciones indígenas, entre los zoques y rarámuri. 



212 Relaciones Estudios de Historia y Sociedad 148 bis, otoño 2016, pp. 205-241,  issn 0185-3929

E z e r  R .  May  May 

El enfoque de análisis micro (endógeno) muestra que las explica-
ciones de tipo macro son incompletas o al menos no las principales. 
Desde esta perspectiva, Gilberto Giménez (1993) demuestra que 
intervienen los problemas en el individuo como los económicos, 
familiares, de salud-enfermedad, de inconformidad social, etcétera; 
la presencia de otra persona que lleva el mensaje de “salvación”, y, 
por último la decisión de adherirse se debe a diversas causas como 
curaciones milagrosas, grato recibimiento por parte de la congrega-
ción, asombro por un cambio de algún conocido e identificación 
con el discurso religioso.

Un aspecto importante respecto a las razones de conversión es 
conocer los tipos de motivos que impulsaron al converso. Lofland y 
Skonovd (1981) consideran necesario describir analíticamente la 
experiencia subjetiva de éstos; por tanto, propusieron la noción de 
“motifs of conversion”7, los cuales son los aspectos más memorables 
que orientan al sujeto a realizar una transformación personal, deter-
minados por el grado de presión social, duración, nivel de afectivi-
dad y la secuencia entre la creencia y la participación. Los autores 
proponen seis motivos: 1) el intelectual, refiere a la búsqueda de 
información relativa a la doctrina religiosa que le interesa, como la 
lectura de libros, la asistencia a conferencias y la exploración por 
internet. La internalización de las creencias comienza por ser algo 
personal, para luego reforzarla con la participación en un grupo afín; 
2) la mística es similar a la experiencia paulina ya que es inefable. 
Para este caso, la presión social es poca o nula (Lofland y Skonovd 
1981, 374-378); 3) el experimental define la postura pragmática del 
converso; en este caso, éste opta por cuestionar a los creyentes y 
practicantes: “muéstrame la eficacia, el sentido y significado” de los 
respectivos credos. En consecuencia, la interacción es intensa y pro-
longada. Snow y Phillips demuestran que la interacción intensiva es 
clave en los conversos budistas de la Nichiren Shoshu, en la que el 
diálogo consiste en las oportunidades y ajustes para la mejora de las 
situaciones particulares de cada converso (1980, 444); 4) el afectivo 
da cuenta de la importancia de las relaciones personales que el con-

7 La traducción literal al español es “motivos de conversión”.



213Relaciones Estudios de Historia y Sociedad 148 bis, otoño 2016, pp. 205-241,  issn 0185-3929

¿ P o r  q u é  me   co n v e r t í ?  ¿ P o r  q u é  s e  co n v i r t i e r o n ?

verso tuvo y tiene con algún o algunos creyentes pertenecientes al 
grupo religioso, tales como amistad o parentesco. La decisión de 
convertirse es sentimental y de confianza, como soporte de la ve
racidad de la nueva creencia (Lofland y Skonovd, 1981, 379-380); 
5) el revivalist alude al contexto de la conversión, el mejor ejemplo 
son las campañas masivas de Billy Graham; 6) el coercitivo es cono-
cido con la etiqueta de “lavado de cerebro”; el aislamiento de los la-
zos familiares, la modificación impuesta de una forma de vida son 
elementos que lo definen (Lofland y Skonovd 1981, 380-382).8

En los grupos religiosos contemporáneos, como he mencionado, 
la experiencia de transformación religiosa no es súbita, sino paulati-
na. Este hecho complica la observación al investigador para definir 
el momento cuando el sujeto ha internalizado la nueva fe. La ten-
dencia teológica y cristiana asocia la conversión con la deidad, éste 
participa, influye e interviene en el hecho de la conversión (Snow y 
Machalek 1984, 169). En los grupos evangélicos y carismáticos, la 
posesión del Espíritu Santo (especialmente la glossolalia), el ponerse 
de rodillas, el llanto incontenible y el “bautizo por fuego” son indi-
cadores de la conversión en el sujeto. En el caso del budismo, los 
elementos son menos visibles. Aunque, en los budismos monásticos 
son más observables, como el cambio de vestimenta, al ataviar la 
túnica color azafrán y el corte rapado del cabello que define el inicio 
de una nueva vida; pero en los budismos laicos, son casi impercepti-
bles. Si bien, se ha acordado que la conversión es un proceso y no un 
sólo acto, consideramos que en el transcurso de la conversión al 
budismo existen elementos particulares en las últimas fases proce-
suales; sobre todo, para los movimientos liderados por figuras caris-
máticas, como la sg, en la que la aceptación de las enseñanzas del 
líder como verdaderas, legítimas y únicas es central para considerar 
al sujeto como converso.

8 Estos motivos no se presentan en la realidad de manera separada; sino que en la 
observación podríamos incluso integrarlos como parte de las fases del proceso de conver-
sión. De igual forma, en la experiencia del converso suelen concretizarse paralelamente; 
por lo cual, no los menciono para categorizar los datos en esta exposición, pero sí para 
aclarar las razones de contacto y enriquecer la reflexión sobre los niveles de conciencia del 
individuo.



214 Relaciones Estudios de Historia y Sociedad 148 bis, otoño 2016, pp. 205-241,  issn 0185-3929

E z e r  R .  May  May 

Síntesis histórica de la Soka Gakkai

La Soka Gakkai9 aparece en 1930 en Japón, pero sus enseñanzas se 
remontan al siglo xiii con el monje Nichiren Daishonin, quien pro-
nunció, el 28 de abril de 1253, la única fórmula sagrada para alcan-
zar la budeidad: Nam Myoho Rengue Kyo10 (Tamaru 2000, 23). Con 
base en estas enseñanzas, Nichiren y posteriormente la sg se embar-
carían en la expansión de la “única” vía de iluminación; es decir, la 
recitación del mantra conocido como daimoku.11

Aunque parezca extraño, desde los inicios de la diseminación de 
la sg, después de la Segunda Guerra Mundial, ha tenido el perfil 
conversionista.12 Esta característica pudo notarse cuando Josei Toda 
sustituyó a Makiguchi en 1946, ya que logró convertir a 750,000 
familias japonesas por sus intensas campañas proselitistas (Ham-
mond 2000); su muerte obligó a cambiar el mando a favor del ac-
tual presidente Daisaku Ikeda en 1960. Él impulsó en gran manera 
la internacionalización del budismo de Nichiren, y consolidó la 
Soka Gakkai Internacional (sgi).

En este sentido, Makiguchi y Toda reformularon las enseñanzas 
de Nichiren. La recitación del daimoku, ideada por Daishonin para 
la consecución de la budeidad, ahora se realiza para la mejora coti-
diana; al menos, así lo hizo Toda al crear su Filosofía de Vida, al 
igual que el tercer presidente Daisaku Ikeda con su término: Revo-
lución Humana. El kaidan fue reformulado como la doctrina del 
Kosen Rufu, en el que antes se pensaba como la expansión del bu-

9 La diversificación del budismo en un fenómeno temprano ocasionó la aparición de 
tres de las principales escuelas, Mahayana (gran vehículo), Theravada (vehículo de ancia-
nos) y Vajrayana (vehículo del diamante). La sg forma parte de la escuela Mahayana, ésta 
es una de las escuelas con mayor espíritu misionero, la referencia del Gran Vehículo dice 
por sí solo que para llegar a la iluminación el vehículo es amplio y hay lugar para todos. 
Para más información sobre este aspecto, véase Richard F. Gombrich, “Cómo comenzó 
el Mahayana” (1995), 24-41. 

10 Significa dedicación (nam) a la Ley última y verdadera del universo (myoho rengue kyo).
11 Daimoku refiere a la repetición de Nam Myoho Rengue Kyo
12 Digo extraño porque cuando se habla de budismo se piensa en una religión no 

“evangelizadora”; esta perspectiva es esencialista, puesto que después de la muerte del 
buda histórico, el budismo se dispersó en Asia con un espíritu misionero. Claramente, 
no optaba por estrategias similares al protestantismo y paraprotestantismo.



215Relaciones Estudios de Historia y Sociedad 148 bis, otoño 2016, pp. 205-241,  issn 0185-3929

¿ P o r  q u é  me   co n v e r t í ?  ¿ P o r  q u é  s e  co n v i r t i e r o n ?

dismo de Nichiren; actualmente no sólo es el budismo, sino tam-
bién la paz, la cultura y educación, éstos son valores universales en el 
mundo occidental. Por tanto, damos cuenta que la sg ha reformula-
do la enseñanza tradicional del budismo de Nichiren para poder 
expandirse internacionalmente. Esto indica su adecuación al con-
cepto de nmr.13

A finales del siglo xix, miembros de la sg de México se mante-
nían discretos en su fe; la oleada de conversas japonesas migrantes 
fortaleció la presencia de las nuevas generaciones japonesas budistas. 
En el año de 1965, llega el presidente Ikeda para formalizar y reco-
nocer la Soka Gakkai México (sgmex), quien dejó al Sr. Iwadare 
como líder. En 1968, 500 familias se adhirieron, de las cuales 90 % 
eran mexicanos. A principio de los setenta, la organización se expan-
dió a los otros estados del país porque algunos miembros del Distri-
to Federal migraron por razones laborales, y generaron proselitistas 
nativos (Okubo 1991, 194-195; Inoue 2003, 95-105).

La sg de Mérida tuvo sus inicios, en 1973, de una manera más 
difusa que informal,14 con la llegada de Alberto Chablé a Mérida, 
quien nació en la Ciudad de México de padres yucatecos, donde 
conoció a la sgmex. Las pláticas en casa caracterizan el inicio de la sg 
en Yucatán; las primeras personas que se involucraron en las pláticas 
tenían un nivel educativo superior, por lo que platicar de cuestiones 
filosóficas no les fue difícil.

El 6 de febrero de 1977 se le otorga a Mérida el nivel organiza-
cional de zona;15 sin embargo, aún no era parte de la sgmex. A prin-
cipios de 1997 se adquirió lo que es el actual Kaikan,16 donde se 

13 Una fase histórica relevante fue la ruptura con el clero monacal de la Nichiren 
Shoshu en 1991, la cual se puede asemejar con los motivos de la reforma luterana. Las 
cuestiones de autoridad, finanzas e interpretación fueron las causas de dicha disolución 
(Hurst 2000). A partir de este acontecimiento, la sg ha conformado una identidad laica.

14 En otro artículo expongo a detalle el desarrollo histórico de la Soka Gakkai en 
Yucatán, donde describo su proceso de institucionalización, así como su organización 
actual, dando cuenta de las tensiones internas surgidas a partir de dicho proceso (May 
May 2015).

15 La zona se encuentra en el último peldaño de la organización de la sg, la cual 
comprende en promedio 20 miembros.

16 El Kaikan, significa literalmente santuario, también se le llama Centro Cultural. 
Este edificio se encuentra en la Calle 64 # 432-A entre 49 y 53 del Centro.



216 Relaciones Estudios de Historia y Sociedad 148 bis, otoño 2016, pp. 205-241,  issn 0185-3929

E z e r  R .  May  May 

realizan las actividades principales. Hasta el año de 2011, la canti-
dad de 80 miembros activos se ha mantenido, en su mayoría de la 
clase media y media alta.

Las razones de contacto

Marzal (2000) expone dos razones de contacto, el proselitismo y la 
búsqueda. El trabajo de campo revela que el proselitismo de la sg de 
Mérida es bajo, dado que su actual crecimiento se debe en su mayo-
ría a la herencia familiar. Diría que la falta de proselitismo, es por el 
énfasis individualista respecto a la aceptación o rechazo de adoptar 
una vida budista; además, se tiene una idea similar a la predestina-
ción calvinista, si se pertenece a la sg es porque en vidas pasadas 
hubo contacto con ella; o sea, estar o no estar en la sg no depende 
mucho del proselitismo, sino del karma. Si bien, el karma en senti-
do original se entiende como una serie de acciones del presente que 
determina el futuro de una existencia inmanente, el converso lo re-
significa dotándole un sentido de trascendencia, que combina con 
la individualidad en la responsabilidad del sujeto.17 Por tanto, en-
contramos la herencia de una visión cristiana.

Por otra parte, no podría decir que una razón del bajo proselitis-
mo sea por falta de un “apostolado” –por usar un término cristia-
no–, pues, en las enseñanzas budistas se recalca la necesidad de llevar 
el mensaje de iluminación, ya que promete recompensas ulteriores e 
inmediatas en el budista. Esto confirma que la labor proselitista está 
permeada también por la subjetividad del converso, vinculada con 
la resignificación del conocimiento doctrinal, tal como señalé arriba 
(Fortuny 2003, 251).

En general, las razones de contacto de la mayoría de los conver-
sos son de índole afectiva;18 es decir, impulsados por familiares o por 

17 Inoue (2006), encuentra que la cultura religiosa católica se expresa en los usos 
lingüísticos de los conceptos budistas por parte de los conversos mexicanos; desde mi 
punto de vista, se resume en la dialéctica de la concepción de la divinidad inmanente y 
trascendente.

18 Esto lo entiendo en términos de Weber como la acción social afectiva que está 
basada en una orientación emocional hacia una persona o grupo de personas.



217Relaciones Estudios de Historia y Sociedad 148 bis, otoño 2016, pp. 205-241,  issn 0185-3929

¿ P o r  q u é  me   co n v e r t í ?  ¿ P o r  q u é  s e  co n v i r t i e r o n ?

una amistad precedente entre el proselitista y el converso; esta últi-
ma es la razón en casos excepcionales. A pesar de ello, los conversos 
tuvieron que mantener un diálogo con sus proselitistas afectivos, 
para acercarse finalmente a la sg por iniciativa propia. Los indivi-
duos entrevistados, siempre estuvieron en búsqueda de soluciones y 
respuestas a sus insatisfacciones.

después de mi separación, yo tenía esa circunstancia de mi espíritu de 
búsqueda. Yo fui con los mormones no me gustó, mi hermano es mor-
món, pero yo veía si él vive ese tipo de circunstancia de vida, entonces no 
servía. Porque si yo voy a cambiar algo es para que yo mejore. Me fui con 
los Testigos de Jehová; o sea, estuve yendo a 3 o 4 sesiones, de repente a la 
cuarta sesión la persona donde iba a su casa, se fue con la hermana de otra 
persona. Dije, ¿qué es esto? Es lo mismo o peor. Hasta que se manifestó 
exactamente [conocer a la sg], ¿cuánto tiempo perdí? Te arrepientes, por-
que dices, ¡cuánto hubiera aprovechado, cuánto más hubiera aprendido! 
(03-03-2011).19

En términos de Hervieu-Leger (2004), la entrevistada pasó de 
peregrina a convertida; pues estuvo socializando con religiones y 
creencias distintas para luego terminar en la sg. Igualmente, encon-
trar que el motivo de conversión es intelectual y experimental nos 
habla de un espíritu de búsqueda (Lofland y Skonovd 1981), como 
el testimonio de un joven.

Empecé a revisar los libros y me topo con un libro que se llama “Budismo 
verdadero”, que se editó en el 79 por miembros de la Soka Gakkai. Enton-
ces comienzo a leerlo y aparece otra vez la ley “Nam Myoho Renge Kio” 
[…] empiezo a investigar a la Soka Gakkai en el internet y sale mala infor-
mación sobre la organización. En una revista en línea parece que la Soka 
Gakkai es una organización patrocinada por los Yakuza, era la mafia japo-
nesa, secta del dragón negro (18-04-2011).

19 Mujer de 60 años, divorciada con estudios medio superiores, nacida en la Ciudad 
de México de padres yucatecos.



218 Relaciones Estudios de Historia y Sociedad 148 bis, otoño 2016, pp. 205-241,  issn 0185-3929

E z e r  R .  May  May 

En suma, la razón de contacto no es tanto por el proselitismo; 
sino por la búsqueda religiosa evidenciada en las historias de vida. En 
la sg local, la ausencia de labor proselitista también se demuestra por 
las redes de parentesco entre los miembros.20 Además de encontrar 
elementos que nos dirigen a la interpretación del espíritu de búsque-
da en los sujetos. Esto no debe confundirse afirmando que el budis-
mo no es proselitista en esencia, sino que esta característica forma 
parte de las transformaciones derivadas de su occidentalización.

Las razones explícitas de los conversos

La ley Nam Myoho Rengue Kyo

Para los miembros de la sg esta frase es la fórmula de la Ley de la 
vida y budeidad, al igual que el medio para conseguir el fin religioso: 
la Revolución Humana. En cierta manera, sería el sustituto de la 
idea de Dios en el cristianismo.

Este factor es experimentado por los conversos de maneras muy 
distintas. Sin embargo, es una de las razones por las cuales abrazan el 
budismo. Una experiencia significativa, es la que me contó un señor 
de 70 años, cuando éste se encontró un Gohonzon confundiéndolo 
con un retrato o adorno:

Llegué y dije, que bonito cuadro [...] De repente, yo oía que estaban en 
coro con Nam Myoho Rengue Kyo, Nam Myoho Rengue Kyo, Nam 
Myoho Rengue Kyo, Nam Myo […] y llegó un momento que después de 
cinco minutos de estar oyendo eso; yo, ya me di cuenta que estaba hincado 
y también […] [Alusión a la repetición de la frase] Nam Myoho Rengue 
Kyo; yo ya estaba cantando; pero sin saber por qué, me sentía bien, hace 
mucho que no me había sentido tan bien (23-12-2011).

También encontré la experiencia de una joven, que al momento 
de invocar por primera vez el mantra, ella dice que su cerebro dijo: 
“aquí estás, esto es lo que tú estabas buscando”. La joven prosigue: 

20 En otro trabajo explico en términos organizacionales porque la membresía de la 
Soka Gakkai de Yucatán llegó a conformarse por redes parentales (May May 2015). 



219Relaciones Estudios de Historia y Sociedad 148 bis, otoño 2016, pp. 205-241,  issn 0185-3929

¿ P o r  q u é  me   co n v e r t í ?  ¿ P o r  q u é  s e  co n v i r t i e r o n ?

“fue lo que sentí, todo lo que había estado buscando en ese tiempo y 
en esos años se redujo a ese instante en que invoqué Nam Myoho 
Rengue Kyo”. Otro caso fue el siguiente, cuando el muchacho narra 
lo que sintió al invocar el mantra: “Y yo ‘bla bla bla bla’ [hace alusión 
a la invocación] como que mi cabeza algo raro pasa, y sigo ‘bla bla bla 
bla’ ya sentí cosas, es obvio ya se activaron tus hemisferios y por eso 
sientes como una reacción”. 

En este sentido, el sonido del daimoku fue como el primer paso 
para probar la eficacia y estar dispuestos a profundizar la fe. Como 
Arnau dice en relación con los mantras budistas: “los sonidos carecen 
por sí mismos de significado; sólo el contexto puede otorgárselo” (Arnau 
2007, 111). En verdad, escuchar la invocación en conjunto y con inten
sidad es asombroso, a pesar de no saber inmediatamente qué se dice. 

Experiencia de sanidad paulatina o motivos de salud

Esta razón es importante porque el converso se libera de una situa-
ción que tal vez lo hubiera llevado hasta la muerte o a una incapaci-
dad que lo limitara. El caso de la conversa Teresa es representativo, 
ella estuvo en el hospital con complicaciones, promesas fallidas de 
mejoría y de operaciones peligrosas. Su inconformidad con su situa-
ción endeble fue lo que en su momento la llevó a recurrir al dai-
moku. Teresa dijo que esta sanidad no hubiera pasado de no haberlo 
realizado; después de esto pidió su Gohonzon.21 

Marcos de 44 años nos relata sintéticamente su proceso de cura-
ción, que lo considera como la prueba real de la legitimidad de la 
práctica budista de Nichiren:

A mí se me iban a desprender las retinas irremediablemente, en aquel en-
tonces no había el equipo de rayo láser y no había los tratamientos que hay 
actualmente con la oftalmología […] y pues eran viajes al Distrito Federal 
para que me hicieran el tratamiento con láser, y me soldaban las retinas, 
pero al poco tiempo se volvían a abrir. Desde ese momento determiné 

21 La petición del Gohonzon es un acto público de confesión de fe y del compromiso 
de practicar cotidianamente el ritual.



220 Relaciones Estudios de Historia y Sociedad 148 bis, otoño 2016, pp. 205-241,  issn 0185-3929

E z e r  R .  May  May 

aceptar la práctica budista un febrero de 1986. Entonces, empecé a practi-
car muy fuertemente y sí efectivamente pude conservar mi salud. A partir 
de que comienzo a practicar, me dice [el doctor] nos vemos en 15 días; y así 
estuve como un par de meses y ahora nos veremos cada mes y luego, nos 
vemos en 6 meses. Todo eso está registrado en mi carnet, esa es mi prueba 
real de mi práctica (04-05-2011).

Una de las líderes locales cuenta que empezó a practicar porque 
veía que la enfermedad crónica de su hijo estaba desapareciendo, a 
partir de que el niño empezó a hacer daimoku por imitación a su 
abuela y vecinos.22

En todos estos casos se puede ver que la sanación no fue de ma-
nera sobrenatural y abrupta; sino paulatina, conforme a la invoca-
ción del mantra. Metraux (2000) reporta que en Malasya, Singapur 
y Hong Kong, de 305 personas, 92 respondieron que su motivo de 
integración a la sg fue por enfermedad, ésta fue la segunda cantidad 
mayor después de la integración por la influencia familiar (96 perso-
nas). Aunque, como asegura Metraux, estos problemas de enferme-
dad estuvieron acompañados de problemas financieros (Metraux 
2000, 409-410). La correspondencia de los motivos por enfermedad 
y la influencia familiar es notoria con lo encontrado en conversos 
yucatecos, al considerar el bajo proselitismo ya dicho y la conversión 
por motivos de salud.

Los atributos de los miembros

En la sg todos los miembros tienen su labor como proselitistas –
aunque no la realicen con intensidad–, por lo cual todos tienen la 
obligación de mostrar lo bueno en su actitud y apariencia siendo 
sonrientes, amables y atentos. Marisa23 expresa lo siguiente:

22 El pequeño testimonio de esta mujer líder de la organización formó parte de la 
entrevista realizada en su casa con el objetivo de conocer a la organización y función de 
su cargo (13-05-2011). Esta experiencia hay que entenderla como motivo family illness 
(enfermedad familiar); otros motivos fueron personal illness y relative cured of illness (Me-
traux 2000, 410).

23 Mujer soltera de 61 años, nacida en Mérida, Yucatán.



221Relaciones Estudios de Historia y Sociedad 148 bis, otoño 2016, pp. 205-241,  issn 0185-3929

¿ P o r  q u é  me   co n v e r t í ?  ¿ P o r  q u é  s e  co n v i r t i e r o n ?

Para mí [pausa] desconocía prácticamente el budismo. Pero lo que hizo 
acercarme fue la actitud de la gente que ahí estaba […] me sentí a gusto 
con la señoras porque hablaban de cómo han cambiado su vida, de cómo 
se sienten. Ahí hablaban de cómo han cambiado muchas situaciones en su 
vida, pues creo que eso me dio gusto (04-03-2011).

Marcos cuenta que cuando asistió a las primeras reuniones, lo 
primero que le gustó fue la sinceridad de los líderes y de los miem-
bros que se acercaban a hablar con él, lo cuenta así:

Me gustó mucho ver las caras de las gentes cuando yo comencé a asistir, la 
jovialidad de los líderes. Pues, ahí estaban los jóvenes, los sokajanes, ayu-
dando a la gente, pendientes del sonido, me gustó. Ése fue el primer im-
pacto, ese aspecto de la organización: la alegría (04-05-2011).

Algo parecido percibió un hombre de 61 años al asistir a la acti-
vidad Kofu Gongyo,24 que dice: “me asombró ver caras sonrientes, 
esa fue mi primera impresión”. En este momento, es pertinente 
mencionar la socialización de la sg por medio del modelo de roles.25 
El carisma como base de legitimidad en la organización japonesa es 
parte importante para entender la existencia de atributos en los 
miembros y líderes en la percepción de los conversos. En este senti-
do, la construcción del relato de conversión está íntimamente ligada 
al tipo de socialización religiosa. Implícitamente, el contenido del 
relato está regulado por normas de la ideología del grupo religioso 
(Beckford 1978; Greil y Rudy 1984).

Wilson y Dobbeleare (1994) dicen que en la sg británica “más 
de la tercera parte de la muestra respondió que los atributos de los 
miembros fue lo que les impresionó” (1994, 53) (énfasis mío).26 En la 

24 El Kofu Gongyo es conocido también como Encuentro con el Maestro, que se 
realiza cada primer domingo del mes, en el que se reproduce un video del líder Daisaku 
Ikeda pronunciando un discurso.

25 El modelo de roles como socialización refiere a la comunicación de características 
especiales que poseen los dirigentes o miembros del cuadro administrativo de la organi-
zación, como una especie de tipo ideal de budista Soka Gakkai (May May 2012, 83-84).

26 “More than one-third of our respondents said that what had attracted them was the 
quality of the membership” (Wilson y Dobbeleare 1994, 53). El número de muestra es 619.



222 Relaciones Estudios de Historia y Sociedad 148 bis, otoño 2016, pp. 205-241,  issn 0185-3929

E z e r  R .  May  May 

sg de Estados Unidos, 52 % asegura que la atracción primaria fue 
por los sentimientos positivos hacia la gente que conoció en la orga-
nización (Hammond y Machacek 1999, 163). Inoue también lo 
encontró en México, 40 % de los miembros con “2 años o menos” 
tienen una opinión positiva y 36 % de “3 años y más”; aunque dis-
minuye el porcentaje de opinión positiva en los miembros confor-
me pasan más años en la organización, ésta sigue siendo mayoría en 
comparación con las repuestas de opinión neutral y negativa (2003, 
293). Esto quiere decir que en los motivos iniciales se encuentran 
los atributos positivos de los miembros.

Beneficios conspicuos

Esta razón es muy importante ya que distingue mucho el cambio de 
religión en cuanto a las “ofertas” dirigidas a los feligreses. Los miem-
bros de la sg denominan como “beneficios conspicuos” a los bene-
ficios materiales, inmediatos, prácticos, concretos e instrumentales. 
Alfonso de 61 años, me respondió lo siguiente, cuando le pregunté 
respecto a algunas consecuencias de la práctica budista:

Primero, mi casa, la facultad de tener una casa propia, para mí ha sido di-
fícil, es algo que siempre anhelé, si no fuera por una persona que vivió al 
lado de nosotros ahí en Chuburná, el señor era gerente del banco; cosas 
muy sencillas que tienen un gran sentido. Hemos recibido mucho, todo lo 
que aquí ves son beneficios [refiriéndose a su casa], por ejemplo, jamás 
pensé en tener un vehículo. Pensé que tener vehículos era sólo para los más 
ricos. Y creo que la práctica nos ha ayudado para administrarlo sabiamen-
te (14-06-2011).

Wilson y Dobbelaere (1994) informan que 52 % de los miem-
bros de Gran Bretaña hace daimoku por un empleo o para encon-
trar un mejor empleo. Claro, esta petición tiene su razón de ser, 
como un requerimiento instrumental para la obtención de bienes 
materiales. De los miembros, 45 % pide por necesidades materiales 
inmediatas como ayuda para un apartamento o casa, un carro o 
simplemente por dinero (1994, 185). Un sábado de noviembre de 



223Relaciones Estudios de Historia y Sociedad 148 bis, otoño 2016, pp. 205-241,  issn 0185-3929

¿ P o r  q u é  me   co n v e r t í ?  ¿ P o r  q u é  s e  co n v i r t i e r o n ?

2010, en una reunión de jóvenes, una mujer dijo que acercarse al 
budismo la ha ayudado a tener éxito económico y laboral; dijo que 
nunca tenía dinero para pagar los autobuses para asistir a la escuela, 
y tampoco para comida. Ahora tiene un carro para trasladarse en la 
ciudad; ella considera que esto fue posible al “acercarse al corazón de 
su maestro Ikeda”. 

En la sg de Estados Unidos, 88 % realiza daimoku por bienestar 
financiero, recompensas materiales, como casas, carros y éxito en la 
carrera (Hammond y Machacek 1999, 69).27 Así también Inoue 
(2003) encontró que en la fase de “Segunda Interacción”28 los bene-
ficios y metas materiales ocupaban el segundo lugar como motivo 
principal de la práctica (Inoue 2003, 237).

En la sg de Mérida tienen motivaciones similares para invocar, 
siempre comentan que invocan e invocarán para metas inmediatas 
como dinero y empleos. Dobbeleare (1998) recalca lo siguiente: 
“the conspicuous benefits sought, to get out of difficult situations and 
to solve concrete daily problems” (1998, 43) (énfasis mío).

Es interesante que la organización no les ofrezca en primera ins-
tancia la budeidad, sino que en el transcurso de su consecución ob-
tendrán una economía estable y éxitos laborales. Ya no son premios 
ultraterrenos, y como Weber reconoce que “honrosa y larga vida y 
riqueza ofrece el budismo como premio a la moralidad del laico, en 
completo acuerdo con la doctrina de toda ética religiosa intramun-
dana” (Weber 1987, 418). En este sentido, se presenta una similitud 
notoria con la teología de la prosperidad, que podría entenderse 
como adopción de la estrategia discursiva neopentecostal, lo cual 
sería un tanto incorrecto; al saber que desde las bases doctrinales del 
budismo de antaño, la mejora material y económica ya se encontra-
ba. Incluso Bornholdt (2010) sólo pudo hallar diferencias doctrina-
les, de origen sociocultural y de método. Esto quiere decir, que la 
religión occidental (evangélica neopentecostés) y oriental (budis-

27 En este caso, los autores refieren los datos porcentuales con base en frecuencias.
28 Daisuke Inoue (2003) entendió el proceso de conversión en siete fases: 1) “Con-

texto”, 2) “Antecedentes”, 3) “Encuentro”, 4) “Primera interacción”, 5) “Compromiso”, 
6) “Segunda interacción” y 7) “Consecuencia” (2003, 16).



224 Relaciones Estudios de Historia y Sociedad 148 bis, otoño 2016, pp. 205-241,  issn 0185-3929

E z e r  R .  May  May 

mo) se distinguen principalmente por la trascendencia e inmanen-
cia, respectivamente.

Experiencia de cambios de estados subjetivos

Esta razón de la conversión es importante, ya que es muy caracterís-
tico de la sg; en contraste, con la experiencia de cambio ético29 que 
Marzal (2000) encontró entre los grupos cristianos. Por cambios de 
estados o disposiciones subjetivos me refiero al incremento de auto-
confianza, coraje, estabilidad, autocontrol, autodeterminación y a la 
capacidad de afrontar los problemas y hacerse cargo de su propia 
vida (Wilson y Dobbeleare 1994, 205).

Estas mejoras son las que más expresan junto con los beneficios 
materiales. Una mujer divorciada de 60 años nos provee de un ejem-
plo: “No me valoraba, no me quería, era una persona amargada con 
el rostro endurecido, iracunda, todas esas cosas era; no es que no lo 
tenga ahora, porque es nuestra naturaleza, pero he aprendido a con-
trolarla, he aprendido a ver más allá de las cosas” (03-03-2011).

Teresa, una joven asegura que pudo desarrollar y tomar conciencia 
de sus propias habilidades e incluso las puede manejar mejor con la 
práctica budista; como ella dice: “aprendí a manejar mis emociones 
mejor […] seguridad que te da, de que vas a poder lograr todo lo que 
quieras”.

Según Wilson y Dobbeleare (1994), 39 % de los miembros de la sg 
británica dijeron conseguir dichos cambios, aunque es relativamente 
menor en comparación con los demás porcentajes, éste se encuentra 
entre los mayores beneficios logrados. En Estados Unidos, 63 % de los 
encuestados invoca para obtener beneficios inconspicuos; mientras, la 
totalidad de la muestra dijo haber obtenido este tipo de beneficios (Ha-
mmond y Machacek 1999, 69-70). En cuanto a los miembros mexica-
nos, los motivos de la práctica budista van cambiando según el tiempo 
de su práctica; los motivos de carácter inconspicuo van en aumento 
conforme los conversos tengan más años en la práctica (Inoue 2003).

29 La mayor preponderancia de los cambios subjetivos sobre los éticos se explicarán 
en las razones implícitas. 



225Relaciones Estudios de Historia y Sociedad 148 bis, otoño 2016, pp. 205-241,  issn 0185-3929

¿ P o r  q u é  me   co n v e r t í ?  ¿ P o r  q u é  s e  co n v i r t i e r o n ?

Razones implícitas

Este apartado responde a la sugerencia durkheimiana; por lo que 
intento, no sólo explicar la conversión en los budistas mediante los 
juicios de los conversos mismos; sino, por las causas profundas que 
escapan a su conciencia.30

Cambio socioeconómico en Mérida: de los pioneros y algunos 
conversos

La aparición de la Soka Gakkai en Mérida, a mediados de los setenta 
hasta la mitad de los ochenta, estuvo inmersa en una favorable ecolo-
gy (Stark 1987, 19). A principios de los ochenta, la gente se adhería 
constante y frecuentemente. En ese periodo, Mérida asistía a la ur-
banización, al cambio en la estructura económica y las migraciones.

Como consecuencia de la crisis henequenera, la población rural 
migró a la capital que creció al doble, lo cual conllevó a un incre-
mento en la industria de la mano de obra (Baños 1990, 420). Como 
parte de las secuelas de dichos cambios, la capital del estado fue foco 
de atracción económica, los inmigrantes nacionales consideraban a 
Mérida como centro regional de consumo31 (Ramírez 1993). La 
creciente migración nacional pasó a ser un requerimiento del mer-
cado creciente meridano (Mossbrucker 1995). En 1980, la pobla-
ción del Distrito Federal residente en Yucatán ocupó el primer lugar 
por mayoría con 11,240, mientras Campeche con 9,812.32

La inmigración nacional tuvo un papel importante para el cam-
bio de la estructura económica de Mérida. La población ocupada en 
el sector terciario y secundario fue incrementando. Los patrones la-
borales y de consumo habían cambiado en la capital yucateca.

30 La cita textual de Durkheim (1987) dice: “Creemos fecunda la idea de que la vida 
social debe explicarse no por la concepción que se hacen los que en ella participan, sino 
por las causas profundas que escapan a su conciencia” (citado en Bourdieu, Chambore-
don y Passeron 2002, 30).

31 Durante el decenio 1970-1980 se contaron 55,099 inmigrantes y sólo 14,706 
emigrantes (López Tejero 1988; Castilla Ramos 1991). 

32 Datos provenientes de los censos realizados en 1970 y 1980 por el inegi.



226 Relaciones Estudios de Historia y Sociedad 148 bis, otoño 2016, pp. 205-241,  issn 0185-3929

E z e r  R .  May  May 

Los pioneros de la sg llegaron del Distrito Federal, en un ir y ve-
nir de la capital mexicana a Mérida, coadyuvado por el desarrollo 
aeroportuario de la ciudad como parte de los cambios socioeconó-
micos. Algunos de los pioneros, decidieron vivir en Mérida por la 
percepción positiva sobre las oportunidades laborales y empresaria-
les. En las Historias de Vida realizadas encontré el contexto de la 
industrialización y urbanización. En un caso, la labor del padre del 
converso era la cordelería; en la juventud de otro entrevistado, en-
contré que sus opciones laborales se reducían a la industria. Un tercer 
converso, contaba que su niñez era solitaria pues la colonia donde 
residía apenas comenzaba a poblarse.

En este sentido, la aparición y el relativo “boom” fue condiciona-
do por el contexto del cambio socioeconómico de Yucatán, al consi-
derar el fenómeno migratorio interestatal por razones del desarrollo 
nacional vinculado a la integración de la economía nacional con la 
local. En relación con los fenómenos migratorios –campo-ciudad, 
intrarregional e interestatal– en Yucatán es pertinente recordar que 
“tanto un campesino como un citadino pueden compartir los efec-
tos múltiples de la urbanización e incluso de la migración” (De la 
Torre y Gutiérrez Zúñiga 2007, 335). Sin embargo, esta explicación 
no debe ser entendida de manera mecanicista, ya que el estanca-
miento actual de la sg local no se debe tanto a factores externos, sino 
internos (May May 2015).

Características de grupo sectario33

Las características del grupo sectario son una buena explicación de 
por qué los miembros se convierten y se mantienen dentro de la 
organización sg.

El carácter voluntario de la sg se presenta tal como Wilson 
(1970) lo describe; pues, los individuos tienen la capacidad de deci-

33 El término secta se toma de la concepción de Wilson (1970, 22-35, 218-225). No 
obstante, no la considero del todo precisa como puede corroborarse en la literatura especia-
lizada; aunque, en el trabajo de campo comprobé que la Soka Gakkai contiene algunas ca-
racterísticas que en su momento Wilson denominó como sectarias. Pero es necesario 
subrayar que el mismo Wilson (1970) dijo que la Soka Gakkai es una secta de excepción. 



227Relaciones Estudios de Historia y Sociedad 148 bis, otoño 2016, pp. 205-241,  issn 0185-3929

¿ P o r  q u é  me   co n v e r t í ?  ¿ P o r  q u é  s e  co n v i r t i e r o n ?

dir si aceptan o no las enseñanzas del grupo, antes y durante la socia-
lización. En las historias de vida los sujetos, durante su acercamiento 
y socialización con la sg siempre tuvieron una actitud reflexiva y de 
cuestionamiento de las mismas enseñanzas. “Para ser miembro, es 
decisión mía, en el momento de decir, sí” (10-04-2011). Pero como 
dice Wilson, “El creyente debe elegir la secta, aunque se trata, en 
realidad, de una elección recíproca (la secta admite o rechaza a esa 
persona)” (1970, 27).

Los méritos son necesarios para obtener el Gohonzon familiar, 
rasgo importante del compromiso en el converso; antes se debe ser 
miembro para solicitarla, y para ser miembro es sustancial aprender 
la recitación litúrgica, al menos asistir de manera constante durante 
seis meses y estar suscrito a la revista y periódico de la organización.34

El estatus de elite es notorio en la doctrina tradicional nichirenis-
ta, al argüir que poseen la única y verdadera fórmula para conseguir la 
budeidad. Un tema recurrente en las actividades, como el zadankai, 
es la refutación de las diversas escuelas sectarias budistas de Japón.

Entre los miembros de la sg también existe un grado de concien-
cia. La conciencia de ser diferente a los demás radica en su pertenen-
cia a un grupo de elite. La idea de los Bodhisattvas35 de la tierra y su 
pertenencia a este linaje mítico,36 lo evidencia; puesto que Nichiren 
se refirió a sí mismo como la reencarnación del Boddhisattva líder de 
la tierra. Además de que los Bodhissatvas de la tierra son aquellos 
“que viven por la misión del Kosen Rufu como discípulos del Dais-
honin” (Ikeda 2000, 129); o sea, los miembros de la Soka Gakkai.

34 En la estructura organizacional de la Soka Gakkai de Yucatán existen dos comités, 
el directivo y el operativo; el primero está conformado por los líderes de nivel área y 
exlíderes del mismo nivel, lo cuales toman los acuerdos para aprobar o no la membresía 
o entrega del Gohonzon al sujeto. Para más detalle sobre la dinámica y estructura organi-
zacional interna, véase May May 2015.

35 El término Boddhisattva es propio de la rama Mahayana, en general alude a aque-
llos que están a un paso de la consecución de la budeidad, dado su entrega a la práctica de 
la compasión, sabiduría y virtud hacia los prójimos, y de esta manera llevarlos también a 
la iluminación.

36 La pertenencia a un linaje mítico o histórico en el budismo también se puede en-
contrar en la tradición religiosa del budismo zen por medio del rito de la ordenación de 
monjes (Carini 2009, 133, 135).



228 Relaciones Estudios de Historia y Sociedad 148 bis, otoño 2016, pp. 205-241,  issn 0185-3929

E z e r  R .  May  May 

El zadankai como “free space”

El zadankai es una actividad históricamente forjada por la sgi, y tam-
bién es la base en la que los miembros crean la conciencia colectiva y 
la solidaridad; también el converso se siente y puede ser libre en la 
interacción social, pero al mismo tiempo construye su pertenencia a 
la organización. Los free spaces son aquellos espacios públicos, en los 
cuales se pueden encontrar fuertes lazos comunitarios (Evans y Boy-
te 1986/1992). El zadankai cumple con algunas de las funciones de 
este tipo de espacio.

Las experiencias más frecuentes de los miembros están en rela-
ción con la vida y con hechos cotidianos.37 En este sentido, la reali-
dad subjetiva es la principal aprehensión que tienen los demás 
miembros y es subjetiva, en cuanto las opiniones y expresiones se 
basan en la experiencia propia, por lo que la interpretación propia y 
la de los demás sobre la personal es permitida.

El vehículo más importante del mantenimiento de la realidad [subjetiva] 
es el diálogo. La vida cotidiana del individuo puede considerarse en rela-
ción con la puesta en marcha de un aparato conversacional que mantiene, 
modifica y reconstruye continuamente su realidad subjetiva (Berger y 
Luckmann 2008, 189).

La participación de los adolescentes también tiene lugar en los 
zadankai, esto ha coadyuvado para que desde pequeños los niños 
aprendan a ser participativos y desenvolverse en público. Claramen-
te pude notar que este espacio sí puede ser considerado un free space, 
pues, Evans y Boyte dicen lo siguiente: “What we call free spaces, 
are the environments in which people are able to learn a new self-
respect, a deeper and more assertive group identity, public skills, 
and values of cooperations […] and rich networks of daily live” 
(Evans y Boyte, 1986/1992, 17, 20) [cursivas mías].

37 Una plática informal con un amigo o amiga, lo sucedido en la escuela, un suceso 
con los vecinos, una conversación con los padres o hermanos son los que se escuchan con 
frecuencia en las reuniones.



229Relaciones Estudios de Historia y Sociedad 148 bis, otoño 2016, pp. 205-241,  issn 0185-3929

¿ P o r  q u é  me   co n v e r t í ?  ¿ P o r  q u é  s e  co n v i r t i e r o n ?

Estas redes en las que la vida diaria y las realidades subjetivas no 
tienen otro fin que compartir con los demás las pruebas reales de la 
práctica budista, nos manifiestan la creación de lazos solidarios para 
alentar a otros conversos o miembros a no desistir en la práctica.38 Al 
finalizar la actividad, los asistentes se van más alentados al escuchar las 
pruebas de los demás; esto nos muestra que el zadankai está destinan-
do a cultivar las esperanzas de nuevas posibilidades en la práctica bu-
dista (Evans y Boyte 1986/1992, 26-68).

El daimoku y gongyo: una tecnología del yo

Pienso en el ritual como una razón implícita, a mi parecer éste es un 
medio o recurso que la sg proporciona a los conversos para empode-
rarse39 de sus propias vidas. Las tecnologías del yo las entiendo como 
aquellas 

que permiten a los individuos efectuar, por cuenta propia o con la ayuda de 
otros, cierto número de operaciones sobre su cuerpo y su alma, pensamien-
tos, conducta, o cualquier forma de ser, obteniendo así una transformación 
de sí mismos con el fin de alcanzar cierto estado de felicidad, pureza, sabidu-
ría o inmortalidad (Foucault 1990, 48).

El daimoku y Gongyo es algo que se puede hacer en grupo y en 
la intimidad. En el momento de invocar el mantra, tus deseos per-
sonales son tu objetivo de pensamiento, sea para quitarlos o conse-
guirlos. A pesar de efectuarse en grupos, el ritual no pierde su 
carácter individualista, lo único que los une, es el unísono de la in-
vocación. La interrelación es casi nula, nadie se mira, nadie recurre 
a otro para invocar. Por otra parte, tiene que realizarse con ciertas 
posturas, la espalda debe estar erguida, las piernas quietas y con los 
movimientos menos posibles. En la parte extracorporal también tie-
nen ciertas operaciones que realizar como las siguientes:

38 Metraux señala que el propósito del zadankai es cultivar sentimientos de solidari-
dad y armonía entre los miembros locales y proveer de un tiempo para socializar y escu-
char los triunfos y dificultades (2000, 418).

39 No profundizaré mucho con la definición de empoderamiento, aquí uso la conno-
tación de la capacidad en el control sobre sí mismo.



230 Relaciones Estudios de Historia y Sociedad 148 bis, otoño 2016, pp. 205-241,  issn 0185-3929

E z e r  R .  May  May 

Realmente cuesta trabajo concentrarse al hacer el daimoku, pero es cues-
tión de tiempo y práctica, creo que aun a los que tenemos varios años nos 
pasa que nos distrae nuestro quehacer cotidiano […] Hay que mantener la 
mente serena (esto no quiere decir que tengamos la mente en “blanco”), o 
sea, concentrarse en escuchar y sentir el daimoku, tu voz y su vibración, nos 
procura una sensación de paz y alegría, tener la mente serena permite espa-
cio para que después surja la sabiduría y tomemos decisiones y acciones 
correctas, que surgen desde nuestra vida iluminada y no de la mente condi-
cionada por el ego y manipulada por nuestro karma y/o tendencias de vida. 
El poder se incrementa exponencialmente si lo haces frente al gohonzon, 
hacer el gongyo (recitar la liturgia) para mí es música, tiene un ritmo, ca-
dencia, debe ser claro, bien pronunciado, y su efecto se siente en lo profun-
do de nuestra vida, hay que sentir alegría al hacerlo (26-12-2011).

Tanto corporalmente e incluso subjetivamente, hay ciertas opera-
ciones por seguir en las que el Gohonzon es parte importante para 
revitalizar el ritual. El Gohonzon en la sg es considerado como la 
vida misma del practicante; es decir, su espejo.40 Por eso “el recitado 
del daimoku crea un puente de sonido y vibración entre el individuo 
y el Gohonzon, de manera que el sujeto y el objeto se vuelven uno” 
(Ogura 2003, 13). Se unifican y al mismo tiempo surge una duali-
dad en el interior del sujeto, que es particular en la experiencia reli-
giosa (Simmel 1912, 182-200). Por esta razón, la tecnología se puede 
dar en el sujeto, pues, cumple con la especificidad de que no es el 
sujeto mismo, sino el interlocutor interior del sujeto (Morey 1990, 
37); es decir, su buda que se manifiesta en la unión con el Gohonzon.

Por tanto, este procedimiento que tiene aspectos físicos y feno-
menológicos, implica un establecimiento de metas concretas, de 
cambios en los estados de ánimo con el fin de modificar actitudes, 
como las presentadas en la última razón explícita (cambios en los 
estados subjetivos). Entonces, el ritual de la liturgia debe ser enten-
dido como lo dice M. Florence (1984), “procedimientos por los que 

40 Ya decía Foucault cuando hablaba del “conócete a ti mismo” de Alcibíades que, 
“Del mismo modo, como se ve mejor cuando el espejo es más luminoso que nuestros 
ojos, veremos nuestra alma si la miramos no en una alma semejante a la nuestra de la 
misma luminosidad que ella, sino en un elemento más puro y luminoso” (2002, 80). 



231Relaciones Estudios de Historia y Sociedad 148 bis, otoño 2016, pp. 205-241,  issn 0185-3929

¿ P o r  q u é  me   co n v e r t í ?  ¿ P o r  q u é  s e  co n v i r t i e r o n ?

el sujeto es inducido a observarse a sí mismo, analizarse, descifrarse, 
reconocerse como un dominio de saber posible” (citado por Morey 
1990, 21). Por eso, los miembros entienden que el hecho de no 
aceptar el ritual como práctica de vida o que un miembro no lo va-
lore, es como negar la propia budeidad, negar ese saber posible. Por 
tal razón, el ritual de la liturgia sirve para revelarte a ti mismo la 
condición de budeidad que “todos tenemos dentro”; es decir, tienes 
que “conocerte a ti mismo” (Foucault 1990, 50-51), lo que significa 
conocer tu buda interior y descubrir tus propios tesoros.41 De esta 
manera, se establece la relación entre el sujeto (practicante) y la ver-
dad (budeidad y revolución humana) que se revela siempre y cuan-
do quiera uno mismo (Foucault 2002, 19). Este es el proceso 
fenomenológico del converso en relación con el ritual.

La individualización

El daimoku ocasiona que el sujeto mismo se vuelva su propio Dios 
personal por medio del ritual. “La idea de la sacralidad del individuo, 
base de la individualización, significa: el hombre se ha convertido en un 
Dios para el hombre” (Beck 2009, 104). Este aspecto de la individua
lización no es una sorpresa alguna, Weber ya había llamado a las téc
nicas budistas como la autodivinización del hombre (1987, 420, 425).

Durante mi trabajo de campo, me di cuenta que no existe un jui
cio hacia la moral, a diferencia de lo que se esperaría en los ámbitos 
cristianos. Como el hecho de usar un “insulto” al momento de par
ticipar u opinar en alguna actividad. Los lugares a donde acuden pue-
den ser bares, discotecas y de igual forma consumir tabaco o alcohol. 
El bien y el mal, lo bueno y lo malo es relativo a tu situación y condi-
ción, así dijo el subdirector general de la sgmex en su visita a Mérida.

La ausencia del clero es uno de los puntos más importantes para 
el desarrollo de la individualización; en palabras de Beck, de la indi-

41 Un joven miembro cita lo siguiente para la revista de la sgmex sobre los tesoros de 
los que habla Nichiren Daishonin: “En su carta Las Tres Clases de Tesoros, Nichiren es-
cribió: ‘Más valiosos que los tesoros de los cofres son los tesoros del cuerpo, pero ningún 
[sic] es tan preciado como los tesoros del corazón. Desde el mismo instante que lea esta 
carta esfuércese por acumular los tesoros del corazón’” (Sánchez 2011, 30).



232 Relaciones Estudios de Historia y Sociedad 148 bis, otoño 2016, pp. 205-241,  issn 0185-3929

E z e r  R .  May  May 

vidualización uno. Dada la ausencia del clero y con lo mencionado 
antes, el desarrollo religioso es personal e individual, cada quién se 
juzga y analiza a sí mismo.

La fe individualizada se refuerza al tener la opción de llevar el 
Gohonzon a la propia casa; esto significa que tu budeidad la puedes 
conseguir desde tu propio hogar.42 “El individuo queda libre de las 
ataduras y la autoridad de la tradición eclesiástica, e incluso laica” 
(Beck 2009, 113) [cursivas mías].43

Para finalizar, quisiera citar lo que el líder Ikeda menciona sobre la 
importancia del individualismo en el equilibrio social y cósmico: 
“propagar una religión superior en su espíritu original y mostrar el 
carácter divino del individuo sin ninguna de las desviaciones religio-
sas comprobadas en el pasado puede desempeñar en esto; es decir, la 
paz, una parte esencial” (Ikeda y Huygue 1985, 346).

Creencia cientifizada

Parte de la legitimidad de la nueva creencia es el uso de un razona-
miento científico. Este punto es muy resaltado en algunas juntas de 
diálogo, el asistente que se encuentra en el proceso de conversión y 
socialización puede encontrar este razonamiento como atractivo y le-
gitimante para las personas que están inmersas en un contexto en el 
que la tecnología y la ciencia tienen gran importancia.

Un aspecto que tiene un razonamiento científico es la ley de cau
sa y efecto. Esta ley confiere sentido a lo que sucede en la vida de los 
conversos, así como las fortunas, también los infortunios. En mu-
chas ocasiones, los miembros optan por el término “causalidad”, 
cuando se refieren a hechos que no se explicarían claramente; este 
término recoge el mismo significado en el cristianismo, cuando se 
refiere a la “voluntad de Dios”. Wilson y Dobbeleare (1994) llama-

42 Por eso, la actividad menos recurrida por los miembros son los miércoles de “meta 
de daimoku”.

43 Digo laica, ya que la sgi ha podido construir un clero laico, por decirlo de alguna 
manera; con esto me refiero a que existe una estructura de autoridad, un cuadro adminis-
trativo y relativamente de especialista de los bienes de salvación, conformados por laicos. 
Esto al recordar la ruptura entre la sg y la Nichiren-Shoshu en 1991.



233Relaciones Estudios de Historia y Sociedad 148 bis, otoño 2016, pp. 205-241,  issn 0185-3929

¿ P o r  q u é  me   co n v e r t í ?  ¿ P o r  q u é  s e  co n v i r t i e r o n ?

rían a estas explicaciones, “satisfacciones intelectuales”, por lo que 
los sucesos dejan de ser misteriosos o divinos, aterrizados a una cau-
sa y efecto concretos. En otras palabras, la explicación de causa y 
efecto hace que todos los resultados y beneficios obtenidos por la 
práctica budista puedan ser científicamente explicables y probables. 
El líder Ikeda siempre hace alusión en sus textos que la ciencia es la 
que confirma las enseñanzas budistas.44

 En una ocasión un psicólogo de profesión, quien apenas co-
menzó a asistir, expresó que la literatura budista lo ha ayudado en el 
ejercicio de su profesión, por lo que confirmaba la estrecha relación 
entre el budismo y la ciencia; pasaron unos meses para que decidiera 
aceptar su membresía. Entonces, podemos cientifizar al budismo 
en una sociedad cientifizada, y de esta manera tener la seguridad 
que se cree en lo correcto, adecuado y racional para el contexto con-
temporáneo.

Muchos científicos y filósofos se han sentido atraídos por el pensa-
miento oriental por sus similitudes con la ciencia, como José Vas
concelos y el neurobiólogo chileno Francisco Varela convertido al 
budismo. Muchos de ellos, como Juan Bustamante (2004), argumen-
tan su conversión al budismo con base en elementos científicos y 
racionales. Esta relación budismo-ciencia (o razón) responde a las re-
interpretaciones del budismo durante el contacto colonialista del siglo 
xix en los países asiáticos, reforzada por la visión de los orientalistas 
occidentales; estos cambios se hicieron con fines de adaptación del 
budismo al pensamiento europeo, produciendo la distinción entre 
el budismo tradicionalista y modernista (Baumann, 2001, 9, 25).

Consideraciones generales

Intentar una investigación sobre el budismo y los budistas desde un 
modelo de estudio producto de las pesquisas con evangélicos, puede 
sonar inadecuado. Pero los resultados parecen ser fructíferos si des-
centramos la mirada en los contenidos religiosos. Desde esta pers-

44 En su novela, La nueva revolución humana, vol. 5, hace referencia a que la ciencia 
se acerca cada vez más al budismo (2005, 13).



234 Relaciones Estudios de Historia y Sociedad 148 bis, otoño 2016, pp. 205-241,  issn 0185-3929

E z e r  R .  May  May 

pectiva podemos plantear que el fenómeno del tránsito de los sujetos 
de una creencia a otra puede presentar estructuras similares, mas no 
mismos contenidos. 

Una de las consideraciones generales sería reconocer que la pre-
sencia de la sg en Mérida asiste a la modificación y recomposición 
del campo religioso yucateco hacia un marketing; como observamos 
en los testimonios, tanto la Iglesia católica así como los protestantes 
y paraprotestantes ya no pueden contar con la fidelidad de sus feli-
greses (Berger 1981, 198). Aunque en su mayoría son conversos con 
antecedente católico, muchos de ellos recorrieron las opciones evan-
gélicas-protestantes, con las que tampoco se sintieron satisfechos. 
Por lo tanto, la adhesión a la sg se caracteriza por precederle un ex-
tenso recorrido religioso sin que implique una elaboración de una 
religiosidad “a la carta”.

De igual forma, a pesar de ser una minoría de las minorías, la or
ganización japonesa refleja los cambios que la sociedad meridana so
brelleva y sostuvo durante los años setenta y ochenta. Por lo que su 
importancia como objeto de estudio también reside en estos aspectos.

Entre las razones de conversión encuentro que se pueden resu-
mir con dos elementos: la individualidad y el materialismo. El pri-
mer aspecto se puede hallar en la solitaria búsqueda religiosa, en la 
experiencia con el mantra, entendida como una tecnología del yo, 
así como en el carácter individualizante de la organización; en el 
que el daimoku funge como un recurso religioso para empoderar al 
converso. No obstante, la sg ofrece un balance entre la actitud in
dividualista y el sentido comunitario. El papel activo del converso y 
el zadankai reflejan dicho balance. El carácter activo del converso se 
debe a que la sg le provee un espacio –como el zadankai– para ex-
presar su subjetividad; al igual que este espacio crea los lazos de 
confianza entre los demás miembros, puesto que los sujetos se dan a 
conocer a través de sus opiniones y experiencias personales, refor-
zando la cohesión y reconociéndose más como budistas. Estas carac-
terísticas son importantes al considerar que el zadankai también es 
un espacio para moldear la conducta de los miembros y conversos 
para su integración y pertenencia a este grupo laico. Cornejo (2012) 
también concluye que en la sg la espiritualidad individual y la reli-



235Relaciones Estudios de Historia y Sociedad 148 bis, otoño 2016, pp. 205-241,  issn 0185-3929

¿ P o r  q u é  me   co n v e r t í ?  ¿ P o r  q u é  s e  co n v i r t i e r o n ?

gión colectiva tienen una relación dinámica, o en otras palabras, 
podría referirme a una individualización institucionalizada.

Por otra parte, el daimoku ocasiona que el converso lleve a cabo 
acciones para la consecución de metas y objetivos personales, como 
los materiales. Los beneficios conspicuos demuestran que el dai-
moku no sólo es experimentado como numinoso,45 sino también de 
manera utilitaria. Los mismos miembros de la sg no consideran al 
daimoku como algo mágico, sino como un impulsor de lo que We-
ber llamaría, la acción racional con arreglo a valores; pero los medios 
y recursos por utilizar están acordes con determinados fines.46 Por 
tanto, la razón y la religión no se excluyen necesariamente. 

En otro sentido, los niveles de conciencia permiten explicar los 
mecanismos en los que se imbuye la subjetividad del converso; es 
decir, responder ¿por qué dicen lo que dicen? En otras palabras, re-
conocer las condiciones objetivas (razones implícitas) de sus subjeti-
vidades (razones explícitas). Por otro lado, la conversión religiosa se 
ha entendido desde la multicausalidad, aquí encontramos con base 
en lo expuesto, que la conversión también remite a un carácter mul-
timotivacional; puesto que encuentro motivos complementarios de 
índole distinta, que podrían representarse por las siguientes oposi-
ciones: místicos contra humanos; trascendentales contra terrenales; 
individuales contra comunitarios y afectivos contra experimentales.

Bibliografía

Andrade, Gabriel E. “Las nuevas tendencias religiosas a partir de la 
globalización”. Revista de Ciencias Sociales viii(1) (2002): 62-74.

Arnau, Juan. Antropología del budismo. Barcelona: Kairós, 2007.

45 El carácter numinoso del daimoku es notorio cuando los conversos nos refirieron 
a su experiencia con el mantra, véase el apartado de la primera de las razones explícitas.

46 Según Weber, la acción racional a valores es la que está “determinada por la creen-
cia consciente en el valor –ético, estético, religioso o de cualquier otra forma como se le 
interprete– propio y absoluto de una determinada conducta, sin relación alguna con el 
resultado, o sea puramente en méritos de ese valor” (1987, 20). Sin embargo, como el 
mismo Weber reconoce que este tipo de acción también puede ser con arreglo a fines sólo 
en los medios, ya que éstos se sopesan racionalmente; por lo que considero que éste es el 
caso de los miembros de la Soka Gakkai.



236 Relaciones Estudios de Historia y Sociedad 148 bis, otoño 2016, pp. 205-241,  issn 0185-3929

E z e r  R .  May  May 

Baños Ramírez, Othón. “Los nuevos campesinos de México: el 
caso de Yucatán”. En Sociedad, estructura agraria y estado en Yuca-
tán, ed. Othón Baños Ramírez, 401-430. Mérida: Universidad 
Autónoma de Yucatán, 1990. 

Baruah, Bibhuti. Buddhist Sects and Sectarianism. New Delhi: 
Sarup & Sons, 2000.

Baumann, Martin. “Global Buddhism: developmental periods, re-
gional histories, and a new analytical perspective”. Journal of 
Global Buddhism (2) (2001): 1-43.

Beck, Ulrich. El Dios personal. La individualización de la religión y el 
espíritu del cosmopolitismo. Barcelona: Paidós, 2009.

Beckford, James. “Accounting for conversion”. British Journal of 
Sociology 29(2) (1978): 249-262

Berger, Peter L. Para una teoría sociológica de la religión. Barcelona: 
Kairós, 1981.

Berger, Peter L. y Thomas Luckmann. La construcción social de la 
realidad. Buenos Aires: Amorrortu, 2008.

Bornholdt, Suzana R. “Chanting for benefits: Soka Gakkai and 
prosperity in Brazil”. (con) textos. Revista d’antropologia i investi-
gació social (4) (2010): 64-79. 

Bourdieu, Pierre; Jean-Claude Chamboredon y Jean-Claude Pas-
seron. El oficio de sociólogo. Buenos Aires: Siglo XXI, 2002.

Bunge, Mario. La investigación científica. Su estrategia y su filosofía. 
México: Siglo XXI, 2002.

Bustamante, Juan. “Ser budista”. En Anuario de ciencias de la reli-
gión. Las religiones en el Perú de hoy, ed. D. Ortmann, 59-71. 
Lima: unmsm, 2004. 

Cantón Delgado, Manuela. Bautizados en fuego. Protestantes, dis-
cursos de conversión y política en Guatemala (1989-1993). Guate-
mala: Centro de Investigaciones Regionales de Mesoamerica y 
Plumsock Mesoamerican Studies, 1998.

Cañas Cuevas, Sandra. “Islas y relaciones de género en San Cristó-
bal de Las Casas, Chiapas”. En Entre el estigma y la resistencia: 
dinámicas étnicas en tiempos de globalización, coord. Karla J. Avi-
lés y Adriana Terven, 39-69. México: Ciesas, El Colegio de Mi-
choacán, 2011. 



237Relaciones Estudios de Historia y Sociedad 148 bis, otoño 2016, pp. 205-241,  issn 0185-3929

¿ P o r  q u é  me   co n v e r t í ?  ¿ P o r  q u é  s e  co n v i r t i e r o n ?

Castilla Ramos, Beatriz. La ocupación en Yucatán. Mérida: Edicio-
nes Universidad Autónoma de Yucatán, 1991.

Carini, Catón Eduardo. Etnografía del budismo Zen argentino: ri-
tual, cuerpo y poder en la recreación de una religión oriental. Tesis 
de Maestría, Facultad Latinoamérica de Ciencias Sociales, 2009.

Cornejo, Mónica. “Individual spirituality and religious members-
hip among Soka Gakkai Buddhist in Spain”. En Gender and 
Power in Contemporary Spirituality. Ethnographic Approaches, ed. 
Anna Fadele y Kim Knibe, 62-77. Londres: Routledge, 2012. 

De la Torre, Renée y Cristina Gutiérrez Zúñiga, “Conclusiones 
generales”. En Atlas de la diversidad religiosa en México, coord. 
Renée de la Torre y Cristina Gutiérrez Zuñiga, 327-336. Méxi-
co: El Colegio de Jalisco, El Colef, Ciesas, Conacyt, Universidad 
de Quintana Roo, El Colegio de Michoacán, Segob, 2007. 

Díez de Velasco, Francisco. El budismo en España. Historia, visibi-
lización e implantación. Madrid: Akal, 2013. 

Dobbeleare, Karel. Soka Gakkai. From Lay Movement to Religion, 
Studies in Contemporary Religions. Vol. 3. Lake City: Signature 
books, Center for Studies on New Religions, 1998.

Evans, Sara M. y Harry C. Boyte. Free Spaces. The Sources of Demo-
cratic Change in America. Chicago: University of Chicago Press, 
1986/1992.

Fortuny Loret de Mola, María Patricia. “Marcos europeos: pro-
blemas latinoamericanos”. En Perspectivas del fenómeno religioso, 
comp. Roberto Blancarte y Rodolfo Casillas, 79-128. México: 
Secretaría de Gobernación, Flacso, 1999. 

_____. “Competencia por las almas en el contexto de la diversidad 
religiosa”. En Religión y cultura. Crisol de transformaciones, ed. 
Miguel J. Hernández y Elizabeth Juárez, 241-253. México: El 
Colegio de Michoacán, Conacyt, 2003.

Foucault, Michel. Tecnologías del yo y otros textos afines. Barcelona: 
Paidós, 1990.

_____. La hermenéutica del sujeto. México: Fondo de Cultura de 
Económica, 2002.

Garma, Carlos. “Conversos, buscadores y apóstatas. Estudio sobre 
la movilidad religiosa”. En Perspectivas del fenómeno religioso, 



238 Relaciones Estudios de Historia y Sociedad 148 bis, otoño 2016, pp. 205-241,  issn 0185-3929

E z e r  R .  May  May 

comp. Roberto Blancarte y Rodolfo Casillas, 129-178. México: 
Secretaría de Gobernación, flacso, 1999.

Giménez, Gilberto. “Cambios de identidad y cambios de profesión 
religiosa”. En Nuevas identidades culturales en México, coord. 
Guillermo Bonfil Batalla, 23-54. México: Instituto Nacional 
para la Cultura y las Artes, 1993. 

Gombrich, Richard F. “Cómo comenzó el Mahayana”. Revista de 
Estudios Budistas (9) (abril-septiembre 1995): 24-41.

Greil, Arthur y David Rudy. “What have we learned from process 
models of conversion?: An examination of ten studies”. Sociolo-
gical Focus 17(4) (1984): 305-323. 

Hammond, Phillip y David Machacek. Soka Gakkai in America. 
Accomodation and Conversion. New York: Oxford University 
Press, 1999.

Hammond, Phillip E. “Foreword”. En Global Citizens. The Soka 
Gakkai Buddhist Movement in the World, ed. David Machacek y 
Bryan Wilson, v-vi. Nueva York: Oxford University Press, 2000. 

Hernández, Miguel J. “El proceso de convertirse en creyentes. 
Identidades de familias Testigo de Jehová en un contexto de mi-
gración transnacional”. Relaciones Estudios de Historia y Sociedad 
xxi(138) (verano 2000): 68-97. 

Hernández, Alberto y Carolina Rivera, coords. Regiones y religio-
nes en México. Estudios de la transformación religiosa. México: Co-
legio de la Frontera, Ciesas, El Colegio de Michoacán, 2009.

Hervieu-Leger, Daniéle. El peregrino y el convertido. La religión en 
movimiento. México: Ediciones del Helénico, 2004.

Hurts, Jane. “A Buddhist Reformation in the Twentieth Century: 
Causes and Implications of the Conflict between the Soka 
Gakkai and the Nichiren Shoshu Priesthood”. En Global Citi-
zens. The Soka Gakkai Buddhist Movement in the World, ed. Da-
vid Machacek y Bryan Wilson, 67-96. Nueva York: Oxford 
University Press, 2000. 

Ikeda, Daisaku. La nueva revolución humana. Vol. 1. México: Soka 
Gakkai México a.r., 2000.

_____. La nueva revolución humana. Vol. 5. México: Soka Gakkai 
México a.r., 2005.



239Relaciones Estudios de Historia y Sociedad 148 bis, otoño 2016, pp. 205-241,  issn 0185-3929

¿ P o r  q u é  me   co n v e r t í ?  ¿ P o r  q u é  s e  co n v i r t i e r o n ?

Ikeda, Daisaku y René Huygue. La noche anuncia la aurora. Diálo-
go entre Oriente y Occidente. Buenos Aires: Emecé editores, 1985.

Inoue, Daisuke. Soka Gakkai en México. Estudio sobre un nuevo mo-
vimiento religioso desarrollado en un contexto cultural ajeno y el 
proceso de conversión. Tesis de Doctorado, Universidad Nacional 
Autónoma de México, 2003.

_____. “Un nuevo movimiento religioso japonés en México. La So
ka Gakkai”. Alteridades 16(32) (julio-diciembre 2006): 43-56.

Instituto Nacional de Estadística y Geografía. ix Censo Gene-
ral de Población. 1970. Estado de Yucatán. México: Instituto Na-
cional de Estadística y Geografía, 1971.

_____. x Censo General de Población y Vivienda. 1980. México: Ins-
tituto Nacional de Estadística y Geografía, 1983.

_____. Censo de Población y Vivienda. 2010. http://www.inegi.org.
mx/est/contenidos/proyectos/ccpv/cpv2010/Default.aspx (Fe-
cha de consulta: 1 de marzo de 2011).

James, William. The Varieties of Religious Experience. A Study in Hu-
man Nature. Rockville: Arc Manor, 2008.

Köse, Ali y Kate M. Loewenthal. “Conversion Motifs among Bri-
tish Converts to Islam”. International Journal for the Psychology of 
Religion 10(2) (2000): 101-110. 

Lofland, John y Norman Skonovd. “Conversion Motifs”. Journal 
for the Scientific Study of Religion 20(4) (1981): 373-385.

López Tejero, Álvaro. “Los Flujos migratorios en Yucatán 1950-
1980”. Revista de la Universidad Autónoma de Yucatán (167) 
(1987): 73-79.

Marzal, Manuel. “Conversión y resistencia de católicos populares 
del Perú a los Nuevos Movimientos Religiosos”. En Sectas o Igle-
sias. Viejos o nuevos movimientos religiosos, comp. Elio Masferrer 
Kan, 101-121. México: Plaza y Valdés, 2000. 

May May, Ezer R. “‘Hacia la Revolución Humana’. Conversión y 
organización religiosa en la Soka Gakkai de Mérida, Yucatán”. 
Tesis de Licenciatura, Universidad Autónoma de Yucatán, 2012.

_____. “Institucionalización de un Nuevo Movimiento Religioso 
Japonés en Yucatán. Historia y organización de la Soka Gakkai”. 
Península 10(1) (enero-junio 2015): 73-94. 



240 Relaciones Estudios de Historia y Sociedad 148 bis, otoño 2016, pp. 205-241,  issn 0185-3929

E z e r  R .  May  May 

Metraux, Daniel. “The Expansion of Soka Gakkai into Southeast 
Asia”. En Global Citizens. The Soka Gakkai Buddhist Movement 
in the World, ed. David Machacek y Bryan Wilson, 402-429. 
Nueva York: Oxford University Press, 2000. 

Molinari, Claudia. “Protestantismo y cambio religioso en la Tara-
humara: Apuntes para una teoría de la conversión”. En Sectas o 
Iglesias. Viejos o nuevos movimientos religiosos, comp. Elio Masfe-
rrer Kan, 191-205. México: Plaza y Valdés, 2000. 

Morey, Miguel. “Introducción: la cuestión del método”. En Tecno-
logías del yo y otros textos afines. Michel Foucault, 9-44. Barcelo-
na: Paidós, 1990. 

Mossbrucker, Harold. “Entre provincia y metrópoli: La interrela-
ción de Mérida con su región”. Boletín de la Escuela de Ciencias 
Antropológicas de la Universidad Autónoma de Yucatán (118) 
(1995): 5-29.

Ogura, Silvia. “La transnacionalización del nuevo movimiento re-
ligioso Soka Gakkai Internacional (sgi) en la Argentina. Un aná-
lisis comparativo en la Argentina, Brasil, Gran Bretaña y Estados 
Unidos”. Texto presentado en xi Congreso Internacional de ala-
daa, México, 2003, 1-24.

Okubo, Masayuki. “The acceptance of Nichiren Shoshu Soka 
Gakkai in Mexico”. Japanese Journal of Religious Studies 18(2-3) 
(1991): 189-211. 

Ramírez, Luis A. Sociedad y población urbana en Yucatán 1950-
1989. Cuadernos del Centro de Estudios Sociológicos, 36. 
México: El Colegio de México, 1993.

Richardson, James T. “The Active vs. Passive Convert: Paradigm 
Conflict in Conversion/Recruitment Research”. Journal for the 
Scientific Study of Religion 24(2) (1985): 163-179.

Rivera, Carolina, María del Carmen García, Miguel Lisbona, Ire-
ne Sánchez, Salvador Meza, Diversidad religiosa y conflicto en 
Chiapas. Intereses, utopías y realidades. México: unam, Ciesas, 
cctec, Secretaría de Gobierno del Estado de Chiapas, 2005.

Román López, Ma. Teresa. “Ashoka, el gran soberano del imperio 
Maurya”. Espacio, Tiempo y Forma. Serie ii, Historia Antigua (13) 
(2000): 125-140.



241Relaciones Estudios de Historia y Sociedad 148 bis, otoño 2016, pp. 205-241,  issn 0185-3929

¿ P o r  q u é  me   co n v e r t í ?  ¿ P o r  q u é  s e  co n v i r t i e r o n ?

Sánchez, Ignacio. “La felicidad absoluta. (Primera parte)”. Crea-
ción de Valores Humanos (81) (febrero 2011): 28-30.

Simmel, George. “Religion”. En Essays on Religion. George Simmel, 
ed. Horst Jürgen Helle y Ludwing Nieder, 137-214. New Ha-
ven: Yale University, 1997. 

Snow, David y C. Phillips. “The Lofland-Stark Model: A Critical 
Reassessment”. Social Problems (27) (1980): 430-447.

Snow, David y R. Machalek. “The Sociology of Conversion”. An-
nual Review of Sociology, vol. 10 (1984): 167-190.

Stark, Rodney. “How New Religions Succeed: A Theoretical Mo-
del”. En The Future of New Religious Movements, ed. David 
Bromley y Phillip Hammond, 11-29. Georgia: Mercer Univer-
sity Press, 1987.

Straus, Roger. “Changing One-Self: Seekers and the Creative 
Transformation of Life Experiences”. En Doing Social Life: The 
Qualitative Study of Human Interaction in Natural Settings, ed. 
John Lofland, 252-272. Nueva York: Wiley, 1976. 

Tamaru, Noriyoshi. “Soka Gakkai in Historical Perspective”. En 
Global Citizens. The Soka Gakkai Buddhist Movement in the 
World, ed. David Machacek y Bryan Wilson, 15-41. Nueva 
York: Oxford University Press, 2000. 

Tola, Fernando y Carmen Dragonetti. “Un gran emperador bu-
dista, Ashoka”. Revista de Estudios Budistas 3(2) (1992): 97-118.

Weber, Max. Economía y sociedad. México: Fondo de Cultura Eco-
nómica, 1987.

Wilson, Bryan. Sociología de las sectas religiosas. Madrid: Guadarra-
ma, 1970.

Wilson, Bryan y Karel Dobbelaere. A Time to Chant. The Soka 
Gakkai Buddhists in Britain, Nueva York: Oxford University 
Press, 1994.


