
13Relaciones Estudios de Historia y Sociedad 148 bis, otoño 2016, pp. 13-28,  issn 0185-3929

En este artículo propongo una nueva hipótesis respecto al uso de las matemáticas y la astrono-
mía en la península ibérica durante la Edad Media. Analizaré el conocimiento astronómico y 
matemático que se cultivó en al-Ándalus en un contexto particularmente rico en términos 
epistemológicos, donde la comunicación oral, la visualización y la manipulación de instru-
mentos, aunados con una imaginación geométrica prolífica, tuvieron un papel fundamental. 
El foco de mi narrativa se mueve entre el héroe de la filología moderna, la célebre figura del 
escriba monástico latín, quien compiló escritos “científicos”, salvando así los tesoros de la an-
tigüedad clásica de la “barbarie” de la Edad Media, y una variedad de personajes medievales 
incluyendo magos, astrólogos, alquimistas, ingenieros mecánicos, aspirantes a aviadores y las 
encantadores qiyan, es decir, las muchachas esclavas cantantes. Estos personajes fueron res-
ponsables de la redefinición de las matemáticas y la astronomía como ansiados bienes de lujo, 
y como meras herramientas intelectuales aplicadas en la manufactura de maravillas mecánicas.

Palabras clave: ciencia árabe, historia cultural de la España medieval, historia inte-
lectual en la Edad Media.

This article proposes a new hypothesis regarding the use of mathematics and astronomy on 
the Iberian peninsula in the Middle Ages by analyzing the astronomical and mathematical 
knowledge cultivated in Al Andalus in a context particularly rich in epistemological terms, 
where oral communication and the visualization and manipulation of instruments com-
bined with a prolific geometrical imagination to play a fundamental role. The focus of this 
narrative shifts among the hero of modern philology, the celebrated figure of the monastic 
Latin Scribe who compiled “scientific” writings and so rescued the treasures of classical antiq-
uity from the “barbarism” of the Middle Ages, and a range of medieval personages that in-
cludes wizards, astrologers, alchemists, mechanical engineers, aspiring aviators and the 
enchanting Qiyan… singing slave girls. Together, these personages were responsible for rede-
fining mathematics and astronomy as simultaneously coveted luxury goods and simple intel-
lectual tools applied to the manufacture of mechanical marvels.

Alicia en el País de las Maravillas: una mirada 
hacia un exótico mundo de maravillas 
olvidadas en la España del siglo x
Alice in Wonderland. A Glance at an Exotic World: 
The Forgotten Wonders of 10th-Century Spain*

Marco Zuccato
gulf university for science and technology, kuwait, Zuccato.M@gust.edu.kw

*Traducción del inglés de Sara Hidalgo.



Relaciones Estudios de Historia y Sociedad 148 bis, otoño 2016, pp. 13-28,  issn 0185-3929

Ma r co  Z u cc ato

14

keywords: Arabian science, cultural history of Medieval Spain, intellectual history of 
the Middle Ages.

Fecha de recepción del artículo: 12 de mayo de 2014 / Fecha de aprobación: 1 de julio de 2014 / 
Fecha de recepción de la versión final: 21 de enero de 2015

Introducción

Una vez encerrados en la torre de la filología técnica, los his-
toriadores modernos de la ciencia medieval buscan confi-
narnos ahí a todos los demás. Este artículo se propone, 

precisamente, buscar salidas de esa torre. Al discutir las escuelas en 
las catedrales durante los siglos x y xi, Stephen Jaeger recuerda al 
lector que

la escuela de la vida del periodo muchas veces parece un jardín cerrado 
protegido de la exploración, y el explorador en ciernes se posiciona frente 
a él como una Alicia en el País de las Maravillas, que no cabe por ninguna 
de las puertas disponibles, y por lo tanto obtiene sólo miradas oblicuas 
hacia un mundo vívido y fascinante por medio de ventanas que siempre 
resultan demasiado pequeñas e inconvenientemente colocadas.1

Este colorido y no obstante misterioso país de las maravillas con-
trasta abruptamente con el paisaje intelectual de la cultura carolingia 
y del medioevo temprano; la idea del conocimiento en este periodo 
a menudo evoca la imagen de un monje vuelto sobre su escritorio, 
completamente absorto en la actividad meticulosa y laboriosa de 
estudiar y copiar las obras de los estudiosos y literatos de un pasado 
glorioso. Algunas notas al margen en los manuscritos medievales y 
colofones encarnan el espíritu de estos escribas y copistas después de 
una larga jornada en el scriptorium monástico: “Tengo mucho frío”; 
“Gracias a Dios, pronto será de noche”; “Ay. Mi mano”; “Escribir es 
un trabajo fastidioso; encorva la espalda, atrofia la vista, revuelve el

1 C. Stephen Jaeger, The Envy of Angels. Cathedral Schools and Social Ideals in Medie-
val Europe, 950-1200 (Filadelfia: University of Pennsylvania Press, 1994), 2.



15Relaciones Estudios de Historia y Sociedad 148 bis, otoño 2016, pp. 13-28,  issn 0185-3929

A l i c i a  e n  e l  Pa í s  d e  l a s  Ma r av i l l a s

estómago y las entrañas”; “He terminado el manuscrito: por el amor 
de Dios, ¡dame un trago!”2

Siendo la verba scripta la herramienta principal para recuperar y 
transmitir los tesoros del pasado, un gran número de manuscritos se 
copiaron y comentaron en scriptoria medievales y circularon profu-
samente entre monjes ilustrados y eruditos de la Europa medieval 
temprana. Así, los monjes escribas –albañiles esenciales de la cultura 
intelectual monástica– surgen como los salvadores de la herencia 
intelectual de los antiguos frente al salvajismo de la época oscura. La 
cultura monástica aparece como la verdadera heroína de la historia, 
responsable de la supervivencia y recuperación de varios escritos im-
portantes de la Antigüedad y de su trasmisión a la posteridad. 

Esta historia, sin embargo, resulta demasiado simple. Existía 
otro mundo fuera de la scriptoria, un mundo olvidado de maravillas 
secretas donde el quadrivium no se cultivaba como parte fundamen-
tal de una tradición de verba scripta, sino que se usaba con los más 
diversos fines prácticos: para rondar en el aire como un pájaro, para 
construir todo tipo de maravillas mecánicas, o como una forma de 
entretenimiento ofrecida por muchachas esclavas cantantes en los 
círculos aristocráticos de Córdoba.

Pájaros, máquinas voladoras y maravillas mecánicas

Bajo los estándares de aquellos días, él [Eilmer de Malmesburry] era un 
erudito reconocido, ya entrado en años, pero en su primera juventud había 
tomado un riesgo terrible: de alguna manera, no sé cómo, se había colocado 
unas alas a sus manos y pies, esperando volar como Daedalus, cuya fábula 
tomó por cierta. Tomando la brisa desde la cima de la torre, voló por cosa de 
un instante y más; pero con la violencia del viento y las corrientes, y al mis-
mo tiempo la conciencia de la insolencia de su empresa, titubeó y se cayó, y 
de ahí en adelante quedó invalido y sus piernas paralizadas. Él mismo adju-
dicaba su caída a su olvido de fijar una cola a su parte posterior.3

2 Véase Leila Avrin, Scribes, Scripts and Books (Chicago: American Library Associa-
tion, 1991), 224.

3 “Is erat litteris, quantum ad id temporis, bene imbutus, aevo maturus, immanem 
audatiam prima iuventute conatus: nam pennas manibus et pedibus haud scio qua in-



Relaciones Estudios de Historia y Sociedad 148 bis, otoño 2016, pp. 13-28,  issn 0185-3929

Ma r co  Z u cc ato

16

Es probable que este curioso episodio narrado por William de 
Malmesburry en su De Gestis Regum Anglorum, ocurrido posible-
mente durante la primera década del siglo xi, describa uno de los 
más tempranos intentos humanos por conquistar el cielo. Lo llevó a 
cabo Eilmer, monje en la abadía de Malmesburry, en la región de 
Wiltshire, activo aproximadamente entre los últimos años del siglo x 
y los primeros de la segunda mitad del siglo xi. Actualmente la aba-
día todavía conserva la memoria de la hazaña de este monje intrépi-
do en un vitral que representa a Eilmer sosteniendo un par de alas 
blancas en sus manos.

El desafortunado intento de este monje audaz es bien conocido 
por los estudiosos del tema. En 1961, por ejemplo, Lynn White Jr. 
publicó un artículo titulado “Eilmer of Malmesbury, an Eleventh 
Century Aviator: A Case Study of Technological Innovation, Its 
Context and Tradition”.4 Más recientemente, Maxwell Woosnam 
llevó a cabo un análisis técnico de este vuelo hipotético, que incluía 
cálculos del peso, material, y el ángulo de vuelo que obtendría resul-
tados como aquellos descritos por William.5

La historiografía, sin embargo, no ha atendido la importancia his-
tórica de un episodio paralelo igualmente relevante. Dicho episodio, 
reportado por al-Maqqari e Ibn Sa`id al-Maghribi,6 ocurrió en Cór-
doba en algún momento de la segunda mitad del siglo ix. Sabemos 

nexuerat arte, ut Dedali more volaret, fabulam pro vero amplexus, collectaque e summo 
turris aura spatio stadii et plus volavit. Sed venti et turbinis violentia, simul et temerarii facti 
coscientia, tremulus cecidit, perpetuo post haec debilis et crura effractus. Ipse ferebat cau-
sam ruinae quod caudam in posteriori parte oblitus fuerit”. William of Malmesbury, Gesta 
Regum Anglorum, ii, 225.6, traducción al inglés y edición en latín de R.A.B. Mynors, R.M. 
Thomson y M. Winterbottom, William of Malmesbury. Gesta Regum Anglorum. The History 
of the English Kings, ii vols., vol. i (Oxford: Oxford University Press, 1998), 412-415.

4 Lynn White, Jr. “Eilmer of Malmesbury, an Eleventh Century Aviator: A Case 
Study of Technological Innovation, Its Context and Tradition”, Technology and Culture 
2(2) (primavera 1961), 97-111.

5 Maxwell Woosnam, Eilmer 11th Century Monk of Malmesbury. The Flight and the 
Comet. A Recent Investigation (1986; reimpr., Bristol: 1992).

6 al-Makkari, Mohammedan Dynasties in Spain, translated by Pascual de Gayangos, libro 
ii, cap. 3 (Londres: 1840), 148; e ibn Sa`id al-Maghribi, Al-Mughrib fī ḥulā al-Maghrib, 
akmala taʾlīfhu Ibn Sa‘īd al-Andalusi; qaddama la-hu Zakī Muḥammad Ḥasan; wa-ʻuniya 
bi-nashrihi wa-taḥqīqihi wa-al-taʻlīq ̒ alayhi Zakī Muḥammad Ḥasan, Shawqī Ḍayf, Sayyi-
dah Kāshif; vol. i (Cairo: Jāmiʻat Fuʾād al-Awwal, Kullīyat al-Ādāb, 1953), 333.



17Relaciones Estudios de Historia y Sociedad 148 bis, otoño 2016, pp. 13-28,  issn 0185-3929

A l i c i a  e n  e l  Pa í s  d e  l a s  Ma r av i l l a s

por nuestras fuentes que el erudito Abū’l-Qāsim ‘Abbās ibn Firnās 
envolvió su cuerpo en una sábana de seda cubierta con plumas, ajustó 
dos alas y, cual si fuera un pájaro, emprendió el vuelo en el aire, sobre-
volando la Ruṣāfa. Logró mantenerse en el aire durante cierto tiem-
po, cubriendo una buena distancia, pero cuando llegó el momento de 
aterrizar, no fue capaz de maniobrar adecuadamente y chocó violen-
tamente contra el suelo, lastimando su espalda. Esto se debe, según 
nuestras fuentes, a que no se dio cuenta de que los pájaros aterrizan 
sobre sus colas, y olvidó proveerse de una. Que esta narración precede 
cronológicamente al testimonio de William de Malmesburry queda 
confirmado por un verso satírico, trasmitido por los escritos de ibn 
Sa`id al-Maghribi, y escrito por Mu’min ibn Said, poeta activo en 
Córdoba en la corte del emir Muhammad I (852-886) que escribió 
sobre el vuelo de ‘Abbās ibn Firnās: “¡Voló más rápido que el ave fé-
nix, envolviendo su cuerpo en las plumas de un viejo buitre!”7

La notable similitud entre las conclusiones de las dos historias 
resulta al menos sospechosa. Parece sugerir la posibilidad de que una 
fuente árabe, hasta ahora desconocida, haya contaminado la versión 
de William de Malmesbury. En ambos casos, los autores proponen 
la hipótesis de que la causa de la herida que los aviadores aspirantes 
sufrían era la ausencia de una cola.

David Juste ha discutido el conocimiento de William de Malmes-
bury de algunos escritos tempranos derivados de fuentes árabes y re-
lacionados con la astrología y la necromancia.8 William ofrece la más 
extensa narración medieval de los eventos que experimentó Gerberto 
de Aurillac en la tierra de los sarracenos. Aunque parte de estos even-
tos parecen derivar más de la vívida imaginación del autor que de un 
recuento histórico confiable, de cualquier modo, revela la ferviente 
curiosidad de William por la Saracenorum sapientia. Discutir los víncu-
los entre algunos monasterios ingleses –incluyendo la abadía de Mal-
mesbury– y al-Ándalus durante los siglos x y xi no es el propósito de 
este artículo. Más importante para mi tesis resultan los testimonios 
que describen el trabajo y los logros de ‘Abbās ibn Firnās. 

7 Ibn Sa`id al-Maghribi, Al-Mughrib fī ḥulā al-Maghrib, vol. i, p. 333.
8 Véase David Juste, Les Alchandreana primitifs. Recherches sur les plus anciens traités 

astrologiques latins d’origine arabe (Xe siècle) (Leiden y Boston: 2007), 254-257.



Relaciones Estudios de Historia y Sociedad 148 bis, otoño 2016, pp. 13-28,  issn 0185-3929

Ma r co  Z u cc ato

18

‘Abbās ibn Firnās fue un erudito activo en la corte de los emires 
‘Abd al-Raḥmān II (788-852) y Muhammad I (852-886). En su Al-
Muqtabis, el gran historiador Ibn ḥayyān lo llama el ḥakīm al-Ánda-
lus (el hombre sabio de al-Ándalus). Al-Zubaydī nos narra que estaba 
versado en la poesía (ādāb) y tenía el don de una gran sagacidad “para 
capturar las sutilezas y los secretos de las artes finas”.9 Dominó el arte 
de la música y fue un filósofo agudo; poseía gran conocimiento de la 
astrología y practicaba la magia blanca y la alquimia. Fue un experto 
de la prestidigitación, que requiere mucha destreza manual. Ibn Said 
narra cómo en virtud de su conocimiento de la alquimia fue capaz 
de concebir un método para producir cristal, y que llegó a tener gran 
importancia para la industria del vidrio en al-Ándalus. 

Quizás más importante, parece haber sido uno de los primeros 
estudiosos en introducir la ciencia de la mecánica aplicada en al-
Ándalus. Al Maqqari reporta cómo ‘Abbās ibn Firnās aplicó su co-
nocimiento de la astronomía y la mecánica para la creación de una 
verdadera maravilla mecánica. En uno de los cuartos de su casa re-
creó artificialmente el cielo, donde las estrellas y las nubes reprodu-
cían los movimientos celestiales, emanando incluso rayos y truenos 
de sonidos aterrorizantes. Al-Maqqari10 ofrece una descripción con-
cisa de esta suerte de planetario, pero su versión parece apuntar ha-
cia un instrumento mecánico creado con el propósito de asombrar 
a la gente más que uno con un valor pedagógico real. De hecho, los 
truenos y rayos creados por ‘Abbās ibn Firnās, sugieren una simili-
tud con el famoso estanque de Mercurio que el califa ‘Abd al-
Raḥmān III construyó en el palacio de Medinat al-Zahra, y que se 
usaba para crear magníficas ilusiones ópticas de colores y luces.

Ibn ḥayyān reporta que Abbās ibn Firnās 

inventó maravillosos y curiosos objetos y artefactos extraordinarios de for-
mas hermosas y movimientos fantásticos que causaban el asombro de la 
gente por sus cambios de colores y por drenar agua de los tanques de agua. 

9 Al-Zubaydī, Ṭabaqāt al-nabwiyyīn, ed. Ibrāhīm, Muḥammad Abý al-Faḍl, 291-
292 (Cairo: 1954). 

10 Al-Maqqari, Analectes sur l’histoire et la littérature des Arabes d’Espagne / par al-
Makkari; publiés par R. Dozy, vol. ii (Amsterdam: 1967), 254.



19Relaciones Estudios de Historia y Sociedad 148 bis, otoño 2016, pp. 13-28,  issn 0185-3929

A l i c i a  e n  e l  Pa í s  d e  l a s  Ma r av i l l a s

Para erigir a la autómata en el palacio real de acuerdo a un diseño mecáni-
co tuvo la ayuda de Aṣbag, los maestros de los carpinteros, a quienes ense-
ñó cómo crearla de acuerdo al conocimiento de su arte.11

Entre estas maravillas mecánicas se debe incluir un reloj que constru-
yó y donó al emir Muhammad I. Dicho reloj permitió el conocimien-
to de las horas de plegarias musulmanas independientemente de la 
observación astronómica, y estaba equipado con distinta maquinaria.

El libro de los secretos

Si asumimos que ‘Abbās ibn Firnās fue el pionero de una tradición 
mecánica en al-Ándalus, deberíamos esperar un buen número de 
seguidores de dicha tradición activos en la península ibérica a partir 
del final del siglo ix. Sin embargo, a diferencia de lo que observamos 
para las matemáticas, la astronomía y la geometría en términos de 
escritos originales y referencias indirectas, vale la pena subrayar que 
la tradición mecánica no se cultivó por medio de la palabra escrita. 
Se volvió, más bien, una práctica, una suerte de conocimiento her-
mético (asrār) que se mantenía celosamente en secreto y se trasmitía 
únicamente a los iniciados. Así, podemos estar inclinados a creer 
que la ingeniería y la tradición mecánica de al-Ándalus, si acaso 
existió, fue desapareciendo con el tiempo. Pero, felizmente, existe 
una notable excepción a la trasmisión oral y práctica de la disciplina. 

Cuando estudié la ciencia de la ingeniería y observé que desapareció des-
pués de su herencia antigua, que [sus maestros] murieron, [y que sus me-
morias están ahora olvidadas], trabajé mi razón y pensé en secreto sobre las 
formas y figuras filosóficas, que podían transformarse [la mente, con es-
fuerzo] de la nada al ser y de pereza al movimiento. [Y ordené estas figuras] 
una por una en capítulos claros y dibujos lúcidos y los [expliqué] en un 
método que es fácil para el artesano perspicaz. 

Tal es el íncipit de Kitāb al-Asrār fī Natāīj al-Afkār (El libro de los 
secretos en el resultado de las ideas), el más precioso documento exis-

11 Ibn ḥayyān, Al-Muqtabis, ed. Makkī: al-Muqtabas min anbā ahl al-Andalus, 282-
284 (Beirut: 1973).



Relaciones Estudios de Historia y Sociedad 148 bis, otoño 2016, pp. 13-28,  issn 0185-3929

Ma r co  Z u cc ato

20

tente que atestigua la existencia y vitalidad de una tradición ingenie-
ril y mecánica en al-Ándalus durante los siglos x y xi. El único 
ejemplar existente conocido de dicho trabajo está incluido en ma-
nuscrito en la Biblioteca Medicea Laurenziana, Ms. Orientale, 152.

En 1974, David King identificó este libro como un tratado de-
dicado a los instrumentos mecánicos. El historiador de la ciencia 
Donald R. Hill también lo estudió parcialmente.12 En 2008, el gru-
po de investigación Leonardo 3 ubicado en Milán, Italia, transcribió 
y tradujo al inglés, francés e italiano el texto Kitāb al-Asrār. El emir 
sheikh de Qatar, Hamad bin Khalifa al Thani, financió el proyecto 
entero para una exposición en el Museo de Arte Islámico de Doha. 
El grupo Leonardo 3 también interpretó los dibujos incluidos en el 
libro y aventuró una representación de su funcionamiento por me-
dio de un software que acompañaba a la edición impresa.13

La versión del Kitāb al-Asrār incluida en el manuscrito florenti-
no fue copiada en 1266, probablemente en la corte de Alfonso X en 
Toledo. Sin embargo, la versión original de la obra fue compilada 
por un autor andaluz de nombre Ibn Khalaf al-Murādī, hacia me-
diados del siglo xi, quizás un poco antes.14 Así lo indican las siguien-
tes consideraciones:

A) al-Murādī nisba aparece frecuentemente en fuentes andaluzas 
del siglo x y xi.

B) El texto Kitāb al-Asrār menciona el balāţa (un reloj solar do-
ble) diseñado por Ibn al-Saffār, un miembro reconocido de la escue-
la astronómica Maslama al-Majriti.

C) Un número de modelos mecánicos descritos en el libro usa 
mercurio en vez de agua, lo cual coincide con la geografía de la pe-
nínsula ibérica, donde las minas de mercurio de Almadén se explo-
taron desde el periodo romano. 

12 Donald R. Hill, “A treatise on Machines by Ibn Mu’ādh Abū ‘Abd Allah al-
Jayyānī”, Journal for the History of Arabic Science, vol. 1 (1977): 33-46.

13 Ibn Khalaf al-Murādī, The Book of Secrets in the Results of Ideas. Incredible Machines 
from 1000 Years Ago (Milán: Leonardo 3 srl, 2008).

14 Julio Samsó, Las ciencias de los antiguos en al-Andalus, segunda edición (Almería: 
2011), 251.

.



21Relaciones Estudios de Historia y Sociedad 148 bis, otoño 2016, pp. 13-28,  issn 0185-3929

A l i c i a  e n  e l  Pa í s  d e  l a s  Ma r av i l l a s

D) Donald Hill sugiere que la tradición mecánica que surge del 
Kitāb al-Asrār parece ser distinta de la tradición mecánica del Orien-
te islámico, que aparece en la obra famosa de Banū Mūsa, Kitāb al-
ḥiyal (El libro de los artefactos ingeniosos), compuesto en Baghdad 
durante el siglo ix y el Fī maʻrifat al-ḥiyal al-handasīyah (El libro del 
conocimiento de los artefactos mecánicos ingeniosos), escrito por Ibn 
al-Razzāz al-Jazarī en 1206.

A esto debe añadirse, como lo ha señalado Julio Samsó,15 que 
cuando el texto discute el problema de la graduación de un reloj de 
arena se refiere a una duración diurna de 15 horas en el solsticio de 
verano, lo cual corresponde perfectamente a la latitud de 40º: el 
valor atribuido a la ciudad de Toledo por las fuentes andaluzas. Así, 
es posible que el autor de Kitāb al-Asrār estuviese activo en Toledo 
antes de la ocupación cristiana de la ciudad por las fuerzas de Alfon-
so VI. En ese caso, el terminus ante quem de la redacción del libro es 
1085. Después de esa fecha el texto estuvo disponible para estudio-
sos latinos en Toledo hacia finales del siglo xi y durante el siglo xii. 
Tenemos bastante información sobre la Escuela de Traductores del 
Árabe al Latín que operaba en Toledo durante ese periodo, donde el 
reconocido maestro Gerardo de Cremona llevó a cabo un programa 
coherente de traducciones de textos científicos y filosóficos del ára-
be al latín. Sin embargo, no hay evidencia de que el Kitāb al-Asrār 
haya sido traducido al latín.

El manuscrito que sobrevive en la Biblioteca Laurenziana está 
gravemente desfigurado, por lo que resulta aún más problemático 
producir una reconstrucción confiable del texto. A esto se debe aña-
dir que el lenguaje del texto frecuentemente resulta críptico y difícil 
de interpretar. Esto demuestra, precisamente, el carácter hermético de 
una tradición de conocimiento que se transmitía con enseñanza 
práctica y la explicación oral más que por medio de la palabra escri-
ta. Se deben tomar en cuenta, además, los numerosos errores del 
copista. El Kitāb al-Asrār presenta la descripción de 31 máquinas. 
De acuerdo con el grupo de investigación Leonardo 3, estas máqui-
nas pueden dividirse en la siguientes cinco categorías:

15 Idem.



Relaciones Estudios de Historia y Sociedad 148 bis, otoño 2016, pp. 13-28,  issn 0185-3929

Ma r co  Z u cc ato

22

1. Relojes de agua que funcionan por medio de una órbita flo-
tante que desciende lentamente dentro de un tanque de agua y, por 
medio de este movimiento, opera todo el engrane. Las horas se se-
ñalan por medio de pequeñas piedras, del movimiento de la máqui-
na, o de la iluminación de linternas.

2. Pequeños teatros, o mejor dicho, pequeñas cajas mecánicas con 
estatuas que siguen rutas establecidas. Todos comparten un mecanis-
mo a base de cuerdas, poleas y engranes que trasmiten el movimiento 
de tanques o flujos de agua. Estas cajas mecánicas se usaban para re-
presentar una historia o evento, como si fuesen pequeños teatros.

3. Máquinas de guerra construidas para alcanzar puntos altos o 
distantes. Se basan en un mecanismo específico llamado “tijeras ex-
tensibles”, que además de operar estos artefactos, supuestamente, 
ejercen un efecto psicológico sobre sus enemigos.

4. Pozos mágicos, que ayudan a levantar el agua de una “manera 
innovadora”.

5. Relojes de sol para calcular el tiempo.
Una descripción detallada de estas máquinas y artefactos mecá-

nicos está más allá de los propósitos de este artículo. Sin embargo, la 
evidencia sugiere la presencia de una tradición cultural mecánica-
aplicada que existió en al-Ándalus por lo menos desde el siglo viii. 
No obstante, en virtud de la ausencia de fuentes escritas describien-
do esta tradición mecánica, debemos plantear la pregunta: ¿cómo se 
cultivó y trasmitió este conocimiento en al-Ándalus? ¿Existe alguna 
evidencia relacionada con la trasmisión del conocimiento científico 
en al-Ándalus operada por canales que no usaran la palabra escrita?

La ciencia y las muchachas árabes cantantes16

Dos fuentes distintas del siglo xii nos presentan una historia sumamen-
te interesante: la Takmila li-kitāb al-Sila (n. 68) por Ibn al-Abbār,17 y 

16 Para esta sección véase en particular Marco Zuccato, “Arabic Singing Girls, the 
Pope and the Astrolabe: Arabic Science in Tenth-Century Latin Europe”, Viator 45(1) 
(2014), 99-120.

17 Ibn al-Abbār, Takmila li-kitāb al-Ṣila, ed. F. Codera (Madrid: 1887); Miscelánea de 
Estudios y textos árabes, ed. M. Alarcón y C.A. González Palencia, 147-690 (Madrid: 1915). 

.



23Relaciones Estudios de Historia y Sociedad 148 bis, otoño 2016, pp. 13-28,  issn 0185-3929

A l i c i a  e n  e l  Pa í s  d e  l a s  Ma r av i l l a s

la Al-Dayl wa-l-takmila por Ibn ‘Abd al-Malik al-Marrākušī (viii-2, 
n. 285).18 Ambas fuentes nos dicen que al-ḥakam II (915-976) tenía 
una joven esclava, que era una kātiba de suma inteligencia. Por ello, el 
califa la mandó a Abū l-Qāsim Sulaymān ibn Aḥmad ibn Sulaymān 
al-Anṣārī al-Ruṣāfī al-Qassām “para aprender astronomía (ta‘dīl) y el 
uso del astrolabio y otras cosas similares”. La esclava dedicó todas sus 
energías a aprender estos temas, y al cabo de tres años había adquirido 
un conocimiento tan profundo de la astronomía y el astrolabio que 
causó gran admiración al califa y su corte. Al-ḥakam la mandó a tra-
bajar en lo que había aprendido en el alcázar, y recompensó a 
Sulaymān con un gran regalo y con su creciente estima.19 Antes de 
proceder con mi argumento, y demostrar por qué estos testimonios 
resultan tan importantes, debo detenerme a plantear una serie de pre-
guntas básicas.

En primer lugar, ¿contamos con dos fuentes independientes del 
mismo incidente, de tal modo que se confirman una a la otra, o una 
depende de la otra, o ambas en una tercera y perdida fuente? Segun-
do, ¿existen fundamentos para creer que estas fuentes son certeras?

El trabajo de Ibn al-Abbār (Takmila li-kitāb al-Ṣila) sigue el este-
reotipo clásico de los diccionarios biográficos andaluces, ofreciendo 
información que incluye el nombre de la persona, su lugar de naci-

18 Ibn ‘Abd al-Malik al-Marrākušī, Al-Dayl wa-l-takmila (Beirut: 1964-1965), viii-2, 
n. 285.

19 Para este testimonio crucial, véase Maria Luisa Ávila, “Las mujeres “sabias” en Al-
Andalus”, en La mujer en Al-Andalus. Reflejos históricos de su actividad y categorías sociales, 
Actas de las v Jornadas de Investigación Interdisciplinaria. i: Al-Andalus, ed. María J. Vigue-
ra, 139-184 (Sevilla: 1989), en especial p. 180, n. 113: “Una esclava (ŷāriya) al-ḥakam 
II (siglos iv/x). Al-ḥakam envió una joven sierva (waṣīfa) que había en el alcázar, que era 
una kātiba de gran inteligencia, a Abū l-Qāsim Sulaymān b. Aṣmad b. Sulaymān al-
Anṣārī al-Ruṣāfī al-Qassām para que le enseñara astronomía (ta‘dīl), el manejo del astro-
labio y cosas parecidas. Se dedicó a ello haciéndose una experta, a lo que la ayudó su 
natural inclinación a esta ciencia que llegó a dominar en unos tres años, al cabo de los 
quales causó la admiración del califa que la puso a trabajar en lo que había aprendido en 
el alcázar. A Sulaymān lo recompensó con un gran regalo y le duplicó la estima que sentía 
por él”. Véase también Manuela Marín, Mujeres en Al-Ándalus (Madrid: csic, 2000), 
653-654 y Marie G. Balty-Guesdon, Médecins et hommes de sciences en Espagne Musulma-
ne (IIe/VIIIe-Ve/Xie s.). Thése pour le doctorat (arêté du 23 novembre 1988), Présentée par 
Marie Geneviève Balty-Guesdon sous la direction de Mohammed Arkoun, 3 vols. (Tesis 
doctoral, Universidad de La Sorbonne Nouvelle-Paris III, 1992), 405, 635.



Relaciones Estudios de Historia y Sociedad 148 bis, otoño 2016, pp. 13-28,  issn 0185-3929

Ma r co  Z u cc ato

24

miento, profesión, maestros, atributos como académico, discípulos, 
y finalmente la fecha de su muerte.20 De hecho, el Takmila estaba 
destinado a complementar el diccionario biográfico Kitāb al-ṣila fī 
ta’rīkh a’immat al-Andalus (1139) compilado por el historiador, ju-
rista y tradicionalista andaluz Ibn Bashkuwāl (1101-1183). Este 
texto es una colección de unas 1,400 biografías de ‘ulamā’ (eruditos 
religiosos) de los siglos xi y xii. Este trabajo fue una continuación 
del diccionario biográfico Ta’rīkh ‘ulamā’ al-Andalus, compilado por 
Ibn al-Faraḍī (962-1012).

Queda claro que el Al-Dayl wa-l-takmila de Ibn ‘Abd al-Malik 
al-Marrākušī está basado en el Takmila de Ibn al-Abbār; sin em
bargo, no parece ser el caso que esta obra tardía esté basada, o por lo 
menos use las mismas fuentes, que el Kitāb al-ṣila de Ibn Bash
kuwāl’s o el Ta’rīkh de al-Faradī. De hecho, la información descrita 
anteriormente sobre la joven esclava de al-ḥakam no aparece en 
ninguno de los dos. Para emprender el análisis filológico de la infor-
mación ofrecida en el Takmila de Ibn Al-Abbār, uno debería ser ca-
paz de acceder a las fuentes originales que usó Ibn al-Abbār. Sin 
embargo, no es posible hacerlo dado que éstas se encuentran perdi-
das –o, por lo menos, aún no se han localizado–.

 En cualquier caso, un estudio reciente de María Luisa Ávila ha 
mostrado que los autores de los diccionarios biográficos andaluces 
tenían, por lo general, criterios muy rigurosos en la selección de 
los estudiosos que incluían en sus obras, y que los autores cubrían 
únicamente un periodo. Para periodos anteriores cubiertos por 
obras posteriores, estos criterios se volvieron mucho menos estric-
tos, principalmente, por la necesidad de expandir el trabajo de sus 
predecesores. La relajación de estos criterios explica, por ejemplo, 
por qué la niña esclava descrita en las obras del siglo xiii de Ibn 
al-Abbār y Ibn ‘Abd al-Malik no coincide con los estrictos crite-
rios de inclusión en los diccionarios biográficos de Ibn Bashkuwāl 
y al-Faraḍī de los siglos xi y xii.21 María Luisa Avila señala: “de las 

20 Sobre los diccionarios biográficos, véase David Thomas y Alex Mallet con Juan 
Pedro Monferrer Sala et al., eds., Christian Muslim Relations: a Bibliographical History, 
vol. 3 (Leiden y Boston: 2011), 453.

21 Véase María Luisa Ávila, “Women in Andalusi Biographical Sources”, en Writing 



25Relaciones Estudios de Historia y Sociedad 148 bis, otoño 2016, pp. 13-28,  issn 0185-3929

A l i c i a  e n  e l  Pa í s  d e  l a s  Ma r av i l l a s

41 mujeres existentes hacia finales del siglo x (el periodo cubierto 
por Ibn al-Faraḍī), sólo menciona dos; el resto aparecen en diccio-
narios posteriores, y muchas de ellas fueron incluidas simplemen-
te por haber sido la esposa o esclava de un personaje distinguido”.22

En todo caso, hay evidencia para creer que tanto el Takmila de 
Ibn al-Abbār como el Al-Dayl wa-l-takmila de Ibn ‘Abd al-Malik 
son fuentes certeras y confiables. La información que el historiador 
recibe de estas fuentes es coherente con el contexto histórico de 
otras fuentes árabes contemporáneas. Para empezar, es bien sabido 
que la corte califal en Córdoba, en particular, durante el reino de 
al-ḥakam II (961-976), estaba poblado de muchas qiyan, o mucha-
chas esclavas cantantes. Éstas no sólo tenían enseñanza musical, sino 
también tenían conocimientos de medicina, filosofía, astronomía, 
astrología y matemáticas (“las ciencias de los antiguos”). La princi-
pal función de dichas muchachas esclavas era entretener al califa, a 
los nobles, y a los aristócratas en la corte califal de Córdoba.23 En 
Córdoba, durante este periodo e incluso antes, la ciencia y la filoso-
fía se consideraban lujosos bienes cortesanos. 

En efecto, el erudito Abu l-Hasan ‘Ali Ibn Nafi‘ (789-857), me-
jor conocido bajo su apodo Ziryab (el pájaro negro), sirvió en la 
corte del Emir ‘Abd al-Raḥmān II (788-852) en Córdoba y fue el 
primer estudioso en establecer la etiqueta de la corte del Emirato 
andaluz. Empleó al arte, la ciencia y la filosofía como productos de 
lujo que eventualmente se volvieron bienes codiciados entre los no-
bles y aristócratas que orbitaban alrededor del emir y su corte. Fue 
precisamente durante este periodo que Córdoba adquirió la repu
tación de la más sofisticada capital en el mundo occidental. Ziryab 
también fue el primer estudioso en entrenar en Córdoba a las qiyan 

the Feminine. Women in Arab Sources, ed. Manuela Marín y Randi Deguilhem, 149-163 
(Londres y Nueva York: IB Tauris Publishers, 2002). 

22 Ibid. p. 154.
23 Véase en particular Miquel Forcada, Ética e ideología de la ciencia. El médico-filósofo 

en Al-Andalus (siglos x-xiii) (Almería: Fundación Ibn Tufayl de Estudios Árabes, 2011), 
185-196. Véase también Manuela Marín, Vidas de mujeres andalusíes (Malaga: Sarria 
2006), 113-134.



Relaciones Estudios de Historia y Sociedad 148 bis, otoño 2016, pp. 13-28,  issn 0185-3929

Ma r co  Z u cc ato

26

en las ciencias de los antiguos, y es bastante probable que también 
haya estado involucrado en su venta.24 

En su antología titulada Dhakhīrah fī maḥāsin ahl al-jazīrah, Ibn 
Bassām (m. 1147) reporta que Ibn al-Kattānī, el famoso médico de 
al-ḥakam II y al-Manṣūr bi-llah (938-1002), solía instruir a sus 
muchachas esclavas en la medicina, geometría, música, astronomía, 
astrología y lógica, para después venderlas en tres mil dinares.25 Aún 
más, sabemos de otra muchacha esclava de al-ḥakam II, llamada 
Lubna, que tenía conocimientos de matemáticas, gramática y 
poesía, y se volvió experta en cálculo (ḥisāb).26

Conclusiones

El desarrollo y la trasmisión de conocimiento científico-aplicado en 
Al-Ándalus durante la Edad Media fue un proceso mucho más rico 
y colorido de lo que generalmente se ha admitido. En particular, la 
existencia de una tradición de la mecánica aplicada, que no es fácil 
de capturar por medio de las metodologías filológicas comunes, re-
presenta un ejemplo de la complejidad de la producción de conoci-
miento durante este periodo. Por lo menos a partir del siglo viii, 
al-Ándalus era un mundo multifacético inmerso en una tradición 
cultural dinámica, donde existió una tradición práctica de la “cien-
cia”–que incluía las artes mecánicas, la astronomía aplicada, el uso 
del astrolabio, etcétera– en paralelo a una bien conocida tradición 
escrita de la astronomía, las matemáticas, y la geometría, cultivada 
por buen número de escuelas y estudiosos; entre éstos, la escuela de 
matemáticas de Maslama al-Majrīṭī, activa durante la segunda mi-
tad del siglo x, fue particularmente prominente.

Esta “abundancia” cultural dio forma al mundo intelectual de la 
península ibérica. La enriqueció con una gusto particular por el co-

24 Sobre Ziryab, véase Forcada, Ética e ideología de la ciencia, n. 30, 192-193; y Ma-
rín, Vidas de mujeres andalusíes, n. 84, 184-186.

25 Ibn Bassām al-Shantarīnī, Dhakhīrah fī maḥāsin ahl al-jazīrah / taʾlīf Abī al-Ḥasan, 
vol. 3 (Beirut: 1979), 320.

26 María Luisa Ávila, “Las mujeres “sabias” en Al-Andalus”, n. 80, 166, n. 59; y Ma-
nuela Marín, Mujeres en Al-Ándalus, n. 80, 653.



27Relaciones Estudios de Historia y Sociedad 148 bis, otoño 2016, pp. 13-28,  issn 0185-3929

A l i c i a  e n  e l  Pa í s  d e  l a s  Ma r av i l l a s

nocimiento científico-aplicado –que dejó una huella fundamental 
en el mundo intelectual español desde el siglo viii hasta, por lo me-
nos, los últimos años del siglo xiii–.

Bibliografía

Alarcón, M. y C.A. González Palencia, eds. Miscelánea de Estu-
dios y textos árabes. Madrid: 1915.

Al-Maqqari. Mohammedan Dynasties in Spain, trad. Pascual de 
Gayangos. Londres: 1840.

_____. Analectes sur l’histoire et la littérature des Arabes d’Espagne / 
par al-Makkari; publiés par R. Dozy. Amsterdam: Oriental Press, 
1967.

Al-Zubaydī. Ṭabaqāt al-nabwiyyīn, ed. Ibrāhīm, Muḥammad Abý 
al-Faḍl. Cairo: 1954.

Ávila, María Luisa. “Las mujeres ‘sabias’ en Al-Ándalus”. En La 
Mujer en Al-Andalus. Reflejos históricos de su actividad y categorías 
sociales, Actas de las v Jornadas de Investigación Interdisciplinaria. 
i, ed. María J. Viguera, 139-184. Sevilla: 1989. 

Avrin, Leila. Scribes, Scripts and Books. 1991. Reimpresión, Chica-
go: American Library Association, 2010.

Balty-Guesdon, Marie G. Médecins et hommes de sciences en Espag-
ne Musulmane (IIe/VIIIe-Ve/Xie s.) 3 vols. Tesis doctoral, Univer-
sidad de La Sorbonne Nouvelle-Paris III, 1992.

Forcada, Miquel. Ética e ideología de la ciencia. El médico-filósofo en 
Al-Andalus (siglos x-xiii). Almería: Fundación Ibn Tufayl de Estu-
dios Árabes, 2011.

Hill, Donald R. “A treatise on Machines by Ibn Mu’ādh Abū ‘Abd 
Allah al-Jayyānī”. Journal for the History of Arabic Science, vol. 1 
(1977): 33-46.

Ibn ‘Abd al-Malik al-Marrākušī. Al-Dayl wa-l-takmila. Beirut: 
1964-1965.

Ibn al-Abbār. Takmila li-kitāb al-Ṣila, ed. F. Codera. Madrid: 
1887. 

Ibn Bassām al-Shantarīnī. Dhakhīrah fī maḥāsin ahl al-jazīrah / 
taʾlīf Abī al-Ḥasan. Beirut: 1979.



Relaciones Estudios de Historia y Sociedad 148 bis, otoño 2016, pp. 13-28,  issn 0185-3929

Ma r co  Z u cc ato

28

Ibn ḥayyān, Al-Muqtabis, ed. Makkī: al-Muqtabas min anbā ahl 
al-Andalus. Beirut: 1973.

Ibn Khalaf al-Murādī, The Book of Secrets in the Results of Ideas. 
Incredible Machines from 1000 Years Ago. Milan: Leonardo 3 srl, 
2008.

Ibn Sa`id al-Maghribi. Al-Mughrib fī ḥulā al-Maghrib, akmala 
taʾlīfhu Ibn Saʻīd al-Andalusi; qaddama la-hu Zakī Muḥammad 
Ḥasan; wa-ʻuniya bi-nashrihi wa-taḥqīqihi wa-al-taʻlīq ʻalayhi 
Zakī Muḥammad Ḥasan, Shawqī Ḍayf, Sayyidah Kāshif. Cairo: 
Jāmi‘at Fuʾād al-Awwal, Kullīyat al-Ādāb, 1953.

Jaeger, Stephen C. The Envy of Angels. Cathedral Schools and Social 
Ideals in Medieval Europe, 950-1200. Filadelfia: University of 
Pennsylvania Press, 1994.

Juste, David. Les Alchandreana primitifs. Recherches sur les plus an-
ciens traités astrologiques latins d’origine arabe (Xe siècle). Leiden y 
Boston: 2007.

Marín, Manuela. Mujeres en Al-Ándalus. Madrid: csic, 2000.
_____. Vidas de mujeres andalusíes. Málaga: Sarria, 2006.
Mynors, R.A.B., R.M. Thomson y M. Winterbottom. William 

of Malmesbury. Gesta Regum Anglorum. The History of the English 
Kings. 2 vols. Oxford: Oxford University Press, 1998.

Samsó, Julio. Las ciencias de los antiguos en al-Andalus. Segunda edi-
ción con addenda et corrigenda. Almería: 2011.

White, Lynn, Jr. “Eilmer of Malmesbury, an Eleventh Century 
Aviator: A Case Study of Technological Innovation, Its Context 
and Tradition”. Technology and Culture 2(2) (primavera 1961): 
97-111.

Woosnam, Maxwell. Eilmer 11th Century Monk of Malmesbury. The 
Flight and the Comet. A Recent Investigation. 1986. Reimpresión, 
Bristol: 1992.

Zuccato, Marco. “Arabic Singing Girls, the Pope and the Astrola-
be: Arabic Science in Tenth-Century Latin Europe”. Viator 
45(1) (2014): 99-120.




