Entre el Patronato Regio y el honor

del publico. La aspersién con agua bendita
en el reino de la Nueva Espana durante

el siglo xvi11

David Carbajal Lépez*

UNIVERSIDAD DE GUADALAJARA-CENTRO UNIVERSITARIO DE LOS LAGOS

La aspersion con agua bendita era uno de los rituales por los que se construfa la
autoridad civil y eclesidstica en el siglo xvi11. Estaba asociado tradicionalmente
alos honores del Patronato Regio y a la jerarquia del clero sobre los seglares. En
este siglo, hubo intentos por extenderlo a las nuevas autoridades introducidas
por las Reformas Borbénicas y, sobre todo, a las autoridades municipales, bajo
el argumento de la utilidad publica.

(Agua bendita, ceremonial, Reformas Borbénicas, Patronato Regio, utilidad

publica)

“Rocfame con hisopo y seré limpio
poy pio,
lavame y quedaré mds blanco que la nieve”.

Salmo 51, 9

imbolo del agua emanada del costado de Cristo durante la
Crucifixién, o de su sudor en el huerto de Getsemant, segtin el
obispo Antonio Lobera, mezclada con sal ya en representaciéon
de la sabiduria que purifica la naturaleza humana, o ya como simbo-
lo de la penitencia igualmente purificadora, el agua bendita consti-
tuye, sin duda, uno de los elementos mds importantes del ritual
catélico desde hace siglos.! No es de extrafar, pues, segtin el propio
intérprete, seis, al menos, eran sus efectos tradicionales, que iban

* davidclopez@hotmail.com

! Antonio Lobera y Abié, El porgué de todas las ceremonias de la Iglesia y sus misterios.
Cartilla de prelados y sacerdotes que enseria las ovdenanzas eclesidsticas que deben saber rodos
los ministros de Dios, Figueras, Ignacio Porter impresor y librero, 1769, 15.

Relaciones 142, primavera 2015, pp. 11-47, 1ssn 0185-3929 11



DAVID CARBAJAL LOPEZ

desde el exorcismo hasta la disposicién para recibir la gracia del Es-
piritu Santo y la bendicién de Dios.? Por supuesto, su uso mds co-
nocido y abundante es en el sacramento del bautismo, pero ha
estado destinada también a todo género de bendiciones, tanto de
personas como de objetos, que muchas veces adquirfan gracias a ella
el cardcter de sagrados. Por citar s6lo algunas de las mds ampliamen-
te mencionadas en los libros de ceremonias, pensemos en las asper-
siones constantes de los caddveres y de las sepulturas durante el
oficio de difuntos, en el agua que se vertia sobre los sacerdotes y
obispos en su consagracién, o en la triple aspersién de los altares, y en
fin, en la que por dentro y por fuera de los muros se hacia en toda
iglesia nueva,’ En general, los rituales y ceremoniales, tanto roma-
nos como los particulares de las 6rdenes o los diocesanos, indicaban
bien que las bendiciones se terminaban siempre rociando lo que
fuera con agua bendita.

El pueblo catélico y sus autoridades eran también rociados con
ella en ciertas ocasiones. La mds comuin era al principio de las misas
solemnes: “Los dias domingos en la iglesia latina se bendice al pue-
blo con agua bendita en memoria del lavatorio del bautismo”, afir-
maba el padre Murillo Velarde en su cldsico Curso de derecho
candnico.’ Esta misma obra recordaba que para ello se usaba por los
hebreos una planta llamada llamada hisopo, nombre que con el
tiempo pasé justamente al instrumento utilizado en el catolicismo
para rociar con el agua bendita. Al tiempo de este rito, se cantaba
normalmente la antifona Asperges me, que citamos en el epigrafe,

2 [bidem.

? Véase, por ejemplo, por no citar mis que uno particularmente representativo para
el caso novohispano, la obra de Andrés Sdenz de la Pefia, Manual de los santos sacramen-
tos conforme al ritual de Paulo V formado por mandado del Rmo., Illmo. y Exmo. Sr. D.
Juan de Palafox y Mendoza. . ., México, Francisco Robledo impresor, 1642, fs. 107-110v
y 129-152. Desde luego debemos referirnos en general a toda la seccién De Benedictio-
nibus del Ritual Romano 'y ala segunda parte del Pontifical Romano, en sus innumerables
ediciones.

4 Ibid., f. 129, con las reglas generales tomadas literalmente del Ritual Romano.

> Pedro Murillo Velarde, Curso de derecho candnico hispano e indiano, t. 111, Zamora,
El Colegio de Michoacdn, Facultad de Derecho, Universidad Nacional Auténoma de
México, 2005, 336.

12 Relaciones 142, primavera 2015, pp. 11-47, 1ssn 0185-3929



LA ASPERSION CON AGUA BENDITA

seguida del Miserere.® Por supuesto, el agua bendita se distribuia si-
guiendo la jerarquia de los espacios que constituian las iglesias de la
época: primero el presbiterio, después el coro y al final las naves.”

Asimismo, la aspersién era importante en la entrada de las gran-
des autoridades eclesidsticas. El ceremonial de los obispos era parti-
cularmente estricto al respecto en el caso de la llegada de un obispo
en su visita pastoral por las iglesias de su didcesis. El clero debia salir
a recibir al prelado portando, entre otros elementos, el acetre y el
hisopo. El superior local entregaba este tltimo al obispo, antes in-
cluso de besar el anillo de su autoridad y, preferentemente, de rodi-
llas ante él. Es decir, en lugar de recibir la aspersién en su entrada, el
propio obispo era quien tomaba el agua bendita del hisopo y luego
procedia a asperjar a su propia comitiva y a quienes lo recibian. Sélo
entonces procedia el prelado a cruzar el umbral de la iglesia y a en-
trar procesional y solemnemente hasta el lugar donde harfa su ora-
ci6n antes de subir al altar.?

Destaquémoslo desde ahora: en la recepcién episcopal el agua
bendita era un elemento de un ceremonial que a mds de religioso era
claramente propio de un ejercicio de soberania. Y es que en efecto,
estos mismos gestos que los rituales y ceremoniales ordenaban sim-
plemente entre el clero y el pueblo, conforme a jerarquias religiosas
y sagradas, subrayadas por los libros litdrgicos romanos posteriores
al Concilio de Trento, dirigidos a la uniformizacién del ritual en
todo el mundo catélico,’ revestian ademds una importancia politica
fundamental en el reino de la Nueva Espana del siglo xv111, como en
todo el conjunto de la monarquia hispdnica.

¢ Desde luego, durante el tiempo de Pascua se cantaba el Vidi aguam del libro de
Ezequiel.

7 Podemos remitir aqui en general a un cldsico de los libros littrgicos: Guillaume
Durand, Rational ou manuel des divins offfices, t. 11, Paris, Louis Vivés libraire-éditeur,
1854, 32-37.

8 Véase el Ceremoniale Episcoporum, lib. 1, cap. xv, n. 3. Hemos consultado aqui la
edicién de Ndpoles, Tipographia Simoniana, 1837, 50.

? La unidad de las ceremonias y en particular de la misa se constituy6 entre los siglos
XVI y XIX en tema fundamental para la identidad del catolicismo como ha mostrado
Philippe Martin, Le théitre divin. Une histoire de la messe, XVIe-XXe siécle, Paris, CNRs
Editions, 2010, 14-34.

Relaciones 142, primavera 2015, pp. 11-47, 1ss8 0185-3929 13



DAVID CARBAJAL LOPEZ

Conviene recordarlo, en el Antiguo Régimen, el poder politico
estaba intimamente asociado al ceremonial, a un conjunto de ele-
mentos rituales, gestos, palabras y objetos que fijan una jerarquia en
la sociedad, por parafrasear a Michele Fogel.'® Por ello, como ha se-
fialado la historiografia reciente, no hay que pensar que las ceremo-
nias y sus fastos son una forma simplemente de enmascarar o de
legitimar el uso de la fuerza. Al contrario, el ritual es el ejercicio mis-
mo del poder y, como tal, mds que reflejo de la estructura social es
una manera de construir lo social."" Mds todavia en las sociedades de
antes del siglo x1x, e incluso de ese siglo, donde las autoridades nor-
malmente tenfan muy pocos medios de coaccién directa: no existia
entonces nuestro enorme aparato del Estado, ni siquiera las mds cld-
sicas de sus instituciones (el fisco y el ejército) estaban suficientemen-
te desarrolladas. La autoridad se ejercia sobre todo en el ritual de
manera personal y sensible: la majestad de los reyes debia verse en sus
oropeles, escucharse en sus fanfarrias, deslumbrar con su fasto; con
todo lo cual se construia un lenguaje simbélico que no todo mundo
podia descifrar con todo detalle, pero cuyos mensajes fundamentales
eran bien comprensibles por la mayor parte de la sociedad.

El ritual religioso era tanto mds importante, cuanto que en la
cultura politica del Antiguo Régimen la religién constituia el lazo
politico mds importante entre todos los miembros de la “republica”,
es decir, la comunidad organizada juridicamente para responder a
fines tanto materiales como trascendentes, formada a su vez por un
amplio y heterogéneo conjunto de corporaciones.'* Lo politico y lo
religioso, pues, no estaban entonces separados, pero cabe ademds
sefialar algunas especificidades del mundo hispdnico entre lo que era
comun el mundo occidental de la época.

1 Michele Fogel, Les cérémonies de linformation dans la France du XVIe au XVIIIe
siécle, Paris, Fayard, 1989, 18.

! Alejandro Caneque, “De sillas y almohadones o de la naturaleza ritual del poder
en la Nueva Espana de los siglos xvit y xviir”, Revista de Indias, nim. 232, vol. Lxtv,
2004, 610-611.

12 Véase Annick Lempériere, Entre Dien et le roi: La république. Mexico, XVIe-XIXe
siécles, Parfs, Les Belles Lettres, 2004, especialmente pp. 65-71 y, en general, toda la pri-
mera parte de dicha obra, indispensable para comprender el funcionamiento de la mo-
narquia hispdnica.

14 Relaciones 142, primavera 2015, pp. 11-47, 1ssn 0185-3929



LA ASPERSION CON AGUA BENDITA

Ante todo, debemos tomar en cuenta que el rey, a pesar de titu-
larse “catdlico”, no era propiamente un monarca sagrado. Ya se ha
advertido en la historiografia, pricticamente desde la Edad Media,
los soberanos de la Peninsula Ibérica no eran ni coronados ni consa-
grados, y contrario a otros monarcas de la Europa occidental, no
eran capaces de ninguna forma de curacién sobrenatural.® En efec-
to, desde entonces y hasta el final del Antiguo Régimen, la entroni-
zacién de los reyes del mundo hispdnico, lo mismo en Madrid que
en las capitales americanas, no estaba marcada tanto por algtin cere-
monial religioso, sino por su entrada triunfal en la ciudad seguida de
abundantes celebraciones para sus vasallos en conjunto.'* Pero ello,
repetimos, no quiere decir que el ceremonial religioso no tuviera
intervencién alguna en la construccién del poder real en la Nueva
Espafa, antes bien, como en cualquier otra monarquia del Antiguo
Régimen, de manera pricticamente cotidiana, la autoridad se cons-
trufa y se disputaba a través de rituales, muchos de ellos religiosos, y
en los que el agua bendita tenia también un papel que desempenar.”

A diferencia de otras monarquias, al rey en la Nueva Espafiay en
el mundo hispdnico, en general, se le reconocia como patrono de las
Iglesias. Lo veremos mds adelante, uno de los temas en permanente
controversia en el siglo xvI1I era determinar los gestos rituales por
los que se le reconocia ese cardcter de protector, que mantenia la
frontera entre el clero y los seglares. Debemos resaltar el punto del
Patronato, pues era uno de los elementos mds caracteristicos sobre
los que se asentaba el poder de los monarcas desde tiempos medie-
vales: actores de la “Reconquista” en la Peninsula y de la Conquista

13 Adeline Rucquoi, “De los reyes que no son taumaturgos: los fundamentos de la
realeza en Espana”, Relaciones. Estudios de Historia y Sociedad, nim. 51, vol. xu1, Zamora,
El Colegio de Michoacén, verano 1992, 55-100. Cabe acaso mencionarlo, la obra de
Alain Boureau, Le simple corps du roi. Limpossible sacralité des souverains francais, XVe-
XVIIIe siécle, Paris, Les Editions de Paris, 1988, habia ya puesto en duda la sacralidad de
los reyes franceses.

' Sobre las ceremonias de la monarquia hispnica, si bien, la bibliograffa es amplia,
remitimos en particular a Maria José¢ del Rio Barredo, Madrid, Urbs regia. La capiral ce-
remonial de la Monarquia catélica, Madrid, Marcial Pons, 2000, 23-33, que trata sobre
todo de los juramentos y José Jaime Garcia Bernal, £/ fasto piiblico en la Espaia de los
Austrias, Sevilla, Universidad de Sevilla, 2006, 233-251 sobre las entradas reales.

15 Cafieque, ap. cit., pp. 609-634.

Relaciones 142, primavera 2015, pp. 11-47, 1ss8 0185-3929 15



DAVID CARBAJAL LOPEZ

en América, podian considerarse los verdaderos fundadores y dota-
dores de las iglesias y, por ello, reclamaron privilegios sobre los bene-
ficios y rentas eclesidsticos.'® El Patronato era, asi, una de las regalfas
mids importantes de la Corona. Los reyes y sus representantes en los
reinos americanos, en calidad de “vicepatronos”, participaban de
manera fundamental en la provisién de beneficios eclesidsticos y de
ciertas fracciones de esas rentas sobre las cuales no dudaban en im-
poner cargas."” Estos dos puntos aparecen legislados en textos juri-
dicos tanto civiles como eclesisticos desde los mds remotos, como
las Siete Partidas, que datan del reinado de Alfonso el Sabio, hasta la
legislacién municipal de cada reino, en nuestro caso la Recopilacion
de Leyes de Indias de 1680."® Sin embargo, el patronato y, por tanto,
el vicepatronato tenfa también un aspecto ritual, menos claro en el
derecho y tal vez, por ello, menos atendido en la historiografia.
Entre la variedad de elementos rituales que debia recibir el mo-
narca y sus representantes en las iglesias de Nueva Espafa, en este
articulo nos referiremos tan sélo a los relacionados con la aspersién
de agua bendita, especialmente a su uso en la recepcién solemne de
las autoridades. Nos interesa analizar las tensiones a que se vio so-
metida a lo largo del siglo xv111, sobre todo en la segunda mitad.
Veremos, en primer término, los elementos con los que se construia
este ritual en esa centuria, entre la ley, la costumbre, el ejemplo de
las iglesias de mayor prestigio, los libros littrgicos y las iniciativas de
los actores de cada poblacién. Enseguida, pasaremos a las controver-
sias sobre esta ceremonia, a partir de los expedientes que hemos lo-
calizado en el Archivo General de Indias, organizados en tres ejes:
los debates entre la costumbre, la sacralidad de las ceremonias y el

16 Rucquoi, op. cit.

17 Para una explicacion sintética de qué es un patronato y sus implicaciones, véase
Maximiliano Barrio Gonzalo, E/ clero en la Esparia moderna, Cérdoba, csic, Caja Sur,
2010, 83-88, quien al menos menciona los derechos honorificos de los patronos. Para
una explicacién detallada de los origenes del Patronato Regio de los reinos americanos
véase Alberto de la Hera, [glesia y Corona en la América espariola, Madrid, Mapfte, 1992.
La bibliografia disponible sobre el tema trata poco el tema del ritual, por eso nos ha pare-
cido suficiente limitarnos a estas referencias.

18 Véase la Recopilacion de leyes de Indias, libro 1, titulo v1, “Del Patronazgo real de las
Indias”, version digital en http://www.congreso.gob.pe/ntley/Leylndialhtm

16 Relaciones 142, primavera 2015, pp. 11-47, 1ssn 0185-3929



LA ASPERSION CON AGUA BENDITA

Real Patronato, que contintian de alguna forma la tradicién del si-
glo xv11, garantizando el predominio de este tltimo. En segundo
lugar, veremos los intentos, fallidos salvo algunas excepciones, de
ampliar el privilegio del rocio con agua bendita para las nuevas au-
toridades surgidas de las reformas de la época, con las dificultades de
redefinir el ritual propio de los vicepatronos. En fin, nos centramos
en las controversias con las autoridades municipales, en las cuales si
que aparecieron y con mayor éxito, nuevos argumentos para justifi-
car una aspersién mds abundante. Advirtamos, por tltimo, que esta
clasificacion es, desde luego, analitica y no crondlogica; es decir, no
tratamos de establecer las etapas de una transicidn, sino de identifi-
car, repetimos, las tensiones que simultdneamente ocurrian en el uso
de la aspersién; empero, si que podemos decir desde ahora, que se
advierte mayor facilidad en su uso por parte de los representantes
del ptiblico (aqui en el sentido tradicional de la comunidad politica
concreta) que de los magistrados de la Corona.

RECONSTRUCCION DE UN RITO PARA EL VICEPATRONO

En la Peninsula Ibérica, al inicio del reinado de la Casa de Borbén,
parecia no haber ya discusion alguna sobre los gestos que con agua
bendita correspondian al monarca por su patronato de la Iglesia en los
dos momentos que hemos citado antes: a su entrada en las iglesias y
durante la aspersién de la misa mayor. El primer caso no se daba tanto
en la asistencia del monarca en la Capilla Real del Alcdzar de Madrid,
sino justamente fuera de ella: lo vemos bien en la relacién de los viajes
del primero de los monarcas de la dinastia, Felipe V. En su recorrido
por algunas de las principales iglesias de Ia Corona de Aragén en 1702
salieron a recibirle y ofrecerle el hisopo lo mismo obispos que arzobis-
pos y los principales superiores religiosos de ese reino. Un detalle que
retener: si bien era un rito asociado a la veneracién de la cruz que se le
presentaba al monarca exclusivamente en su primera visita a una igle-
sia, contrario a éste, se repetia en sus entradas sucesivas. '’

' Antonio de Ubilla y Medina, Sucesion del rey D. Phelipe V nuestro serior en la Coro-
na de Esparia. Diario de sus viajes desde Versalles a Madrid, el que ejecutd para su feliz casa-

Relaciones 142, primavera 2015, pp. 11-47, 1ss8 0185-3929 17



DAVID CARBAJAL LOPEZ

En cuanto a la aspersion en la misa, el padre Frutos Bartolomé
de Olalla y Aragén, en su dia maestro de ceremonias de la propia
Real Capilla, y autor particularmente citado en las expedientes que
veremos més adelante, indicaba con precisién la aspersién particular
que debia darse a los principes y sus embajadores. Siguiendo a otros
liturgistas, sefialaba que después del clero, pero antes que al pueblo:
“le echard agua el celebrante, a cada uno de por si, haciendo humi-
llacién antes y después, mayor o menor, segtin la calidad o dignidad
de la persona”.** Destaquemos una primera ambigiiedad: el Ceremo-
nial de los obispos y las obras de los liturgistas de otras regiones no se
referfan sino a autoridades civiles en general, serian los eclesidsticos
y magistrados del mundo hispdnico los que harifan de esos gestos un
ritual propio del Real Patronato de la Iglesia.

Para el siglo xvi11, habia también ya un largo camino recorrido en
tierras americanas sobre este punto, no tanto por lo que toca a los vi-
rreyes, cuanto por los tribunales, representantes del brazo justiciero
del monarca en los reinos de Indias. Lo sefialaba el obispo Gaspar de
Villarroel, otro de los cldsicos en estas materias, a mediados del siglo
xvir: “Hace controvertido mucho con las Reales Audiencias en mate-
ria del agua bendita”, no tanto porque el clero se negara a aspetjar a los
oidores, sino porque se discutia quién debia salir con el hisopo a reci-
birlos y exactamente después o antes de quién se les rociaria al inicio
de la misa. Villarroel sefialaba ya dos reales cédulas de 1609 y 1615
que daban como solucién la recepcién por prebendados de las cate-
drales y la aspersion inmediatamente después del prelado con el coro
o con su séquito, aunque ello dejaba todavia la duda de la precedencia
entre oidores y candnigos solos, es decir, sin obispo o arzobispo en el
coro, que el mismo autor dejaba a la costumbre de cada iglesia.”!

miento, jornada a Ndpoles, a Mildn y a su ejército, sucesos de la campana y su vuelta a Ma-
drid, Madrid, Juan Garcia Infanzén impresor, 1704, 212, 213, 224 y 242.

? Frutos Bartolomé de Olallay Aragén, Ceremonial de las misas solemnes cantadas con
didconos o sin ellos, segiin las Ribricas del Misal Romano, iltimamente recognito por Su
Santidad Urbano VIII, Madrid, Juan Garcia Infanzén impresor, 1696, 54-55. Sigue lite-
ralmente a Michel Bauldry, Manuale sacrarum ceremoniae, juxsa ritum S. Romanae Eccle-
siae, pars secunda, cap. Vit De aspersione aquae benedictae, xv11, que tomamos aqui de la
42_ed., Venecia, Paulum Balleonium, 1703, 76.

2! Gaspar de Villarroel, 0sa, Gobierno eclesidstico pacifico y unién de los dos cuchillos

18 Relaciones 142, primavera 2015, pp. 11-47, 1ssn 0185-3929



LA ASPERSION CON AGUA BENDITA

Poco més o menos fueron estos mismos arreglos los que llegaron
ala Recopilacion de Indias, que trataba la materia en tres leyes funda-
mentales: la vi11, la 1x y la xx111 del titulo 15 “De las ceremonias,
precedencias y cortesias’, libro 1. En ellas, los reyes Felipe III y Fe-
lipe IV habian establecido, de manera “clara como el agua”, podria-
mos decir, o al menos eso pareciera a primera vista, los honores que
correspondian a sus representantes en las iglesias americanas. La pri-
mera dejaba la recepcién con el hisopo encargada ya fuera a los pre-
bendados, ya a los capellanes de los mismos tribunales, la segunda
repetia la prioridad dada en la aspersion a los prelados y a los clérigos
reunidos con éste; en fin, la ley xxu11, por cuanto al agua bendita,
insistia en ese mismo orden, pero ya no respecto de los oidores, sino
de los gobernadores civiles.?

Esto es, en la legislacién no habia duda ya de que el agua bendita
debia ser uno de los honores que correspondian al soberano y a sus
representantes, los virreyes y tribunales. Mas aunque la ley misma
definfa la practica, dejaba un margen amplio todavia a la costumbre
local. La ley viir nos lo muestra bien: al prohibir “hacer novedad de
lo que se hubiere observado con el tltimo presidente”, en realidad,
permitia que los detalles concretos del ritual se construyeran a partir
de la negociacién entre unas y otras autoridades. Un buen ejemplo
lo tenemos en el propio caso de Santiago de Chile en el siglo xvi1. Ya
en el Gobierno eclesidstico pacifico el obispo citaba una particularidad
no menor: “En esta Iglesia que sirvo”, decia el obispo, “se hace algo
mds de lo que manda el rey”.® En efecto, en realidad la Audiencia
recibia el agua bendita antes que los propios canénigos en el coro.
Mis todavia, el Ayuntamiento de esa ciudad, reclamaba como su
lugar propio en esta jerarquia justo después de la Real Audiencia, y
segtin parece habfa logrado apropidrselo, pues, en 1635 protestd
cuando se comenz4 a rociar al Cabildo Catedral antes que a ellos.*

pontificio y regio, Madrid, Oficina de Antonio Marin, 1738, t. 11, parte I1, cuestién XI,
articulo 111, 73-79.

2 Recopilacion de leyes de Indias, libro 11, titulo xv.

» Villarroel, op. ciz., 75.

* Ibid., 75-78. Al respecto también véase Jaime Valenzuela, Las liturgias del poder.
Celebraciones piiblicas y estrategias persuasivas en Chile colonial (1609-1709), Santiago,
Centro de Investigaciones Diego Barros Arana, Lom Editores, 2001, 247-248.

Relaciones 142, primavera 2015, pp. 11-47, 1ss8 0185-3929 19



DAVID CARBAJAL LOPEZ

Veremos mds adelante que en efecto, también en el siglo xvr otras
corporaciones y autoridades trataron de acceder a este privilegio por
la puerta de la costumbre, que no debemos olvidarlo, constitufa una
de las fuentes del derecho mds importantes de tiempos del Antiguo
Régimen. Al respecto, los eclesidsticos se mostrarian mds reticentes,
el propio obispo chileno ironizaba con elegancia sobre la actitud de
los municipes, que en tanto no se les respetara su lugar en la asper-
sién, preferfan entrar a la iglesia después de ese rito, “hasta que pase
el agua, como si fuese avenida”.

Ahora bien, en el caso del reino de la Nueva Espana del siglo
xvIII, la prictica mds asentada en la materia, citada varias veces
como ejemplo, era sin duda la de la Catedral Metropolitana de
México. Paradéjicamente, ahi el agua bendita en la recepcién en la
iglesia habia sido tan disputada por tribunales que el principal re-
presentante del monarca en el reino de la Nueva Espana, el virrey,
casi habia quedado sin ella, pues, no la recibia mds que una sola vez.
Esto es, contrario al rey en persona, era un rito que se acostumbraba
s6lo en su primera entrada a una iglesia. Lo ilustra asi, el conocido
Diario de Diego Garcia Panes: “Entrando en la iglesia, besa la cruz
que le presenta el preste y toma el agua bendita de su mano”.” Y en
efecto, lo vemos en una certificacién de los escribanos de cdmara de
la Real Audiencia de México que data de 1769: se recibia al virrey
con “el aspersorio en la puerta” de la Catedral Metropolitana “la
primera vez que entran a ella”.** Mds todavia, a lo largo del siglo
parece que el rito fue mds bien quedando en el olvido, pues el secre-
tario del Cabildo Catedral podia asentar en 1790: “en esta Santa
Iglesia Metropolitana no hay costumbre ni prictica de dar agua
bendita a la entrada en ella a tribunal alguno”.*” No es extrafo en-
tonces que para el final del siglo, cuando el Cabildo Catedral de

» Citado en Beatriz Berndt Le6n Mariscal, “Discursos de poder en un nuevo domi-
nio: el trayecto del virrey Marqués de las Amarillas de Veracruz a Puebla, las fiestas de
entrada y el ceremonial politico”, Relaciones. Estudios de Historia y Sociedad, nim. 101,
vol. xxv1, Zamora, El Colegio de Michoacdn, invierno 2005, 241.

% Archivo General de Indias (en adelante A1), Guadalajara, leg. 381, “Real cédulay
diligencias practicadas en su obedecimiento sobre ceremonias del Cabildo eclesidstico
con el secular de esta ciudad de Guadalajara”, fs. 29-30.

¥ Ibid., f. 31.

20 Relaciones 142, primavera 2015, pp. 11-47, 1ssn 0185-3929



LA ASPERSION CON AGUA BENDITA

México estableci6 una instruccién detallada de todas sus ceremo-
nias, el agua bendita estaba exclusivamente tratada en la aspersién
de la misa mayor.”®

Hasta donde sabemos los propios virreyes no pusieron mayor
objecién al respecto y, asimismo, se dirfa que era un punto compar-
tido con sus homoélogos de Lima. Aunque las constituciones sinoda-
les del arzobispado de esa ciudad contemplaban bien la recepcién
tanto del prelado como del virrey con agua bendita,” el expediente
sobre la reforma del ceremonial del virrey que se siguié en la década
de 1780, en tiempos de Teodoro de Croix y del visitador Jorge Esco-
bedo, no contemplaba su uso en las fiestas de tabla, sino exclusiva-
mente en la primera entrada del virrey a la Catedral. Ahi, el
arzobispo revestido de medio pontifical o el dedn con capa, saldrian
a recibirlo “y darle el agua bendita y adorando primero la cruz”, lo
conducirfan hasta su reclinatorio, ubicado en el propio presbiterio.*®
Cabe decir, a propésito de sitiales de los representantes del rey, en el
siglo xv11 el presidente de la Audiencia de Quito tenfa también su
asiento en el presbiterio y, por ello, era rociado dos veces en su pri-
mera entrada, tanto al entrar en la iglesia como en las gradas de la
capilla mayor.”!

Ahora bien, en cuanto a la aspersién al inicio de la misa, cabe
reconocerlo, en la principal de las iglesias de la Nueva Espana se
habia hecho todo lo posible para que el agua bendita que se rociaba
no se convirtiera en motivo de disputa entre autoridades civiles y
eclesidsticas y, antes bien, se habia logrado que a través de ella se re-
conociera de manera ritual el equilibrio ideal entre las dos principa-

% Biblioteca Nacional de Espana (en adelante BNE), Sala Cervantes, mss. 12,506,
Instruccion del orden y mérodo con que se celebran los divinos oficios en la Santa Iglesia Cate-
dral Metropolitana de México en todos los dias del aro y particulares casos que ocurren, con
especificacion de las obligaciones de todos sus ministros y sirvientes conforme en todo a su
ereccion y estatutos, 1794, fs. 69-71.

¥ Constituciones sinodales del arzobispado de Lima (1754), libro 1, tit. v1, 18, Lima,
Huerta y Compafifa impresores, 1864, p. 52.

% ac1, Lima, leg. 691, n. 4, 65, “Ceremonial que debe observarse en esta Real Au-
diencia tantos en los recibimientos de los sefiores virreyes cuanto en las funciones y actos
publicos a que debe concurrir por ley o estatuto”, Lima, 14 de junio de 1784, punto 10.

3 Hugo Burgos Guevara, Primeras doctrinas en la Real Audiencia de Quito, 1570-
1640, Quito, Abya-Yala, 1995, 420.

Relaciones 142, primavera 2015, pp. 11-47, 1ssn 0185-3929 21



DAVID CARBAJAL LOPEZ

les corporaciones, civil y eclesidstica, de la capital, la Real Audiencia
y el Cabildo Catedral. A mediados de siglo, quien daba individual-
mente el agua bendita a las autoridades, desde el virrey hasta el lti-
mo de los ministros era el sacristin mayor, quien acto seguido
proseguia asperjando al Ayuntamiento y al pueblo.? Para la década
de 1790, sabemos que eran dos los sacristanes que al mismo tiempo
salfan del presbiterio, el mds antiguo iba al coro y el menos antiguo
se dirigia hacia las autoridades y luego al pueblo.?® Con ello, el virrey
y los oidores, por una parte, y el dedn y Cabildo Catedral, por otra,
eran simultdneamente rocfados con el agua bendita, doble aspersién
que, insistimos, reconocia la importancia de ambas potestades.

Debemos destacarlo, este conciliador detalle del ritual era posi-
ble gracias a una particularidad de la liturgia de los reinos hispdni-
cos, que es tanta mayor prueba de la importancia en ellos de la
aspersién en la misa. Por bula de Gregorio X111, Pastoralis offici,
cuando prelados o dignidades oficiaban, era posible que fuera otro
clérigo revestido de sobrepelliz y estola, que era aqui el caso del sa-
cristdn, quien se ocupara de la aspersién. Atin mds, era en virtud de
la distancia entre el altar y el coro —y en las iglesias del mundo his-
panico coro y altar estdn casi siempre separados— que se permitia
que fueran dos los sacerdotes que realizaran el rito.?* Esta desigual-
dad de las ceremonias en la Monarquia catélica no es un detalle
menor. Ante todo nos recuerda que la Reforma catélica nunca lo-
gré concretar el suefio de la absoluta uniformidad de todas las cere-
monias en todas partes del orbe y, sobre todo, tratindose de una
bula expedida a peticién del monarca, da cuenta del reconocimien-
to por parte de la Santa Sede, de que los rituales no podian quedar
enteramente supeditados a una légica estrictamente religiosa, esta-
blecida por el clero.”

32 ac1, Guadalajara, leg. 381, “Real cédula y diligencias practicadas en su obedeci-
miento sobre ceremonias del Cabildo eclesidstico con el secular de esta ciudad de Guada-
lajara”, fs. 29-30.

3 Instruccion del orden y mérodo. .. op. cit., fs. 69-71.

34 Olallay Aragén, op. cit., p. 52.

% Contrastemos con lo sucedido en la monarquia francesa, donde los anuncios de
las decisiones reales durante el sermén dominical fueron progresivamente desplazados
por el clero en el siglo xv11, hasta su total prohibicidn, en aras de proteger la dedicacion

22 Relaciones 142, primavera 2015, pp. 11-47, 1ssn 0185-3929



LA ASPERSION CON AGUA BENDITA

En suma, pues, para el siglo xvi, la ley, la costumbre, las excep-
ciones de la liturgia y, claro est4, la voluntad de los actores, cons-
trufan de manera particular un ritual que sélo en apariencia era
igual en todas partes. Por supuesto, no en todas las iglesias sucedia
todo con el mismo orden que en la Metropolitana, veremos ahora
los enfrentamientos que se suscitaron entre las costumbres de los
magistrados y la proteccién de los rituales sagrados.

REAL PATRONATO, COSTUMBRES Y CEREMONIAS SAGRADAS

La primera tensién que se revela al estudiar las controversias sobre el
agua bendita en el siglo xv111, es la que opone los ritos sagrados a la
costumbre e incluso al Real Patronato. Pues a principios del siglo
XvIII, no todos los gestos relacionados con el agua bendita que se
practicaban en las iglesias del reino de la Nueva Espana eran absolu-
tamente conformes con lo que esperaba el clero. Y es que la diferen-
cia principal entre la recepcién del agua bendita entre el rey en
Madrid y el virrey en México no era tanto que el ltimo no la to-
mase a su entrada en las iglesias, sino que en realidad no se asperjaba
al virrey, ni a su llegada ni en la misa, sino que se le permitia tomar
el agua tocando directamente el hisopo con su mano. Para finales
del siglo, la fnstruccién de la Catedral Metropolitana indicaba que el
gesto se habia generalizado entre las autoridades civiles: el sacristin
y su acélito (que llevaba el acetre) no iba en realidad a rociar, sino
“para dar el agua bendita en mano a los sefiores de la Real Audiencia
y Tribunales”.*® Asimismo, en Guadalajara, a principios del siglo, el
presidente de la Real Audiencia y, en su falta, el oidor decano prac-
ticaban exactamente lo mismo, pero en cambio se asperjaba a los
demis oidores y ministros del tribunal. Segtin el maestro de ceremo-
nias de la Catedral, Francisco de Medina, hacia el ano 1707 se intro-

exclusiva a temas sagrados de las palabras clericales durante las ceremonias. Fogel, op.
cit., pp. 111-116. En cambio, como vemos aqui, en la monarquia catélica del siglo
xviil el pulpito y las ceremonias, en general, nunca pudieron separarse de los temas
profanos.

3 Instruccion del orden y método. .. op. cit., £s. 69-71.

Relaciones 142, primavera 2015, pp. 11-47, 1ss8 0185-3929 23



DAVID CARBAJAL LOPEZ

dujo la misma costumbre que en México, y por tanto el tribunal en
su conjunto comenzd a tomar el agua bendita con la mano.”’

Todo ello era una practica explicitamente censurada por los li-
turgistas. El padre Frutos Olalla habia asentado que “a ninguna per-
sona eclesidstica ni seglar, aunque sea el rey, se ha de dar el agua
bendita en las manos”.*®* Empero, en una obra mayormente cons-
truida a partir de citas de otros liturgistas, no hemos podido identi-
ficar con exactitud la fuente de esa prohibicién. Bartolomé Gavanto
y Michel Bauldry, los autores mds citados por Olalla en este punto,
no indicaban absolutamente nada al respecto, aunque es cierto que
todas sus indicaciones estdn dadas pensando con toda claridad en
una aspersion y no en la simple presentacién del hisopo.* Ahora
bien, hemos citado el ejemplo de la Catedral de Guadalajara, por-
que fue el Cabildo de esa iglesia el que reaccioné directamente con-
tra esta costumbre, para ser preciso, en la fiesta de San Pedro apéstol
de 1717.

Ese dia, al llegar la Real Audiencia a la Catedral, sali6 a recibirla,
hisopo en mano el canénigo José Montero, quien se atrevid, a decir
del presidente Tomds Terdn de los Rios, a la “irrespetuosa demostra-
cién e irregular modo” de asperjarlos. Si el cambio de por si pareci6
violento a los ministros, lo fue tanto més considerando que el cané-
nigo parece no haberles escaseado ni el agua ni la energia, pues sacu-
di6 el hisopo hasta “casi tocar el rostro” del presidente.*” Unas
semanas mds tarde, en la fiesta de la Virgen de la Asuncién, el 15 de
agosto, fue el capelldn de coro Manuel Vidal Picazo, quien oficiaba
de subdidcono, el que “usé de la ceremonia inusitada de asperjar” a
los ministros al inicio de la misa solemne de ese dia. Escandalizados
con el acto que “atrajo las atenciones del pueblo”, apenas salieron de

% ac1, Guadalajara, leg. 94, “Testimonio de las diligencias y autos fechos en razén de
lo acaecido en la Santa Iglesia Catedral de Guadalajara sobre darse el agua bendita a las
Audiencias en mano y no por aspersién, con lo demds que se percibe”, fs. 5v-7.

3% Olalla y Aragén, op. cit., p. 49.

% Véase Bauldry, loc. cit., y Bartolomé Gavanto, Thesaurus sacrorum rituum, pars 1v,
tit. X1, rabrica 14, Augusburgo, Matthaei Rieger, 1763, 537-542.

4 ac1, Guadalajara, leg. 94, “Testimonio de las diligencias y autos fechos...”, fs.
1-23. Las referencias de los siguientes pdrrafos, hasta indicacién contraria, proceden de
este mismo expediente.

24 Relaciones 142, primavera 2015, pp. 11-47, 1ssn 0185-3929



LA ASPERSION CON AGUA BENDITA

la Catedral instalaron el Real Acuerdo y procedieron a tomar me-
didas en el asunto, y mandaron levantar una informacién de varios
testigos.

Las declaraciones estuvieron dirigidas a confirmar la antigiiedad
de la costumbre y, también en alguna medida, a sefialar los excesos
del agua bendita. El escribano de la Audiencia no omitié sefialar que
“asperjando de necesidad ha de caer tanta [agua] que manche los
vestidos de los sefiores ministros”, mientras el capellin Vidal Picazo
se justificé por su parte alegando que los habia rociado “de modo
que les echase poquita agua”, y el oidor fiscal Antonio del Real sefia-
16 la “irrisién” que hubiera causado si los ministros hubieran exten-
dido la mano como acostumbraban. Fuera de estos detalles, casi
anecddticos, salieron a relucir las preocupaciones de unas y otras
autoridades. Los oidores se mostraban inquietos, desde luego, ante
el “publico desaire”, el cuestionamiento delante de los habitantes de
la ciudad de su “representacién”, en este caso, la de vicepatronos,
“efigies” de la persona del rey, a quienes —el oidor fiscal no dudaba
en recordarlo— los canénigos debian sus prebendas.

El 20 de agosto de 1717, el Cabildo Catedral de Guadalajara
fue, pues, recriminado por su conducta a través de una real provi-
sidn, el instrumento juridico mds importante al alcance de la Au-
diencia, en el cual los oidores hablaban justamente en nombre del
monarca mismo. Obligados a explicarse, los canénigos alegaron en
su defensa que no hacian sino proteger un acto sagrado. Era “por los
misterios que esta sagrada ceremonia representa’, que no podian
permitir que se siguiera dando este “abuso y mala costumbre”, como
lo calificaron directamente. Sus fundamentos estaban en los liturgis-
tas que hemos venido citando y en los propios libros litirgicos, so-
bre todo, en el Ceremonial Romano, y hasta en el derecho canénico,
el Concilio Tridentino en particular.

En efecto, por una parte, las cuidadosas explicaciones de todos
esos textos sobre la forma de realizar la aspersién —“en pie”, “las ca-
bezas descubiertas’ e incluso la propia voz “aspergo”, significaban,
segtin los prebendados, la gravedad de un gesto que no podia modi-
ficarse bajo ningn pretexto, toda vez que eran gufa “para contem-
plar las cosas divinas y celestiales”, so pena incluso de excomunidn.

Relaciones 142, primavera 2015, pp. 11-47, 1ss8 0185-3929 25



DAVID CARBAJAL LOPEZ

Pero, ademds, la propia referencia a la obra del padre Frutos Olalla,
esto es, a la liturgia practicada en la Capilla Real de Madrid, les per-
mitia argliir que no hacifan sino evitar que se practicara con ese tri-
bunal, “lo que no se hace con Su Majestad”. En fin, alegaron
también que por tratarse de una ceremonia eclesidstica, era desde
luego su jurisdiccién y no la del rey a la que tocaba decidir, como
decian lo habia aceptado con anticipacién el presidente, concedien-
do que era “mads politica [es decir, de cortesia] que sagrada”.

Empero, paradéjicamente, los canénigos no parecen haber teni-
do mayor problema en hacer de esta ceremonia sagrada un uso ad
hoc segtin las circunstancias. Unos pocos afios més tarde, cuando
surgié un nuevo problema con la Real Audiencia, a propésito de la
colocacién del sitial para su oidor decano solo en 1723, resurgié el
problema de la aspersién. Asi es, el 23 de marzo de ese afio, Jueves
Santo, los oidores Del Real y José Vicente Antonio de Garciga, acu-
dieron a los oficios en la Catedral, y fueron recibidos por el magis-
tral Juan de Cara y Amo Figueroa y el prebendado José Portillo
Gallo. Apenas el magistral eché mano al hisopo y traté de rociar a
los dos oidores que venian haciendo “cuerpo de Audiencia”, se enta-
blé de nuevo una sentida discusién (“con algin incendio y voces
altas” dicen las certificaciones y declaraciones de los testigos) en los
propios términos que en 1717. Del Real acudié de inmediato a la
costumbre “que es la que da uso a la ceremonia”, Cara y Amo res-

.7 .. . . 7 . <«
pondié remitiendo a los libros littirgicos: “No lo manda el Ceremo-
nial”, afirmé tajante, calificindola de inmediato de “corruptela”. Y
cuando el oidor respondia citando la antigiiedad, el magistral evoca-
ba de nuevo la liturgia de la capilla real, pues “ni al rey se daen la
mano”.*!

Irénicamente, unas décadas mds tarde eran los propios candni-
gos los que invocaban la costumbre para negarle el agua bendita en
mano y otras ceremonias a los oficiales reales de Guadalajara.** Estos
alegaban en 1767 ante la Real Audiencia de esa ciudad, tener a su
favor tanto la ley como el siempre citado ejemplo de la Catedral

# El incidente completo en 7bid., fs. 49-65.

2 acr, Guadalajara, leg. 335, n. 14, fs. 743-808, del que proceden, salvo indicacién
las siguientes referencias.

26 Relaciones 142, primavera 2015, pp. 11-47, 1ssn 0185-3929



LA ASPERSION CON AGUA BENDITA

Metropolitana. No sélo las leyes de Indias los consideraban, decian,
como parte de los ministros que hacfan parte del “cuerpo de Au-
diencia”, sino que ademds se habian expedido a su favor dos reales
cédulas de 1638 y 1651, que los equiparaban en honores a sus ho-
mologos de la ciudad de México. Y claro estd, la prictica de la Cate-
dral de esa ciudad, segtn hicieron constar, era que se daba a los
oficiales reales el mismo tratamiento que a los oidores cuando iban
con ellos aunque el escribano de cdmara que redacté no se ocupé en
dar mayores detalles. Los oficiales reales tapatios no lo decian de
manera explicita, pero se entiende bien que en realidad estaban tra-
tando de obtener unos honores a partir de otros. Las leyes y reales
cédulas que citaban bédsicamente trataban o estaban relacionadas
con el tema del asiento en la iglesia, permitiéndoles usar sillas al lado
de la Audiencia.

Encargado por el Cabildo eclesidstico de abrir dictamen sobre
esta controversia, el chantre de la Catedral cuestion6 con amplitud
la pertinencia de las cédulas y leyes que citaban, insistiendo en el
punto de la costumbre, que como hemos visto ellas mismas dejaban
abierto: era “ilegitima cualquier alteracién que se hace contra la cos-
tumbre” en las ceremonias, y la de Guadalajara era “inveterada” de
mis de cien afios, por lo que cualquier concesién “no aprovechaba”
contra ella. Especificamente sobre el agua bendita, se mostré ade-
mds incrédulo sobre la prictica de México: “atn me atrevo a asegu-
rar que no se les da [el agual, pues de ddrsela ya lo hubiera expresado
el escribano en la certificacién que dio”.*

Ante la negativa de los canénigos, los oficiales reales presentaron
como prueba una carta de uno de sus homédlogos de México afir-
mando de manera clara: “se les da también a dichos oficiales reales el
agua bendita por uno de los eclesidsticos capellanes de coro, igual-
mente que a los sefiores ministros togados”.* Pero reforzaron tam-
bién sus argumentos citando el Real Patronato, no porque ellos
mismos lo ejercieran y de ahi les correspondiera la ceremonia, sino

4 Bl dictamen del chantre Dr. Pedro de Ibarreta, fechado en 3 de octubre de 1767,
en ibid., fs. 759v-762v.

% La carta fue del oficial real de México, Juan Antonio Gutiérrez de Herrera, a su ho-
mélogo de Guadalajara, Francisco Lopez Pefia, el 7 de noviembre de 1767, Ibid. £. 763v.

Relaciones 142, primavera 2015, pp. 11-47, 1ss8 0185-3929 27



DAVID CARBAJAL LOPEZ

porque era éste, finalmente, el que debia ser considerado rector en
los honores que se concedian a los magistrados en las iglesias. Esto
es, el Patronato ya no era sélo el que implicara los honores, sino que
el propio soberano era quien los distribufa entre los clérigos y sus
representantes, con lo que se reforzaba su uso para jerarquias profa-
nas mds que religiosas. Esa regalia, “piedra preciosa” de la Corona,
por retomar sus términos, se vefa en riesgo al negarse los clérigos a
aceptar sus disposiciones incluso en estas materias.

No nos extenderemos aqui en los detalles de este expediente,
baste decir que acabé siendo resuelto en el propio Consejo de In-
dias, ante las divisiones de la Real Audiencia de Guadalajara, termi-
né en un resultado favorable a los oficiales reales en 1769. Si los
oidores y su fiscal habian dudado en validar el argumento de que los
oficiales reales hacfan cuerpo con ellos al ir a la iglesia, en el Consejo
el fiscal para la seccién novohispana, que debia ser por entonces
Manuel Lanz Casafonda, reconocié no sélo esa unidad de represen-
tacién de los magistrados reales, sino también que, conforme decian
los oficiales, la costumbre “tiene fuerza de ley en iguales materias”,
pero debia ser también racional.” Esto es, que no podia, al mismo
tiempo, concederse un honor como el del mismo asiento que los
oidores, s6lo para que de inmediato tuvieran “un puro sonrrojo y
vilipendio” ante la falta de los otros que disfrutaban los mismos
magistrados.

Como buena prueba de hasta qué punto el ritual era un elemen-
to del ¢jercicio del poder, en el siglo xvii se vefa la consagracién con
el honor del agua bendita (y de la presentacion del portapaz, que no
tratamos aqui) de unos oficiales de la Real Hacienda que, al menos
en Guadalajara, habian empezado su trayectoria en la iglesia senta-
dos al lado del Ayuntamiento, lo recordé en su momento el Cabildo
Catedral. Pero debemos insistir en un punto, que su justificacion se
construy6 a partir de la idea de que se integran al cuerpo de la Real
Audiencia encabezada por su presidente. Introducirlos en ese honor,

# El dictamen del fiscal del Consejo, dado el 8 de febrero de 1769, y la resolucién
final del tribunal, que tuvo lugar el 21 de febrero siguiente, en 7bid., f. 807. Hemos to-
mado los nombres de los fiscales del Conscjo de Gildas Bernard, Le secrétariat d FEtat et le
Conseil Espagnol des Indes (1700-1808), Ginebra, Librairie Droz, 1972, 226-227.

28 Relaciones 142, primavera 2015, pp. 11-47, 1ssn 0185-3929



LA ASPERSION CON AGUA BENDITA

aun si los canénigos dijeran que era contra la costumbre de la cate-
dral tapatia, en realidad no la alteraba en lo fundamental: de mo-
mento, se concedia el hisopo en la mano de manera particular a la
representacion del patrono de la propia Iglesia.

Ahora bien, en el reino de la Nueva Espana y en los otros reinos
americanos, justamente en el siglo xvir el gobierno provincial se fue
reorganizando, y en las dltimas décadas de ese siglo, la regalia del
patronato dej6 de ser monopolio exclusivo de virreyes y Audiencias.
Por ello mismo, la verdadera novedad del siglo xv1ir es que aparecie-
ron nuevas tensiones por el agua bendita a propésito de las autorida-
des regionales y locales.

Los NUEVOS VICEPATRONOS

En un proceso que tendria su culminacién en la reforma de inten-
dentes de 1786, y del que aqui no podemos ocuparnos en detalle
pues va més alld de los objetivos de este articulo,* durante el siglo
XVIII aumentaron o se reforzaron las instancias de gobierno local.
Desde luego, ello también tuvo repercusiones en el ceremonial, en
la medida en que se otorgaba o no la regalia del Patronato a esos
nuevos magistrados representantes del rey.

Hasta donde sabemos, el primer caso de enfrentamiento por el
honor del agua bendita por parte de un nuevo gobierno local en el
reino de la Nueva Espana tuvo lugar en la ciudad de Puebla, donde
hasta 1754 representaba al rey tinicamente un alcalde mayor, que
ese afio fue sustituido por un gobernador politico y militar, cargo
que recay6 en primer lugar en Pedro Montesinos de Lara.”” Fue, en

46 Entre las obras clésicas sobre el tema, destaquemos sobre todo a Horst Pietschmann,
Las reformas borbénicas y el sistema de intendencias en Nueva Espania. Un estudio politico
administrativo, México, Fondo de Cultura Econémica, 1996.

47 El caso de Puebla ha sido trabajado con amplitud por Frances Lourdes Ramos,
“Negociar el poder y reafirmar la fe en la Puebla del siglo xv11. Los cabildos y la solucién
de los conflictos en el dmbito ceremonial”, en Francisco Javier Cervantes Bello, coord.,
La Iglesia en la Nueva Espania: relaciones econdmicas e interacciones politicas, Puebla, Bene-
mérita Universidad Auténoma de Puebla, 2010 y “Creando sujetos reales a través de las
Reformas Borbénicas: La corona, el cabildo y la manipulacién de la ceremonia de la ‘se-
gunda ciudad’ del reino”, xir Reunion de historiadores de México, Estados Unidos y Cana-

Relaciones 142, primavera 2015, pp. 11-47, 1ss8 0185-3929 29



DAVID CARBAJAL LOPEZ

la década de 1760, que uno de sus sucesores, el coronel Esteban
Bravo de Rivero, comenzaria la acumulacién de honores en las igle-
sias, indispensables en el contexto que hemos venido esbozando
para el ejercicio de su nueva autoridad. Como fue con los oficiales
reales de Guadalajara, el primer elemento ritual, a partir del cual
habrian de reclamarse otros, fue el del asiento: por real cédula de 21
de octubre de 1764, el gobernador obtuvo el uso de silla con tapete
y almohada en las iglesias, incluida la Catedral. Cuatro anos mds
tarde, el gobernador habria de acudir al Consejo de Indias para re-
clamar la presentacién del portapaz y, mds modesto que los magis-
trados tapatios, la aspersién particular con agua bendita, que no
presentacién del hisopo para tomarla con su mano.* Destaquémos-
lo, mientras los oidores de Guadalajara habian sido particularmente
sensibles a la recepcién con agua bendita a la entrada de la Catedral,
el nuevo gobierno militar poblano insistfa mds bien en su uso antes
de la misa mayor.

El coronel Bravo de Rivero alegaba a su favor la ley xxur del titu-
lo 15, libro 11 de la Recopilacion, que como hemos visto hablaba
efectivamente de los honores dados a los gobernadores. Ya en agosto
de 17606, el gobernador se habia dirigido al obispo de Puebla, el cé-
lebre Francisco Fabidn y Fuero, con ese fundamento e insistiendo en
que la real cédula de 1764 bastaba ya para “gozar de todas las gra-
cias, preeminencias y exenciones que los demds gobernadores de mi
clase”. Desde luego, el alto clero poblano se encontré de inmediato
con el problema de determinar a qué clase de gobernadores pertene-
cia el de Puebla, pues lo apuntaron de inmediato los eclesidsticos,
“hay gobernadores de distintas jerarquias y clases”, que variaban en
este caso, sobre todo, por lo que concierne al Real Patronato.

Asf es, el Cabildo Catedral de Puebla, respaldado por su obispo,
respondi6 un mes mds tarde a la solicitud del magistrado con una
senda negativa, fundada en el tema de la costumbre, siempre pre-
sente en estas materias, pero ante todo recorddndole que él no ejer-
cia el Patronato, y por tanto no podia utilizar “una ceremonia

dd, Querétaro, 2010, versién digital disponible en http://13mexeuacan.colmex.mx/

Ponencias%20PDF/Frances%20Lourdes%20Ramos.pdf
“ El expediente est4 repartido en aGI, México, leg. 1269 y leg. 2662.

30 Relaciones 142, primavera 2015, pp. 11-47, 1ssx 0185-3929



LA ASPERSION CON AGUA BENDITA

debida a los sefiores virreyes y presidentes, en quienes reside”. La
jerarquia del gobernador era tanto mds disminuida para el honor del
agua bendita, cuanto que el Cabildo Catedral podia evocar ejem-
plos de personajes de “cardcter y representacién” que nunca la ha-
bian solicitado. En concreto, citaba a Juan José Veitia Linaje y a José
de Uribe Castejon, el primero con titulo de consejero del rey y el
segundo oidor decano de la Audiencia de México. En fin, la res-
puesta del cabildo, acaso por prevision, se extendié en la legislacion
sobre otras ceremonias, no sélo el dar la paz, sino también el soltar
la falda episcopal.”” Todo ello, insistian los candnigos y repetia el
obispo, eran honores concedidos a quien representaba en la iglesia el
Patronato de los reyes.

Llegados los argumentos tanto del gobernador como del Cabil-
do Catedral ante el Consejo de Indias a principios de 1768, el fiscal
optd, sin embargo, por aprovechar una ambigiiedad que ya hemos
sefialado. En realidad, los libros littrgicos y sus comentaristas con-
templaban este tipo de ceremonias, independientemente del Patro-
nato de los reyes. Segtin decfa Lanz Casafonda, evocando ni mds ni
menos que el Ceremonial de los obispos, ellas se concedian a los ma-
gistrados “como cabeza del estado secular, y para denotar la unién
que debe haber entre él y el eclesidstico”. Al final, sin embargo, los
propios consejeros de Indias se negaron a ir a tan lejos y, concedien-
do al gobernador Bravo de Rivero lo que solicitaba, buscaron la
manera de mantener visible, en efecto, su distinta jerarquia respecto
de los virreyes y oidores. Hay que decir que su esfuerzo fue mds bien
infructuoso, todo lo que pudieron hacer fue sefialar que el eclesids-
tico que diera el portapaz el gobernador irfa Gnicamente revestido
con sobrepelliz y estola.”

Cabe advertir que la controversia no termind ahi, si bien el tema
del agua bendita ya no entré directamente en la discusién. El Cabil-
do Catedral, con informe del canénigo doctoral Manuel Ignacio de

 Se trata, desde luego, de la falda de la capa magna que portaban los obispos en al-
gunas grandes celebraciones religiosas, y que normalmente era llevada por un criado, un
caudatario.

50 El parecer del fiscal, fechado en 26 de febrero de 1768 y la resolucién del Consejo
de 1° de marzo siguiente en AGI, México, leg. 1269.

Relaciones 142, primavera 2015, pp. 11-47, 1ss8 0185-3929 31



DAVID CARBAJAL LOPEZ

Gorozpe, determiné que las ceremonias concedidas al gobernador
debian ejecutarse sin perjuicio de la propia jerarquia del “Estado
Eclesidstico”. Ante las nuevas protestas del gobernador, recurririan
otra vez al Consejo de Indias, en 1769, insistiendo en que los res-
criptos del rey, finalmente, “nunca han querido otra cosa que honrar
al sacerdote”. Por lo que hace a la aspersién, ello significé que a par-
tir de entonces el gobernador la recibiria en efecto, por uno de los
capellanes de la Catedral, el mismo que asperjaba al coro, “después
de haber concluido en él esta ceremonia”. Es decir, los can6nigos se
preocupaban sobre todo de que la posicién de superioridad del clero
en las iglesias quedara, sin embargo, intacta.”!

Ahora bien, aunque el fiscal Lanz Casafonda negara que se trata-
ba de los honores del vicepatronato, en las décadas siguientes en
otros reinos americanos y en el propio Consejo de Indias el asunto
parecia estar también estrechamente ligado a él. Sabemos que, a
partir de la década de 1780, el Consejo debié ocuparse de varios
expedientes en los que se consultaba qué honores correspondian a la
nueva figura introducida por las Reformas Borbénicas: los goberna-
dores intendentes. La introduccién de estos nuevos magistrados
constituy6 sin duda la mds importante reforma territorial del siglo
xviI en el mundo hispdnico, estableciendo en la provincia una au-
toridad que detentaba las “cuatro causas” (gobierno, hacienda, gue-
rra y justicia) hasta entonces propias de la jurisdiccién de los
virreyes. Su autoridad en materias fiscales, militares y en la policia
urbana, hicieron de ellos destacados agentes de las reformas que
impulsaban, por entonces, los ministros de la Corona; ademds, con-
trario al gobernador politico y militar de Puebla, la mayoria de ellos
si que ejercian el Vicepatronato. Se conoce menos en la histo-
riografia reciente el tema de su ejercicio del poder en materias ce-
remoniales, pero sabemos que hubo un intento de un ceremonial

5! aG1, Lima, leg. 667, n. 49, “Copia del Ceremonial o etiquetas mandadas observar
en los recibimientos de los gobernadores intendentes a sus provincias y funciones a que
asistan en las Iglesias Catedrales juntamente con el respectivo a los Cabildos o Ayunta-
mientos del Virreinato del Perd”, 1784.

52 Empero, tampoco puede decirse que la introduccién de los intendentes estuviera
del todo desvinculada de la organizacién tradicional de la monarquia como ya lo advertia
Pietschmann, op. cit., pp. 119-256 y en particular pp. 229-240.

32 Relaciones 142, primavera 2015, pp. 11-47, 1ssx 0185-3929



LA ASPERSION CON AGUA BENDITA

exclusivo para ellos. Este tuvo lugar en el reino del Perti en 1784,
iniciativa del virrey Teodoro de Croix ante las dudas planteadas por
el obispo de Cuzco, y que fue redactado por el visitador Jorge Esco-
bedo, quien se ocupé también de redactar un nuevo ceremonial
para los virreyes peruanos.”

Escobedo si que asocié el agua bendita a los honores de vicepa-
tronos de los intendentes, tanto en su recepcién en las iglesias como
al inicio de la misa. En general, se les aplicaba en efecto la ley xx11
que hemos citado antes, equipardndolos a los gobernadores y oido-
res, pues Escobedo mismo afirmaba haber tomado ejemplo de lo
que se practicaba con los presidentes de Chile y Charcas, sin embar-
go, habia cierto cuidado de no sobrepasar los honores que se daban
a los virreyes. Por ello, la recepcién del intendente debia ejecutarla
“el capelldn de éste” o bien “el prebendado menos antiguo”, quien
desde luego le daria el agua bendita. Al inicio de la misa se mantenia
el orden que concedia prioridad a los prelados con sus clérigos o
cabildos, pero justo después debia seguir el intendente quien, con-
trario al estilo que hemos visto en la Catedral de México y como
habia sido dictaminado en el Cabildo Catedral de Puebla, debia ser
rociado “por la misma persona” que los eclesidsticos. Aunque con
todo ello, Escobedo concedia a los nuevos magistrados algo tan im-
portante para el ejercicio del poder bajo el Antiguo Régimen como
un lugar propio en el ceremonial, no recibié la aprobacién del Con-
sejo, no sabemos exactamente los motivos.*

Sabemos en cambio que para Nueva Espafia el expediente deci-
sivo fue el de las controversias entre el intendente y el obispo de
Durango en los tltimos afios del siglo xviir. El problema del inten-
dente de Durango es que justamente era de los pocos que no ejer-
cfan el patronato, o lo hacia sélo a nombre del comandante general
de las provincias internas, con sede en Chihuahua. Conviene recor-
darlo, esta nueva jurisdiccién fue creada en la década de 1760 a
consecuencia de la visita general de José de Gélvez en la Nueva Es-
pana, y su primer titular fue, por cierto, el mismo caballero De la

53 Véase la referencia que citamos en la nota 30.

> Lamentablemente el expediente del caso que citamos no incluye ni el dictamen ni
la resolucién del Consejo.

Relaciones 142, primavera 2015, pp. 11-47, 1ss8 0185-3929 33



DAVID CARBAJAL LOPEZ

Croix que hemos mencionado antes. A él se le concedian las faculta-
des del vicepatronato, pero con posibilidad de “subdelegarlas” en los
gobernadores de Sonora y Nueva Vizcaya, este tltimo sustituido
por el intendente en los tltimos afos de ese siglo.”® Lamentable-
mente, aunque sabemos de varios conflictos ceremoniales en Du-
rango en la segunda mitad del siglo xvi11 y primeros afos del x1x,*
no hemos podido identificar el expediente preciso que gener6 la
consulta del Consejo en pleno de 3 salas del 12 de septiembre de
1807, que pretendia poner fin a las dudas en la materia.”” Unos afos
antes, en 1790, el Cabildo Catedral duranguense si que habia adop-
tado la costumbre de dar agua bendita en mano al intendente en
mano por parte del sacristdn mayor de la iglesia, pues lo consideraba
vicepatrono real, por lo que podemos suponer que el expediente
versé sobre un intento de retirar esta préctica, tal vez por parte del
obispo Olivares y Benito, quien accedié a la mitra en 1795 y fue
particularmente celoso en estas materias.”®

En realidad se habia discutido el asunto ya con cierta amplitud
en el Consejo, pues, en la ordenanza general de intendentes de 1803,
que no llegé a aplicarse, unificaba finalmente el honor del sitial con
silla, alfombra y almohada, pero observaba el entonces fiscal del
Consejo, partia de la premisa de que en efecto ejercian el vicepatro-
nato, por lo que no aplicaba para el intendente de Durango, a quien
con mayor razén debia negarse la aspersién con agua bendita “por
ser éste un privilegio concedido por la ley a los ministros de las Au-
diencias”. Gracias a esta consulta sabemos ademds que el ceremonial
de Escobedo si que llegé a aplicarse en diversos puntos de los reinos
americanos, lo mismo en Cuzco que en Concepcién, y que el Con-
sejo habia resuelto, no s6lo cancelar su uso, sino que habia validado

% Guillermo Porras Mufoz, Iglesia y Estado en Nueva Vizcaya (1562-1821), México,
Universidad Nacional Auténoma de México, 1980, 71-73.

%6 Los hubo por el tema del portapaz, de los asientos de las autoridades civiles y, sobre
todo, por la posesién de la llave del depésito del Jueves Santo entre 1766y 1807.

°7 a1, Guadalajara, leg. 395, minuta de la consulta del Consejo de 12 de septiembre
de 1807.

%8 a1, Guadalajara, leg. 381, “Real cédula y diligencias practicadas en su obedeci-
miento sobre ceremonias del Cabildo eclesidstico con el secular de esta ciudad de Guada-
lajara”, fs. 51-53.

34 Relaciones 142, primavera 2015, pp. 11-47, 1ssx 0185-3929



LA ASPERSION CON AGUA BENDITA

la costumbre casi en los propios términos en que lo habia expresado
el Cabildo Catedral de Puebla en la década de 1760, los nuevos go-
bernadores intendentes debian arreglarse “a la practica y costumbre
que se observaba en su respectiva provincia con los gobernadores
que eran vicepatronos .

En fin, los miembros del Consejo terminaron justamente por
volver a esa distincién entre gobernadores intendentes con vicepa-
tronato o sin él, aplicando el articulo xxxv de la Ordenanza de In-
tendentes de 1803 que concedia sitial a los primeros, respetando la
costumbre local para los segundos. Esto es, a pesar de la insistencia
de visitadores e intendentes, estos nuevos magistrados, aun siendo
representantes del rey no lograron alcanzar a virreyes, oidores y ofi-
ciales reales en el uso generalizado del agua bendita. Esta, en conclu-
sion, debia servir para distinguir al vicepatrono, pero sélo a aquel
que ejercia la regalia por sus propias facultades y no por subdelega-
ci6n alguna. La paradoja, sin embargo, es que en esta misma época,
otras autoridades locales, que no estaban ligadas a la Corona, si que
obtuvieron el honor de la aspersién y con ello una expresién clara de
su poder en el 4mbito de las reptblicas urbanas incluso en tiempos
de las reformas borbdnicas: los ayuntamientos de villas y ciudades
del reino de la Nueva Espana, los representantes del puablico.

Honor MUNICIPAL, CARIDAD Y UTILIDAD PUBLICA

En el reino de la Nueva Espafa durante el siglo xv111, quienes, sin
duda, consideraban que les eran debidos honores en las iglesias, in-
cluso en las catedrales, y entre ellos el del agua bendita, fueron las
corporaciones municipales, es decir, los ayuntamientos, tanto de es-
panoles como de indios. En las décadas de 1770 y 1780, llegaron al
Consejo de Indias amplios expedientes con las controversias entre los
ayuntamientos de Valladolid de Michoacdn y de la ya citada Guada-
lajara, contra los respectivos Cabildos Catedrales, quienes, entre
otras ceremonias, se negaban a rociar de manera particular a los regi-
dores. En uno y otro caso el principal argumento de los regidores no
era otro que el del honor de la corporacién: acusaban a los canénigos
de darles un trato “indecoroso a la representacién de aquel cuerpo”,

Relaciones 142, primavera 2015, pp. 11-47, 1ss8 0185-3929 35



DAVID CARBAJAL LOPEZ

por decirlo en los términos exactos de los regidores vallisoletanos.”

De ahi que sus representaciones ante los tribunales incluyan los mé-
ritos de los ayuntamientos: el de Valladolid se afirmaba como “por
antigiiedad, el primero de este reino”, el de Guadalajara “capital de
reino y Corte tan antigua aun después de la conquista”.

Aunque los regidores tapatios eran mds extensos en la enumera-
cién de los puntos de honor de su ciudad, coincidian con los de
Michoacdn en que éste no se correspondia con el ceremonial que
recibian en las iglesias, algo particularmente grave, afirmaban estos
tltimos ante la Real Audiencia de México en 1770, pues “estos ofi-
cios no tienen otra utilidad para los que los sirven que los honores
que por ellos se disfrutan”. Los regidores, pues, afirmaban que de
esas ceremonias dependia ni mds ni menos que hubiera “hombres
de honor” dispuestos a participar en los cabildos y demds responsa-
bilidades que les correspondian, y que la consecuencia final no era
sino el abandono de los regimientos, “y el ptblico carecerd del im-
portante servicio y proteccion de este cuerpo” y perdiendo hasta la
propia Real Hacienda en el valor de sus cargos.®® En ese sentido, la
ceremonia de la aspersion venia a considerarse directamente de “uti-
lidad publica”, en el sentido tradicional que en la época seguia te-
niendo de “utilidad del publico”,*" como necesaria o pricticamente
indispensable para el funcionamiento del gobierno de una republica.

Si bien, en ambos casos, los ayuntamientos pidieron un amplio
nimero de ceremonias (recepcién solemne y presentacién portapaz
en particular) que no podemos detallar aqui, cuando se trataba del
agua bendita pensaban, mds que los gobernadores e intendentes, en
la del recibimiento en la iglesia: en Valladolid, se mostraban mode-
rados, no pidiendo la recepcién por prebendados, sino por dos ca-
pellanes de coro o por el sacristdn mayor, pero encargando que unos
u otro “le den agua bendita”; en Guadalajara, los regidores no daban

%9 AGI, México, leg. 2662, representacion del Ayuntamiento de Valladolid de Mi-
choacdn, por poder en Madrid, 21 de febrero de 1772.

% Véase en particular en AG1, México, leg. 2662 la representacién del Ayuntamiento
de Valladolid citada en la real provisién de la Audiencia de México al alcalde mayor de 10
de septiembre de 1770, incluida en el anexo 1 de la representacion del Cabildo Catedral
de Valladolid de 5 de octubre de 1772.

¢! Lempéricre, op. cit., pp. 63-71 especialmente.

36 Relaciones 142, primavera 2015, pp. 11-47, 1ssx 0185-3929



LA ASPERSION CON AGUA BENDITA

detalles, pero por la respuesta de los can6nigos se entendia bien que
pedian ni mds ni menos que la misma recepcién que a los oidores y
oficiales reales, con agua bendita en la mano.®

Como cabia esperar, los Cabildos Catedrales de Guadalajara y
Valladolid no tardaron en hacer escuchar sus respuestas. En ellas
vemos a los eclesidsticos evocar todos los recursos disponibles, en
principio, la costumbre y la ley, pero tal vez mds doloroso para los
regidores, descartaban directamente el argumento de su mayor re-
presentacidn, insistiendo en el tema del ejercicio del Real Patrona-
t0.% A fin de no ser repetitivo, veamos para Valladolid, en particular,
el informe del doctoral Vicente Antonio de los Rios del 17 de octu-
bre de 1770,% quien definia la recepcién con agua bendita para el
ayuntamiento como un “pecado” o “supersticién” politico, equipa-
rable directamente con el de la idolatria, uno de los mds grandes
posibles en la Cristiandad, segtin una explicacién que merece citarse
con amplitud: “Porque si en lo moral es idolatria hacer a otro ente,
por grande que sea, el honor y culto debido sélo a Dios, el hacer las
cortesias debidas a sélo el rey, sus virreyes y Audiencias a otra perso-
na o cuerpo menor, aunque sea muy grande, debe notarse como
especie de supersticion politica”.

Por supuesto, habiendo, el Ayuntamiento, citado sus méritos, el
doctoral ademds se ocup6 de discutirlos uno a uno, comenzando
por el tema de su antigiiedad, recordando que el de Pdtzcuaro era
mucho mds antiguo y era la verdadera “primera ciudad de la provin-
cia’, en tanto “corte antigua de los reyes gentiles”, con residencia del
alcalde mayor. Cité ademds, de manera harto extensa, los beneficios
que los can6nigos habian hecho a la ciudad y, en cambio, los abusos
que habian recibido de parte de los regidores, llegd incluso a disertar
sobre los verdaderos motivos de la decadencia del ayuntamiento, y

62 Ibid., representacion del Ayuntamiento de Valladolid de Michoacdn, por poder en
Madrid, 21 de febrero de 1772, y Ac1, Guadalajara, leg. 381, representacion del Cabildo
Catedral de Guadalajara, 15 de julio de 1791.

% Es cierto, mas no podemos todavia concluir nada definitivo pues nos falta profun-
dizar en ello, en estos expedientes encontramos pocas referencias a la sacralidad de la as-
persion que vefamos en las primeras del siglo.

%4 aGI, México, leg. 2662, representacién del Cabildo Catedral de Valladolid de 5 de
octubre de 1772, anexo 1, fs. 30-58.

Relaciones 142, primavera 2015, pp. 11-47, 1ss8 0185-3929 37



DAVID CARBAJAL LOPEZ

afirmé con orgullo: “es Valladolid una ciudad que le debe a su Ca-
bildo eclesidstico y a lo que éste supone su poblacién, comercio y
subsistencia”. En fin, De los Rios reafirmaba también el tema de la
costumbre, mandé levantar nuevas informaciones de testigos, y sa-
car testimonio de otras efectuadas en la década de 1750, todo para
confirmar cudl habia sido la prictica en las ceremonias de la Cate-
dral desde tiempo inmemorial.

En 1791, el Cabildo Catedral de Guadalajara dird bdsicamente
lo mismo, la recepcidn con agua bendita en la mano, afirmaban: “se
ejecuta o por razon de vicepatrono por la representacién de la Caté-
lica Real persona, de cuyos titulos y respetos carece el Ayuntamien-
t0”.% Desde luego, los candnigos tapatios repitieron la invocacién
de la costumbre, “de dos siglos y medio” segtin el doctoral Pedro
Nolasco Diaz Ledn, “sin que en tan largo largo tiempo haya teni-
do la menor alteracién”,*® demostriandola con la consabida informa-
cién de testigos, a mds claro, de las referencias a las leyes de Indias.
En ese sentido, la sola originalidad de la respuesta tapatia estuvo en
el escrito del mismo doctoral con su referencia a un célebre pasaje
del Evangelio. Reservar para el vicepatrono el agua bendita y otras
ceremonias era dar “al César lo que es del César”.%”

Cabe destacarlo, en este caso, la Real Audiencia apoy® los argu-
mentos de los canénigos. Ya lo hemos visto con los oficiales reales,
los oidores no tenian mayor interés en que los honores que tanto
trabajo les habia costado ganar fueran extendidos a otras corporacio-
nes. El fiscal Munilla, en su pedimento de noviembre del afio 1800,
validaba la jerarquia que los eclesidsticos reconocian, colocando a los
representantes del rey muy por encima de los del publico: “siempre
ha sido la mente del soberano se distinga notablemente de un tribu-
nal que representa su Real Persona”, sentenciaba. El mismo fiscal vio
también con menosprecio las pretensiones del ayuntamiento tapa-

% act, Guadalajara, leg. 381, representacién del Cabildo Catedral de Guadalajara,
15 de julio de 1791.

% acr, Guadalajara, leg. 381, “Real cédula y diligencias practicadas en su obedeci-
miento sobre ceremonias del Cabildo eclesidstico con el secular de esta ciudad de Guada-
lajara”, fs. 8-17v.

7 Ibidem.

38 Relaciones 142, primavera 2015, pp. 11-47, 1ssx 0185-3929



LA ASPERSION CON AGUA BENDITA

tio, que entendia trataba de equipararse con el de la ciudad de Méxi-
co: “serfa temeridad igualar este Cabildo con el de la capital, dindoles
la paz y lo mismo agua bendita cuando entran a la Catedral”.®

Las ciudades de Valladolid y Guadalajara no obtuvieron, pues, el
agua bendita para sus regidores y alcaldes, pero debemos destacarlo,
uno de los argumentos que aparecen en ambos expedientes es que
ya habia otros municipes que eran asperjados en sus iglesias, asi fue-
ran parroquiales. Es decir, en realidad, la aspersién del agua bendita
era ya de utilidad publica en muchas partes, y ello es acaso la verda-
dera novedad del siglo xvii1 novohispano: mds que los intendentes
introducidos con las reformas borbénicas, habian sido los ayunta-
mientos, representantes del publico, normalmente amparados por
la costumbre, la fuente de derecho mds tradicional del Antiguo Ré-
gimen, quienes habfan alcanzado éste tan apreciado elemento del
ceremonial. Lo vemos en uno de los apoyos principales de las de-
mandas del ayuntamiento vallisoletano, el fiscal José Antonio Are-
che, quien ya en septiembre de 1770 aparecia como un firme
creyente en que si las leyes reconocian ceremonias (la paz en concre-
to) para los ayuntamientos de México y Lima podian extenderse a
todos los demds.®” Y, en un pedimento de mayo de 1771, llegaba
incluso a calificar los honores pedidos en Valladolid como “regulares
y debidos a semejantes cuerpos”, citando los ayuntamientos de Pétz-
cuaro, Querétaro, San Luis Potosi, Celaya, Salvatierra, Guanajuato,
Veracruz, Orizaba y Guadalajara.”

Aunque con algunas imprecisiones, empezando por el caso de
Guadalajara, el fiscal no iba desencaminado. Repetimos, por para-
ddjico que parezca, los ayuntamientos donde no habia catedral ha-
bian encontrado la manera de irse apropiando de unos honores,

% acr, Guadalajara, leg. 379, testimonio adjunto al informe de la Real Audiencia de
Guadalajara de 19 de enero de 1802.

9 aGL, México, leg. 2662, “Testimonio que trata sobre autos que sigue el Cabildo,
justicia y regimiento de la ciudad de Valladolid con el Cabildo eclesidstico de ella a fin de
que se le guarden ciertos honores”, fs. 5-5v.

70 Jbid., “ Testimonio del expediente formado a representacién del Cabildo eclesids-
tico de Valladolid sobre que el alcalde mayor le dé el tratamiento de sefiorfa y recursos
introducidos por el secular acerca de que en las funciones de Iglesia se le dé la paz y otros

honores”, fs. 26-45.

Relaciones 142, primavera 2015, pp. 11-47, 1ss8 0185-3929 39



DAVID CARBAJAL LOPEZ

agua bendita incluida, que candnigos y oidores solian considerar
exclusivos del vicepatronato, haciendo de ellos una costumbre, que
sin embargo no se salvd de controversias. De la misma forma que las
otras corporaciones, procedian normalmente haciendo desprender
unos honores de otros. En la década de 1780, por ejemplo, el ayun-
tamiento de la villa de Ledn, traté de obtener de su parroco la asper-
sién una vez que el rey les habia concedido el uso de uniformes. Por
supuesto, el cura Juan José Moreno, respondié con los mismos re-
cursos tradicionales que los canénigos: ni la ley ni la costumbre lo
autorizaban y, antes bien, estaba al tanto de las controversias al me-
nos del ayuntamiento de Valladolid.”

Mas los municipes leoneses y el asesor general del virreinato Mi-
guel Bataller, buscaron asimismo legitimar la peticién con ejemplos
de otras villas. Y, en efecto, en la de Santa Maria de los Lagos el pé-
rroco salia con el hisopo dando “agua bendita a cada uno de los in-
dividuos que componen el ilustre cuerpo del ayuntamiento”; otro
tanto sucedia en las villas de Cérdoba y de Orizaba.”? Todavia mds,
la recepcidn con el hisopo se habia extendido en esta tltima a la re-
publica de indios, por real cédula de 7 de julio de 1781, que confir-
maba lo dispuesto por la Real Audiencia a pedido, nuevamente, del
fiscal Areche. Este alegaba que si bien no habia sido costumbre dar-
le ceremonias a esa reptblica, “pueden adelantarse y adquirir otro
espiritu con el goce de este honor™.”

La posicién del fiscal amerita resaltarse. En su opinién, los hono-
res, el del agua bendita incluido, no servian ya para reconocer la
proteccion de la Iglesia propia del vicepatrono, como alegaban los
candnigos, ni tan s6lo para retribuir los méritos de las corporaciones
municipales. En cambio, su utilidad podia extenderse hasta ser un
aliciente para la superacién del “corto espiritu” de los indios, o bien,
segtin afirmaba en el expediente de Valladolid, era un recuerdo de

7! aG1, México, leg. 1283, “Testimonio del expediente formado a pedimento del ca-
bildo de villa de Ledn sobre que se le guarden los mismos honores que a la villa de Lagos
y otros privilegios como adentro se expresa’, fs. 5-6.

72 Ibid., fs. 4-4v, 9-9v, 15-16v.

73 aGI, México, leg. 1770, representacién del Cabildo de naturales de Orizaba por
poder, Madrid, 26 de marzo de 1781 y especialmente el testimonio anexo.

40 Relaciones 142, primavera 2015, pp. 11-47, 1ssn 0185-3929



LA ASPERSION CON AGUA BENDITA

“launién y caridad cristiana con que todos debemos tratarnos”, por
tanto, repartible “francamente a los fieles catdlicos”, sin una verda-
dera jerarquia de distinciones. Entre todos los expediente es ésta
acaso la tinica interpretacién de estos rituales en una renovada visién
religiosa, que resaltaba la caridad por encima de la jerarquia; algo
que ocurria, sin embargo, en otras reformas que tocaban el tema
eclesidstico y en las que se ha advertido ya el interés de reducir el
fasto del culto en provecho de la promocién de fines caritativos.”

Areche, sin embargo, era més bien excepcional en sus argumen-
tos, antes bien no falté una respuesta indirecta a estas ideas, como
vemos en el expediente del caso de Guadalajara, donde aparecen
citados por el ayuntamiento los ejemplos de Guanajuato y de Leén,
alos que respondié el doctoral de la Catedral refiriendo de nuevo a
las jerarquias tan caras a los candénigos. Habfa, afirmaba, una dife-
rencia “notoria” de “una iglesia parroquial a una Santa Iglesia Cate-
dral, de un pérroco a un cabildo eclesidstico que en concepto de los
padres del Concilio de Trento es el Senado de la Iglesia”,” las cere-
monias de una no podian igualarse tampoco a las de la otra. Lo cual,
empero, no evita que en efecto, para finales del siglo xvi11, era sin
duda en las iglesias parroquiales donde, por el honor de las corpora-
ciones municipales y por la utilidad que redundaba al publico, se
asperjaba con més frecuencia a las autoridades civiles.

COMENTARIOS FINALES

En el reino de la Nueva Espana, como en otros reinos americanos a
lo largo del siglo xvi11, la aspersién con agua bendita fue, como he-
mos visto, disputada entre un ritual exclusivo de los vicepatronos

74 Aunque poco se ha trabajado sobre sus expresiones rituales, la historiograffa ha
resaltado ya el espiritu religioso de los reformadores, para quienes la caridad debia de
convertirse en la virtud principal, siguiendo en ello la senda de Muratori. Véase Antonio
Mestre, “La actitud religiosa de los catdlicos ilustrados”, en Agustin Guimerd, ed., E/ re-
Jformismo borbénico, Madrid, csic, Alianza Editorial, Mapfre, 1996, 147-163; asimismo
Lempériere, op. cit., pp. 183-191.

7> Acl, Guadalajara, leg. 381, “Real cédula y diligencias practicadas en su obedeci-
miento sobre ceremonias del Cabildo eclesidstico con el secular de esta ciudad de Guada-
lajara”, fs. 8-17v.

Relaciones 142, primavera 2015, pp. 11-47, 1ssx 0185-3929 41



DAVID CARBAJAL LOPEZ

regios, un gesto normado s6lo por los libros littirgicos romanos, o un
rito extensivo al honor de los representantes del publico. Ninguna de
estas tensiones llegd a resolverse, ni se impuso una solucién definiti-
va, ni siquiera por parte de la Corona, que lo mismo negé la asper-
sién al Ayuntamiento de la ciudad de Valladolid, lo concedié a la
republica de indios de la villa de Orizaba, y no llegé a validar su uso
para respaldar a sus nuevos magistrados locales, los gobernadores
intendentes. El clero, por su parte, tampoco se mostrd sistemdtica-
mente preocupado por limitar la ceremonia, ni por arrogarse su con-
cesion, antes bien reconocié en varias ocasiones que en ella, como en
muchos otros rituales, mds que los libros littrgicos, era la potestad
del Real Patronato la que debia seguirse, aunque siempre respetando
la jerarquia de su posicién en la iglesia por encima de los seglares.

Hasta el final del Antiguo Régimen, pues, la aspersién con agua
bendita sigui6 siendo un gesto a la vez profano y sagrado, cargado
con el simbolismo que le reconocian los comentaristas del ceremo-
nial, pero no menos con un significado politico tan visible que pre-
ocupaba de manera constante a todas las autoridades involucradas,
imperiales, provinciales o municipales, sin que alguna pudiera apro-
pidrselo de manera clara. Esto es, aunque sin duda las reformas bor-
bénicas introdujeron cambios en el ceremonial, con el caso del agua
bendita parece claro que de parte de los reformadores no habia un
proyecto definido en este dmbito. En éste, como en otros muchos
aspectos, probaron ser mds bien partidarios de la negociacién.”®

Es cierto, sin embargo, que dentro de la continuidad de estas
tensiones, los argumentos desplazan en los ejemplos que hemos po-
dido localizar, de la defensa de lo sagrado en beneficio de la priori-
dad del Real Patronato. Este triunfo ideoldgico contrasta con una
préctica en que no es la Corona, sino las modestas corporaciones
municipales, sobre todo aquellas que no compiten en sus espacios
urbanos con otros cuerpos eclesidsticos, quienes logran atribuirse de
manera mds o menos clara este honor, con el correspondiente reco-
nocimiento de su poder.

76 Es un aspecto del reformismo borbénico que ha sefialado sobre todo Lempériére,

op. cit., pp. 145-149.

42 Relaciones 142, primavera 2015, pp. 11-47, 1ssn 0185-3929



LA ASPERSION CON AGUA BENDITA

Cabe destacarlo, el uso politico y religioso de la aspersién conti-
nuarfa después del colapso de la monarquia catdlica. En efecto, se-
gan la Gaceta Imperial de México, el 17 de noviembre de 1821, se
celebré en la iglesia del convento grande de San Francisco de Méxi-
co “una magnifica funcién” en accién de gracias del presidente de la
Regencia del naciente Imperio Mexicano, Agustin de Iturbide, por
“los muchos beneficios que por su mano le dispensé el Altisimo en
todos los sucesos de la gloriosa empresa de realizar la emancipa-
cién”. A eso de las nueve de la mafana se inicié el cortejo de las
corporaciones civiles que acudieron a la cita desde el antiguo palacio
del virrey, ahora Palacio Imperial. Y por supuesto, “en la puerta de la
insigne basilica presentd el preste a la regencia el agua bendita”.””

El gesto de los franciscanos ante Iturbide no es de extrafar, pues,
como parte de los elementos del ritual del vicepatrono, la aspersién
o el dar agua bendita en la mano a las autoridades civiles a su entra-
da a la iglesia o al inicio de la misa, se mantuvo vigente durante va-
rias décadas en el siglo x1x, incluso después de la caida del Primer
Imperio. Cabe destacarlo, ese ceremonial mantuvo la ambigiiedad
en su definicién que hemos visto le caracterizaba ya en el siglo xv:
las leyes de 27 de noviembre de 1824 y 30 de marzo de 1829, con-
templaban para el presidente de la Republica, en su asistencia a la
catedral con motivo de su juramento, el uso de “los mismos honores
y preeminencias que han gozado los patronos regios”.”® Mas en
18406, el periddico El llustrador Catélico afirmaba que era una equi-
vocacién el asociarlo con el Patronato, pues mds bien era lo que se
contemplaba en el propio Ceremonial romano para los “senores del
territorio” y, por tanto, eran “los mayores honores posibles”.”

Ritual de un patronato que en esa época era cada vez més incier-
to, es harto probable asimismo, aunque no hemos encontrado testi-
monios explicitos al respecto, que siguieran siendo también de
“utilidad publica”, es decir, que los ayuntamientos también conti-

77 Gaceta Imperial de México, t.1, nim. 25, México, 17 de noviembre de 1821, 178-179.

78 Basilio José Arrillaga, Recopilacion de leyes, bandos, reglamentos, circulares y disposi-
ciones que forman regla general de los Supremos Poderes de los Estados Unidos Mexicanos, t. 1,
Meéxico, Juan Ojeda, 1834, 2-4.

7 El Ilustrador Catdlico Mexicano, t. 1, nim. 3, México, 30 de septiembre de 1846, 72.

Relaciones 142, primavera 2015, pp. 11-47, 1ss8 0185-3929 43



DAVID CARBAJAL LOPEZ

nuaran haciendo uso de él. Debemos destacarlo, si bien el Patronato
generé multiples tensiones politicas a lo largo de la primera mitad
del siglo x1x, ya ampliamente estudiadas por la historiografia, se
sabe menos del impacto que tuvo la continuidad del ambiguo cere-
monial del vicepatrono heredado del siglo anterior. Sélo las tensio-
nes de mediados del siglo, con motivo de la Constitucién de 1857,
lograrfan su superacién, como muchos otros gestos, en el ceremo-
nial politico.

FUENTES Y BIBLIOGRAF{A
Acervos

AGI Archivo General de Indias, Sevilla.
BNE Biblioteca Nacional de Espafia, Madrid.

Periddicos

Gaceta Imperial de México, México, 1821.
El ilustrador catélico mexicano, México, 1846.

Fuentes impresas y digitales

ARRILLAGA, Basilio José, Recopilacion de leyes, bandos, reglamentos,
circulares y disposiciones que forman regla general de los Supremos
Poderes de los Estados Unidos Mexicanos, t. 1, México, Juan Ojeda,
1834.

BauLpry, Michel, Manuale sacrarum ceremoniae, juxta ritum S. Ro-
manae Ecclesiae, 42. ed., Venecia, Paulum Balleonium, 1703.
Ceremoniale Episcoporum, Nipoles, Tipographia Simoniana, 1837.
Constituciones sinodales del arzobispado de Lima (1754), Lima,

Huerta y Compafia impresores, 1864.

DEe OraLLa Y ARAGON, Frutos Bartolomé, Ceremonial de las misas
solemnes cantadas con didconos o sin ellos, segiin las Ribricas del
Misal Romano, iiltimamente recognito por Su Santidad Urbano
VIII, Madrid, Juan Garcia Infanzén impresor, 1696.

44 Relaciones 142, primavera 2015, pp. 11-47, 1ssn 0185-3929



LA ASPERSION CON AGUA BENDITA

DE UBiLLa Y MEDINA, Antonio, Sucesion del rey D. Phelipe V nuestro
senior en la Corona de Espana. Diario de sus viajes desde Versalles a
Madyid, el que ejecutd para su feliz casamiento, jornada a Ndpoles,
a Mildn y a su ejército, sucesos de la campana y su vuelta a Madrid,
Madrid, Juan Garcia Infanzén impresor, 1704.

Duranp, Guillaume, Rational ou manuel des divins offices, t. 11,
Parfs, Louis Viveés libraire-éditeur, 1854.

LoBERA Y ABIO, Antonio, £l porqué de todas las ceremonias de la Igle-
sia y sus misterios. Cartilla de prelados y sacerdotes que ensena las
ordenanzas eclesidsticas que deben saber todos los ministros de Dios,
Figueras, Ignacio Porter impresor y librero, 1769.

MURILLO VELARDE, Pedro, Curso de derecho candnico hispano e in-
diano, t. 111, Zamora, El Colegio de Michoacdn, Facultad de De-
recho, Universidad Nacional Auténoma de México, 2005.

Recopilacion de leyes de Indias, version digital en htep://www.congre-
so.gob.pe/ntley/LeylndiaPhtm

SAENZ DE LA PENA, Andrés, Manual de los santos sacramentos
conforme al ritual de Paulo V formado por mandado del Rmo., IlI-
mo. y Exmo. Sr. D. Juan de Palafox y Mendoza. .., México, Fran-
cisco Robledo impresor, 1642.

VILLARROEL, Gaspar, 0sa, Gobierno eclesidstico pacifico y union de los
dos cuchillos pontificio y regio, t. 11, Madrid, Oficina de Antonio
Marin, 1738.

BiBLIOGRAFIA

Barrio GonzaLo, Maximiliano, E/ clero en la Espasia moderna,
Cérdoba, csic, Caja Sur, 2010.

BeErRNDT LEON MARIscaL, Beatriz, “Discursos de poder en un
nuevo dominio: el trayecto del virrey Marqués de las Amarillas
de Veracruz a Puebla, las fiestas de entrada y el ceremonial po-
litico”, Relaciones. Estudios de Historia y Sociedad, nim. 101,
vol. xxv1, Zamora, El Colegio de Michoacdn, invierno 2005,
227-259.

Burcos Guevara, Hugo, Primera doctrinas en la Real Audiencia de

Quito, 1570-1640, Quito, Abya-Yala, 1995.

Relaciones 142, primavera 2015, pp. 11-47, 1ss8 0185-3929 45



DAVID CARBAJAL LOPEZ

CAREQUE, Alejandro, “De sillas y almohadones o de la naturaleza
ritual del poder en la Nueva Espana de los siglos xvir y xvir”,
Revista de Indias, vol. Lx1v, num. 232, 2004, 609-634.

DE 1A HERra, Alberto, Iglesia y Corona en la América espariola, Ma-
drid, Mapfre, 1992.

DEL Rio BARREDO, Maria José, Madrid, Urbs regia. La capital cere-
monial de la Monarquia catélica, Madrid, Marcial Pons, 2000.

GARciA BERNAL, José Jaime, E/ fasto piiblico en la Espania de los Aus-
trias, Sevilla, Universidad de Sevilla, 2006.

LEMPERIERE, Annick, Entre Dieu et le roi: La république. Mexico,
XVlIe-XIXe siécles, Paris, Les Belles Lettres, 2004.

MarriN, Philippe, Le théitre divin. Une histoire de la messe, XVIe-
XXe siécle, Paris, cnrs Editions, 2010.

MEsTRE, Antonio, “La actitud religiosa de los catélicos ilustrados”,
en Agustin Guimerd, ed., E/ reformismo borbénico, Madrid, csic,
Alianza Editorial, Mapfre, 1996, 147-163.

PieTscHMANN, Horst, Las reformas borbénicas y el sistema de inten-
dencias en Nueva Espana. Un estudio politico administrativo,
México, Fondo de Cultura Econémica, 1996.

Porras MuRoz, Guillermo, Iglesia y Estado en Nueva Vizcaya
(1562-1821), México, Universidad Nacional Auténoma de
México, 1980.

Ramos, Frances Lourdes, “Negociar el poder y reafirmar la fe en la
Puebla del siglo xviir. Los cabildos y la solucién de los conflictos
en el 4mbito ceremonial”, en Francisco Javier Cervantes Bello,
coord., La Iglesia en la Nueva Espania: relaciones econdmicas e in-
teracciones politicas, Puebla, Benemérita Universidad Auténoma
de Puebla, 2010, 257-289.

Ramos, Frances Lourdes, “Creando sujetos reales a través de las Re-
formas Borbdnicas: La corona, el cabildo y la manipulacién de la
ceremonia de la ‘segunda ciudad’ del reino”, xz17 Reunién de bisto-
riadores de México, Estados Unidos y Canadd, Querétaro, 2010,
version digital disponible en http://13mexeuacan.colmex.mx/
Ponencias%20PDF/Frances%20Lourdes%20Ramos.pdf

Rucquor, Adeline, “De los reyes que no son taumaturgos: los fun-
damentos de la realeza en Espana”, Relaciones. Estudios de Histo-

46 Relaciones 142, primavera 2015, pp. 11-47, 1ssn 0185-3929



LA ASPERSION CON AGUA BENDITA

ria y Sociedad, nim. 51, vol. x111, Zamora, El Colegio de
Michoacan, verano 1992, 55-100.

VALENZUELA, Jaime, Las liturgias del poder. Celebraciones piiblicas y
estrategias persuasivas en Chile colonial (1609-1709), Santiago,
Centro de Investigaciones Diego Barros Arana, Lom Editores,
2001.

FECHA DE RECEPCION DEL ARTICULO: 11 de julio de 2012

FECHA DE APROBACION: 19 de marzo de 2013
FECHA DE RECEPCION DE LA VERSION FINAL: 30 de abril de 2013

Relaciones 142, primavera 2015, pp. 11-47, 1ss8 0185-3929 47





