
372 Relaciones 134, primavera 2013, pp. 367-376,  issn 0185-3929

r e s e ñ a s

mos saber si se trata de un refugio o de una reserva de mano de obra 
extremadamente precarizada. Finalmente, hay otra cuestión bien seña-
lada a lo largo del trabajo pero que merecería atención por sí misma. Se 
trata del papel cambiante de la burocracia agraria, cuyos desempeños a 
lo largo de todo el proceso no siempre fueron determinados por los in-
tereses del régimen. Sepúlveda muestra que hubo extensionistas que 
dieron preeminencia a sus beneficios particulares negociando con los 
caciques ejidales o con los viejos hacendados, generando con ello am-
plias redes de corrupción. La información de los casos trabajados cons-
tituye una valiosa contribución para un futuro estudio sobre el desem-
peño de este sector durante y después del agrarismo.

En suma, el texto de Sepúlveda es relevante y oportuno tanto por lo 
que muestra como por los asuntos que esboza y perfila trascendiendo 
lo estrictamente agrario.

Nikolaus Böttcher, Bernd Hausberger y Max Hering Torres, 
comps., El peso de la sangre. Limpios, mestizos y nobles en el mundo 
hispánico, México, El Colegio de México, 2011, 320 p.

Felipe Castro Gutiérrez*
Universidad Nacional Autónoma de México, iih

La sangre, ese “humor rojo contenido en las arterias y venas”, como 
lo definía en sus inicios la Madre Academia, ha sido siempre asun-

to de fascinación, interés y, en ocasiones, temor. Es (entre muchas 
otras) sangre honrosa de las heridas en combate, sangre del linaje, que 
pasa de padres a hijos, sangre de los toros vertida en la arena, o Divina 
Sangre de Cristo, reverenciada en el vino consagrado. La sangre vale 
también, como nos recuerda el mismo diccionario, por “alcuña, linaje 
o parentesco”. En este sentido el medio se refiere al destino: honroso, 
ilustre, maculado o impuro. Tienen razón los editores en la introduc-
ción a este libro cuando dicen que la sangre pesa, incide en las relacio-
nes sociales, determina jerarquías, y ha sido una representación, un 

* fcastro@unam.mx



373Relaciones 134, primavera 2013, pp. 367-376,  issn 0185-3929

r e s e ñ a s

vehículo retórico para establecer la cercanía o la distancia entre grupos 
humanos. 

En el caso de la España del Antiguo Régimen, la sangre (o, como a 
veces también se decía la “raza” o incluso la “casta”) tenía que ver con la 
nobleza y también con el mestizaje, visto como sospechoso de desor-
den en una sociedad en la que idealmente toda persona debía permane-
cer en su lugar, sin inconvenientes ambigüedades ni cruzamientos. Son 
temas de los que algo se ha dicho en nuestra historiografía, pero que no 
habían sido abordados más que de manera incidental. La sanguinaria 
(literalmente hablando) propuesta de este libro implica una inversión 
de perspectiva: antes se veía la “limpieza” (o la “impureza”) en función 
dependiente y subordinada de otros temas. La apuesta por ende, es 
considerarla como asunto en sí, suficientemente coherente y delimita-
do para traerlo al centro de la discusión.

Para los editores, la publicación se centra en tres campos (o “ejes”, 
porque sus imágenes a veces están un poco revueltas) sangre, mestizaje 
y nobleza, atravesados por la “limpieza” como principio, con el telón de 
fondo de la monarquía española. Las ideas objeto de estudio son cierta-
mente antiguas, pero el Estatuto de Toledo, de 1449, les dio una fijeza 
jurídica al excluir a los sospechosos en la fe (la triada de descendientes 
de conversos judíos, moros, y sentenciados por la Inquisición) de todo 
cargo civil o religioso. Dado que no había forma de distinguirlos por el 
apellido o el aspecto, se establecieron informaciones genealógicas como 
requisito probatorio, apoyadas en registros parroquiales y declaraciones 
de testigos. La práctica se extendió a las órdenes militares, colegios ma-
yores, universidades, cabildos catedralicios, órdenes religiosas, la Casa 
de Contratación (que extendía los permisos de pasaje a Indias) y la In-
quisición, entre otras instituciones. De esta manera, la posibilidad de 
integración de los neófitos, abierta por el bautismo, quedaba de hecho 
semicerrada. Los usos de este mecanismo retórico-legal fueron muy 
variados: sirvió tanto para criticar a la nobleza (de enlaces matrimonia-
les a veces dudosos), proteger a los “cristianos viejos” de la competencia 
por puestos y honores, así como para realzar la pureza de todo un reino, 
el vascongado, que sostuvo privilegios colectivos en razón de su antiguo 
origen, el aislamiento geográfico y la endogamia, que lo ponían su-
puestamente a salvo de “contaminación”.



374 Relaciones 134, primavera 2013, pp. 367-376,  issn 0185-3929

r e s e ñ a s

La discriminación no fue siempre igual a sí misma, como bien esta-
blece Hering Torres en una compendiosa introducción (“Limpieza de 
sangre en España. Un modelo de interpretación”). Cambió con el 
tiempo, se adaptó a diversas circunstancias y agregó otras ideas, en par-
ticular en lo que llama la “biologización” (esto es, la suposición de que 
la “impureza” se extendía y manifestaba en ciertas características fisio-
lógicas), y la creencia en rasgos morales innatos y hereditarios (como la 
perfidia, la tacañería o el carácter “bullicioso” de los “impuros”). Poste-
riormente, aparecieron otras fuentes de “mácula” en la “vileza” de cier-
tos oficios, como el de carnicero. Como puede verse, se trata de un 
conjunto de prejuicios asociados entre sí, que no pueden definirse de 
manera simple. En este sentido, este volumen da por suficientemente 
conocido algo que no lo es. Efectivamente la sangre no es sólo una 
metáfora, sino una creencia literal acerca de la transmisión de caracte-
rística humanas, relacionada con conceptos acerca del cuerpo y la he-
rencia (como puede verse en David Biale, Blood and belief, 2007). Algo 
insinúa Hering al respecto, pero habría mucho más de que decir.

La discriminación pasó obviamente al Nuevo Mundo, pero con 
transformaciones significativas. Desde fines del siglo xvii importó poco 
un improbable origen moro o judío. Ahora se trataba de excluir a las 
“castas” de negros y afromestizos, por su descendencia de esclavos, las 
sospechas de blasfemia, hechicería, fornicación y bigamia; y, con más 
vacilaciones, a los indios o indomestizos. La cuestión ya no era la pureza 
de la fe, sino los defectos morales que se creía provenientes de un linaje 
deshonroso. Como refiere Oscar Mazín (”La nobleza ibérica y su im-
pacto en la América española: Tendencias historiográficas recientes”), la 
alcurnia confería una especie de garantía a las virtudes, aunque no bas-
tara por sí sola para asegurarlo. Como es obvio, esto también proporcio-
naba indirectamente a los “españoles” (los colonos y sus descendientes 
“sin mancha”) el monopolio de los cargos políticos y religiosos de mayor 
relieve. Es un tema este último al que dedica atención Alexandre Coello 
de la Rosa (“Pureza, prestigio y letras en Lima colonial. El conflicto en-
tre el Colegio de San Martín y el Colegio Real de San Felipe y San Mar-
cos”) en el único y aislado artículo de tema peruano. 

Los estudios del ámbito novohispano, dentro de su notable varie-
dad, arriban a conclusiones similares. Tanto Javier Sanchiz (“La limpie-



375Relaciones 134, primavera 2013, pp. 367-376,  issn 0185-3929

r e s e ñ a s

za de sangre en Nueva España. Entre la rutina y la formalidad”), como 
Solange Alberro (“La limpieza de sangre: de las normas a las prácticas”) 
y Nikolaus Böttcher (“Inquisición y limpieza de sangre en Nueva Espa-
ña”) coinciden en que la discriminación era más social que religiosa, y 
que en la práctica había cierto margen para la manipulación de las in-
formaciones. Los problemas concretos para aplicar la normativa se de-
rivaron de la lejanía de la metrópoli, la dispersión y ramificación de las 
familias, la frecuencia de segundos, terceros matrimonios e hijos ilegí-
timos, y la inexistencia de un patrón fijo en el uso de los apellidos. Pero, 
además de obstáculos empíricos, la cuestión principal parece haber sido 
algo muy familiar para los estudiosos de la sociedad barroca: la distan-
cia a veces muy grande y flexible entre norma y conducta. Las revisio-
nes muchas veces se hacían por fórmula, como otro trámite burocráti-
co, o bien estaban expuestas a negociaciones y discretas presiones de 
parte de personajes poderosos

Del punto de vista metodológico, el más innovador artículo de este 
conjunto de tema novohispano es el de Norma Angélica Castillo Pal-
ma: en vez de abordar la probanza de limpieza como un mecanismo de 
exclusión, lo considera en sus posibles efectos de inclusión, esto es 
como un recurso que facilitaba la movilidad ascendente. Su respuesta 
es que el “blanqueamiento” era posible... hasta cierto punto.

El caso indiano presenta interrogantes mayores acerca de si la “lim-
pieza de sangre” puede considerarse como un tema suficientemente 
homogéneo, o más bien deberíamos considerarlo dentro del contexto 
más amplio del mestizaje, la honra y la nobleza (como hacen en este 
volumen Martha Zambrano (“Ilegitimidad, cruce de sangre y desigual-
dad: dilemas del porvenir en Santa Fe colonial”) y Guillermo Zermeño 
(“Del mestizo al mestizaje: arqueología de un concepto”). Que la idea 
pasó de la Vieja a la Nueva España es cosa evidente. Pero aunque parez-
ca paradójico que un historiador lo diga, el origen no es siempre expli-
cación suficiente. ¿Pueden las “informaciones” de ambos lados del 
Océano estudiarse como un todo único, con variaciones menores, o 
son entidades suficientemente distintas para que ameriten estudio dife-
renciado y particular? Los indios no eran una nueva especie de moros, 
y los negros y afromestizos fueron un grupo peculiar, sin antecedentes 
metropolitanos. La diferencia fenotípica (real, o culturalmente cons-



376 Relaciones 134, primavera 2013, pp. 367-376,  issn 0185-3929

r e s e ñ a s

truida) planteaba otros elementos de división/oposición, y los comple-
jos matices y ambigüedades de las “castas” no tenían correspondencia 
previa. Böttcher, Hausberger y Hering Torres, en la introducción, ha-
blan de “transferencias”, “transmisiones” “adaptaciones” y en otras de 
“analogías”. No son conceptos exactamente sinónimos; y estas vacila-
ciones parecen de interés.

Los editores también mencionan varios aspectos que en su opinión 
merecerían posterior atención, como otros espacios geográficos e insti-
tucionales y los trasfondos sociales. Habría que agregar otro, porque 
prácticamente todos los estudios abordan la cuestión en el contexto de 
grupos de elite (o de aspirantes a serlo). Lo característico de una socie-
dad ordenada por principios discriminatorios es que estas ideas acaba-
ban filtrándose en todos los grupos sociales. Por ejemplo, algunos gre-
mios de artesanos muy modestos prohibían a todo el que no fuese “de 
buena raza” ingresar a la maestría y tener taller propio del oficio; y era 
común que en los pueblos de indios se descalificara a candidatos a ejer-
cer la gubernatura y otros cargos por el pecado de ser mestizo o mulato. 
Son temas cuya consideración podría ser interesante, y daría una visión 
más completa del problema.

En conjunto, esta es una obra notable y muy digna de atenta lectu-
ra. Habrá que esperar su continuación.


